
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 62 (1966)

Heft: 1-2

Artikel: Die "Spende" in der Urschweiz

Autor: Heim, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Die «Spende» in der Urschweiz
Von Walter Heim

Unter «Spende» ist nach Koren1 eine Widmung an die Armen,
besonders anlässlich eines Todesfalles, zu verstehen. In der Urschweiz
finden sich noch einige Reste dieses einstmals weitverbreiteten Brauches.

A.. Der Brauch in der Urschweiz

In der sogenannten «Enquête I» über das schweizerische Volkstum2
wurde in Nr. 663 gefragt, ob anlässlich eines Todesfalles Spenden an
Arme und an die Kirche gegeben werden. Für Obwalden hiess es in
der Antwort, dass dieser Brauch bei «Bessersituierten» üblich sei.

Es gebe dabei drei «Presenzen». «Die dritte Presenz muss Brod für
die Armen in die Kirche tun bei allen Gedächtnissen, Seläbrod
genannt. Nach dem Gottesdienste haben die Armen in der Kirche zu
bleiben und etwas für den Toten zu beten. Die Dreissigstbeterin und
der Sigrist verteilt dann das Brod gleichmässig unter die Teilnehmer.
Weniger als 5 Brode (Stekenbrod, 1 kg.) darf nicht gestiftet werden.
Es kommen io-2oBrode vor. Oft nimmt die Geistlichkeit auch davon.»
Ob der Brauch zur Zeit der «Enquête I» wirklich noch allgemein
verbreitet war oder mehr nur noch in der Erinnerung lebte, ist fraglich;
denn meine Umfrage im Jahre 19653 ergab, dass in jüngster Zeit nur

1 Flanns Koren, Die Spende (Graz 1954) 8. - Vgl. Fritz Dorsch ner, Das Brot und seine

Herstellung in Graubünden und Tessin (Zürcher Diss. 1936) 136: «Es betrifft dies das

Verteilen oder die Vergabung von Brot an gewissen restlichen und feierlichen Anlässen,
an Jahresfesten und Todestagen.»

2 Der entsprechende «Fragebogen über die schweizerische Volkskunde» ist in SAVk
31 (1931) 101-142; 183-223 (französisch) abgedruckt. Über Zweck und Organisation der
Enquête vgl. SVk 22 (1932) 81 ff. und Richard Weiss über «Die Enquête I» (als
gesamtschweizerische Materialsammlung, welche dem Atlas vorausging), in Einftihrung in den
Atlas der schweizerischen Volkskunde (Basel 1950) 15. - Nach einer freundlichen
Mitteilung von Frl. Elsbeth Liebl vom Schweizerischen Institut ftir Volkskunde, Basel, der
ich auch ftir zahlreiche Literaturangaben, die Exzerpte aus der Enquête und weitere
wertvolle Hilfe zu grösstem Dank verpflichtet bin, begannen die Antworten im Laufe
des Jahres 1932 einzulaufen und halten somit den Stand der frühen dreissiger Jahre fest.

3 Für ihre freundliche Mitwirkung bei der Umfrage bin ich folgenden Herren Pfarrern,
Pfarrhelfern usw. zu grösstem Dank verpflichtet: Anton Abegg, Dallenwil, Kaspar Annen,
Emmetten, Hans Arnold, Altdorf, Josef Arnold, Hospenthal, Josef Arnold, Unterschächen,

Hans Aschwanden, Beckenried, Adolfvon Atzigen, Grossteil, Paul Betschart, Urner-
boden, Reinhold Bieber, Schübelbach, Pius Britschgi, Stans, früher Gersau, Affons Büchel,
Innerthal, P. Ulrich Bulgheroni, Engelberg, Joser Camenzind, Seelisberg, Andreas Christen,

Buochs, Carl Düggelin, Lauerz, Joser Gabriel, Riemenstalden, Leo Gemperli,
Flüelen, Johann Gisler, Bürglen, Siegfried Gnos, Bauen, Domherr Alois Herger, Steinen,
Eduard Käslin, Buochs, Konstantin Lüthold, Kerns, Melchior Mathys, Tuinetbürgen,
Joser Romer, Muotathal, Karl Rutsche, Alpthal, Joser Konrad Scheuber, Attinghausen,
Dr. Albin Schittenhelm, Steinen, Alois Stockmann, Flüeli-Ranft, Isidor Truttmann,
Isenthal, Ferdinand Vieli, Illgau, Josef Wyrsch, Giswil, Pius Züger, Rothenturm.



30 Walter Heim

noch Kerns und Alpnach (Brauch 1940 erloschen) die Spende kennen
oder kannten. Im Laufe von rund 3 5 Jahren müsste also ein gewaltiger
Abbröckelungsprozess vorgegangen sein. Erst recht im Vergleich zu

1914, wo Niderberger4 noch schreiben konnte: «... es ist dies die

Gepflogenheit bei Gedächtnissen oder Jahrzeiten, Brot in die Kirche
kommen zu lassen. Dies Brot, fünf bis zehn Laib, hie und da auch
Käse, wird von den Angehörigen gekauft und in einer 'Zaine' (Korb)
im Chorbogen während des Gottesdienstes bereitgestellt. Hievon
erhalten nach dem Gottesdienste die Geistlichen und Sakristane,
event. Organist, einen bestimmten Anteil, das Übrige wird unter die
Armen ausgeteilt... Darum bleiben in einigen Kirchen oder Friedhofkapellen

arme Leute und auch Kinder aus armen Familien zurück,
um gemeinschaftlich dieses Gebet [für den Verstorbenen, d. Verf.] zu
verrichten... Sarnen hat dieses Brotopfer nicht mehr, aber wir lesen

z. B. in der Chronik von Sarnen S. 7 und 282: Ungefähr 1500 stiftete
Pfarrer Heinrich Schriber auf den 15. Juli ein Jahrzeit mit 100 Pfund,
hievon sollen 4 Plaphard für Brot an die Armen verwendet und dies
auf seinem Grabe ausgeteilt werden... 1455 dotierte der Stifter der

Kaplanei zu Kirchhöfen, Ammann Nikolaus von Rüdli, noch 4Plaph.
zum Ankauf von 4 Broten für den Leutpriester, Helfer, Sigrist und
die armen Leute. Diese Brote mussten jeden Montag an seinem Grabe

ausgeteilt werden»5.

/. Obwalden

Kerns steht der eingangs erwähnten «Hochform» der Spende, die
sich offenbar in einem gewissen Traditionskreis ausgebildet hat6, noch
am nächsten: Bei den Beerdigungen und den kirchlichen Gedächnis-

sen (Siebenter, Dreissigster, Jahrzeit7) wird nicht mehr regelmässig,
aber öfters, ein Korb «Kirchenbrot» gespendet. Bei alten Stiftsjahrzeiten

ist ebenfalls ein Betrag für «Kirchenbrot» reserviert. Da die

Beträge aber einzeln nicht mehr zu einer Spende ausreichen
(Geldentwertung) werden sie zusammengelegt, und aus dem Treffnis wird
von Zeit zu Zeit «Kirchenbrot» ausgeteilt.

Der Korb mit dem «Kirchenbrot» wird im Chor der Kirche aufgestellt.

Früher mussten arme Kinder, die Brot heimnehmen wollten,

4 Franz Niderberger, Sagen, Märchen und Gebräuche aus Unterwaiden. Dritter Teil,
1. Bd. (Stans 1914) 170.

5 Aus dem 15. Jh. ist eine Basler Stiftung «pro panibus super sepulcro ipso ponendis
et postea pauberibus erogandis» bekannt. Koren (vgl. Anm. i) 24.

6 vgl. über Villmergen, S. 38.
7 Zu den kirchlichen Gedächtnissen vgl. Homeyer, Der Dreissigste, Akademie der

Wissenschaften in Berlin 1802-1864.



Die «Spende» in der Urschweiz 31

nach dem Gottesdienst zurückbleiben und einen Rosenkranz beten.
Seit ungefähr 20 Jahren (1945) wird der Rosenkranz nicht mehr
gebetet, da die Kinder nicht mehr zu spät in die Schule kommen durften
und es auch als stossend empfanden, als Arme abgestempelt zu sein.

So nimmt heute nach dem Gottesdienst der Sigrist (Kirchendiener)
das Brot nach Hause, wo es nach der Schule oder abends von
kinderreichen Familien abgeholt wird. In Ausnahmefällen verträgt der Sigrist

sogar das Brot.
In Giswil ist der Brauch in seiner ursprünglichen Form während des

letzten Krieges eingegangen. Früher wurde vom Pfarramt je nach
dem Vermögen der Angehörigen des Verstorbenen eine höhere oder

niedrigere «Präsenz» festgelegt und eine grössere oder geringere
Menge von «Armenbrot» bestellt. Dieses befand sich während des

Gedächtnisgottesdienstes in der Kirche. Nach dem Gottesdienst
beteten die Bedürftigen (es seien jeweils höchstens noch 8 Bewerber
gewesen) in der Kirche den Rosenkranz für die Verstorbenen, dann
konnten sie beim Sigristen das Brot in Empfang nehmen. Geistlichkeit
und Kirchendiener erhielten ebenfalls ihren Anteil. Abgeschafft wurde
die Spende wegen der Rationierung im Krieg. Doch war das «Armenbrot»

schon vorher nicht mehr sehr begehrt, da man nicht als arm
gelten wollte. Heute spendet man jeweils einen Betrag in die «Schulsuppe»

(Schulmilch), ursprünglich 3 Franken, heute noch einen

Franken, weil auch zur Schulmilch weniger Kinder kommen und zum
Teil selber Beiträge bezahlen.

Die Giswiler Filialkirche Grossteil erhielt erst 1951 einen eigenen
Friedhof. Deshalb wurde die in Giswil bereits erloschene Spende gar
nicht mehr eingeführt, sondern nur noch die Restform des Beitrages
an die «Schulsuppe».

In Alpnach erlosch der Brauch um 1940 herum.
In Sarnen ist er schon bedeutend früher erloschen8.
Meine Gewährsleute in Engelberg und Fliieli-Ranft konnten sich in

keiner Weise mehr an die Spende erinnern9.

2. Nidwalden

In Buochs waren bis 1940 oder 195 5 (die Angaben schwanken) noch
die Spende und das «Brotbeten» bei Gedächtnisgottesdiensten üblich.
Der Brauch hörte auf, als man es nicht mehr duldete, dass die «Brotbeter»

verspätet in die Schule kamen. Infolge der liturgischen Erneue-

8 Vgl. Chronik von Sarnen, S. 30.
9 Im Fragebogen meiner Umfrage bezog sich eine Frage darauf, ob die Spende in der

Nachbarschaft bekannt sei.



32 Walter Heim

rung konnte nämlich der Rosenkranz nicht mehr während der Messe

gebetet werden. Heute sind aber mit den Stiftsjahrzeiten noch Zinsen
für «Kirchenbrot» verbunden. Dieses beziehen ärmere Familien ohne
Gebetsverpflichtung direkt bei der Bäckerei. An Stelle von «Kirchenbrot»

erhalten die «Partum-Buben» (welche die Totenvesper sangen)
vom Kirchenkassier alljährlich 40 Franken.

In Ennetbürgen ging die «Brotspendung» 1920 ein, weil die armen
Kinder wegen des Gebetes nach der Messe Schulzeit versäumten.

In Hergiswil war die Brotspende bei Beerdigungen und Gedächtnissen

bis 1922 üblich. Bei den Beerdigungen galt der Grundsatz:
«Je nobler, desto mehr Brot. » Heute dagegen, schreibt der Gewährsmann,

«je nobler, desto mehr Kränze». Auch bei den Gedächtnissen
wurde Brot gespendet. Das Rosenkranzgebet fand meistens vor der
Messe statt, damit die Schüler nicht zu spät zur Schule kamen. Das

Brot wurde möglichst gleichmässig unter die Anzahl der Beter
verteilt. Damit die Bezüger regelmässig «in der Brotordnung» bleiben
konnten, wurde die Spende später von den Gedächtnissen abgelöst
und in eine regelmässige Verteilung umgewandelt. Der Rosenkranz
musste von den Bezügern aber nach wie vor an den Gedächtnistagen
gebetet werden. Damit ging aber der Zusammenhang zwischen

Stiftung und Gebet verloren. Später wollten einzelne Bezüger lieber
Geld, «was diese ganz religiös gedachte Brotspende in eine schwere
Krise brachte».

In Beckenried spenden bei Beerdigungen und Gedächtnissen
Angehörige der Verstorbenen (aber nicht alle) Brote, die vom Bäcker in die
Kirche gestellt werden. Je ein Brot erhalten der Sigrist, die
«Grabbeterin» und der Totengräber. Den Rest bekommen die Armen.
Früher mussten die Armen nach dem Gottesdienst einen Rosenkranz,
beziehungsweise «Psalter» (drei Rosenkränze) beten. Jetzt müssen sie

nur noch dem Gottesdienst beiwohnen. Die Bezüger müssen Arme
sein und sich jeweils zu Jahresbeginn beim Kirchenpräsidenten
anmelden. «Es melden sich fast keine Arme mehr.» Auch mit gewissen
anderen Meßstiftungen waren bis 1963 Brotspenden verbunden.

In Emmetten (der Tochterpfarrei von Beckenried) wurde bis vor
etlichen Jahren bei den Totengedächtnissen das «Armenbrot»
gespendet. Jedes Jahr stand dafür eine Summe von etwa 200 Franken

zu Verfügung. Das Brot wurde in der Kirche bereitgestellt. Die
Bezüger mussten nach der Messe einen Rosenkranz beten. Deshalb
kamen die Kinder zu spät in die Schule. Es erhielten nun Arme das

Brot, die sich zu Beginn des Jahres beim Kirchenrat angemeldet hatten.
Sie erhielten die Auflage, für die Verstorbenen zu beten. Man ver-.



Die «Spende» in der Urschweiz 33

suchte, die Brotbezüger anzuhalten, vor der Messe den Rosenkranz
zu beten, was anfangs spärlich und dann überhaupt nicht mehr getan
wurde. Infolge der Verbesserung des Lebensstandards «kam die liebe

Not, das Brot überhaupt noch an den Mann zu bringen». Deshalb
wurde es zeitweilig nicht mehr ausgeteilt. Die Erträgnisse der

Stiftungen wurden dem Kultusfond zugeschlagen. Um die Stiftungen
aber wieder ihrem ursprünglichen Zweck zuzuführen, kommen die
Zinsen heute in die «Schulsuppe». Auf bischöfliche Weisung werden
übrigens schon seit Jahren keine Stiftungen für «Kirchenbrot» mehr

angenommen.
Nicht bekannt ist die Spende in Dallenwil und Umgebung. Die

« Enquête I » weiss nichts von der Spende in Stans, obwohl die übrigen
Fragen über das Begräbnisbrauchtum usw. beantwortet wurden.
Früher (seit 1719) gab es in Stans «Hausjahrzeite» (für die einzelnen

Geschlechter) mit Brot- und Kässpende für den Klerus und die
Armen9".

ß. Gersau10

Hier bestand die Spende bis 1930, ging dann aber wegen der
Verbesserung des Lebensstandards ein.

4. Uri

In Seelisberg bestehen noch zwei Fonds für Brotstiftungen: a) Das

«Jahrzeitenbrot», das ursprünglich am «Stiftertag» (Jahresgedächtnis)

ausgeteilt wurde, heute durch Entgegenkommen des Pfarrers von
Mitte Januar bis Mitte März zweimal in der Woche. Empfänger sind

einige arme Familien, b) Die Spende an «Allerseelen» (2. November),
das «Adventsbrot» (an den 4 Adventssonntagen), das «Fastenbrot»
(an den Sonntagen der Fastenzeit), je 14 bis 18 Kilogramm. Gesamthaft

stehen 300 Franken für die Brotspenden zu Verfügung. Das Brot
liegt jeweils auf der vordersten Kirchenbank. Der Sigrist teilt es an

jene Kinder aus, die etwas beten. Die Beteiligung hat wegen der Ver-

9* Niderberger (vgl. Anm. 4) 174.
10 Gersau gehört kulturell zur Seeregion. Es war bis 1798 eine selbständige Republik

und wurde erst dann dem Kanton Schwyz angeschlossen. Der bekannte Volksschriftsteller

P. Josef Maria Camenzind erzählte mir, dass er als Knabe noch an der «Spende»
in Gersau teilgenommen habe. Damit die Kinder durch das «Brotbeten» keine Schulzeit
versäumten, wurden die «Brotjahrzeite» auf den schulfreien Donnerstag verlegt. Neben
den Schulkindern beteiligten sich hauptsächlich die «Spitteler» (Insassen des Armenhauses)

am «Brotbeten». Das Brot sei damals überhaupt ftir viele Leute noch keine
Selbstverständlichkeit gewesen.



34 Walter Heim

besserung des Lebensstandardes stark abgenommen, während in der

Kriegszeit sogar die Fonds angebraucht werden mussten11.

In Bauen wird das «Armenbrot» seit dem letzten Krieg nicht mehr

gespendet (wegen der Rationierung?). Die Verdienstmöglichkeiten
haben sich gebessert. Spenden bei Todesfällen gehen an die

«Schulsuppe». Sie wird im Winter an jene Kinder, die über Mittag nicht
heim gehen können, kostenlos abgegeben.

In Isenthal kennt man die Spende bei Beerdigungen und Gedächtnissen

nicht mehr, jedoch noch bei einigen alten Jahrzeitstiftungen, die

70 Franken Zinsen für Spenden ergeben. Diese werden an folgenden
Tagen zusammengefasst: 1. Fastnachtmontag und -dienstag.
Teilnahmeberechtigt sind alle Schulkinder, welche nach der Messe den
Rosenkranz beten. 2. In den vier Quatemberwochen wird Mehl
verteilt. Teilnahmeberechtigt sind nur Kinder aus armen Familien. «Die
Zahl der betenden Kinder hat stark abgenommen.»

In Bürglen bestanden bis 1935/40 noch einige «Brotjahrzeiten».
Nach der Jahrzeitmesse wurde armen Kindern, die am Gottesdienst

teilgenommen hatten, Brot gespendet. Jetzt ist das nur noch beim

Jahrzeit der 1593 gegründeten Sennenbruderschaft am «Sennenmontag»

üblich. Nach der Messe wird allen Kindern, die am Gottesdienst

teilgenommen haben und fünfVaterunser für die Wohltäter und
Stifter der Bruderschaft beten, ein Pfund Brot gespendet. Dabei wird
kein Unterschied mehr zwischen arm und reich gemacht. In den
letzten Jahren beteiligten sich jeweils etwa 150 Kinder an der Spende.
Auch das Bürgerheim erhält 7 bis 8 Brote.

In Spiringen ist die Spende bei Beerdigungen nicht mehr üblich,
hingegen bestehen noch etwa 40 «Brotjahrzeite», bei denen 10 Franken

für Brot zu Verfügung stehen. Diese «Brotjahrzeite» wurden in
die Advents- und Fastenzeit gelegt. Bezugsberechtigt sind Bedürftige,
welche sich beim Pfarrer angemeldet haben. Ein Mitglied jeder
Empfängerfamilie sollte der Stiftsmesse beiwohnen oder im Verhin-

11 Koren (vgl. Anm. 1) 100, erwähnt ftir Seelisberg noch folgenden Brauch: Früher
stellte die erste Person, die während des Trauergottesdienstes zum «Opfergang» ging,
einen Teller voll Salz auf den Altar. - In einer anderen Mitteilung über Seelisberg heisst

es, dass nach der Loslösung der « Spende» vom Stiftertag der Rosenkranz nun auch daheim
gebetet werden konnte. Das habe zu einer Lockerung des Kontaktes zwischen dem Stifter
und den Beschenkten geführt. Auch sei jenen, denen es besser zusagte, gestattet worden,
das Brot direkt beim Bäcker zu holen, um es weniger weit tragen zu müssen. Später sei
dies allgemeiner Brauch geworden. Somit seien die «Brotbezüger vom Stiftgut» nur noch
der Kirchenverwaltung bekannt gewesen (die bedachten Familien hätten sich jeden Herbst
bei der Verwaltung um das Brot bewerben müssen). «Die ganz geheime Brotvergütung
birgt einfach nicht mehr die Stiftergesinnung: Brot aus der Kirche, Dankesrosenkranz.
Aus der kirchlichen Stiftung wurde sozusagen eine prorane Unterstützung. »



Die «Spende» in der Urschweiz 35

derungsfalle daheim den Rosenkranz beten. Der Sigrist verteilt das

Brot nach dem Gottesdienst gemäss einer Liste der angemeldeten
Bezüger. Die Teilnahme an der Spende ist noch lebhaft, da die Bevölkerung

zum grossen Teil aus Kleinbauern mit grossen Familien besteht.
Die «Brotjahrzeite» von Spiringen sind bis ins 17.Jahrhundert
zurückzuverfolgen. Neue werden jetzt aber nicht mehr gestiftet.

In Unterschächen gab es bis 1920/23 noch «Jahrzeitstiftungen mit
Brot». Die Rationierung während des Ersten Weltkrieges und die

Verbesserung des Lebensstandardes trugen zum Verschwinden des

Brauches bei. Heute stellt der «Kirchenvogt» der «Suppenanstalt»
ca. 150 Franken aus alten Stiftungen für Brot zur «Schulsuppe» zu

Verfügung. Alle Kinder können zur «Schulsuppe» kommen.
In Hospenthal wurde die Brotspende aus Zinsen von Stiftungen bis

ca. 1940 ausgeteilt. Die Bezüger hatten einen Rosenkranz zu beten.

Später wurde mit dem Bischof vereinbart, dass Bargeld an die Armen
der Pfarrei verteilt wird. Die Beteiligung an der Spende war wegen
der Verbesserung des Lebensstandardes stark zurückgegangen. Der
Rosenkranz nach der Stiftermesse wird nicht mehr gebetet. In der
«St.Karli-Pfrund» war die Brotspende aus Stiftungen für Verstorbene
an den Quatembertagen bis 1917 (seither ist die Kaplaneipfründe
verwaist) in Übung12.

In Urnerboden, Attinghausen, Flüelen und Riemenstalden (im Hinterland
des urnerischen Sisikon) können sich die Gewährsleute nicht an die

Spende erinnern.
»

f. Schwyz

In Innerthal bestanden früher wahrscheinlich Brotstiftungen. Heute
spenden die Angehörigen der Verstorbenen Geld für die Schulkinder,
welche am Abendrosenkranz für die Verstorbenen teilnehmen (je

40 bis 50 Rappen).
In Schw) z mussten Mörder noch um das Jahr 1817 den Armen auf

dem Grab des Ermordeten Brot austeilen13.

Über Gersau vgl. S. 33.
In Muotathal, Illgau, Steinen, Lanerz, Rotenthurmli, Alpthal und

Schübelbach kennen die Gewährsleute den Brauch nicht.

12 Vgl. H. R. Schinz, Beyträge zur näheren Kenntnis des Schweizerlandes, Bd. I
(Zürich 1783) 44: Aus den Fonds «wird alle Freytag in der Fasten, aiff jeden Mann, der
sich dazu angibt, i Pftind Brot und i Pftind Käs durch den Thal-Kirchenvogt [von
Ursern, d. Verf] ausgeteilt».

13 Nach Thomas Fassbind, «Seltsame uralte hieländische Kirchen-Zeremonien in
Schwyz», 1918, vgl. Rudoir Henggeler : SAVk 40 (1942/44) 63.

14 «Da die Pfirrei jung ist, besteht dieser Brauch hier nicht.»



36 Walter Heim

6. «Fachausdrücke» um die Spende

a) «Seelenbrot» Brot zum Seleenheil15 der «Armen Seelen»,
früher zur Speisung der Toten16,

b) «Kirchenbrot»11 Brot, das in der Kirche und zum Teil für
die Kirche (Geistliche, Kirchendiener, Ministranten) gespendet
wird.

c) «Armenbrot» das Brot ist für die Armen bestimmt18.

d) «Spende»19.

e) «Brotstiftung» Stiftung, um an den Totengedächtnistagen das

f) «Brotfahrzeit»20 spenden zu können.

g) «Brotbeten» zum Dank für die Spende für die Verstorbenen
beten.

B. Der Urschweizer Brauch in seiner Umwelt

I. Schweiz21

a) Katholische Gebiete

i. BernerJura
In Epiquerez verteilt man nach der Beerdigung oder Totenvesper

hinten in der Kirche Brot an die Armen.
In LesBois wird bei der Bestattung von «grandes personnes» unter

den Freunden der Familie eine Frau ausgewählt, die an der Sptize des

Trauerzuges «une miche de pain» trägt. Die Trägerin legt das Brot
in der Kirche auf den Marienaltar. Sie geht als erste zum Opfergang,

15 Vgl. S. 44-
16 Vgl. Fritz Staub, Das Brot im Spiegel der schweizerdeutschen Volkssprache und

Sitte (Leipzig 1868) 62: «An dem Tage, an welchem der Hinschied aller Gestorbenen der
Gemeinde begangen wird, am Allerseelentag, ist es der Kirchmeier, welcher das Seelen-

brod an die Armen austeilt.» - Als «Seelbad» wurde ein durch Testament gestiftetes
freies Bad (üt arme Leute verstanden, vielfach verbunden mit einer Speisung. Daher ging
dieser Name auch auf die « Spende » überhaupt über. Grimms Deutsches Wörterbuch 9,
28ff.

17 Vgl. «Kilchenbrod», Staub (vgl. Anm. 16) 62.
18 Vgl. S. 47 über das «Brod der Armen» zu Ehren des hl. Antonius von Padua.
19 Mundartlich «Speng- oder Spennbrot». Die Nidwaldner Siechenordnung von 1552

bestimmt, man solle in der Fronfasten die besten Käss ab «Späng nän». Staub (vgl.
Anm. 16) 62, Anm. 2.

20 Spende am «Jarzit, Järzig». Das entsprechende Brot wird deshalb «Jârzîtbrot»
genannt. Staub (vgl. Anm. 16) 62.

21 Die Gesamtsituation kann nur «stichprobenweise» auf Grund der «Enquête I»
(vgl. Anm. 1) und einiger weiterer Quellen umrissen werden. Es handelt sich dabei
meistens auch nicht um den heutigen Zustand, sondern um jenen der frühen dreissiger Jahre,

o.vor der Ortschaft bezeichnet, dass der Brauch zur Zeit der «Enquête I» bereits erloschen



Die «Spende» in der Urschweiz 37

schreitet um den Hochaltar, legt dort ihr Geldopfer nieder, küsst das

Reliquiar und legt dann das Brot wieder auf den Nebenaltar. Wenn der

Trauerzug die Kirche verlässt, trägt sie das Brot wieder an der Spitze.
Nach der Beerdigung wird das Brot dem Geistlichen oder einer armen
Familie geschenkt22.

In Epauvillens teilt man nach der Beerdigung auf dem Friedhof, der

um die Kirche liegt, «sous les cloches» Brot an Arme aus23.

2. Freiburg

In Courlevon werden die Kleider des Verstorbenen meist an Arme
verschenkt.

3. Solothurn

In oNiederbuchsiten wurden gelegentlich, wenn ein Reicher starb,
drei Brote auf einen Nebenaltar der Kirche gelegt, wo sie die Armen
nach der Beerdigung abholten.

In oÖkingen war es bis 1880 Brauch, dass sich die Schulkinder mit
dem Lehrer ins Trauerhaus begaben, um bei der Leiche den Rosenkranz

zu beten. Bei reichen Leuten wurden die Kinder mit einem
Stück gutem Bauernbrot beschenkt.

In oWelschenrohr wurde früher bei einem «Jahrzeit» den anwesenden

Kindern Brot gespendet. Es lag auf dem Altar, und die «alte Chrütt-
lere» musste es verteilen.

f. Appenzell

In Appenzell gehen arme Leute, meist Frauenspersonen, mit den

Angehörigen (an den Gedächtnistagen?) ans Grab, um dort zu beten.
Sie erhalten dort eine Gabe. «Wo etwas rechtes zu erwarten ist, erhöht
sich dementsprechend die Zahl der Beter. »

In den Landkreisen ist der Brauch nicht bekannt.

/. St. Gallen

In oSargans wurde am Tag vor dem Begräbnis um 11 Uhr mittags
im Trauerhaus der Rosenkranz gebetet. Nebst der Schuljugend
beteiligte sich das halbe Städtchen daran. Beim Verlassen des Trauerhauses

erhielt jedes Schulkind einen Achtel eines langen Weissbrotes.
Während eines Monates nach der Beerdigung wurde in der Kirche
jeden Abend für den Verstorbenen der Rosenkranz gebetet.
Anschliessend begab man sich auf das Grab, wo man die «Sibni» betete.

22 J. Surdez, Le pain et les ftinérailles aux Franches-Montagnes: Folklore Suisse 38

(1948)2.
23 Surdez (vgl. Anm. 22).



38 Walter Heim

Die Kinder, die sich an den meisten Tagen am Gebet beteiligten,
erhielten ein kleines Geschenk, meistens ein «Vazäneitli» (Schnupftuch)24.

In oFlums beteten die Nachbarn und Verwandten im Hause des

Toten. Arme Kinder erhielten ein Stück Brot. Oft wurde auch nach
dem Trauergottesdienst in der Kirche Brot an Arme ausgeteilt25.

6. Graubünden

Im oOberhalbstein wurden von den Wohlhabenden bei einem Todesfall

Salz- und Brotspenden an die Armen verteilt. « Es sind heute auch

weniger Arme» meint der Gewährsmann der «Enquête I» schon um
1930.

In oFellers wurde die Spende bis 1910 ausgeteilt. Die mindeste

Spende bei einem Todesfall betrug einen Backofen (30 Laibe) Brot
und einen Laib Käse. Wohlhabende spendeten überdies einen Ster

(6 kg) Butter. Einen Drittel der Spende erhielt der «Messmer»

(Kirchendiener), den Rest die Armen.
In Trun befindet sich heute noch der «beb de la spenda» in der Kirche,

worin bis ins 18. Jahrhundert das bei einem Todesfall gespendete
Mehl aufbewahrt wurde. Dieses Mehl wurde jeweils an die Armen
verteilt26.

/. Aargau
In o Villmergen wird heute die Spende nicht mehr abgegeben, es sei

denn im Verborgenen. Die Spende erlosch 1880. Arme Kinder
beteten nach dem Begräbnisgottesdienst oder nach der Messe am « Siebten»

und «Dreissigsten» einen «Psalter». Für sie standen im Chor
der Kirche grosse Körbe mit Brot bereit. Das Brot wurde gesegnet,
und nach der Messe stürzten sich die Kinder nach vorn und
versuchten so viel als möglich vom Brot zu erhaschen27.

24 A. Zindel-Kressig, Volkstümliches aus Sargans: SAVk 6 (1902) 39ft
25 A. Eberle, Volkskundliches aus Flums: SAVk 34 (1936) 242.
26 Dorschner (vgl. Anm. 1) 137. - Für Graubünden allgemein berichtet Dorschner:

«Ein heute nicht mehr ausgeübter Brauch ist die Gabe des Totenbrotes. Noch im
vergangenen Jahrhundert war es üblich, dass die vermöglichen Familien eines Dorfes bei
einem Todesfall in ihrem Hause Brot oder Mehl, manchmal auch Salz, an die Armen
verteilen liessen. Diese Spende wiederholte sich noch einmal ein Jahr nach dem Tode des

Familiengliedes. »
27 vgl. dazu Sartori, Die Speisung der Toten: Jahresbericht des Gymnasiums

Dortmund 1902/03 (Dortmund 1903) 32: «Im Aargauer Reuss- und Bünztale wird zum
Gedächtnisse des Verstorbenen ein dreimaliger Seelengottesdienst abgehalten, am Tage der

sog. Begräbde, am siebenten danach, schliesslich am dreissigsten. Ebenso oft findet auch
im Haus ein Trauermahl statt... Bei der dritten Mahlzeit werden die Kleider des
Verstorbenen verschenkt. »



Die «Spende» in der Urschweiz 39

In oWegenstetten wurde früher bei Todesfällen den Armen Brot
gespendet.

8. Thurgau

In Frauenfeld bestehen einige Stiftungen, deren Zinsen jedes Jahr zu
einer Brotspende an bedürftige Familien verwendet werden.

In oTänikon erhielten bis 1910 die Kinder, die zur Betstunde (Ersatz
für die Totenwache im Trauerhaus) in die Kirche kamen, von
wohlhabenden Leuten Brot. Der Bäcker verteilte diese Spende.

9. Tessin

In Preonzo werden 1-1 y2 kg Salz an alle Familien gespendet, die
Armen erhalten Kleider des Verstorbenen.

In Locamo spenden die «Bruderschaften» beim Tod eines ihrer
Mitglieder Salz und Brot. Früher war dies bei allen Trauerfamilien
üblich.

In Magadino erhält jede Familie i kg Salz als Spende; wenn aber ein

Kind gestorben ist «confetti» (Dialektausdruck «binis»).
In Ponte Capriasca besteht die Spende aus Brot und Salz.

In Origlio wird von den Trauerfamilien ebenfalls Brot und Salz

gespendet.
In Sonvico werden Geld, Brot und Salz als Almosen gespendet.
In Breno wird beim Tode eines Wohlhabenden allen Familien Brot

und Salz ausgeteilt.
In Bosco (Luganese) nimmt man beim Begräbnis 5 bis 6 Brote in

die Kirche. Die Messdiener verteilen sie unter sich. Früher erhielten
alle Knaben, die für den Verstorbenen beten gingen, vom Brot.

In Carona spendet man den Armen nach dem Begräbnis Brot und
Salz.

In Campestro werden Gaben an die Armen verteilt.
In Arogno erhielt früher jede Familie Salz. Heute ist diese Spende

durch Geld ersetzt.
In Rovio erhalten alle Familien Brot und Salz.

10. Wallis

Die Walliser Spenden gehen zum Teil bis ins Mittelalter zurück28.

Im Saastal erhalten die Armen bei einem Todesfall Salz, Kleider
und zum Teil Geld.

In Staldenried besteht die Spende an die «Hausarmen» in Speisen,
Kleidern und Geld. Als Spende für den Armenfond legt die
Gemeindebehörde jeweils einen Beitrag von io bis 20 Franken fest.

28 J. Siegen, Religiöse Gebräuche im Wallis (Visp 1938) 18.



40 Walter Heim

In Mund findet am « Hofnerjahrzeit» (Pfingstmontag) und am Tag
nach Allerseelen eine Verteilung von Lebensmitteln statt29.

In Kippel erhalten an Allerseelen nach dem Gottesdienst auf dem

Dorfplatz alle Pfarrangehörigen, welche den «Armen Seelen» die
ewige Ruhe wünschen, eine Spende von Brot und Käse. Es handelt
sich hier wahrscheinlich um eine Restform des 1455 gestifteten
«Grossen Jahrzeits»30.

11. Fürstentum Liechtenstein

In oMauren wurden noch um die Jahrhundertwende bei der Beerdigung

Brötchen ausgeteilt.

b) Reformierte Gebiete31

/. Zürich

In Benken erhalten Kranke und Alte vom Leichenessen Braten und
Backwerk. Gelegentlich bekommen auch Arme etwas davon. Auch
Kleider werden dann und wann verteilt.

2. Bern

Wenn in Dürrenroth ein Reicher stirbt, so erhalten die Armen ein
Pfund Butter und ein Pfund Käse.

In Vechigen erhalten die Armen die beim «Gräbt» übrig bleibenden
Speisen. Der Pfarrer bekommt bisweilen eine «Zupfe» für sich oder
einen Geldbetrag von 2 bis 20 Franken für die Armen und Kranken.

//. Europa

Für Österreich bringen Koren31a und Dörrer32, für Deutschland

Sartori33, Homeyer34, Uhlhorn35 und Kriegk36, für Frankreich van
Gennep37 zahlreiche Belege.

Aus den verschiedensten Regionen und Kulturen hat Sartori eine

Menge von Beispielen für die «Spende» zusammengetragen38: In

29 Siegen (vgl. Anm. 28) 19.
30 Siegen (vgl. Anm. 28). Zu den «grossen Spenden» vgl. fürÖsterreich AntonDörrer,

Brotspenden als Verlöbnis und Gemeinschaftsbrauch: Zs. der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte 74 (1957), Germanistische Abteilung, 266ff.

31 In Österreich hielt sich das «Armenseelenbrot» lange auch in evangelischen
Gebieten. Dörrer (vgl. Anm. 30) 270.

si» vgl. Anm. 1. 32 vgl. Anm. 30.
33 vgl. Anm. 27. 34 vgl. Anm. 7.
35 Georg Uhlhorn, Die christliche Liebestätigkeit (Stuttgart 1895 2).
36 Deutsches Bürgerthum im Mittelalter, Neue Folge (Frankftirt a.M. 1871).
37 ArnoldVanGennep, Manuel de folklore français contemporain, Bd. I, 2 (Paris 1946).
38 Da ungewiss ist, wie weit diese Bräuche heute noch lebendig sind, berichten wir in

der Vergangenheitsform.



Die «Spende» in der Urschweiz 41

manchen niederländischen Städten erhalten die Armen am «Dreissigsten»
Weizen- und Weissbrot39. In Belgien erhielten die Armen und die
Schulkinder ein Geschenk, ursprünglich Semmeln und Wecken,
später Geld. Ähnliches ist auch für England und Wales belegt40. In
Deutschböhmen wurden in der « Seelenwoche» (nach «Allerseelen») auf
jedem Bauernhof bis 600«Seelwecken» gebacken und an die Bettler
verteilt41. Bei den Sachsen in Siebenbürgen wurden die Armen am
Namenstag der Verstorbenen mit Esswaren beschenkt. Bei den
Südslawen wurde am Sonntag vor dem «Weissen Sonntag» (1. Sonntag
nach Ostern) in der Kirche für die Seelenruhe der Verstorbenen
gebetet und Brot geopfert, welches die Armen unter der Kirchentüre
erhielten42. Bei den Mohammedanern in Bosnien erhielt jedes Haus
am dritten Tage nach der Beerdigung ein Stück Honigfladen. Der
Beschenkte sprach ein Gebet und ass den Fladen mit den Worten:
«Für die Seele, welcher es zugedacht ist.» Arme kauften einen Laib
Brot und verteilten ihn unter die noch ärmeren ihres Viertels. Der
gleiche Brauch war am 7. und 40. Tage, ein halbes Jahr nach der

Bestattung und am Jahrestag üblich43. Auf Lesbos wurde nach der

Bestattung am Tor des Kirchhofes vom Kirchendiener Brot und Geld
verteilt44. Bei den Huzulen in Ploska (Ukraine) wurde 40 Tage nach
der Bestattung ein Totenmahl gehalten. Es gab besondere Vermächtnisse

an Kleidern, Vieh und Geld für die Armen, welche der Verstorbene

auf dem Totenbett gemacht hatte45. Bei den Tscherkessen wurden
nach der Bestattung vorüberziehende Fremde mit Gaben beschenkt,
damit sie für den Toten beten. Desgleichen erhielten die Armen und
Kinder ein Geschenk46.

III. Aussereuropäische Gebiete

In Imeretien (Transkaukasien) wurden zum Mahle unmittelbar vor
dem Begräbnis auch alle Armen und Krüppel zugelassen47. Die Türken
sandten am 3., 7. und 40. Tag nach der Bestattung Pfannkuchen an
Freunde und Arme. Damit war die Verpflichtung verbunden, für die
Toten zu beten. Neben den Mausoleen vornehmer Türken befanden
sich oft eine Armenküche oder ein Spital48. Bei den Danalja in der

Gegend vom Rumbek beschloss man am 40. Tage nach der Bestattung

die Ehrung des Toten, indem man Esswaren auf das Grab legte

39 Sartori (vgl. Anm. 27) 32. 40 Sartori (vgl. Anm. 27) 66.
41 Sartori (vgl. Anm. 27) 67. 42 Sartori (vgl. Anm. 27) 67.
43 Sartori (vgl. Anm. 27) 35. 44 Sartori (vgl. Anm. 27) 66.
45 Sartori (vgl. Anm. 27) 32. 46 Sartori (vgl. Anm. 27) 65 f.
47 Sartori (vgl. Anm. 27) 66. 48 Sartori (vgl. Anm. 27) 67.



42 Walter Heim

und sie nachher unter die Armen verteilte49. In der Berberei wurden am
Abend des Begräbnisses Brot und Geld an die Armen und Kinder
verteilt50. Bei Barabra im nördlichen Nubien besuchte man jeden
Donnerstag die Gräber, um zu beten. Dabei wurden Nahrungsmittel
an die Armen verschenkt51. In Abessinien erhielten die Armen beim
Leichenmahl Brot52. In Persien bekamen die Armen und Kinder beim
Begräbnis ein Geschenk, meist Brot oder Geld83. Beim Begräbnis eines

Hindu in Sindh warfen die Verwandten unterwegs Datteln auf den
Leichnam. Diese wurden nachher den Armen überlassen54. Bei der

Tamilbevölkerung Ceylons trug man im Leichenzug Brot mit. Dieses
erhielten nachher die Armen55.

IV. Wurzeln und Geschichte des Brauches

Unsere «Spenden» reichen tief ins Mittelalter hinab56. Diesseits der

Alpen beginnen im 9. Jahrhundert die « Seelmeßstiftungen» und gleichzeitig

auch die Stiftungen für «Spenden». So beschloss die Bayerische
Synode von 805, dass jeder Bischof und Abt für einen verstorbenen
Amtsbruder, jeder Priester für seinen verstorbenen Bischof ein
Geldalmosen zu spenden habe. Die Regensburger Synode von 932 sah für
den gleichen Fall auch Brotspenden vor57. 833 stiftete Ludwig der
Fromme eine jährliche Memorie, bei welcher den Mönchen und den
Armen ein Mahl bereitet werden musste. Seither bricht diese fromme
Gewohnheit nicht mehr ab58. Die Spende wurzelt aber im
allgemeinmenschlichen Brauchtum des Totengedenkens59. Man dachte sich den
Toten noch lebend60. Erst nach einem Jahr gehört er endgültig dem
Totenreich an61. Aber auch nachher noch erscheinen die Toten kollektiv

zu bestimmten Zeiten unter den Lebenden62. Der Tote muss also

noch mit Speise und Trank gestärkt werden, sei es beim Leichenschmaus

vor der Bestattung63 oder beim Grabe64, sei es, indem man

49 Sartori (vgl. Anm. 27) 67.
50 Sartori (vgl. Anm. 27) 66. 51 Sartori (vgl. Anm. 27) 67.
52 Sartori (vgl. Anm. 27) 66. 53 Sartori (vgl. Anm. 27) 66.
54 Sartori (vgl. Anm. 27) 66. 56 Sartori (vgl. Anm. 27) 66.
56 vgl. Siegen (vgl. Anm. 28). 57 Koren (vgl. Anm. 1) 11.
68 Koren (vgl. Anm. 1) 12. 59 Koren (vgl. Anm. 1) 92.
60 vgl. Hans Naumann, Primitive Gemeinschaftskultur (Jena 1921). Paul Geiger, Der

Totenzug: SAVk 47 (1951) 71 ff.
61 Sartori (vgl. Anm. 27) 37.
62 vgl. Karl Meuli, Schweizer Masken (Zürich 1943) 30ft
63 Sartori (vgl. Anm. 27) 18 ff.
64 z. B. in Armenien: Jedesmal, wenn man trinkt, soll man Gott für die Seele des

Verstorbenen um Erbarmen bitten. a.a.O., 21. Hier ist schon eine gewisse Vergeistigung des

Brauches ersichtlich.



Die «Spende» in der Urschweiz 43

die Speisen in das Grab oder auf das Grab legt65. Diese Totenmähler
fanden während der «Abschiedeszeiten» der Toten an bestimmten
«Totenbesuchstagen» statt. Die Griechen brachten am 3., 9. und
30. Tag nach der Bestattung Speisen und Getränke ans Grab66. In
Rom wurden während 9 Tagen und am «anniversarium» Totenmähler
gehalten und Gaben aufs Grab gelegt67. Im Judentum dauerten die
Totenbräuche nach Gen. 50,10 7 Tage (vielleicht nach ägyptischem
Vorbild; vgl. Herodot 11,86), nach IV Moses 20,29 30 Tage, aber
nach anderen Quellen auch 3 und 10 Tage68. Das christliche Rom
übernahm nach dem Vorbild des Alten Testamentes den 3. und 10.

sowie den 7. und 40. Tag für das Totengedenken69. Die Constitutio
Apostolica aus Syrien nennt den 3. (Auferstehung Christi), 9. und

40. Tag und das «anniversarium» als tunlich für Totenmähler70. Bei
diesen Totenmählern oder bei den mit Gaben Beschenkten finden wir
überall die Armen. Beispielsweise überliess man die römische
Grabspeisung («silicernium») armen Greisen71.

Warum wurden die Armen eingeladen und beschenkt Nach Sartori
dachte man sich zunächst die Abgestorbenen in den Fremden, dann
in den Armen verkörpert, die auf die Mildtätigkeit der Lebenden
angewiesen sind72. Nach Koren dagegen ist der Arme und Bettler der
Gaben heischende Tote73. Wie dem Totenheer wurde ja auch dem
Armen die Kraft nachgerühmt, der Erde Fruchtbarkeit zu verleihen74.

Er ist somit der heischende und bescherende Tote. Zahlreiche Opfer
für die Toten während der «Totenbesuchszeit» gingen an die Armen
über75. Noch im Mittelalter stellten sich die Bettler bei den Kirchen
auf und forderten im Namen eines bestimmten Heiligen, sozusagen
für ihn, Gaben76. Ich könnte mir allerdings auch vorstellen, dass die

65 a.a.O., 6.
66 F. Hermann, Totenkult, in Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), 2. Aufl.,

Bd. 10 (Freiburg i.Br. 1965) 276.
67 Homeyer (vgl. Anm. 7) 90ft 68 Homeyer (vgl. Anm. 7) 91.
69 Homeyer (vgl. Anm. 7) 91.

70 Homeyer (vgl. Anm. 7) 91.
71 Koren (vgl. Anm. 1) 123.
72 Sartori (vgl. Anm. 27) 51 ff. - In der Bretagne werden am Allerseelentage die Gräber

besucht und im Hause die Tische ftir die Seelen gedeckt. Wenn sich die Bewohner zu
Ruhe begeben, beginnt an der Türe ein Klagegesang. Es sind die Seelen, die die Stimmen
der Armen geborgt haben und die Lebenden um ihre Gaben und Gebete bitten. Sartori
(vgl. Anm. 27) 67.

73 vgl. Otto Höfler, Kultische Geheimbünde der Germanen, Bd. 1 (Frankftirt a.M.)
1934; Karl Meuli, Bettelumzüge im Totenkultus: SAVk 28 (1928) 1 ff.

74 Koren (vgl. Anm. 1) 139.
76 Koren (vgl. Anm. 1) 131.
76 Koren (vgl. Anm. 1) 143.



44 Walter Heim

Spende an die Armen in der Vorstellung vom «bescherenden Toten»,
dessen Funktion später u.a. teilweise an das «Christkind» und an
St. Nikolaus überging77, abzuleiten wäre. Dass ihre Gaben besonders
den Bedürftigen zukamen, liegt ja auf der Hand. Staub argumentiert
mehr von psychologischen Voraussetzungen her, wenn er meint, es sei

die «Ehrfurcht gegen den obersten, geheimnisvollen Geber des lieben

heiligen Brotes», welche sich in den Bräuchen der Milde und
Wohltätigkeit ausdrücke. «Auch bei dem Bauer, welcher sonst so hebig ist
und sein muss, schiesst sie reichlich auf zur Zeit der Ernte»78, dann
auch beim Backen79 und zu bestimmten Zeiten, z.B. an derFastnacht80.

Am nachhaltigsten aber werden durch das Ereignis, welches ein Herz
zum Stillestehen bringt, die Herzen der Überlebenden zum Geben
erweckt81. Dazu kommen allerdings noch mehr oder weniger
utilitaristische Erwägungen. Nach Sartori wollte man ein möglichst grosses

Leichenbegängnis, wozu natürlich die Armen am leichtesten
zu haben waren. Ferner sollten möglichst viele für den Toten beten,
wozu man die Armen und Kinder durch Spenden gewinnen konnte82.
Karl Rahner betont den Gedanken der «Lebensmiete» durch das

Almosenspenden83. Auf denselben Gedanken weist auch Dörrer hin.
Er erwähnt auch den Volksglauben, dass das «Armenbrot» Brände

verzögere oder verhindere84. Armenspenden wurden ebenfalls als

«Verlöbnis-» oder Dankgaben für himmlischen Schutz gespendet85.
Schliesslich ist auch noch auf den jüdischen und christlichen Glauben
hinzuweisen, dass Almosen für das Seelenheil der Toten heilsam sind86.

Das «Vergelts Gott» für das «Totenbrot» in Rathbaum (Böhmen)
bewirkte, dass mit diesem Dankeswort jedesmal die Seele des Verstorbenen

«einen Ruck auffifliegt»87.
Der Übergang vom heidnischen zum christlichen Totenmahl ist in

Rom besonders gut zu beobachten. Das «refrigerium» war ein vom

77 vgl. Richard Weiss, Vom Christkind und seinen Vorfahren: Du n (1951) 32fr.;
Walter Heim, Die Wiederbelebung des Klausjagens in Küssnacht am Rigi: SAVk 54
(1958) 65ff.

78 Staub (vgl. Anm. 16) 60.
79 Staub (vgl. Anm. 16) 61.
80 Staub (vgl. Anm. 16) 62.
81 Staub (vgl. Anm. 16) 62.
82 Sartori (vgl. Anm. 27) 51.
83 Allerseelentag: LThK (vgl. Anm. 66) Bd. 1 (1957) 34gf.
84 Anton Dörrer, Totenbräuche: LThK, Bd. 10 (1965) 267.
86 Dörrer (vgl. Anm. 84).
86 2 Makk. 12, 45 ; Erlass der Salzburger Synode von 796, Erlass Papst Innozenz III.

von 1267, vgl. Koren (vgl. Anm. 1) 75 f.
87 a.a.O., 99.



Die «Spende» in der Urschweiz 45

Heidentum übernommenes Mahl am Grabe, das oft mit einer Eucharistiefeier

verbunden wurde. Diese löste mit der Zeit das «refrigerium»
ab. Schon früh begann man, die «Totenmesse» nach heidnischem und
biblischem Vorbild auf bestimmte Tage festzulegen88. Das «refrigerium»

hatte aber auch eine christliche Wurzel, die «Agape», ein mit
dem Abendmahl verbundenes Liebesmahl, wo die Reichen für die
Armen Gaben mitbrachten. Später wurde die «Agape» unabhängig
von der Eucharistiefeier als Mahl, welches die Reichen den Armen
spendeten, begangen. Die «Agape» fand zu bestimmten Anlässen statt,
namentlich an den Martyrerfesten89. Es wurde am Grabe oder in der
Nähe abgehalten90. Schon in der griechisch-römischen Antike waren
bei den Totenmählern regelmässig Arme anwesend91. Im Christentum
wurde nun aber besonders herausgestrichen: «Agapes nostrae pau-
perespascunt.»92

Im germanischen Raum waren Toten-Gedächtnismähler üblich, die
nicht am Begräbnistag, sondern an bestimmten Totenbesuchs- und

Gedenktagen, namentlich am 7., 30. und 40. Tag nach der Bestattung
gefeiert wurden93.

Die christlichen Germanen behielten wenigstens die Speisung der
Armen am Grabe bei94, während das eigentliche Gedächtnismahl ins
Haus verlegt wurde. Später teilte man die Spende beim Friedhofsoder

Kirchentor aus, schliesslich wurde sie in die Kirche verlegt95.
Als Spendtage wurden besonders der Jahrestag, in der Urschweiz
namentlich auch der 7. und 30. Tag nach der Bestattung sowie der

allgemeine Totengedächtnistag «Allerseelen»96 beliebt.
Dass die Eucharistiefeier in der Kirche die « Spende» an sich zog, ist

nicht zufällig. Ursprünglich war nämlich mit der Messe ein Opfergang
des Volkes verbunden, dessen auf den Altar oder auf Tische
niedergelegte Erträgnisse97 (Speisen, Getränke, Geld) den Geistlichen,

88 vgl. S. 43; P. Berger, Totengedächtnis: LThK (vgl. Anm. 66). Bd. io, 267.
89 Koren (vgl. Anm. 1) 87.
90 Koren (vgl. Anm. 1) 90.
91 vgl. S. 43.
92 Augustinus, Lib. 20 Contra Faustum, cap. 20.
93 Koren (vgl. Anm. 1) 116, 118.
94 vgl. Appenzell S. 37; Staub (vgl. Anm. 16) 62 berichtet von einer Stiftung aus dem

15. Jh. «den armen Lüten ze spende uff den Kilchhoff».
95 Koren (vgl. Anm. 1) 126.
98 Das Gedächtnis «Allerseelen» (welches in die heidnische «Totenbesuchszeit» an

der Jahreswende fällt), wird ca. seit dem Jahre 1000 am 2. November gefeiert, vgl. Josef
Andreas Jungmann, Der Gottesdienst der Kirche (Innsbruck 1955) 243 f. Zum ganzen
Abschnitt Koren (vgl. Anm. 1) 126.

97 Joser Andreas Jungmann, Missarum Solemnia, Bd. 1 (Wien 1948) 3ft



46 Walter Heim

Kirchendienern und Armen zustanden98. Dies, soweit die Gaben
nicht für die Eucharistiefeier selbst benötigt wurden, d. h. für die
Kommunion und die «Eulogie». Als «Eulogie» bezeichnete man un-
konsekriertes, aber gesegnetes Brot, das während des Gottesdienstes

ausgeteilt wurde (in späteren Zeiten als Kommunionersatz)99. Dieser
Brauch hielt sich bis tief ins Mittelalter hinein und ist als Schwundform

im «pain bénit» des Sonntagsgottesdienstes in einigen Gegenden
Frankreichs und der Westschweiz bis heute erhalten geblieben100.
Auch diese «Eulogie» mag teilweise beigetragen haben, dass die

Spende mit dem Gottesdienst verschmolzen wurde.
Die Gaben beim Opfergang fielen an den Natalitien der Märtyrer

und an den Gedächtnistagen der Verstorbenen besonders

ergiebig aus101. Dabei wird auch das biblische Vorbild mitgespielt
haben, so Tob. 4,18: «Gib Almosen von deinem Brot und Wein
beim Begräbnis der Frommen.»102 Vom Mittelalter bis zur teilweisen
Restauration des Opferganges in neuester Zeit blieb übrigens der

Opfergang (mit Geld) einzig gerade bei den «Totenmessen» erhalten103.

An Stelle des Opferganges mit Naturalien wurde die «Spende», die

vor allem in Brot bestand, in die Kirche gezogen104. Zur Beliebtheit
der Spende mag beigetragen haben, dass man von jeher gewohnt war,
Gaben für die Kirche und für die Armen als eine Darbringung für
Gott, als ein «Opfer» zu bezeichnen105. Die Almosen galten als

ebenso heilbringend für die Verstorbenen wie die Eucharistie106. Das
kirchliche Lehramt hat diesen Glauben gefördert107. Ausserdem galt
es als selbstverständlich - z.T. auch ausserhalb des Christentums108 -
dass die Empfänger der Spende für die Verstorbenen beten sollten109.

Wenn nun neben dem Wein gerade das Brot (in Hirtengebieten auch
Käse und Salz) als Spendgut bevorzugt wurden, so geht dies wohl auf

98 Koren (vgl. Anm. 1) 81.
99 P. Jonnou, Eulogie: LThK (vgl. Anm. 66) Bd. 3 (1959) n8of
100 Georg Schreiber, Mittelalterliche Segnungen und Abgaben: Zs. der Savigny-Stift

tung für Rechtsgeschichte 62 (1943), Kanonist. Abt. 32, 191fr.; Siegen (vgl. Anm. 28) 21.
101 Koren (vgl. Anm. 1)81.
102 ygi^ ez_ 2<k iy-22; Jer. 16, 7.
103 Jungmann (vgl. Anm. 97) 14ft - In den Bereich dieses Brauchtums gehört auch das

«pain des Trépassés» in Frankreich. Von Kindern wird von Haus zu Haus Brot gesammelt,
das in der Kirche ausgeteilt oder verkauft wird, um Almosen ftir «Totenmessen » für die
Verstorbenendes Jahres zusammenzubringen. Van Gennep (vgl. Anm. 37) 810; Schreiber
(vgl. Anm. 100) 285 f.

104 Jungmann (vgl. Anm. 97).
105 Jungmann (vgl. Anm. 97) 3.
106 Augustinus erklärt, ftir die Verstorbenen würden dargebracht «sacrificia sive

altaris sive quarumcumque eleemosynarum», Echiridion, cap. 110.
107 vgl. Anm. 86. 108 vgl. S. 41 f.
109 Dörrer, Totenbräuche (vgl. Anm. 84)



Die «Spende» in der Urschweiz 47

die Analogie mit den eucharistischen Speisen zurück. Dazu kommt die
Bedeutung, welche das Brot als «Brückenkopf zum Totenreich» in
vielen Völkern und Kulturen einnimmt110. Die Brotspende wurde
durch die Ausbreitung des Getreidebaues begünstigt111. Für die
Verbreitung der Spende sorgten besonders die Bruderschaften112. So

wurde die Spende im Mittelalter und bis in die neueste Zeit hinein zu
einem hervorragenden Instrument der christlichen Armenpflege113.

Mit Koren können wir feststellen, dass die «Spende» die letzte

Erinnerung an die Urform des Totengedächtnisses ist, wo der Arme
das Totenopfer, die Kultspeise, mit dem Toten oder für ihn
verzehrte114.

C. Regression, Zerfall und Schwundformen der «Spende» in der Urschweiz

1. Die Naturalgaben wurden im Zuge der intensivierten Geldwirtschaft

immer mehr durch Geldopfer ersetzt. Während der Opfergang
mit Naturalgaben verschwand, blieb immerhin im besonders
konservativen «Totenkult» noch der Opfergang mit Geld innerhalb der
«Totenmessen». Auch die in neuerer Zeit fast überall in den Kirchen
aufgestellten Opferstöcke für das «Brod der Armen» zu Ehren des

hl. Antonius von Padua werden das «Armenbrot» der «Spende»
konkurrenziert haben115.

2. Entscheidend war sicher der Rückgang der Armut und noch
mehr der berechtigte Stolz, nicht öffentlich als arm abgestempelt
zu sein. Zunächst wurden an manchen Orten diskretere Formen der

Spendverteilung eingeführt, und schliesslich ersetzte man die « Spende»
durch andere Zuwendungen an die Armen116. Beliebt sind heute
besonders die sogenannten «Geistlichen Blumenspenden» für die Toten

zugunsten der caritativen Werke und der Missionen.

3. Zum Absterben der Spende trugen ferner die Schwierigkeiten
des «Brotbetens» bei. Man überliess es immer mehr den Kindern.

110 Schreiber (vgl. Anm. 100) 286.
111 Dörrer, Brotspenden (vgl. Anm. 30) 271.
112 Koren (vgl. Anm. 1) 85 ; Siegen (vgl. Anm. 28) 17.
113 Uhlhorn (vgl. Anm. 35) 424fr. ; v. Stein, Armenpflege : Wetzer und Weites Kirchenlexikon,

Bd. 1 (Freiburg i.Br. 1882) 1358; Ratzinger, Geschichte der kirchlichen Armenpflege

(Freiburg i.Br. 1868).
114 Koren (vgl. Anm. 1) 126.
115 Das «Antonius-Brot» verbreitete sich seit 1890 von Toulon aus über ganz Europa,

vgl. C. Handrich, Antonius von Padua: LThK (vgl. Anm. 66) Bd. 1 (1957), 663f.
116 Über die demütigende Behandlung bei der kirchlichen Brotverteilung an die Armen

und über den Wandel in der religiösen Bewertung der Armut im reformierten Zürcher
Oberland vgl. Rudolf Braun, Industrialisierung und Volksleben (Erlenbach i960) 214fr.



48 Walter Heim

Aber als die Schule das «Brotbeten» der Kinder nach dem Gottesdienste

wegen des Schulversäumnisses nicht mehr duldete, konnte
offenbar kein Ersatz für diesen Gebetsbrauch gefunden werden.
Die Gebetsfreudigkeit liess an manchen Orten auch deshalb

nach, weil die «Spenden» vom «Stiftertag» abgelöst und
auf bestimmte Gemeinschaftstermine verschoben worden waren.
Dadurch ging der Zusammenhang zwischen dem Stifter und der Spende
verloren. Zur Beliebtheit der modernen «geistlichen Blumenspenden»

mag gerade beigetragen haben, dass sich die bedachten Institutionen
und Missionen zum Gebet für die Verstorbenen verpflichten117. Hier
fand man einen vollgültigen Ersatz für das Gebet der Spendempfänger118.

4. So zog sich die «Spende» immer mehr in ärmere Gebiete (in der
Schweiz hauptsächlich in die Urschweiz, nach Graubünden, ins Wallis
und in den Tessin) und dort wieder meist in entlegene Berggemeinden
mit kinderreichen Kleinbauernfamilien, wo das Brot noch lange das

ausschlaggebende Nahrungsmittel war, zurück. Dazu mag auch

beigetragen haben, dass diese Gemeinden gleichzeitig auch ausgeprägt
brauchkonservativ waren. Aber als die wirtschaftlichen Grundlagen
für die «Spende» (Lebensstandard, Geldwirtschaft), sich immer mehr
wandelten und das Selbstbewusstsein der Armen stärker wurde,
konnte sich der Brauch auch hier nicht mehr halten. Von der « Spende»
blieben nur noch einige Schwundformen übrig. Fast nirgends mehr
wird das Brot in der Kirche ausgeteilt. Ebenso ist mit der «Spende»
selten mehr das «Brotbeten» verbunden. Vielfach wurde des «Armenbrot»

in Geld umgewandelt, oder die Stiftungen kommen der «Schulsuppe»

oder anderen caritativen Institutionen zugute. Neue
«Brotstiftungen» werden von der Kirche gar nicht mehr angenommen.

117 vgl. Dörrer, Totenbräuche (vgl. Anm. 84) 267. Über die Umwandlung von
Bruderschaftsspenden im Wallis zu Beiträgen in die Armen- und Schuffonds vgl. Siegen (vgl.
Anm. 28) 17.

118 Der Text einer solchen «Geistlichen Blumenspende» lautet beispielsweise: «Zum
liebevollen Andenken an N. N. wurde ftir die Ausbreitung des Reiches Gottes eine Gabe
gespendet. Die Missionare... werden der heimgegangenen Seele in ihren Gebeten...
gedenken. Zudem werden sie ftir alle empfohlenen Verstorbenen jeden Tag... das hl. Opfer
darbringen. In herzlicher Anteilnahme...»


	Die "Spende" in der Urschweiz

