Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 62 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Strukturlinien des baslerischen Pietismus
Autor: Weidkuhn, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-116190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-116190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

160

Strukturlinien des baslerischen Pietismus
Von Peter Weidkubn

«Hic Basilea, hic Civitas Deil» —
«Es ist an wenigen Orten so viel Geld
beisammen wie hier.»!

Wenn Historie und Psychologie aufeinander stossen, so betrachten
sie sich meist nicht ohne gegenseitiges Missbehagen. Begegnen sie
einander aber in Liebe, so nimmt die Ehe meist ein bedenkliches Ende.
So scheitert Freud als Psychologe, wenn er den Ursprung des Oedipus-
komplexes historisierend in ein mythisches Archaikum verlegt®. Nicht
besser ergeht es dem Historiker, wenn er im Bewusstsein des Unge-
niigens der rein historischen Methode sich anschickt, zur Erklirung
der Geschichte die Schattengestalten des Unbewussten zu berufen. Ein
hiibsches Beispiel dafiir bietet Rolf Hartmann, wenn er die geistigen
Voraussetzungen der Selbstdarstellung des Pietisten umreisst, wie sie
bei der Abfassung der Leichenrede sichtbar werden. Er sagt:3

Dass der Pietist bei der Abfassung seiner Personalien kaum einen
Blick wirft auf die Welt, in der er lebt, dass er das, was ihn umgibt,
fast vollig ausser acht lisst, um statt dessen sein eigenes Inneres zu
belauern, in sich hineinzuhorchen und auf die geheimsten und lei-
sesten Regungen in seiner Brust einzugehen, entspricht seiner Ver-
anlagung, derjenigen seelischen und geistigen Disposition, deren
Vorhandensein eben dafiir, dass er sich zum pietistischen Christen-
tum hingezogen fiithlen kann, erst die Voraussetzung bildet; Pietist
zu sein ist ein Schicksal, das in der Sphire der eigenen Emotionalitit
begriindet liegt. |

Man wird Hartmann zugute halten, dass in dem von ihm beatbeiteten
Material vor allem diese sensitiv-introvertierte Spielart des Pietismus
tiberwiegt. Dies rithrt aber nicht etwa daher, dass vor allem Pietisten
Leichenreden verfassen, sondern daher, dass angesichts des Todes
jeder Christ, er sei nun Pietist oder nicht, von der Welt sich abkehrend
Einkehr hilt. Niemals ist Emotionalitit die Voraussetzung einer gei-
stigen Haltung; der religitse Traditionskreis4, dem das betreffende In-

1 Nachweis bei Rolf Hartmann, Das Autobiographische in der Basler Leichenrede:
Basler Beitrige zur Geschichtswissenschaft go (Basel und Stuttgart 1963) 5 Anm.1 und 101.

2 Sigmund Freud, Totem und Tabu (Fischer-Biicherei, 147, Frankfurt a/M und Ham-
burg 1961) 1581,

3 Hartmann (wie Anm. 1) 123f. — Hartmanns Buch ist eine jener seltenen Fundgruben
zu einer Volkskunde des Protestantismus; es befasst sich mit einem wichtigen Sektor
der Volkskultur des protestantischen Basler Biirgertums vom 17. bis 19. Jahthundert.

¢ Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz (Etlenbach-Ziitich 1946) 23 ff.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 161

dividuum angehort, spielt eine wesentliche Rolle. Deshalb ist nicht
jeder introvertierte Basler ein Pietist. Uberhaupt, wie erklirt Hartmann
die Tatsache, dass es unter namhaften Pietisten ausgesprochen extra-
versive Kampfnaturen gegeben hat und noch gibt ?5

Eine so komplexe geistige Erscheinung wie der Pietismus lisst sich
also bestimmt nicht nur auf eine gewisse seelische Disposition zuriick-
fihren. Leicht einzusehen ist ferner, dass die Begriffe «gesund» und
«ungesundy», wie sie zum Beispiel Hadorn® und Wernle” verwenden,
wissenschaftlich und insbesondere morphologisch nichts taugen®.

Um fiir eine Formenlehre des Pietismus vollends tabula rasa zu ge-
winnen, gilt es auch das soziologische Vorurteil fallen zu lassen, wel-
ches Pietisten und Sektierer identifiziert. Hadorn bemerkt zum basleri-
schen Pietismus:®

Es gab pietistische Separatisten und tduferische Separatisten sowie
solche, die in der Mitte standen. Wiederum gab es Pietisten, die sich
nicht von der Kirche lossagten, und Separierte, die nicht Pietisten
waren... Im 18. Jahrhundert hat man unter den Pietisten die kirch-
lichen, unter den Separierten die unkirchlichen oder die antikirchli-
chen verstanden... Endlich ist zu bemerken, dass, was oft vorge-
kommen ist, anfinglich der Kirche treue Pietisten unter dem Ein-
fluss von inspirierten Propheten oder durch die Feindschaft der
staatlichen oder kirchlichen Behdrden der Kirche entfremdet wor-
den sind.

«Pietisten» sind von den «Separatisten» vor allem begriffslogisch zu
unterscheiden. «Pietismus» ist eine religionswissenschaftliche Kate-
gorie, «Separatismus» ein soziologischer Begriff. Pietistisch ist eine
bestimmte geistige Haltung, ein charakteristisch geprigtes Verhiltnis
zur — im vorliegenden Falle — christlichen Offenbarung. Separatistisch
ist eine bestimmte soziale Verhaltensweise. Wer sich separiert, braucht
dies nicht aus pietistischen Griinden zu tun. Und wer sit venia verbo
pietisiert, braucht seine Uberzeugung durchaus nicht immer durch
nichtkonformes soziales Verhalten auszudriicken.

5 Es sei betont, dass diese Kritik keineswegs Hartmanns kenntnisreiche und gediegene
Darstellung herabsetzen soll; man wird sie mit grossem Gewinn lesen.

8 Wilhelm Hadorn, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen Reformierten
Kirchen (Konstanz und Emmishofen 1901) IX. 133.

7 Paul Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert, 3 Bde. (Tu-
bingen 1923-25) I, 196.

8 Der Psychopathiebegriff ist der «Papierkorb der Psychiatrie». So Ewald Bohm,
Lehrbuch der Rorschach-Psychodiagnostik (Bern 1951 1. Aufl.) 213.

9 Hadorn (wie Anm, 6) 233.



162 Peter Weidkuhn

Was also ist Pietismus?

Nach M. Schmidt!® wurde der Ausdruck Pietismus zuerst wohl seit
1677 in und um Darmstadt verwendet. Schriftlich gesichert ist er seit
1689. ]. Feller, Professor der Poesie in Leipzig, wandte ihn damals in
zwei Gedichten an und biirgerte ihn dadurch endgiiltig ein:

Es ist jetzt stadtbekannt der Nam’ der Pietisten.
Was ist ein Pietist? Der Gottes Wort studiert
und nach demselben auch ein heilig Leben fihrt.

Auffallend an dieser Definition ist nicht nur, was sie aussagt, sondern
noch mehr, woriiber sie schweigt. Ich setze mit Joachim Wach!!
voraus, dass religiose Erfahrung sich in dreierlei Ausdrucksformen
niederschligt: theoretisch in der Lehre, praktisch im Kult, sozial in der
Gemeinde. Fellers Definition enthilt die Lehre («Der Gottes Wort
studiert») und den Kult («und nach demselben auch ein heilig Leben
fithrt»). Vom sozialen Ausdruck, von einer Gemeinde oder Kirche
ist mit keinem Wort die Rede. Die Struktur des Pietismus wire somit
von einer Tendenz zur Entkirchlichung bestimmt, soziologisch von
einer Neigung zur Geringschitzung institutioneller Formen, zur De-
stitutionalisierung. Diese Tendenz prigt iibrigens auch die pietistische
Lehre und den pietistischen Kult. Denn: «Was ist ein Pietist? Der
Gottes Wort studiert.» Der Pietist studiert Gottes Wort personlich.
Es bedarf fiir ihn zwischen der Offenbarung Gottes und seiner, des
Pietisten, Person keines Vermittlers in der Form eines schriftauslegen-
den Theologen. Aber auch der Kult wird destitutionalisiert und ent-
ritualisiert, damit aber der Kompetenz des Individuums unterstellt,
mit anderen Worten liberalisiert und demokratisiert. Der Kult vollzieht
sich fiir den Pietisten nicht nur zu einer gewissen «richtigen» Zeit
und an einem genau begrenzten Kultplatz im Rahmen einer zu kulti-
schen Zwecken voriibergehend sich bildenden religiosen Gruppe, son-
dern Kult wird im alltiglichen Leben des Einzelnen geiibt. Hier ist alle
Tage Sonntag und tiberall Gottesdienst. Denn: «Was ist ein Pietist?
Der Gottes Wort studiert und nach demselben auch ein heilig Leben
fihrt.»

Hieraus ergibt sich, dass in der Fellerschen Definition der soziale
Ausdruck religioser Erfahrung, die Kommunikation innerhalb einer
Gemeinde und als Gemeinde, nur nominell fehlt. In Wirklichkeit ist
er in der kultischen Ausdrucksform mitenthalten. Denn zur pietisti-

10 M. Schmidt in 8RGG (Religion in Geschichte und Gegenwart) V 374 s.v. Pietismus.
11 Joachim Wach, Vergleichende Religionsforschung (Stuttgart 1962) 21.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 163

schen Lebensfithrung, zur Heiligung, gehort auch ihr sozialer Aspekt
in der Form der gegenseitigen Erbauung und der aktiven Nichsten-
liebe.

Die bisherigen Ausfiihrungen erlauben uns, einen Gegenbegriff zum
Pietismus zu bilden. Wer auf die Liberalisierung und Demokratisie-
rung religioser Ausdrucksformen geringeren Wert legt als auf die Si-
cherung und Erhaltung der Institution, darf wohl mit Recht als — hier
in neutralem Sinne — Klerikalist bezeichnet werden.

Feller hat den Ausdruck «Pietist» in einem zweiten Gedicht ver-
wendet. Es lautet sol2:

Ich habe jiingst gedacht der hiesgen Pietisten

und zwar im Grundverstand und sonder Ketzerey.
Und wo ist Ketzerey ? Der Nam’ ist auch nicht neu
und brauchbar, wie man nennt von Iure die Iuristen:
Ich selbsten will hiemit gestehen ohne Scheu,

Dass ich ein Pietist ohn” Schmeich’ und Heucheln sey.

Der Jurist trigt seinen Namen ab iure, der Pietist a pietate. Noch nicht
gefallen ist damit die Entscheidung, ob der Jurist beziehungsweise
Pietist seinen Namen auch de iure trigt. In der Tat bezeichnet die
Endung -istisch zunichst die Spezialisierung des Trigers fiir ein be-
stimmtes Fach; sie gibt das Ziel einer bestimmten In#ention an. So vet-
steht sich der Jurist als Spezialist fiir iura, und offenbar versteht sich
der Pietist Feller als Spezialist fiir pietas; diese Darstellung der Inten-
tion haben wir zunichst zur Kenntnis zu nehmen. Kritisch priifen aber
diirfen wir, ob diese verbal gedusserte Intention sich mit der Funktion
deckt, welche das tatsichliche Verhalten ausiibt. Wenn ein ius-Spe-
zialist die Welt nur noch in iuristische und nicht-iuristische Erschei-
nungen einzuteilen vermag, ist aus Rechtserkenntnis Rechtssatzung
geworden, aus Iurisprudenz Offenbarung. Diese existentielle Verar-
mung droht auch die Intention des Pietismus funktional zu vereiteln:
Im Bestreben, die allzu starr institutionalisierten Formen aufzulok-
kern und zu beleben, ist er immer wieder denjenigen Tendenzen er-
legen, die ihn in die Opposition getrieben haben: dem Dogmatismus,
dem Ritualismus und Sakramentalismus, kurz: dem Klerikalismus —
diesmal in peiorativem Sinn.

Klerikalistische Tendenzen im Pietismus entziinden sich vor allem
an den sogenannten Mitteldingen, den Adiaphora. Sie bilden die uner-
schopfliche Schatzkammer potentieller pietistischer Dogmen und
Ritualvorschriften: das Vermeiden gesellschaftlicher Tanzanlisse, das

12 M. Schmidt (wie Anm. 10) l.c.



164 Peter Weidkuhn

Vermeiden des Theater- oder Kinobesuchs, bei Frauen das Vermeiden
bestimmter Kleidermoden und das Vermeiden einer bestimmten Haar-
tracht, welches meist in die Forderung nach einer bestimmten Haar-
tracht («Pfiirzi») einmiindet. Ausgesprochenen Ritualcharakter trigt
auch die sogenannte Sprache Kanaans. Urspriinglich driickt sie die
Intention aus, zur Sprache der Bibel zurickzukehren. Als solche ist sie
religiés echt, d.h. notwendig, und deshalb nicht peinlicher, als die
christliche Offenbarung an sich ist. Dort aber, wo sie wie Haartracht,
Kleidermode oder kulturelle und politische Dissidenz (Nichtteilnahme
an Volksabstimmungen) dazu dient, das pietistische Selbstverstindnis
nach aussen zu dokumentieren, wird sie zum sozialen Erkennungs-
zeichen. Als solches mag sie sozial notwendig sein, aber nicht religits;
denn Religion ist mehr als ein sozialer Tatbestand. Diese Funktions-
verschiebung ist es, welche uns die Penetranz der Sprache Kanaans so
empfinden lisst, dass wir sie als Heuchelei, als unecht abzulehnen ge-
neigt sind.

Bei dem dialektischen Gegensatz von Pietismus und Klerikalismus
geht es im Grunde um das alte Problem der Beziehungen zwischen
Form und Inhalt religioser Erscheinungen. Der Klerikalist nimmt in
erster Linie das tremendum der Kraft wahr, die diesen Erscheinungen
eignet. Die Biandigung dieser Kraft in geordneten Formen ist ihm ein
Herzensanliegen. Der Pietist dagegen fiihlt sich grenzenlos angezogen
vom fascinosum dieser Kraft; sein Herzensanliegen ist ihre Aktuali-
sierung, die Belebung und Dynamisierung der Form. Der Klerikalist
sieht in diesem Bestreben sein Anliegen bedroht: Wenn Kraft ihre
Form zerstort, geht Kraft zugrunde. Der Pietist sieht sein Anliegen
dutch den Formwillen des Klerikalisten bedroht: Wo die Form er-
starrt, erstickt die Kraft. Die ideale Form der pietas wire demnach ein
Verhiltnis der Wohlabgewogenheit zwischen Kraft und Form. Dass
gerade der baslerische Pietismus in seiner Heroenzeit diese klassische
Form hervorgebracht hat, dass es ihm immer wieder gelungen ist, so-
wohl aus der pietistischen wie der klerikalistischen Verarmung auszu-
brechen und in klassischer Weise Intention und Funktion miteinander
zur Deckung zu bringen, und dass er wie alle Klassik dabei tiber die
Grenzen von Raum und Zeit hinaus gewirkt hat, wird im nachfolgen-
den zu beweisen sein. : :

Wenn diese morphologische Auffassung des Pietismus den histori-
schen Sachverhalt nicht vergewaltigt, sollte sich Pietismus auch in
anderen Religionen nachweisen lassen. In der Tat spricht Wach!®von

13 Wach (wie Anm. 11) 72 und 162 Anm. 152: Bhakti-Frémmigkeit, Amida-Buddhis-
mus.



Strukturlinien des baslerischen Pictismus 165

der «pietistischen Version» nicht nur des Christentums, sondern auch
des Hinduismus und des Buddhismus. Und der Theologe Julius
Schniewind sagt!4:

Pharisdismus ist eine Laienbewegung (Joach. Jeremias), etwa dem
Pietismus vergleichbar. Pharisier bedeutet «Abgesonderter »; Gleich-
gesinnte scharen sich zur Gemeinschaft der wahren Gottesgemeinde
zusammen.

Es wire schliesslich reizvoll, Pietismus und Klerikalismus auch in
denjenigen Bereichen der abendlindischen Geistesgeschichte nachzu-
weisen, denen die christliche Offenbarung eine religiose Funktion ab-
getreten hat: im Marxismus, bei den Hegelianern, in der Psychoanalyse
usf. Uns interessiert hier aber nur ein schmaler Sektor des protestanti-
schen Pietismus. Als derartige Sektoren lassen sich unter anderm unter-
scheiden einmal der ilteste Pietismus, derjenige Philipp Speners, des-
sen Schrift pia desideria von 1675 als Beginn des Pietismus — im histo-
rischen Sinne - gilt, ferner das pietistische Zentrum Halle unter August
Hermann Francke und schliesslich die Briidergemeinde Herrnhuts
unter Nikolaus Graf von Zinzendotf. Jeder dieser Traditionskreise ist
in charakteristischer Art geprigt. Spener vertritt einen real kraftvollen,
modal sehr gemissigten Pietismus, der es nicht auf Sezession ankom-
men lassen will. Dem Spenerschen Pietismus sehr verwandt ist der
schwibische Pietismus Johann Albrecht Bengels, det fiir Basel bedeut-
sam werden sollte. Den extremen Pietismus, der nur fiir das fascinosum
der Religion den Blick hatte und zeitweise alle Scheu vor ihrem tre-
mendum ausser acht liess, vertraten Zinzendorf und seine Anhinger.
Zinzendorf war urspriinglich hallischer Theologe, trennte sich aber
spiater von der hallischen Theologie in diametral entgegengesetzter
Richtung. Der hallische Pietismus Franckes scheint am wenigsten pie-
tistisch gewesen zu sein, da er eine geistliche Wiedergeburt des Gliu-
bigen nur dann anerkannte, wenn ihr ein Busskampf vorangegangen
war, ein rituelles Psychodrama, dessen Vollzug sogar bei Kindern
eisern iiberwacht wurde.

Neben diesen Hauptstrémen flossen alletlei kleine und minder be-
deutende Bichlein durch das Gelinde, die zum Teil ineinander miin-
deten, zum Teil sich weiter verzweigten und vielfach sputlos ver-
sickerten. Ein derart unbedeutendes Bichlein war anfangs der basle-
rische Pietismus; ein Strom von transeuropiischer Bedeutung ist

14 Julius Schniewind, Das Evangelium nach Matkus. In: Das Neue Testament
Deutsch Bd. 1 (Goéttingen 1960 5. Aufl.) 27.



166 Peter Weidkuhn

daraus geworden. Es wiirde den Rahmen dieser Arbeit sprengen,
wollten wir seinem Verlauf von den Anfingen bis zur Gegenwart
nachgehen. Nur zwei markante Erscheinungen sollen uns hier beschif-
tigen, allerdings die zwei bedeutendsten: 1. «der Vater des basleri-
schen Pietismus»!3, Pfarrer von Waldenburg und Muttenz, Hierony-
mus Annoni; 2. die Heroenzeit des baslerischen Pietismus, die ersten
Jahre der Basler Christentumsgesellschaft.

Was gedruckte Quellen zu Annoni betrifft, sind wir ziemlich in Ver-
legenheit. Obwohl der gesamte Nachlass Annonis auf der Universitits-
bibliothek Basel greifbar ist, fehlt immer noch eine moderne gute
Monographie. Die Quellen zur Christentumsgesellschaft fliessen reich-
licher. Abgesehen davon, dass das Archiv der Gesellschaft ebenfalls auf
der Universititsbibliothek eingesehen werden kann, existiert eine Zeit-
schrift mit Protokollausziigen der Gesellschaft, die uns einen tiefen
Einblick in das Wesen des baslerischen Pietismus ermoglicht6,

Nun soll im folgenden eine Skizze zuerst den Nihrboden und die
Atmosphire umreissen, in denen der Keim des baslerischen Pietismus
Whurzel geschlagen hat und aufgesprosst ist. Zweitens sollen die Ge-
stalten Annonis und der Christentumsgesellschaft deutlich werden.
Drittens wird den historischen Quellen gelegentlich die Typologie des
Religionssoziologen und am Ende die Wertung des modernen Theo-
logen gegeniibertreten.

Welcher Art war das religiose und kirchliche Klima in Basel, das die
Entstehung des Pietismus begiinstigte ? Wernle sagt!?:

Erhalten hat sich vom Mittelalter her vor allem die geistige Voraus-
setzung des Kirchenwesens, der alte katholische Glaube an die eine
christlich-kirchliche Kulturgesellschaft, ausserhalb der es kein men-
schenwiirdiges Dasein gibt. Ja dadurch, dass die Kirche ihre Selb-
stindigkeit einbiisste, dass sowohl die Hierarchie wie das Monch-
tum als Wahrzeichen des kirchlichen Dualismus im Gegensatz zur
Welt verschwanden, wurde das christliche Einheitsgefithl nur ge-
steigert, verschmolzen Staat und Kitrche, Biirgerliches und Geistli-
ches zur volligen Untrennbarkeit. Der Staat hat religiése und kirch-
liche Aufgaben, ist verantwortlich fiir das Seelenheil seiner Biirger
und hat streng dariiber zu wachen, dass Gottes Ehre nicht durch die

15 Wernle (wie Anm. 7) I, 329.
16 Ausziige aus dem Briefwechsel der Deutschen Gesellschaft thitiger Bef6rderer

reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit (Basel 1783ff.). — Von 1786 an unter dem Titel:
Sammlungen fiif Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit.
17 Wernle (wie Anm. 7) I, 1f.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 167

Gottlosigkeit der Menschen geschindet wird. Kirchlichkeit und
Biirgerrecht bedingen sich gegenseitig; das Taufregister des Orts-
pfarrers gilt als Biirgerregister, die kirchliche Trauung stempelt die
Eheschliessung zum biirgerlichen Rechtsakt, selbst die Teilnahme
am Abendmahl ist Ehrenzeichen biirgerlicher Integritit, und den
Insassen des Zuchthauses wie den Falliten datf das Abendmahl nicht
gereicht werden. Juden, Tdufer, Angehorige einer andern Konfes-
sion mag der Staat ausnahmsweise in seinem Gebiet dulden, wenn er
will, aber eine rechtliche Existenz ist ihnen allen versagt, sie sind
von allen Biirgerrechten ausgeschlossen. Der weltliche Arm des
Staates gibt der Kirche Schutz, garantiert ihre Rechte und wird von
ihr zu Hilfe gerufen bei jedem schweren Fall kirchlicher Insubordi-
nation, wihrend die Kirche ihren Mitgliedern den Gehorsam gegen
die weltliche Obrigkeit im Namen Gottes einschirft und dem Staat
seine Biirger erziehen und bilden hilft. Obschon die Reformation
den Einzelnen religios miindig gemacht und auf sein Gewissen ge-
stellt hatte, verblieb es fiir das Gesamtleben bei der Leitidee des
Volkes Gottes, in dem Staat und Kirche zu einer Einheit verbunden
sind.

Die so typisch klerikalistische Neigung zur Vergewisserung der all-
seitigen Konformitit driickte sich aus in der Stellung der Synode. Basel
zum Beispiel gestattete Generalkapitel der Geistlichkeit nur nach dem
Tod eines der drei Dekane der Landschaft. Zur Behandlung anderer
wichtiger Fragen wurden in zwei Jahrhunderten ganze zwei Sonder-
genehmigungen erteilt, nimlich 1642 zur Besprechung der Frage des
Abendmahlsbrotes und 1769 wegen der Einfithrung eines neuen Kate-
chismus. An der Synode!®

wurden gewohnlich konkrete Klagen zu Handen der weltlichen Be-
horden kund gegeben; meist waren es dieselben, ewig wiederkehren-
den Klagepunkte: Entheiligung des Sonntags, der Fest- und be-
sonders auch der Kommunionstage durch weltliche Vergniigungen,
Lirm in den Wirtshiusern, Karrenfahren wihrend des Gottes-
dienstes, Musterungen der Jungmannschaft, auch Klagen {iber uner-
laubtes Tanzen und Spielen, tiber Zunahme des Gassenbettels, tiber
Ungezogenheit der Jugend, Fernbleiben der eben Erwachsenen von
der Kinderlehre usw. usw. Die weltlichen Assessoren versprachen,
solche berechtigten Beschwerden an die obersten Instanzen weiter
zu leiten zum Zwecke der Remedur; allein die bestindige Wieder-

18 Das Folgende bei Wernle (wie Anm. 7) I, 17.



168 Peter Weidkuhn

kehr derselben Klagepunkte zeigt, dass es entweder am Wollen oder
am Konnen der Behorden fehlte und darum die meisten Gravamina
der Synoden unetfiillte pia desideria blieben.

Der starre Formalismus feierte Triumphe. Durch die Reformation
war das Christentum wieder zur Buchreligion gewordenl®, war die
Verkiindigung des Wortes Gottes wieder ins Zentrum geriickt. Eine
wahre Propagandaflut von Predigten sollte nun die Wirkung des gott-
lichen Wortes im Staat sicherstellen. So gab es in Basel sonntags um
acht Uhr eine Fruhpredigt zu St.Martin, St. Alban, St.Elisabeth und
im Waisenhaus; Morgenpredigt um neun Uhr in den vier Haupt-
kirchen nebst Spital und franzésischer Kirche; Kinderlehre um zwolf
Uhr in den vier Hauptkirchen sowie in St.Clara fiir Kleinbasel und im
Spital; Abendpredigt um drei Uhr in den vier Hauptkirchen und in
der franzosischen Kirche. Dazu kamen Wochengottesdienste jeden
Tag in den Hauptkirchen: Montag, Dienstag, Donnerstag am Vor-
mittag; Mittwoch, Freitag, Samstag am Abend. Die Morgenpredigt
am Sonntag musste unter allen Umstédnden der Hauptpfarrer besorgen,
«mochte er noch so alt und gebrechlich sein, noch so undeutlich spre-
chen und noch so weit hinter dem Geist seiner Zeit zuriickgeblieben
sein»?0, Die Orgien, welche das quantitative Kultprinzip hier auf
Kosten des qualitativen feierte, beschrinkten sich naturgemiss auf das
Angebot; wie dieNachfrage darauf reagierte, kann man sich vorstellen.

Mit dem Religionsunterricht war es nicht viel besser bestellt. Hatte
man im fiinfzehnten oder sechzehnten Altersjahr die Admission er-
reicht, so musste man weiterhin der Kinderlehrpflicht geniigen, und
zwar in Basel bis zum 24. Altersjahr. In der Stadt wusste sich die Ju-
gend darum zu driicken; um so hirter war der Katechismusdrill auf
der Landschaft, wo minniglich ohne Unterschied fiir kindetleht-
pflichtig erklirt wurde (Ordnung von 1759).

Die Seelsorge lag im argen?®!:

Von witklicher Seelsorge kann keine Rede sein; der Pfarrer kam als
Aufseher und kirchlicher Polizist. In diesem Punkt waren die klei-
neren Gemeinschaften der Staatskirche weit tberlegen. Vielleicht
ist bei uns in der Schweiz iiberhaupt erst durch die Herrnhuter die

18 Richard Weiss, Grundziige einer protestantischen Volkskultur: SAVk 61 (1965) 86
zitiert den Ausdruck «Buchreligion» nach Rumpf ohne genauere Angabe. Es handelt
sich wahrscheinlich um M. Rumpf, Religitse Volkskunde (Stuttgart 1933). Wichtig fiir
«Buchreligion» ist ferner Siegfried Morenz, Entstehung und Wesen der Buchreligion,
Theol. Literaturzeitung 75 (1950) 7091L.

20 Wernle (wie Anm. 7) I, sof.

21 Das Folgende bei Wernle (wie Anm. 7) 1, 73.



Struktutlinien des baslerischen Pietismus 169

Seelsorge aufgekommen und erklirt sich daraus die grosse Beliebt-
heit der herrnhutischen Sozietitsvorsteher an den meisten Orten:
sie holten etwas nach, was die Kirche zu ihrem Schaden vernach-
lissigt hatte.

Wernle beginnt den Abschnitt tiber die Kirchenordnungen und Sitten-
mandate mit der Uberschrift «Kirchlichkeit auf Staatsbefehl». Jeder
Pfarrer der Basler Landschaft hatte Befehl, die Kirchenordnung, die
Basler Konfession und eine Reihe obrigkeitlicher Mandate jihrlich
von der Kanzel einmal vorzulesen. Der Pfarrer von Lausen rechnete
aus, dass er dazu finfzehn Sonntage brauchen miisste. Aus der schon
erwihnten Ordnung von 1759 fiir die Basler Landschaft ist fiir uns
besonders Punkt 4 interessant, welcher die vom Pietismus veranlassten
Privatversammlungen, die conventicula, reglementierte. Diese Kon-
ventikel durften auf keinen Fall mit dem Gottesdienst zusammenfallen,
und ihr Besuch war nur in der Gemeinde, in der man wohnte, erlaubt.
Grundsitzlich verboten waren sie also nicht.

Die Kirchenordnungen und Sittenmandate sind ein sicheres Anzei-
chen dafiir, dass die Inflation der Kraft des Evangeliums empfunden
wurde. Die rein phonetische Massenproduktion gentigte oflensichtlich
nicht, den Monolith dieses Reiches Gottes auf Etden mit der Kraft
des gottlichen Wortes hinreichend zu versorgen. Stillschweigendes
Eingestindnis der Abwertung der iiberlieferten Kommunikationsform
wurden mit der Zeit auch die sogenannten Binne oder Konsistotien,
also die Sittengerichte, deren Aufgabe es war, den Kreislauf der reli-
giosen Kraft durch Uberwachung der Gemeindeglieder zu kontrollie-
ren und mutwillige Zirkulationsstérungen zu ahnden. Deshalb galten
als Sittenrichter qualifiziert nur «ehrbare fromme Leute, die guten
Namens sind»22, De facto scheinen unter den Sittenrichtern die Wirte
besonders zahlreich vertreten gewesen zu sein. Infolgedessen geriet
das Reich Gottes auch hier zwischen die Miihlsteine der Politik, diesmal
ihrer feinkornigsten Spezies, der Dotfpolitik.

Unter den geistlichen Strafen, die vom Sittengericht verhingt wer-
den konnten, gab es den Verweis, die Abmahnung vom Abendmahl
und die 6ffentliche Kirchenbusse. Am z. Novembet 1777 wurden zum
Beispiel das Ehepaar Kobold und die Susanne Winklerin wegen Ver-
hehlung eines Diebstahls in der St.Leonhards-Kirche 6ffentlich vorge-
stellt; die Neugier lockte eine ungewohnliche Menge Volks an, was
viel Stérung verursachte. Pfarter Wagner hielt die Predigt tber

22 Wernle (wie Anm. 7) I, 8o0.



170 Peter Weidkuhn

Josua 7,25: «Weil du uns betriibt hast, so betriibe dich der Herr an
diesem Tage.» Ausschluss vom Abendmahl fiir ein Jahr und zwei-
jahrige Bannisierung ins Haus schlossen sich daran. Dasselbe geschah
im November 1778, also ein Jahr spiter, mit der ledigen Barbara
Eigenminnin, die im Verdacht stand, ihr uneheliches Kind getotet
zu haben; sie wurde zu zehn Jahren Zuchthaus und nachheriger Lan-
desverweisung verurteilt. Am 25.Juni 1780, also anderthalb Jahre
spiter, wurde Emanuel Gleser wegen vieler Betriigereien in der
Theodorskirche durch Pfarrer Eglinger 6ffentlich vorgestellt «unter
dem Getiimmel des gewaltig hereindringenden Volkes».

Eine wissenschaftlich verantwortbare Beurteilung solcher Daten
darf sich nicht im BloBstellen ihrer Unmenschlichkeit erschépfen, die
letzten Endes etwas Irrationales, Spontanes ist und deshalb immer
etwas Unverstindliches bleibt. Verstindlich werden solche Fakten
dann, wenn wir auf die Intention zuriickgreifen, die ihnen urspriing-
lich zugrundeliegt. Dabei miissen wir beriicksichtigen, dass jede reli-
gitse Erscheinung an mindestens zwei Grundschichten teilhat, einer
allgemeinen und einer besondern, einer biologischen und einer ge-
schichtlichen. In der biologischen Schicht wurzeln die Konstanten, in
der historischen die Variablen der Religionsgeschichte. Die Intentio-
nen der Religionsstifter wechseln, die Funktion der Religion bleibt.
Die christliche Offenbarung ist zweitausend Jahre alt; das Untet-
schichtliche in jedem von uns?3, der vulgus in individuo?4, ist, sofern
das Alter ein Kriterium der Wiirde ist, weitaus ehrwiirdiger: der
Mutterboden der Hominisation, der Wurzelgrund eines Evolutions-
geschehens, dessen vollendetste und verginglichste Bliite die Humani-
sierung darstellt.

Welches war nun die Intention dieser Kirchenstrafen? Fiir den
evangelischen Christen im Basel des achtzehnten Jahrhunderts waren
das Evangelium das Wort Gottes, der Kult Kommunion mit det Kraft
dieses Wortes, die Gemeinde der Leib Christi, die Vorwegnahme des
himmlischen Jerusalem. Hier wurden nicht biirgetrliche Vergehen ge-
ahndet, sondern — intentional — Befleckungen der maiestas Dei. Dass
diese Vergehen — historisch betrachtet — durch den Opfertod des
Gottessohnes schon lingst gesiihnt waren, fiel deshalb ausser Betracht,
weil die christliche Gemeinde eben nicht nur ein historisches, sondetrn

23 Viktor von Geramb, Urverbundenheit; Hessische Blitter fiir Volkskunde 36 (1937)
111, jetzt bequem greifbar bei Gethatd Lutz, Volkskunde. Ein Handbuch zur Geschichte
ihrer Probleme (Berlin 1958) 202-228.

24 So F. Lipp, zitiert bei Karl Meuli, Richard Weisst: SAVk 58 (1962) 196.



Struktutrlinien des basletischen Pietismus 171

auch ein biologisches Gebilde ist, das nicht historisiert, sondern funk-
tioniert. So wenig fiir das Unterschichtliche dieser Gemeinde Ge-
schichte ein massgebender Faktor war, so wenig war es die Transzen-
denz, die sich in dieser Geschichte geoffenbart hatte —volkstiimliche
Religiositit ist immer konkretistisch, der Immanenz verhaftet —, und
so wenig wusste es etwas anzufangen mit der Idee der Gnade: einer
Wiedergutmachung, die vor aller denkbaren menschlichen Schuld
rechtskriftig geworden war. Statt dessen beharrte die Gemeinde auf
der Befriedigung des Rechtsanspruches, den ihr gutes Gewissen erhob:
Sollte diesen Stindern gestattet sein, worauf sie selbst nur mit Miihe zu
verzichten bereit war? Wohl hatte der Kreuzestod Christi die Welt-
ordnung ausser Kraft gesetzt, die auf dem Prinzip beruht: Gib uns
unser Schuld, wir geben unser Schuld?s, aber war diese Weltordnung
deswegen etwa weniger rechtskriftig als vorher? Ein Verstoss gegen
die Weltordnung aber konnte nur mit dem Opfer der Humanitit,
mit dem Menschenopfer, gesithnt werden. Zwar bestraft die Welt-
ordnung nicht den Unordentlichen, sondern nur die Unordnung ; aber
Unordnung an sich ldsst sich nicht geisseln, verspotten, martern, hin-
richten: sie erfordert einen Stellvertreter, der die Unordnung der
ganzen Gemeinde auf sich nimmt. Dass dieses funktional zu begriin-
dende Menschenopfer der in der Geschichte sich offenbarenden maies-
tas De1 noch viel abtriglicher werden musste als das zu siihnende Ver-
gehen, kann man als Historiker, aber nicht als Funktionalist und Bio-
loge der Gemeinde zum Vorwurf machen. Denn bis heute ist diese
Ausserkraftsetzung der biologischen Weltordnung durch Katrfreitag
und Ostern ein Ereignis, das im Horen geglaubt, aber nicht geschaut
wird.

Nichtsdestoweniger musste sich zwangsliufig aus den Schichten der
Gemeinde, denen die Reinhaltung der Intention am Herzen lag, und
die ihre Vereitelung durch die Funktion nicht hinnehmen konnten,
frither oder spiter ein Protest etheben. Dieser Protest durfte, wenn er
selber intentionale Ehrlichkeit geltend machen wollte, sich nur gegen
die unangemessene Form, niemals gegen die Substanz des Evange-
liums selbst wenden.

2% Biuerliches Vaterunser, von einem wiirttembergischen Pfarrer 1595 aufgezeichnet,
zit. bei Julius Schwietering, Wesen und Aufgabe der deutschen Volkskunde: Deutsche
Vierteljahtesschrift fir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 5 (1927) 754, jetzt
greifbar bei Lutz (wie Anm. 23) 149. — Mit dem Problem der biologischen Struktur
religioser Phinomene befasst sich: P. Weidkuhn, Aggressivitit Ritus Sikularisierung,
Biologische Grundformen religioser Prozesse, Basler Beitrige zur Geographie und
Ethnologie, Ethnologische Reihe, 3 (Basel 1965). — Ders.: Wo steht die religionsethnologi-
sche Verhaltensforschung ? Zeitschrift fiir Ethnologie g1 (1966) im Druck.



172 Peter Weidkuhn

Dass die positive Qualitit der Intention, von deér ich spreche, nicht
in die Dinge hineingesehen wird, sondern dass es um kritische Exegese
geht, zeigen die kirchlichen Visitationen, das heisst die Kontrollfragen,
welche die Pfarrer im alten Regime zu beantworten hatten. Ein Pfarrer
musste Auskunft dariiber geben, ob er seine Predigten an Sonn- und
Wochentagen fleissig halte und keine Wochenpredigt versiume, ob er
seinen Vortrag auch zur Erbauung und nach dem Begriffsvermogen
der Zuhorer einrichte. Unter vielem anderen wurde auch kontrolliert,
ob er die Kranken fleissig besuche und wie er mit ihnen handle, ob er
die Hausbesuche regelmissig vornehme und bei allen Familien nach
ihren religitsen Ubungen und Biichern Umschau halte; ferner wurde
er gefragt, wie er iiberhaupt den Zustand seiner Gemeinde «in An-
sehung des Christentums» finde. In diesem elementaren Punkte liefert
die Ziircher Visitationsordnung ein besonders riihrendes Detail. Die
Fragen heissen da: Was hat er fiir Merkmale und Beispiele sich meh-
render Religion, der Liebe des Wortes und der Verehrung Gottes?
Aus welchen Merkmalen, Ereignissen oder Beispielen lisst sich auf
Zu- oder Abnahme der Gottseligkeit schliessen? Diese Fragen kann
man nur als in hohem Masse pietistisch bezeichnen. Und es ist inten-
tional keine leere Floskel, wenn im Eingang des Basler Visitations-
berichts Biitgermeister und Rat der Stadt Basel kundtun, dass sie «als
viterliche Obrigkeit nebst dem zeitlichen Wohlergehen ihret Ange-
hérigen allermeist auch ihre geistliche Wohlfahrt zu beférdern trachtet».

Allein die Geschichte der Religionen verliuft nicht nach der Devise
In magnis et voluisse sat. Der religiose Protest wurde alsgemach iiber-
fallig. Wach stellt dazu fest26:

Simtliche Weltreligionen sehen sich periodisch Protesten gegen-
iiber, die sich gegen die Hauptlinie ihrer Entwicklung richten.
Diese Proteste treten in allen drei Gebieten des religiosen Ausdrucks
auf: — in Theologie, Kult und Organisation.

Und weiter unten fihrt er fort?7:

Die theoretischen Schwierigkeiten konnen durch eine Riickkehr zu
den Anfingen des Glaubens oder durch eine Anpassung an die
zeitgenossische Philosophie gelost werden.

In jingster Zeit wird die Anpassung der Theologie an die zeitgendssi-
sche Philosophie durch Rudolf Bultmann in Anlehnung an Heidegger

26 Joachim Wach, Religionssoziologie (Tiibingen 1951) 176.
27 Wach (wie Anm. 26) 187.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 173

vollzogen, wihrend wir die Riickkehr zu den Anfingen des Glaubens
etwa Oscar Cullmann zuweisen konnen. Vor zweihundert Jahren wut-
den die Schwierigkeiten der Anpassung und Umformung ebenfalls auf
zwei verschiedenen Wegen gelost, die in nuce im Titel des ersten Ban-
des des Werkes Wernles definiert sind. Er heisst: Das reformierte
‘Staatskirchentum und seine Auslidufer (Pietismus und verniinftige
Orthodoxie). Die verniinftige Orthodoxie versuchte sich an die zeit-
genodssische Philosophie anzupassen und schuf ein Christentum, in
dem nach einem Wort Niebuhrs «ein Gott ohne Zorn den Menschen
ohne Siinde in ein Koénigreich ohne Gericht durch das Werk eines
Christus ohne Kreuz fithrte». Der Pietismus dagegen wandte sich
zuriick, zu den Anfingen des Glaubens. '

Es sollen zunichst eine Reihe individueller pietistischer Proteste zu
Wort kommen; ich stiitze mich dabei auf Hadorn. 1705 wurde Andreas
Bohni in Frenkendorf vor den Kirchenkonvent zitiert, weil et sich
weigerte, Waflen zu tragen und den Biirgereid zu leisten, und weil er
dem Abendmahl fernblieb. Im Verhor verwarf Bohni den Kriegsdienst,
den Eid, die Kindertaufe, die Kirche und ihre Einrichtungen (Gottes-
dienst und Abendmahl). Hadorn sagt?s:

Es war ihm ergangen wie vielen, denen die fehlende Kirchenzucht
und die Teilnahme von Lasterhaften am Abendmahl zum Anstoss
gereichten.

Bohni sagte auch, jeder, der den Heiligen Geist habe, kénne lehren
und predigen (Demokratisierung). — 1716 wurde der Schulmeister
und Vorsinger Peter Weisler in Riehen vor den Konvent zitiert, weil
et durch sein Wegbleiben vom Abendmahl und dutch Veranstalten
von Privatversammlungen Argernis in det Gemeinde ertegt habe. Nach
Hadorn dienten die Versammlungen Weislers lediglich der Erbauung
und Férderung der Erkenntnis sowie der Pflege briiderlicher Gemein-
schaft. Viele fanden in der Versammlung das, was sie in der Kirche
vergebens suchten.

Ein Pfarrer von Diegten bezeichnete seine pietistischen Gemeinde-
glieder als «Galgenbuben»?. In einem Verhor vom Jahre 1721 gaben
die so Apostrophierten an, sie konnten aus religiosen Griinden nicht
zum Abendmahl gehen, da man alle Siinder zulasse. So meinte eine
- Prau, sie konne nicht gehen, weil sie die Weiber kommunizieren sehe,
mit denen ihr Mann verbotenen Umgang pflege.

28 Hadorn (wie Anm. 6) 2z1.
29 Hadorn (wie Anm. 6) 224.



174 Peter Weidkuhn

Unzweifelhaft richteten sich die Intentionen dieser Proteste nicht
gegen die Substanz des Evangeliums, sondern nur gegen die Form,
die nach pietistischem Urteil eben der religitsen Kraft tiberhaupt ent-
behrte. Die Geistlichkeit selber hatte dies sehr wohl erkannt. 1718
hatte eine Kommission von den Pfarrern Bericht iiber den Pietismus
verlangt. Die Untersuchung stellte nicht nur den Hochmut und die
Gleichgiiltigkeit einzelner Geistlicher bloss, sondern warf auf das An-
liegen der Pietisten kein ungiinstiges Licht. Viele Pfarrer bescheinigten
ihnen, dass sie neben ihren Versammlungen den Gottesdienst in der
Kirche fleissig besuchten und einen stillen eingezogenen Lebenswan-
del fithrten. Der Pfarrer von Binningen meinte, «die Impietisten in
meiner Gemeinde richten viel mehr Argernis an als die Pietisten». Der
Pfarrer von Lausen, der keine Pietisten in seiner Gemeinde hatte,
wiinschte, dass «wir bei diesen letzten und verderbten Zeiten viele
wahre Pietisten oder fromme Christen hitten, die sich nach der Ver-
mahnung des Apostels in der Gottseligkeit tibten». Dem Pfarrer von
Liufelfingen «ist es leid, dass er mit aller seiner Miihe so wenige Gott
und seiner Obrigkeit gefillige Pietisten pflanzen kénne». Der Pfarrer
von Liestal schliesslich berichtet: «Pietisten gibt es keine, wohl aber
private Zusammenkiinfte, zwar mehr aus atheistischen als pietistischem
Prinzip, mehr um allerhand unverantwortliche Werke der Finsternis
zu treiben als sich selbst untereinander wahrzunehmen mit Reizen zur
Liebe und allerhand guten Werken, welch letzteres nach meinem ein-
filtigen Bediinken besser zu dulden wire als das etstere.»

Diese Milde und Billigkeit der Gesinnung ist fiir die baslerische
Geistlichkeit im grossen und ganzen typisch; ihr ist es zu verdanken,
dass der Pietismus nicht wie in dem starrkdpfigen Bern in die Separa-
tion getrieben wurde. Weniger elastisch reagierte die Regierung selber
auf Dienst- und Eidverweigerung; doch ist ein vorsichtiges Urteil am
Platz in einer Zeit, da Dienstverweigerung aus religiésen Griinden
immer noch mit Freiheitsentzug bestraft wird. Es scheint, dass die
Hochschitzung des Waffenhandwerks und der Aggressivititspflege
eine der iltesten funktionalen Konstanten der Religion ist, die in det-
artige Tiefen der Evolution hinunterreicht, dass sie bis jetzt die meisten
Humanisierungstendenzen iiberdauert hat30. Aber aufs Ganze ge-
sehen koexistierten Liberalitit und Orthodoxie in Basel so verhiltnis-
missig friedlich wie im zwanzigsten Jahthundert Batthsche Theologie

30 Man bedenke, wie gereizt und vollig irrational gegenwirtig in der Schweiz auf Vor-
schlige reagiert wird, die eine Anderung oder Verlegung des sonntiglichen Schiessbetrie-
bes bezwecken. — Grundsitzlich handelt dariiber Weidkuhn (1965, wie Anm. 25).



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 175

und Jasperssche Philosophie. Die freiheitliche Kraft des Protestantis-
mus erwies sich schon damals nicht so sehr an den Politikern, die noch
heute das Freiheitsmonopol beanspruchen, wie an den Reprisentanten
jener Herrschaft, die nun einmal nicht von dieser Welt ist.

So trigt die starr konventionelle Reaktion der politischen Behdrden
auf radikale Proteste einen guten Teil Schuld daran, dass gewisse Ver-
treter des extremen Pietismus in threm Protest weit iiber das Ziel hin-
ausschossen und nicht nur die Form, sondern die Substanz des evan-
gelischen Glaubens bedrohten. Diese Radikalisten pflegten ihre Ubet-
zeugung meistens durch absolute Sezession zu besiegeln. Sie waren in
der Regel dem evangelischen Glauben ebenso gefihtlich wie die Auf-
klirung eines Voltaire. Die letztere gefihrdete in der verniinftigen
Orthodoxie durch eine an die Gnosis erinnernde Aufweitung und
Sprengung der Form die religidse Kraft mit der Verdiinnung bis zum
Vakuum. Im radikalen Pietismus drohte die religiose Kraft in der
extrem verengten Form zu ersticken. Der christliche Glaube hatte sich
bereits in den Anfingen in einer dhnlichen Krise befunden. Im apo-
stolischen Zeitalter galt es, den schmalen Weg nicht zu verfehlen zwi-
schen der Weite der hellenistischen Gnosis und der Enge der juden-
christlichen Jesus-Interpretation. Dass der christliche Glaube diesen
Weg damals gefunden hat, ist eines der befremdlichsten Ereignisse
der abendlindischen Geistesgeschichte. Dass sich dieses Fingerspitzen-
gefiihl in religitsen Dingen vor zweihundert Jahren erneut bewihrte,
ist jedenfalls in Basel das Verdienst des Pietismus.

Damit wenden wir uns Hieronymus Annoni, dem Vater des basleri-
schen Pietismus, zu. Ich stiitze mich dabei vor allem auf Riggenbach3%.
Annoni lebte von 1697 bis 1770. Nach einer frohlich ausgelassenen
Jugendzeit, die von keinetlei religisen Bedenken erfiillt war, geriet
Annoni in eine lingere innere Krise, in deren Verlauf er vor allem
unter dem Einfluss eines schaffhausischen adligen Pietisten die ent-
scheidende Wendung erlebte, sehr zum Arger der Verwandten seines
Arbeitgebers, die lieber etwas «Alamodisches» bei ihrem Hauslehrer
gesehen hitten. In jene Zeit — Annoni ist gute dreissig Jahre alt —
fillt eine kritische Ausserung Annonis iiber die Separierten. Det Aus-
zug aus Babel, bemerkt er, gehe oft nur nach Ninive. In trifer An-
schaulichkeit kennzeichnet er damit die Klerikalisierung des radikalen
Pietismus. Als im Neuenburgischen ein ehemaliger Katholik namens
Mainfait, welcher zuerst konvertiert und sich hierauf separiert hatte,

30s Chr. Joh. Riggenbach, Hieronymus Annoni. Ein Abriss seines Lebens sammt
eine Auswahl seiner Lieder (Basel 1870).



176 Peter Weidkuhn

darauf pochte, dass er zugleich mit Babel, der Mutter, auch den T6ch-
tern und Grosstochtern den Scheidebrief gegeben habe, sprach An-
noni den Wunsch aus, dass doch auch Vater Adam und Bruder Egois-
mus den volligen Abschied erhielten. Andrerseits empfand Annoni,
der schon mit zweiundzwanzig Jahren ordiniert worden war, ausset-
ordentliche Skrupel beim Gedanken an ein eigenes Pfarramt; ihm
schienen bedenklich «der Verfall, ja die fast durchgehende Frucht-
losigkeit und Charlatanerie des heutigen Kirchenwesens und sonder-
lich auch der heutigen Communion». Dazu bemerkte er, dass er sich
«in alles andere kirchliche Wesen nach und nach zu schicken verhoffe».
Es war die fiir einen Pietisten unertrigliche Identitit der religiosen
mit der politischen Institution, die Annoni bedriickte; eine Funktions-
gemeinschaft, in der die religisen Belange durch die viel robusteren
politischen Herrschaftsanspriiche immer wieder an die Wand gedriickt
werden. Als er im Alter von zweiundvierzig Jahren endlich als Pfatrer
nach Waldenburg sich wihlen liess, schrieb er in sein Tagebuch: «O
Herr, wo nicht dein Angesicht gehet, so fithre mich nicht von dannen
hinauf. Denn ich moéchte lieber sterben, als ein ungesalbter und unge-
segneter Prediger sein. O Segensquelle, segne du! O Amen, sprich
auch Amen zu!» (Amen = Christus nach Off. 3,14).

Zwei Monate nach seinem Amtsantritt schon bekam Annoni zu
spuren, was es hiess, als Geistlicher mit der politischen Interessen-
sphite zu kollidieren. Der Landvogt hatte ihn verklagt. Annonis Recht-
fertigungsschreiben an den Antistes datiert vom 14.Juni 1740. Es
heisst darin unter anderem:

1) wird von mir gemeldet: Ich halte Versammlungen allhier. Ant-
wortt: Ja. Ich kénnte zwar eine Definition von den Conventikeln be-
gehren und dann vielleicht zeigen, dass unsre hiesigen Zusammen-
kiinfte keine solchen seien. Allein bei Euer Hochwiirden brauchts
dergleichen Umstinde nicht. Gott hat Thnen Penetration und Ge-
wissen geschenkt, und das freut und tréstet mich. Schon Jahr und
Tage, noch in Basel und drauf hin in Diegten habe ich mit meinen
Domesticis eine Haustibung gehabt, von welcher ich mich auch
durch arme oder reiche Giste nicht abhalten liess. Mit diesen con-
tinuirte ich auch in Wallenburg. Bald kam von ohngefihr des hiesi-
gen Schulmeisters Frau dazu, und bat mit Thrinen um Etlaubniss,
ferner zu kommen und ihren Mann mitzubringen. Das andre Mal
fragten sie um Permission noch fiir eine oder zwei Personen. Fol-
gends baten sich noch mehrere den Zutritt aus; also dass ich end-
lich, alle Confusion zu verhindern, eine besondere Ordnung machen



Struktutlinien des baslerischen Pietismus 177

musste, diese nimlich: dass des Montags nur die Mannsleute, des
Dienstags nur die Weibsleute, des Mittwochs — welches mein Cor-
respondenztag ist — niemand, des Donnerstags wieder die Manns-
leute, des Freitags wieder die Weibsleute kommen méchten. Dies
geschieht nun abends von sechs bis sieben. Da hebe ich mit einem
kurzen Gebet an, lese und erklire der Ordnung nach ein Stiick aus
dem neuen Testament und beschliesse abermals mit einem Gebet.
Bisweilen wird auch noch etwas aus einem geistlichen Lied gesun-
gen. Da geht es nun so still und ordentlich zu, dass es mir eine
Freude ist. Und es wire wohl erschrecklich und unchristlich, wenn
man mir hier Einhalt thun oder Verdruss machen wollte. Keine
einzige Seele ist dazu invitiert, geschweige persuadiert worden;
im Gegenteil habe schon &fters gesagt, dass wegen solcher Ubung
niemand seinen Beruf oder Hausgeschifte versiumen miisse und
dass die ausbleibenden mir ebenso lieb seien, als die so herzukom-
men, wenn sie nur im iibrigen sich christlich betragen und den Pre-
digten, Kinderlehren und Gebetstunden, wie bisher geschehen,
fleissig beiwohnen.

2) hat man Euer Hochwiirden angebracht: Ich mache allerhand
Neuerungen. Antwort: Dies ist eine Listerung. Ich weiss nichts
davon. Unter meinem Votfahren ist die Landes- und Kirch-Ordnung
in vielen Jahren nicht abgelesen, geschweige gehalten worden.
Diese habe ich auf drei Sonntage nach einander gelesen, erliutert
und einzufiihren gesucht. Das mag nun der rohe Hauf eine Neuerung
nennen. Dafiir aber werden mir Unsre Gnidigen Herren desto giin-
stiger sein®l. Doch auch die meisten Leute in der Gemeinde —
nur die Wirthe und darunter der renommierte Herr Sigst, ein
Cousin germain von dem Herrn Landvogt ausgenommen — sind
damit wohl zufrieden. Gewisslich ich liebe die Neuerung nicht,
und bleibe sehr gerne beim Alten, wenn es nur noch taugt und
nicht wurmstichig geworden. Je stiller und ruhiger ich sein kann,
je lieber ist mir’s, und auch meinem Temperament und bisherigen
Conduite gemisser. Aber nun gilt’s meine und meiner Zuhorer
Seelen, und dies setzt mich in mehrere Activitit. Werde ich dann
dariiber von einfiltigen Leuten wider all mein Verlangen gelobt,
so macht es andere jalous, und aus dieser bitteren Quelle kommen
dann allerhand Reden und Verordnungen, tiber welche ich mich

31 Tn der Tat hob der Kirchenrat spiter ausdriicklich lobend hervor, dass Annoni
nicht mehr wie sein Vorginget die Sonntagskindetlehre im Winter einfach ausfallen liess.



178 ; Peter Weidkuhn

zwar billig beschweren kénnte, die ich aber dem Herrn Jesu Christo
zur Untersuchung und Richtigmachung tberlassen will.

In den letzten Zeilen schligt Annoni in vorsichtiger Besonnenheit
kritische T'6ne an, die sich — auch wenn die Reden und Verordnungen
aus der bittern Quelle des Landvogts kommen — doch im Grunde
gegen die kirchliche Organisation richten.. Wach bezeichnet32 diese
Art Kritik als «inneren Protest», im Gegensatz zum radikalen Pro-
test, dessen sozialer Ausdruck die Sezession ist, und fiihrt aus33:

Solche Proteste sind im allgemeinen milde und kénnen gegen dok-
trinire Grundsitze, gegen Kultelemente oder gegen die Organisa-
tion gerichtet sein. Die letztere ist der Hauptgegenstand des Tadels
bei solchen, die den religitsen und ethischen Standard der Gemein-
schaft heben mochten, ohne dadurch eine Spaltung hervorzurufen.
Ihr Motto ist notwendigerweise ecclesiola in ecclesia. Dieser Ter-
‘minus ist von Spener, dem Vater des Pietismus, eingefiihrt worden,
um seine collegia pietatis zu bezeichnen. Wir schlagen vor, ihn in
einem technischen Sinne zu gebrauchen.

Soweit Wach. Annoni fihrt weitet:

3) wird wieder mich eingewendet: Ich werbe, locke und ziehe auch
Leute aus anderen Gemeinden an mich. Antwort: Dies ist abermal
falsch. Und es thut mir wehe, dass man Euer Hochwiirden mit sol-
chen Unwahrheiten gleichsam deshonorieren darf. Wie oben ge-
meldet, so habe noch keinen Wallenburger zu mir invitiert, ge-
schweige einen Fremden. In die Predigten und Kinderlehren sind
schon unter Herrn cand. Fiechter Leute aus anderen Dérfern, son-
derlich aus der Bennwiler Pfarre gekommen. Diese haben vielleicht
auch unter mir continuiert. Zum h. Abendmahl admittiere ich wis-
sentlich keinen Fremden ohne Schein von seinem Herrn Pfarrer.
Die Kirch aber kann ich niemand verschliessen, wer drein kommt,
dem muss ich predigen. Will nun jemand seine Leute nicht gehen
lassen, der mag sie durch Mittel, die vor Gott und der Obrigkeit
zu verantworten sind, zuriickbehalten. Ich werde mich hier nicht
melieren, sondern einen jeglichen Hirten in und mit seiner Herde
schalten und walten lassen. Indessen sprach doch jener Bernische
Prediger zu seinem Nachbarn: Bruder, gib deinen Schiflein gute
Speise, so werden sie nicht auf eine andere Weide laufen. Sonst kom-

32 Wach (wie Anm. 26) 195.
38 Wach (wie Anm, 26) 195f.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 179

men bisweilen an Sonntagen auch einige Leutlein aus anderen Dot-
fern zu mir ins Pfarrhaus, mit welchen ich vorher wegen meinem
Aufenthalt in Bubendorf, Sissach und Diegten etc. bekannt gewot-
den. Dies geschieht aber erst nach den Morgenpredigten und Kindet-
lehren; da ja den Bauern erlaubt wird, zu gehen wo sie wollen, und
da man ihnen auch nicht verwehrt auf den Kegelplatz und in die
Wirthshduser sich zu begeben. Wollte man ihnen nun eine Visite bei
mir iibel nehmen, so kime es gar zu verbiinstig [ = missgiinstig],
stiefbriiderlich und antichristlich heraus. Doch wetde ich, wenn
ein Pfarrer auch dies Verbot seinen Leuten machen will und kann,
auch desswegen keinen Krieg anheben. Wer aber zu mir kommt zu
unverbotener Zeit, den kann und datf ich auch nicht hinausstossen.
Ich werde den Leuten niemalen nichts prijudizierliches gegen die
Obrigkeit oder Kirch oder Predigtamt beibringen, sondern sie treu-
lich zu christlicher Condeszendenz [ = Nachgiebigkeit] vermahnen.
Das weiss mein Gott.

Sonst aber haben dergleichen Leute auch nicht immer Gelegenheit
mit mir zu sprechen. Denn ich gehe meistens nach der Kinderlehre
in meinen Gemeinden herum und halte in zehn oder zwolf Hiusern
Visitation. Da ich denn etwa in dem letzten oder einem andern
grossen Haus eine Vermahnung zu christlicher Lehre und Leben
an die gutwillig Anwesenden — denn auch hier wird niemand for-
ciert — halte, und mithin ganz satt und matt nach Hause kehre. Dies
ist meine Conduite, wiirdiger Herr. Nun werden Sie meinen Ver-
kliger und dessen Anbringen gegen mich schon an den gehdérigen
Ort zu rangieren wissen. Einmal, Gott sei Lob, mein Gewissen
beisst mich nicht. Und ich hoffe zu allen Zeiten im Stande zu sein,
von meinem hiesigen Betragen Red und Antwort zu geben. Wozu
der liebe Heiland Jesus Christus mir immer mehr seine Weisheit,
Gerechtigkeit, Heiligung und Erlosung mittheilen wolle.

Im folgenden befasst sich Annoni niher mit der Intrige, die der Land-
vogt mit seinem Vetter, dem Wirt und mit Pfarrer Ramspeck von
Liufelfingen gegen ihn angezettelt hatten.

1742 gab ein weiterer «innerer Protest» Annonis dem Landvogt
Gelegenheit zur Klage. Er liess nidmlich im Kirchengebet die vorge-
schriebenen obrigkeitlichen Titel «ehrsam und weise» weg. Zu seiner
Rechtfertigung schrieb er — ich benutze die Zusammenfassung Riggen-
bachs —, die iibertriebenen Titulaturen gehdrten zur Torheit und Eitel-
keit der Welt und seien im Gebet vollends unanstindig. Das Beten sei
eine Supplication bei Gott, der wahren Obrigkeit. Da seien diejenigen,



180 Peter Weidkuhn

»

fiir welche man bete, nichts als Supplicanten und arme Siinder, die im
Namen Jesu ihre Knie zu beugen, sich in den Staub zu legen und Gott
allein die Ehre zu geben hitten. Je demiitiger man bete, desto erhot-
licher sei es. Er wolle sonst gerne der Obrigkeit alle Ehre geben, auch
sei aus seiner Schule noch kein Rebell hervorgegangen. Im Gebet
aber moge man ihm die Freiheit lassen, die man auch den franzoésischen
Pfarrern in Basel gewihre.

Hier springt die Demokratisierungs- und Liberalisierungstendenz
des Pietismus in die Augen. Annonis Widerstand hatte sich deutlich
versteift. Dabei hatte er sich eine weitere Freiheit genommen, die auf
derselben Linie lag, nimlich «das aus dem Kopf Beten» anstelle des
rituell fixierten liturgischen Gebets. Ein Ratsmandat von 1754 vet-
bot denn auch, besonders in den sonst tolerierten Privatversammlun-
gen, samt dem Lehren und Schriftauslegen durch Laien, ausdriicklich
das fiir einen Pietisten selbstverstindliche ginzlich unritualistische
freie Reden mit Gott.

Annoni blieb indessen bei seiner Gewohnheit, auch als er Pfarrer in
Muttenz wurde. Als die Behorde ihn deswegen erneut zur Rede stellte,
erwiderte er unter anderm:

Gewisslich, das so steife Attachement an alte Gewohnheiten und
Menschensatzungen, und das so leichtsinnige Voltigieren entweder
tber die Gewissen der Menschen oder iber die hlg. Gebote Jesu
Christi und iiber die so klaren apostolischen Kirchenordnungen ist
die Hauptquelle des heutigen Separatismus. Soll diesem griindlich
gesteuert werden, so miisste man aller Orten manch Neu-altes ab-
schaffen und an dessen Stelle das Uralte wieder einfithren. Zaudert
man hierinnen, so wird der Herr selbst kommen und seine Tenne
fegen, und wer weiss, wie nah er ist!

Deutlich formuliert Annoni hier nochmals die Grundanliegen des Pie-
tismus: Protest gegen Formalismus und Traditionalismus der Gegen-
wart, gegen die Vorherrschaft rein funktionaler Normen im Ritus
zuungunsten der intentionalen individual-ethischen Verhaltensnor-
men des Gewissens, verbunden mit der Forderung nach Erneuerung
jenes historischen Umsturzes der biologischen Weltordnung, welcher
die Urzeit des Christentums begriindet hatte. Annoni selber schafft
bereits an dieser Stelle Neu-Altes ab und fithrt Uraltes, Urzeitliches
wieder ein, wenn er sagt: «Zaudert man hierinnen, so wird der Herr
selbst kommen und seine Tenne fegen, und wer weiss, wie nah er ist!»
Das ist nichts Geringeres als die Reaktualisierung der urchristlichen
Endnaherwartung, der im NeuenTestament wohlbezeugten eschatolo-



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 181

gischen Hoftnung auf die Parusie Christi noch in der gegenwirtigen
Generation.

Zum Schluss gebe ich noch einmal Riggenbach das Wort. Er sagt34:
Was er sein Leben lang vertheidigte, das war das Recht der Christen
zu besondern kleinen Versammlungen nach Speners Weise. Manche
schalten ihn einen Singularisten, aber das focht ihn wenig an. «Ich
habe das Gliick», schrieb er den 12. Nov. 1753, «dass der Teufel
bald alle Monate, wo nicht alle Wochen eine Listerung iiber mich
aussprengt.» Den Vorwurf, dass durch die Erbauung in kleinen
Kreisen eine besondere Religion gestiftet werde, lidsst et nicht gelten.
«Das war auch bei den Prophetenkindern in Israel nicht der Fall.
Zunftbrider oder Glieder einer bestimmten Gesellschaft bilden
darum keine besondere Republik. Es kann ja wohl geschehen, dass
einzelne mehr fir ihre Partei, als fiir den allgemeinen Heiland wer-
ben, Sektiererei stiften und darauf dringen, Beruf, Ehstand, Vater-
land zu verlassen. Dem muss man Einhalt thun. Aber nur im eigent-
lichen Notfall ist der Obrigkeit Anzeige zu machen, sonst soll man
im Gebrauch der Mittel piano gehen, und am meisten bei den
eigenen Leuten darauf dringen, dass sie nicht beim Wissen, Schwit-
zen, Zusammenlaufen, Singen, geistlichen Neuigkeiten und Bildern
stehen bleiben, sondern mit allem Fleiss ins rechtschaffene Wesen
eindringen.»

Annonis weitere Bemithungen kann ich nur streifen, Bemiihungen
um die innere und die dussere Mission oder seine Griindung der «Ge-
sellschaft guter Freunde» im Jahre 1756, welche das Programm der
Christentumsgesellschaft vorwegnahm. Leider kann ich hierauf
ebensowenig mehr eingehen wie auf die zahllosen Gedichte und Lie-
der Annonis, die ihn von einer mehr naiven, aber nichtsdestoweniger
liebenswerten Seite zeigen.

Griinder der Christentumsgesellschaft, der wir uns nun zuwenden,
war ein Deutscher: Johann August Urlsperger, der von 1728 bis 1806
lebte. Erich Beyreuther orientiert folgendermassen iiber ihn35:

Evangelischer Theologe, geboren in Augsburg, studierte in Ti-
bingen und Halle, Zentren einer Leibniz-Wolffschen Methode, mit
deren Hilfe man Deismus und Naturalismus bekimpfte. Utlsperger
wurde hier zum Apologeten. 1755 erwog er bereits die Griindung

34 Riggenbach (wie Anm. 30a) 41.
35 3RGG (wie Anm. 10) VI 1194 s.v. Urlsperger, Johann August.



182 Peter Weidkuhn

einer apologetischen Gesellschaft, Seit 1756 war er Geistlicher in
Augsburg, 1772—76 Senior. Urlsperger verteidigte unermiidlich das
altkirchliche Trinititsdogma unter Hereinnahme mystisch-spiritua-
listisch-theosophisch-kabbalistischer, spiter auch chiliastisch-apo-
kalyptischer Elemente. 1780 gelang ihm durch Reisen (Deutsch-
land, Schweiz, Holland, England) und Briefwechsel die Griindung
der Deutschen Christentumsgesellschaft, in der er bald die Fithrung
einbiisste. Eine tiefe Tragik tiberschattete seinen unruhevollen Le-
bensabend mit dem vergeblichen Bemiihen, eine apologetische Zen-
trale bzw. Schule zu griinden.

Es ist fiir Basel typisch, dass gerade diese allerletzte Reisestation Utls-
pergers auf dessen Anregungen anfinglich einging, dann aber die ge-
plante Propagandazentrale fir dogmatische Spiegelfechtereien zu
einem Réduit des praktischen Christentums umformte, dessen Hiiter
und Sachwalter nach einer gewissen Zeit der inneren Sammlung und
besonnenen Zuriistung Angriffauf Angriffin ein sikularisiertesEuropa,
ja in andere Kontinente hineintrugen. Dieset Gestaltwandel lisst sich
nicht nur als Nachwirkung Annonis erkliren. Doch sollen zunichst
die Tatsachen sprechen. :

1780 wird die Gesellschaft gegriindet. 1781 tritt eine Partikular-
gesellschaft in Niirnberg bei, 1782 folgen Stuttgart, Frankfurt, Tu-
bingen, Solingen, Stendal, Magdeburg, Kaiserslautern und Strass-
burg, 1783 Osnabriick, Ravensburg, Stettin, Ostfriesland, Kothen,
1784 Flensburg, Halberstadt, Dresden und Amsterdam. Die Schweiz
folgte nur z6gernd und bedichtig, so zunichst nur Bern und Winter-
thur. Erst in den neunziger Jahren entwickelte sich eine dauernde
Korrespondenz mit Freunden in Ziirich, Schaffhausen und St.Gallen.
Auf eine Periode rapider Ausbteitung folgte ein Stillstand, eine schein-
bare Stagnation, die aber der Konsolidierung diente und wihrend
der sich der erwihnte Gestaltwandel der Gesellschaft vorbereitete.
Erst mit dem Eintritt der Sekretire Steinkopf und Spittler begann die
Gesellschaft nicht nur nominell, sondern auch faktisch zu expandieren.
Steinkopf wirkte von 1795 bis 1801. Er war der spitere geniale Organi-
sator der interkontinentalen Bibelgesellschaften (Britische und Aus-
lindische Bibelgesellschaft, Wiirttembergische Bibelgesellschaft). Stein-
kopf zog sich tibrigens bezeichnenderweise 1826 auf die Gemeinde-
arbeit zuriick, als 1824 die Arbeit in der British and Foreign Bible So-
ciety durch die Forderung der Schotten behindert wurde, es diirften
mit den in Schottland gesammelten Gaben keine Bibeln mit Apokry-
phen gedruckt und verbreitet werden; auch dirften damit keine



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 183

Bibelgesellschaften unterstiitzt werden, welche Bibeln mit Apoktyphen
herstellten3®. Christian Friedrich Spittler, ein schwibischer Pietist,
trat 1801 im Alter von neunzehn Jahren in den Dienst der Gesellschaft.
Neben ihm wirkte — ich zitiere Beyreuther3? —

der Grossvater Jakob Burckhardts, der Pfarrer Petrinus Joh. Rud.
Burckhardt, ein d’ Annoni-Schiiler, reformierter Biblizist, ein Mann
ausgedehnter geschichtlicher Kenntnisse, gereiften Urteils, von un-
bestechlicher Menschenkenntnis, aufgeschlossen fiir alle Wandlun-
gen, eine kirchliche Autoritit in der Schweiz. Neben ihm stehen
andere Theologen, Glieder eines weltminnischen Basler Patriziats,
niichterne Pietisten und bewusste Minner der Kirche.

1804 griindet Spittler die Basler Bibelgesellschaft, bald darauf einen
Traktatverein, der spiter unter dem Namen «Verein zur Verbrei-
tung geistlicher Schriften» neu organisiert wurde und nach Gubler38
vielleicht als die Wiege des evangelischen Buchhandels in der Schweiz
betrachtet werden darf. Nun folgt Angriff auf Angriff aus dem Réduit.
1815 wird die Evangelische Missionsgesellschaft gegriindet; diese
nimmt 1826 die Arbeit in Ghana auf, 1834 in Indien, 1846 in der
Kantonprovinz, 1886 in Kamerun, 1925 in Westborneo. 1820 erfolgt
die Griindung der Erziehungsanstalt in Beuggen, 1826 die eines Ver-
eins zur Erziehung von griechischen Kindern, die aus der tiirkischen
Sklaverei losgekauft worden waren. 1830 wird der Verein der Freunde
Israels fiir Judenmission gegriindet, 1833 die Taubstummenanstalt,
1840 die Pilgermission St.Chrischona; 1845 begriindet Spittler zu-
sammen mit Anna-Elisabeth Burckhardt-Vischer das Kinderspital,
1852 die Diakonissenanstalt. Riehen, 1859 die Stadtmission und den
Protestantisch-kirchlichen Hilfsverein, 1864 schliesslich das Christ-
liche Vereinshaus am Nadelberg, dessen Nachfolger, das Christian-
Friedrich-Spittler-Haus an der Socinstrasse, vor wenigen Jahren ein-
geweiht worden ist. «O du Spittler, was fingst du noch alles an!»
schrieb ihm einer seiner Freunde®. Die Griindung der Mission be-

3¢ H, Quiring in 3RGG (wie Anm. 10) VI 351 s.v. Steinkopf; R. Steiner in 3RGG 1
1158 s. v. Bibelgesellschaften.

37 Erich Beyreuther, Neue Forschungen zur Geschichte der Deutschen Christentums-
gesellschaft: Theol. Literaturzeitung 81 (1956) 356.

38 Jakob Gubler, Kirche und Pietismus. Ein Gang durch die neuere evangelische
Kirchengeschichte der Schweiz (St.Gallen 1959) 161.

3% G. A. Wanner, O du Spittler, was fingst du noch alles an! Basler Nachrichten
25./26. Januar 1964, Basel.



184 Peter Weidkuhn

deutete das Ende der Christentumsgesellschaft, 1833 wurde das letzte
Protokoll verfasst. Die Zeitschrift detr Gesellschaft erschien aber noch
bis 1912 und konnte damit auf einhundertsiebenundzwanzig Jahr-
ginge zuriickblicken. Die Tochtergesellschaften und -institutionen
sind aber alle noch — mit einigen Ausnahmen - lebendig und prigen
das geistige Antlitz Basels.

Wir wollen nun anhand gedruckter Quellen in den Geist eindrin-
gen, der die Anfinge der Christentumsgesellschaft beseelte. Es handelt
sich um die 1783, also drei Jahre nach der Gesellschaftsgriindung,
zum erstenmal erschienene Monatsschrift (vgl. Anm. 16). Wir ver-
gleichen die erste Nummer des ersten mit der ersten Nummer des viet-
ten Jahrganges; die letztere schligt bereits wesentlich andere T6ne
an als die erstere und kiindigt jene Wendung ins klassisch Baslerische
an, die ich als Wohlabgewogenheit von Kraft und Form bezeichnet
habe.

Der Titel der Zeitschrift lautet: Ausziige aus dem Briefwechsel der
Deutschen Gesellschaft thitiger Beférderer reiner Lehre und wahrer
Gottseligkeit. Der Titel «Deutsche Christentumsgesellschaft» stammte
aus dem Volksmund. Der offizielle Titel verrit den Einfluss Utlsper-
gers mit seinem Nachdruck auf der Reinheit der Lehre und ihrem
Wahrheitsgehalt, wihrend das titige Beférdern eher Sache des pragma-
tisch gerichteten baslerischen Pietismus ist.

Seite 2 trigt das Motto 1. Kot. 2,2: Ich hielte mich nicht dafiir,
dass ich etwas wiisste unter euch, ohne allein Jesum Christum, den
Gekreuzigten. Dieses paulinische Wort dient offensichtlich als Schlacht-
ruf, der sich gegen die Neologie der verniinftigen Orthodoxie richtet.
Er fihrt zuriick an den Anfang und ins Zentrum christlicher Urzeit.

Die Vorrede auf den Seiten 3ff. lautet:

Schon lingst erkannte man den Nutzen, den eine Vereinigung meh-
rerer Personen zu einem gemeinschaftlichen Zweck verschaflt. Da-
her entstund eine Menge gelehrter Gesellschaften, die den Flor der

~ Wissenschaften durch gemeinschaftliche Arbeit zu beférdern su-
chen. Auch Religionsgesellschaften zur Beforderung des Christen-
thums sah man seit geraumer Zeit in Schweden, und besonders in
Engelland mit grossem Segen blihen.

Diese traditionalistische captatio benevolentiae («Andere tun das
auch») darf man wohl als ein fiir den Lokalgeist typisches understate-



Strukturlinien des basletischen Pietistmus 185

ment bezeichnen. Typisch pietistisch ist die Fortsetzung mit ihrem
Rickgriff auf die Zeit Jesu und der Apostel:

Und es ist wirklich dem Sinne Jesu Christi und seiner Apostel ge-
miss, dass Christen, durch briiderliche Liebe verbunden, und durch
Einen Geist regiett, ein Ganzes ausmachen sollen (1. Kor. 12), wo
jeder mit den empfangenen Gaben dem andern dienet, und sie alle
mit vereinigten Kriften ihre eigene und anderer Seligkeit zu bef6t-
dern trachten. Besonders kann eine solche Verbindung von grossem
Nutzen seyn, wo die reine goéttliche Wahrheit anfingt verfilschet,
und mit Menschenlehten verwechselt zu werden; wo man eigene
Gerechtigkeit und bloss natiitliche Ehrbatkeit an die Stelle des le-
bendigen Glaubens und wahrer Gottseligkeit setzt; wo man sich
des Bekenntnisses des Evangeliums von Jesu Christo schimet, und
die Grundwahrheiten desselben als Argernis und Torheit betrachtet.

Erneut polemisiert der Verfasser gegen die neologischen Schlagwotte
Moral und Tugend; was er ihnen entgegensetzt, ist aber nicht mehr
Utlspergers «reine Lehre», sondern den «lebendigen Glauben». Dieser
typisch pietistische Gestaltwandel verrit den Dynamismus des echten
Pietisten, dem die Lebendigkeit des Inhalts mehr bedeutet als die
Reinheit der Form. Utslsperger verkorpert die intellektualistische Ten-
denz zur reinen Intention, den fanatischen Willen zur Wahrheit, der
die funktionale Seite der Religion, ihre Unterschichtlichkeit, ihren bio-
logischen Charakter vollstindig verkennt und deshalb verachtet. Diese
Haltung fiihrt, wenn sie konsequent eingehalten wird, immer wieder
dazu, dass in den oberen Stockwerken, sublim und fern dem profanen
vulgus, in geistreichem Spiel mit dem Sphirenklang unverbindlicher
Intentionen musiziert wird, wihrend gleichzeitig unten im Keller die
intentional ungerichteten rein funktionalen Instinkte der Religion sich
austoben. Die Belege dafiir fillen seit einigen Jahrzehnten unsere
Zeitungsspalten. Demgegeniiber hat es der baslerische Pietismus ver-
standen, die Achtung vor der intentionalen Wahrheit mit der Aner-
kennung der funktionalen Wirklichkeit zu verbinden und den ge-
schichtlichen Auftrag des Christentums, den Umsturz der biologischen
Weltordnung, mit dem Gesetz dieser Weltordnung, dem Recht des
Stirkeren, zu versdhnen. Es ist ausserordentlich reizvoll zu sehen, wie
in ziher Auseinandersetzung innerhalb der Christentumsgesellschaft
der pietistische Idealismus Utrlspergers im Laufe weniger Jahre dem —
man mochte fast sagen — kaufménnisch pragmatisch gerichteten Pietis-
mus baslerischer Prigung mit seinem fiir den genius loci bezeichnen-
den Spiitsinn fiir das Mogliche vollstindig weichen muss.



186 Peter Weidkuhn

Die Vorrede befasst sich des Weiteren mit dem Werdegang der Ge-
sellschaft. Von Interesse ist folgendes?:

Man errichtete einen Engern Ausschuss, der sich nun in dem An-
fange jedes Monats versammelt, die eingelangenen Tsic] Briefe und
Aufsitze liest, iiber wichtige Wahrheiten sich bespricht, andere
nothige Dinge besorgt, und alles merkwiirdige der Session den
iibrigen Mitgliedern in einem Protokolle mittheilt.

Nach Aufzihlung der korrespondierenden Gesellschaften heisst es®!:

Alle diese Partikulargesellschaften haben eben dieselbe Einrichtung,
Absicht und Arbeiten, wie die in Basel. Sie stehen in gewisser Art
alle miteinander in Verbindung, und sehen gegenwirtig Basel als
ihren Mittelpunkt an, wohin sie ihre Berichte und Protokolle schik-
ken, und von wo aus die Hauptsache aller dieser Protokolle und
Berichte in einem Hauptprotokoll allen Partikulargesellschaften mit-
getheilt wird.

Wie man sieht, darf der baslerische Pietismus — wie iibrigens schon An-
noni — fiir sich in Anspruch nehmen, die Wichtigkeit der 6kumenischen
Arbeit erkannt zu haben, lange bevor die Orthodoxie oder gar das
Papsttum sie entdeckte?2. Dies gilt iibrigens auch fiir die Mission. In
jeder Beziehung profitieren die Dogmatiker unter den modernen
Theologen von den Friichten der Arbeit des von der Theologie im
allgemeinen nicht immer glimpflich behandelten Pietismus. — Die Vor-
rede fihrt fort43:

Weit entfernt von aller unlauteren Absicht, von allem sektirischen
Wesen, von aller Neuerungssucht, ist bey dieser Gesellschaft detr
einzige, von den wiirdigsten Mitgliedetn so oft eingeschirfte Zweck,
dieser — sich selbst untereinander in der erkannten reinen evangeli-
schen Wahrheit immer mehr zu griinden, gegen allen Unglauben
und Aberglauben zu verwalten, und zu einem thitigen und stand-
haften Christenthum aufzumuntern.

Hinter den «wiirdigsten Mitgliedern» verbitgt sich natiirlich Utlsper-
ger selber; denn der Rest der Definition erschopft sich in polemischen

40 Ausziige (wie Anm. 16) 1, 5. 41 Ausziige (wie Anm. 16) I, 5f.

42 Bezeichnenderweise stammte Nathan Séderblom, der Schépfer det modernen
dkumenischen Bewegung, aus einem pietistischen Elternhaus, — Vgl. Ernst Benz, Nathan
Séderblom zum 1oojihrigen Geburtstag am 15. Januar 1966: Zs. fiir Religions- und Geistes-
geschichte 18 (1966) 97-107.

43 Ausziige (wie Anm. 16) I, 6.



Strukturlinien des basletischen Pietismus 187

Ausfithrungen iiber die bereits bekannten Utlspergerschen Schlag-
worte. Hierauf folgt eine typologische Inhaltsangabe, aus der ich
einige Punkte entnehme, die echt pietistische Anliegen verraten®4:

4) Interessante Neuigkeiten, welche die Ausbreitung und Schick-
sale des Reichs Christi betreffen. 5) Lebensliufe, einzelne merk-
wiirdige Begebenheiten, Gebetserhérungen und letzte Lebens-
stunden begnadigter Kinder Gottes. 6) Verhingnisse gerechter Ge-
richte Gottes tiber riickfillige oder andere in der Ruchlosigkeit ver-
stockte Menschen. 7) Empfehlungen guter, und Warnungen vor
schidlichen Schriften.

Man erinnert sich vielleicht an die von mir pietistisch genannten Fra-
gen in der Ziircher Visitationsordnung. In der zitierten Aufzihlung
wird die Wechselbeziehung zwischen dem Pietisten und seinem Gott
sichtbar. Sie ist ausserordentlich dynamisch. Die Dynamik Gottes,
soweit sie aus eigenem Antrieb erscheint, ist unberechenbar. Insofern
sie Antwort ist auf menschliches Wirken im persdnlichen Gebet zu
Gott, wird sie bis zu einem gewissen Grad berechenbar, ja manipu-
lierbar; sie nimmt magischen Charakter an. Ein Beispiel dafiir wird
noch folgen. Die Wirksamkeit Gottes ist jederzeit ablesbar in der Bio-
graphie des Pietisten; was sonst mit dem Wort Schicksal oder Zufall
bezeichnet wird, versteht der Pietist als unmittelbare Fiithrung Gottes
durch das Leben. Fiir ihn ist «der Zufall das Majestitsreservat des le-
bendigen Gottes»*5. Urzeitliches Geschehen verlebendigt sich fiir den
Pietisten aber nicht nur im Alltag, sondern auch in der Weltgeschichte,
wo er — wie der Pietismus Bengels — den Finger Gottes jederzeit
nachzuweisen imstande ist. Im Pietismus wird die Immanenz f6rmlich
durchgliht von der Transzendenz.

Die Weltordnung des Klerikalisten dagegen ist ungeheuer statisch
und sicher. Der Wirkbereich Gottes ist von demjenigen des Menschen
saubetr abgegrenzt. Man hilt sich die tremenda majestas in sicherer
und unschidlicher Entfernung. Der Pietist erkennt die alte Wahrheit,
dass Gott ohne Menschen sterben muss, d.h. dass die Betonung der
Distanz die Kraft religisen Lebens schwinden ldsst. Aber die Gefaht,
der der Pietist seinerseits zu erliegen droht, ist nicht geringer: die
Humanisierung Gottes identifiziert ihn mit dem Menschlichen, Allzu-
Menschlichen: c’est le ridicule qui tue. Beginnt der Pietist gar die
richtende und richende Hand Gottes im Leben seiner Gegner nach-

44 Ausziige (wie Anm. 16) I, 7.
45 Tholuck bei Schniewind (wie Anm. 14) 113.



188 Peter Weidkuhn

zuweisen, so ist die letzte Spur evangelischer Intention geschwunden
und der Fromme das besinnungslose Opfer der religiésen Funktion
geworden: des Instinkts der brutalen Aggressivitit und des oft nur
noch notdiirftig getarnten reinen Willens zur Macht. Dieses Kapitel
des Pietismus ist bedauerlicherweise nicht gering an Umfang; es ist
eines der unerfreulichsten und hat auch im Basler Pietismus nicht ge-
fehlt, wie der oben zitierte Punkt 6) beweist. Doch wire ein Kirchen-
historiker der letzte, der das Recht hitte, deswegen den ersten Stein zu
wetfen. 7

Der erste Artikel, der auf die Vorrede folgt, ist betitelt: Unentbehr-
liche Einschirfung der Wichtigkeit des Lehramtes®. Es geht darin
vor allem um Polemik im Sinne Urlspergers gegen die neologischen
Kollegen. Hierauf folgen ein Artikel Wider die Todesfurcht??, einer
Wider die Vertfilschung des Wortes Gottes*s, hierauf Nachrichten
von dem Gange des Christenthums in mehreren Gegenden?®, ein Ar-
tikel Etwas von einzelen Christen®?, ein Aufsatz Bekehrung eines
Junglings, der den Busskampf in typisch Franckescher Manier eines
Theologiestudenten schildert und ganz die Urlspergersche Geistig-
keit widerspiegelt5. Die darauffolgende Arbeit Gebetserh6rungen be-
fasst sich mit dem Thema der nichterhorten Gebete und bringt ein
hiibsches charakteristisches Beispiel®2. Ein Bruder hatte jahrelang fur
die Bekehrung seines verheirateten Sohnes gebetet®3:

Es wollte sich abet zu einer solchen Frucht der Gerechtigkeit nach
mehreren Geduldsjahren so gar keine Hoflnung zeigen, dass viel-
mehr der Sohn auf die Gebote Gottes und die Ermahnungen seines
Vaters immer weniger achtete, und zuletzt sich eines 6ffentlichen
Verbrechens schuldig machte, wodurch er in Gefaht kam, nicht
nur nach den Gesetzen zu einer Leibesstrafe verurtheilt zu werden,
sondern auch seine Ehre und seine Reputation zu verlieren. Er kam,
suchte bey den Briidern Trost, und fragte diejenigen, die der Rechte
kundig waren, um Rath, wie ers anzugreifen hitte, dass sein Sohn
auf eine solche Weise abgestraft wiirde, die keine Schande nach
sich zoge. Zugleich klagte er auch sich selber an, wie er bey nahe

46 Ausziige (wie Anm. 16) I, 16ff.
47 Ausziige (wie Anm. 16) I, 21.

48 Ausziige (wie Anm. 16) I, 22f.
49 Ausziige (wie Anm. 16) I, 23fF.
50 Ausziige (wie Anm. 16) I, 26f.
51 Ausziige (wie Anm. 16) I, 28f.
52 Ausziige (wie Anm. 16) I, 30ff.
53 Ausziige (wie Anm. 16) I, 33f.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 189

nimmer glauben konne, dass der Menschen Gebet von Gott erthoret
~werde, da er nun selber die traurige Erfahrung habe, dass all sein
Flehen um die Bekehrung seines Sohnes vergeblich gewesen sey.
O nein! sagten wir ihm; er hat gewiss nicht umsonst gebetet. Allem
Ansehn nach ist das der Weg zur Erfiillung seiner Bitte. Nur fehlt
es bey ihm, dass ers nicht dafiir erkennen, und Gott an Ausfithrung
seiner heilsamen Absicht hindern will... Bet’ er fort, und nehm’ er
an der Siinde und Strafe seines Sohnes einen bussfertigen Antheil.

Im weiteren Verlauf der Diskussion kommt dem Bruder zu Sinn34,

er habe seinen Sohn einmal ernstlich bedrohet, dass, wenn er so
fortfahre, ein gottliches Gericht iiber ihn ausbrechen werde. Als
nun einer von den anwesenden Briidern hierauf erwiderte: da sieht
er ja, dass Gott sein Gebet erhoret hat; denn; was ein Gliubiger
vor Gott im Geist und in der Wahrheit ausspricht, das ist nach
Jak. 5,17 ein Gebet: — so konnt’ ers nicht gleich fassen. Eine Weile:
hernach aber, da er sich dariiber besonnen hatte, sagte er, es moge
etwas daran sein, dass diese im Eifer ausgesprochene Rede den Aus-
bruch des Gerichts beférdert habe. Ein solches Gericht aber wie
das gegenwirtige, habe er nicht darunter verstanden, sondern die
Meynung dabey gehabt, dass Gott seinen Sohn etwa durch eine
schwere Krankheit demiithigen mochte. So, so, bekam er zur Ant-
wort; deswegen ist er also unzufrieden, dass die Sache anders ge-
gangen ist als er gewollt hat. Darunter musste er sich beugen, und
bekennen, dass er, leider! von der ersten Kindersiinde, dem Eigen-
willen, noch nicht los sey.

Auf diesen Artikel folgt eine Reihe Briefe eines pietistischen Prosely-
ten, die die Zeit ihrer Entstehung — neun Jahre nach Erscheinen der
Leiden des jungen Werther — nicht verleugnen55. Sie bieten ein mar-
kantes Beispiel fiir die potentielle kultische Verarmung, welche dem
Pietismus droht, wenn die eigene Seele Kultplatz wird.

Der Generalstab unseres pietistischen Hiufleins wusste aber um die
Gefahren des hausbackenen Behagens in der kleinbiirgerlichen Idylle,
Gefahren, denen einfache Gldubige immer wieder erlegen sind. Die
Bankiers, Fabrikherren und Handelsleute kannten die Wirklichkeit der
Welt genau, in der sich die Wahrheit des Evangeliums zu bewihren
hatte. Niichternheit und Besonnenheit kennzeichnen die erste Nummer
des vierten Jahrgangs. Ein neuer, unverkennbar baslerischer Ton et-

54 Ausziige (wie Anm. 16) I, 35.
55 Ausziige (wie Anm. 16) I, 4off.

-



190 Peter Weidkuhn

klingt schon im verinderten Titel. Die Zeitschrift heisst jetzt ganz
unpritentios: Sammlungen fiir Liebhaber christlicher Wahrheit und
Gottseligkeit. Utlsperger hatte sich dieser Anderung wie auch det
Anderung des Gesellschaftstitels entschieden widetsetzt. Vergeblich.
Der Kaufmann mit seinem Sinn fiir die Realitit siegte tiber den In-
tellektuellen mit seiner Forderung nach dem Wahren. Die Anderung
witd in der Vorrede tiberaus diplomatisch, aber entschieden begriindet.
Dann heisst es®6:

In den Erzihlungen und Nachrichten hat man sich iiberall beflissen,
nur solche zu liefern, deren Gewissheit erweislich ist. Die auffallen-
dern Begebenheiten hat man um so genauer gepriift, damit man sich
keinen gerechten Vorwiitfen aussetze. Ubersteigt aber diese oder
jene Erzihlung das Glaubensmaass unserer Zeit; so koénnte man
sich doch deswegen nicht fiir verpflichtet halten, richtige That-
sachen zu unterdriicken; da tiberdies die Sammler lebhaft tiberzeugt
sind, dass Jesus Christus gestern und heute und in Ewigkeit eben-
derselbe ist und bleibt; dass der Vater im Himmel nach der Schop-
fung nicht aufgehdrt hat zu wirken, sondern immerfort wirket;
so wie auch der Sohn; ob er es schon fir gut findet, seine Hand zu
einer Zeit sichtbarer werden zu lassen, als zur andern.

Diese Abneigung gegen methodische par-force-Touren ist wie det
strenge Kritizismus und der gegenliufige Wille zur Anerkennung der
Michte des Irrationalen doch charakteristisch fiir Basel. Diesetr Geist
der Freiheit offenbart sich auch in einem Artikel, der sich offenkundig
gegen die von Utlsperger gutgeheissene Franckesche Forderung nach
einem Busskampf als Voraussetzung der giiltigen Bekehrung richtet.
Anhand einer Schilderung der differenzierten Heilmethoden Jesu po-
stuliert er denselben Reichtum individueller Weisen der Gotteserfah-
rung fur die Bekehrung5?:

Mit einigen Seelen geht es bey der Zurechtbringung ganz still her;
mit andern aber sehr merkbar und aufsehensvoll. Bey einigen wer-
den ganz gesetzliche und heftige Empfindungen gebraucht; bey
anderen nur die lieblichsten evangelischen Lockungen. Einige wet-
den mit einem Male kriftig gezogen; andere nach und nach. Einige
kommen bald zur Versicherung der Gnade; andere langsam. Einige
haben grosse Freudigkeit; andere bleiben immerfort noch schiich-
tern, usf.

56 Sammlungen (wie Anm. 16) (Basel 1786) 2.
57 Sammlungen (wie Anm. 16) (1786) 14.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 191

In geradezu dialektischer Art wird Gliubigen auf die Finger geklopft,
welche die Weise ihrer Bekehrung gerne fiir allgemeinverbindlich
erkliren mochten5®:

Nach erlangter Genesung der Leiblichkranken wird wohl schwer-
lich der eine die erlangte Gesundheit der andern im Verdacht ge-
habt haben wenn es gleich in der dusseren Behandlungsart mit dem
einen nicht gerad so zugegangen wire, wie mit dem andern. Der
Blindgeborene wird nach seiner Genesung dem sehend gewordenen
Bartimius nie den Vorwurf gemacht haben: Ich zweifle, dass es mit
deinem Gesichte seine Richtigkeit habe: denn du hast ja keinen
Koth auf den Augen gehabt — — Warum sollen denn Gldubige nicht
eben so billig in Beurtheilung tiber und miteinander verfahren?

Der Geist der Toleranz hat gesiegt. Wer weiss schon noch in Basel,
wer Utlsperger gewesen ist? Der Neubau des Christian-Friedrich-
Spittler-Hauses beweist die ungebrochene Vitalitit baslerisch-pietisti-
scher Tradition. Wenn es dieser auch mehr darum geht, «ein rechrer
Mensch zu werden»5?, so wird doch auch der Humanist, sofern es
das ganze Basel betrifft, mit der entsprechenden Betonung einstimmen -
in den Ruf jenes frommen Wiirttembergers: «Da musst du hin, um
ein rechter Mensch zu werden!»80

Zum Schluss wollen wir uns noch mit dem Urteil des Theologen
{iber den Pietismus befassen. M. Schmidt sagt!:

Der Pietismus ist kirchengeschichtlich der grosste, tiefste und um-
fassendste Versuch, das Urchristentum in der Gegenwart wieder-
herzustellen. Darum ist er bis heute als unmittelbares Vorbild le-
bendig geblieben... In der Geschichte des Christentums bleiben dem
Pietismus folgende wesentlichen Verdienste: a) Er hat die Selbst-
verstindlichkeit des gewohnheitsmissigen Christseins aus Tradition
aufgelost und den Ernst der persénlichen Entscheidung wieder-
hergestellt, Damit ist er in der Sache und in der Form dem moder-
nen Freiheitsbewusstsein der Menschheit entgegengekommen. —
b) Gegeniiber dem artverwandten mystischen Spiritualismus hat er
die Entstehung eines «Christentums gegen (bzw. ohne) die Kirche»
verhindert und die Ablehnung der gemeinschaftsgebundenen Form
wie des Institutionalismus in die christentumslose Freireligiositit
verwiesen®2,

58 Sammlungen (wie Anm. 16) (1786) 16.

59 Nachweis bei Hartmann (wie Anm. 1) 5, Anm. 1.

80 5. Anm. 59. %! 3RGG (wie Anm. 10) V 372. 378.

62 Leider wird nicht recht klar, was Schmidt unter «christentumsloser Freireligiositit»
vetsteht.



192 Peter Weidkuhn

c) Er hat — schirfer und behutsamer als alle Vorginger — das Ut-
christentum als exemplarische Moglichkeit fur die Gegenwart wie-
der aufgerichtet. Es bleibt seine Grenze und seine Tragik, dass er
all das nur um den Preis einer grundsitzlichen Abinderung oder
Preisgabe notwendiger christlicher Grunddaten vermochte. Bei
seiner Orientierung war es unvermeidlich, dass die Frage nach dem
neuen Menschen, der neuen Gemeinde und der neuen Welt die Frage
nach Gott selbst verdunkelte. So gilt gegen ihn Kierkegaards Wort:
Gottes bediitfen, ist des Menschen hochste Vollkommenbheit.
Schmidts Argumentation scheint bestechend, aber sie enthilt eine
Gedankenverschiebung, die das Resultat in Frage stellt. Kierkegaard
spticht vom Bediitfnis nach Gott, Schmidt spricht von der Frage
nach Gott. Die Gedankenverschiebung besteht darin, des Menschen
Bediirfnis nach Gott mit dem theologischen Bediirfnis der Frage nach
Gott stillschweigend zu identifizieren. Auf diese Weise wird Kierke-
gaard zum Fiirsprecher der Theologie; das heisst aber die Tatsachen
auf den Kopf stellen. Das Bediirfnis nach Gott ist niemals identisch
mit dem Bediirfnis der Frage nach Gott und schon gar nicht mit dem
Bediirfnis nach Wissen um oder von Gott und nach Lehten dieses
Wissens. Diese letzteren Bediirfnisse sind vielleicht die héchste Voll-
kommenheit des Theologen, aber nicht des Menschen. Der Pietismus
hat begriffen, dass am Anfang aller Religion nicht die Sprache steht,
sondern die Erfahrung, und dass Theologie als rationale Bewiltigung
dieser Erfahrung immer nur sekundir sein kann. Wenn Schmidt Dog-
matik als «notwendiges christliches Grunddatum» bezeichnet, so ist
dies einfach pro domo gesprochen. Dem Pietismus fehlt es an Interesse
fiir die komplizierte Architektur theologischer Dogmatik. Ihm dies als
Mangel anzukreiden, hiesse einer Frau ihre Weiblichkeit zum Vorwurtf
machen. Schliesslich kann auch der Pietist ein Wortchen mitreden von
der Grenze und der Tragik theologischen Forschens, zumal wenn er
den dogmatischen Aufwand vergleicht mit dem Ertrag der Seelsorge
und der Verkiindigung. Allerdings hat ein echter Pietist keine Zeit
dazu. Er zieht es mit Blumhardt vor, anstatt mit Menschen tiber Gott,
mit Gott tliber Menschen zu reden. Und sollte einem Humanisten
dieser Satz peinlich sein, so muss er ihn goutieren, wenn ich ihn in die
Sprache tibersetze, in der ein Humanist allemal auch das Anstdssige
und das Unanstindige zu goutieren weiss. Der Satz heisst dann: Verba
docent, exempla trahunt.



	Strukturlinien des baslerischen Pietismus

