
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 62 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Strukturlinien des baslerischen Pietismus

Autor: Weidkuhn, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-116190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-116190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i6o

Strukturlinien des baslerischen Pietismus

Von Peter Weidkuhn

«Hie Basilea, hic Civitas Dei!» -
«Es ist an wenigen Orten so viel Geld
beisammen wie hier.»1

Wenn Historie und Psychologie aufeinander stossen, so betrachten
sie sich meist nicht ohne gegenseitiges Missbehagen. Begegnen sie

einander aber in Liebe, so nimmt die Ehe meist ein bedenkliches Ende.
So scheitert Freud als Psychologe, wenn er den Ursprung des Oedipus-
komplexes historisierend in ein mythisches Archaikum verlegt2. Nicht
besser ergeht es dem Historiker, wenn er im Bewusstsein des Unge-
nügens der rein historischen Methode sich anschickt, zur Erklärung
der Geschichte die Schattengestalten des Unbewussten zu berufen. Ein
hübsches Beispiel dafür bietet Rolf Hartmann, wenn er die geistigen
Voraussetzungen der Selbstdarstellung des Pietisten umreisst, wie sie

bei der Abfassung der Leichenrede sichtbar werden. Er sagt:3

Dass der Pietist bei der Abfassung seiner Personalien kaum einen
Blick wirft auf die Welt, in der er lebt, dass er das, was ihn umgibt,
fast völlig ausser acht lässt, um statt dessen sein eigenes Inneres zu
belauern, in sich hineinzuhorchen und auf die geheimsten und
leisesten Regungen in seiner Brust einzugehen, entspricht seiner

Veranlagung, derjenigen seelischen und geistigen Disposition, deren
Vorhandensein eben dafür, dass er sich zum pietistischen Christentum

hingezogen fühlen kann, erst die Voraussetzung bildet ; Pietist
zu sein ist ein Schicksal, das in der Sphäre der eigenen Emotionalität
begründet liegt.

Man wird Hartmann zugute halten, dass in dem von ihm bearbeiteten
Material vor allem diese sensitiv-introvertierte Spielart des Pietismus

überwiegt. Dies rührt aber nicht etwa daher, dass vor allem Pietisten
Leichenreden verfassen, sondern daher, dass angesichts des Todes

jeder Christ, er sei nun Pietist oder nicht, von der Welt sich abkehrend
Einkehr hält. Niemals ist Emotionalität die Voraussetzung einer
geistigen Haltung ; der religiöse Traditionskreis4, dem das betreffende In-

1 Nachweis bei Rolf Hartmann, Das Autobiographische in der Basler Leichenrede:
Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft 90 (Baselund Stuttgart 1963) 5 Anm.i undioi.

2 Sigmund Freud, Totem und Tabu (Fischer-Bücherei, 147, Frankfurt a/M und Hamburg

1961) 158fr.
3 Hartmann (wie Anm. 1) 123 f. - Hartmanns Buch ist eine jener seltenen Fundgruben

zu einer Volkskunde des Protestantismus; es befosst sich mit einem wichtigen Sektor
der Volkskultur des protestantischen Basler Bürgertums vom 17. bis 19. Jahrhundert.

4 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz (Erlenbach-Zürich 1946) 23 fr.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 161

dividuum angehört, spielt eine wesentliche Rolle. Deshalb ist nicht
jeder introvertierte Basler ein Pietist. Überhaupt, wie erklärt Hartmann
die Tatsache, dass es unter namhaften Pietisten ausgesprochen extra-
versive Kampfnaturen gegeben hat und noch gibt ?5

Eine so komplexe geistige Erscheinung wie der Pietismus lässt sich
also bestimmt nicht nur auf eine gewisse seelische Disposition zurückführen.

Leicht einzusehen ist ferner, dass die Begriffe «gesund» und
«ungesund», wie sie zum Beispiel Hadorn6 und Wernle7 verwenden,
wissenschaftlich und insbesondere morphologisch nichts taugen8.

Um für eine Formenlehre des Pietismus vollends tabula rasa zu
gewinnen, gilt es auch das soziologische Vorurteil fallen zu lassen, welches

Pietisten und Sektierer identifiziert. Hadorn bemerkt zum baslerischen

Pietismus :9

Es gab pietistische Separatisten und täuferische Separatisten sowie

solche, die in der Mitte standen. Wiederum gab es Pietisten, die sich
nicht von der Kirche lossagten, und Separierte, die nicht Pietisten

waren... Im 18.Jahrhundert hat man unter den Pietisten die
kirchlichen, unter den Separierten die unkirchlichen oder die antikirchlichen

verstanden... Endlich ist zu bemerken, dass, was oft
vorgekommen ist, anfänglich der Kirche treue Pietisten unter dem Einfluss

von inspirierten Propheten oder durch die Feindschaft der
staatlichen oder kirchlichen Behörden der Kirche entfremdet worden

sind.

«Pietisten» sind von den «Separatisten» vor allem begriffslogisch zu
unterscheiden. «Pietismus» ist eine religionswissenschaftliche
Kategorie, «Separatismus» ein soziologischer Begriff. Pietistisch ist eine

bestimmte geistige Haltung, ein charakteristisch geprägtes Verhältnis
zur - im vorliegenden Falle - christlichen Offenbarung. Separatistisch
ist eine bestimmte soziale Verhaltensweise. Wer sich separiert, braucht
dies nicht aus pietistischen Gründen zu tun. Und wer sit venia verbo

pietisiert, braucht seine Überzeugung durchaus nicht immer durch
nichtkonformes soziales Verhalten auszudrücken.

6 Es sei betont, dass diese Kritik keineswegs Hartmanns kenntnisreiche und gediegene

Darstellung herabsetzen soll; man wird sie mit grossem Gewinn lesen.
6 Wilhelm Hadorn, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen Reformierten

Kirchen (Konstanz und Emmishoren 1901) IX. 133.
7 Paul Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert, 3 Bde.

(Tübingen 1923-25) I, 196.
8 Der Psychopathiebegriff ist der «Papierkorb der Psychiatrie». So Ewald Böhm,

Lehrbuch der Rorschach-Psychodiagnostik (Bern 1951 1. Aufl.) 213.
9 Hadorn (wie Anm. 6) 233.



162 Peter Weidkuhn

Was also ist Pietismus?
Nach M. Schmidt10 wurde der Ausdruck Pietismus zuerst wohl seit

1677 in und um Darmstadt verwendet. Schriftlich gesichert ist er seit

1689. J. Feller, Professor der Poesie in Leipzig, wandte ihn damals in
zwei Gedichten an und bürgerte ihn dadurch endgültig ein:

Es ist jetzt stadtbekannt der Nam' der Pietisten.
Was ist ein Pietist Der Gottes Wort studiert
und nach demselben auch ein heilig Leben führt.

Auffallend an dieser Definition ist nicht nur, was sie aussagt, sondern
noch mehr, worüber sie schweigt. Ich setze mit Joachim Wach11

voraus, dass religiöse Erfahrung sich in dreierlei Ausdrucksformen
niederschlägt : theoretisch in der Lehre, praktisch im Kult, sozial in der
Gemeinde. Fellers Definition enthält die Lehre («Der Gottes Wort
studiert») und den Kult («und nach demselben auch ein heilig Leben

führt»). Vom sozialen Ausdruck, von einer Gemeinde oder Kirche
ist mit keinem Wort die Rede. Die Struktur des Pietismus wäre somit
von einer Tendenz zur Entkirchlichung bestimmt, soziologisch von
einer Neigung zur Geringschätzung institutioneller Formen, zur De-
stitutionalisierung. Diese Tendenz prägt übrigens auch die pietistische
Lehre und den pietistischen Kult. Denn: «Was ist ein Pietist? Der
Gottes Wort studiert.» Der Pietist studiert Gottes Wort persönlich.
Es bedarf für ihn zwischen der Offenbarung Gottes und seiner, des

Pietisten, Person keines Vermittlers in der Form eines schriftauslegenden

Theologen. Aber auch der Kult wird destitutionalisiert und
entritualisiert, damit aber der Kompetenz des Individuums unterstellt,
mit anderenWorten liberalisiert und demokratisiert. DerKult vollzieht
sich für den Pietisten nicht nur zu einer gewissen «richtigen» Zeit
und an einem genau begrenzten Kultplatz im Rahmen einer zu
kultischen Zwecken vorübergehend sich bildenden religiösen Gruppe,
sondern Kult wird im alltäglichen Leben des Einzelnen geübt. Hier ist alle

Tage Sonntag und überall Gottesdienst. Denn: «Was ist ein Pietist?
Der Gottes Wort studiert und nach demselben auch ein heilig Leben
führt. »

Hieraus ergibt sich, dass in der Fellerschen Definition der soziale
Ausdruck religiöser Erfahrung, die Kommunikation innerhalb einer
Gemeinde und als Gemeinde, nur nominell fehlt. In Wirklichkeit ist
er in der kultischen Ausdrucksform mitenthalten. Denn zur pietisti-

10 M. Schmidt in 3RGG (Religion in Geschichte und Gegenwart) V 374 s.v. Pietismus.
11 Joachim Wach, Vergleichende Religionsft)rschung (Stuttgart 1962) 21.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 163

sehen Lebensführung, zur Heiligung, gehört auch ihr sozialer Aspekt
in der Form der gegenseitigen Erbauung und der aktiven Nächstenliebe.

Die bisherigen Ausführungen erlauben uns, einen Gegenbegriff zum
Pietismus zu bilden. Wer auf die Liberalisierung und Demokratisierung

religiöser Ausdrucksformen geringeren Wert legt als auf die
Sicherung und Erhaltung der Institution, darf wohl mit Recht als - hier
in neutralem Sinne - Klerikalist bezeichnet werden.

Feller hat den Ausdruck «Pietist» in einem zweiten Gedicht
verwendet. Es lautet so12:

Ich habe jüngst gedacht der hiesgen Pietisten
und zwar im Grundverstand und sonder Ketzerey.
Und wo ist Ketzerey Der Nam' ist auch nicht neu
und brauchbar, wie man nennt von Iure die Iuristen:
Ich selbsten will hiemit gestehen ohne Scheu,
Dass ich ein Pietist ohn' Schmeich' und Heucheln sey.

Der Jurist trägt seinen Namen ab iure, der Pietist a pietate. Noch nicht
gefallen ist damit die Entscheidung, ob der Jurist beziehungsweise
Pietist seinen Namen auch de iure trägt. In der Tat bezeichnet die

Endung -istisch zunächst die Spezialisierung des Trägers für ein
bestimmtes Fach; sie gibt das Ziel einer bestimmten Intention an. So
versteht sich der Jurist als Spezialist für iura, und offenbar versteht sich
der Pietist Feller als Spezialist für pietas ; diese Darstellung der Intention

haben wir zunächst zur Kenntnis zu nehmen. Kritisch prüfen aber
dürfen wir, ob diese verbal geäusserte Intention sich mit der Funktion
deckt, welche das tatsächliche Verhalten ausübt. Wenn ein ius-Spe-
zialist die Welt nur noch in iuristische und nicht-iuristische Erscheinungen

einzuteilen vermag, ist aus Rechtserkenntnis Rechtssatzung
geworden, aus Iurisprudenz Offenbarung. Diese existentielle Verarmung

droht auch die Intention des Pietismus funktional zu vereiteln :

Im Bestreben, die allzu starr institutionalisierten Formen aufzulok-
kern und zu beleben, ist er immer wieder denjenigen Tendenzen
erlegen, die ihn in die Opposition getrieben haben : dem Dogmatismus,
dem Ritualismus und Sakramentalismus, kurz: dem Klerikalismus -
diesmal in peiorativem Sinn.

Klerikalistische Tendenzen im Pietismus entzünden sich vor allem

an den sogenannten Mitteldingen, den Adiaphora. Sie bilden die
unerschöpfliche Schatzkammer potentieller pietistischer Dogmen und
Ritualvorschriften: das Vermeiden gesellschaftlicher Tanzanlässe, das

12 M. Schmidt (wie Anm. 10) I.e.



164 Peter Weidkuhn

Vermeiden des Theater- oder Kinobesuchs, bei Frauen das Vermeiden
bestimmter Kleidermoden und das Vermeiden einer bestimmten
Haartracht, welches meist in die Forderung nach einer bestimmten
Haartracht («Pfürzi») einmündet. Ausgesprochenen Ritualcharakter trägt
auch die sogenannte Sprache Kanaans. Ursprünglich drückt sie die
Intention aus, zur Sprache der Bibel zurückzukehren. Als solche ist sie

religiös echt, d.h. notwendig, und deshalb nicht peinlicher, als die
christliche Offenbarung an sich ist. Dort aber, wo sie wie Haartracht,
Kleidermode oder kulturelle und politische Dissidenz (Nichtteilnahme
an Volksabstimmungen) dazu dient, das pietistische Selbstverständnis
nach aussen zu dokumentieren, wird sie zum sozialen Erkennungszeichen.

Als solches mag sie sozial notwendig sein, aber nicht religiös ;

denn Religion ist mehr als ein sozialer Tatbestand. Diese
Funktionsverschiebung ist es, welche uns die Penetranz der Sprache Kanaans so

empfinden lässt, dass wir sie als Heuchelei, als unecht abzulehnen

geneigt sind.
Bei dem dialektischen Gegensatz von Pietismus und Klerikalismus

geht es im Grunde um das alte Problem der Beziehungen zwischen
Form und Inhalt religiöser Erscheinungen. Der Klerikalist nimmt in
erster Linie das tremendum der Kraft wahr, die diesen Erscheinungen
eignet. Die Bändigung dieser Kraft in geordneten Formen ist ihm ein

Herzensanliegen. Der Pietist dagegen fühlt sich grenzenlos angezogen
vom fascinosum dieser Kraft; sein Herzensanliegen ist ihre Aktualisierung,

die Belebung und Dynamisierung der Form. Der Klerikalist
sieht in diesem Bestreben sein Anliegen bedroht: Wenn Kraft ihre
Form zerstört, geht Kraft zugrunde. Der Pietist sieht sein Anliegen
durch den Formwillen des Klerikalisten bedroht: Wo die Form
erstarrt, erstickt die Kraft. Die ideale Form der pietas wäre demnach ein
Verhältnis der Wohlabgewogenheit zwischen Kraft und Form. Dass

gerade der baslerische Pietismus in seiner Heroenzeit diese klassische

Form hervorgebracht hat, dass es ihm immer wieder gelungen ist,
sowohl aus der pietistischen wie der klerikalistischen Verarmung
auszubrechen und in klassischer Weise Intention und Funktion miteinander

zur Deckung zu bringen, und dass er wie alle Klassik dabei über die
Grenzen von Raum und Zeit hinaus gewirkt hat, wird im nachfolgenden

zu beweisen sein.

Wenn diese morphologische Auffassung des Pietismus den historischen

Sachverhalt nicht vergewaltigt, sollte sich Pietismus auch in
anderen Religionen nachweisen lassen. In der Tat spricht Wach13 von

Wach (wie Anm. 11) 72 und 162 Anm. 152: Bhakti-Frömmigkeit, Amida-Buddhis-



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 165

der «pietistischen Version» nicht nur des Christentums, sondern auch
des Hinduismus und des Buddhismus. Und der Theologe Julius
Schniewind sagt14:

Pharisäismus ist eine Laienbewegung (Joach. Jeremias), etwa dem
Pietismus vergleichbar. Pharisäer bedeutet «Abgesonderter » ;

Gleichgesinnte scharen sich zur Gemeinschaft der wahren Gottesgemeinde
zusammen.

Es wäre schliesslich reizvoll, Pietismus und Klerikalismus auch in
denjenigen Bereichen der abendländischen Geistesgeschichte nachzuweisen,

denen die christliche Offenbarung eine religiöse Funktion
abgetreten hat : im Marxismus, bei den Hegelianern, in der Psychoanalyse
usf. Uns interessiert hier aber nur ein schmaler Sektor des protestantischen

Pietismus. Als derartige Sektoren lassen sich unter anderm
unterscheiden einmal der älteste Pietismus, derjenige Philipp Speners, dessen

Schrift pia desideria von 1675 als Beginn des Pietismus - im
historischen Sinne - gilt, ferner das pietistische Zentrum Halle unterAugust
Hermann Francke und schliesslich die Brüdergemeinde Herrnhuts
unter Nikolaus Graf von Zinzendorf. Jeder dieser Traditionskreise ist
in charakteristischer Art geprägt. Spener vertritt einen real kraftvollen,
modal sehr gemässigten Pietismus, der es nicht auf Sezession ankommen

lassen will. Dem Spenerschen Pietismus sehr verwandt ist der
schwäbische Pietismus Johann Albrecht Bengels, der für Basel bedeutsam

werden sollte. Den extremen Pietismus, der nur für das fascinosum
der Religion den Blick hatte und zeitweise alle Scheu vor ihrem
tremendum ausser acht liess, vertraten Zinzendorf und seine Anhänger.
Zinzendorf war ursprünglich hallischer Theologe, trennte sich aber

später von der hallischen Theologie in diametral entgegengesetzter
Richtung. Der hallische Pietismus Franckes scheint am wenigsten
pietistisch gewesen zu sein, da er eine geistliche Wiedergeburt des Gläubigen

nur dann anerkannte, wenn ihr ein Busskampf vorangegangen
war, ein rituelles Psychodrama, dessen Vollzug sogar bei Kindern
eisern überwacht wurde.

Neben diesen Hauptströmen flössen allerlei kleine und minder
bedeutende Bächlein durch das Gelände, die zum Teil ineinander
mündeten, zum Teil sich weiter verzweigten und vielfach spurlos
versickerten. Ein derart unbedeutendes Bächlein war anfangs der
baslerische Pietismus; ein Strom von transeuropäischer Bedeutung ist

14 Julius Schniewind, Das Evangelium nach Markus. In: Das Neue Testament
Deutsch Bd. 1 (Göttingen i960 5. Aufl.) 27.



166 Peter Weidkuhn

daraus geworden. Es würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen,
wollten wir seinem Verlauf von den Anfängen bis zur Gegenwart
nachgehen. Nur zwei markante Erscheinungen sollen uns hier beschäftigen,

allerdings die zwei bedeutendsten: i. «der Vater des baslerischen

Pietismus»15, Pfarrer von Waidenburg und Muttenz, Hieronymus

Annoni; 2. die Heroenzeit des baslerischen Pietismus, die ersten
Jahre der Basler Christentumsgesellschaft.

Was gedruckte Quellen zu Annoni betrifft, sind wir ziemlich in
Verlegenheit. Obwohl der gesamte Nachlass Annonis auf der Universitätsbibliothek

Basel greifbar ist, fehlt immer noch eine moderne gute
Monographie. Die Quellen zur Christentumsgesellschaft fliessen
reichlicher. Abgesehen davon, dass das Archiv der Gesellschaft ebenfalls auf
der Universitätsbibliothek eingesehen werden kann, existiert eine
Zeitschrift mit Protokollauszügen der Gesellschaft, die uns einen tiefen
Einblick in das Wesen des baslerischen Pietismus ermöglicht16.

Nun soll im folgenden eine Skizze zuerst den Nährboden und die

Atmosphäre umreissen, in denen der Keim des baslerischen Pietismus
Wurzel geschlagen hat und aufgesprosst ist. Zweitens sollen die
Gestalten Annonis und der Christentumsgesellschaft deutlich werden.
Drittens wird den historischen Quellen gelegentlich die Typologie des

Religionssoziologen und am Ende die Wertung des modernen Theologen

gegenübertreten.
Welcher Art war das religiöse und kirchliche Klima in Basel, das die

Entstehung des Pietismus begünstigte Wernle sagt17 :

Erhalten hat sich vom Mittelalter her vor allem die geistige Voraussetzung

des Kirchenwesens, der alte katholische Glaube an die eine
christlich-kirchliche Kulturgesellschaft, ausserhalb der es kein
menschenwürdiges Dasein gibt. Ja dadurch, dass die Kirche ihre
Selbständigkeit einbüsste, dass sowohl die Hierarchie wie das Mönch-
tum als Wahrzeichen des kirchlichen Dualismus im Gegensatz zur
Welt verschwanden, wurde das christliche Einheitsgefühl nur
gesteigert, verschmolzen Staat und Kirche, Bürgerliches und Geistliches

zur völligen Untrennbarkeit. Der Staat hat religiöse und kirchliche

Aufgaben, ist verantwortlich für das Seelenheil seiner Bürger
und hat streng darüber zu wachen, dass Gottes Ehre nicht durch die

15 Wernle (wie Anm. 7) I, 329.
16 Auszüge aus dem Briefwechsel der Deutschen Gesellschaft thätiger Beförderer

reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit (Basel 1783fr.). - Von 1786 an unter dem Titel:
Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit.

17 Wernle (wie Anm. 7) I, 1 f.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 167

Gottlosigkeit der Menschen geschändet wird. Kirchlichkeit und
Bürgerrecht bedingen sich gegenseitig; das Taufregister des

Ortspfarrers gilt als Bürgerregister, die kirchliche Trauung stempelt die

Eheschliessung zum bürgerlichen Rechtsakt, selbst die Teilnahme

am Abendmahl ist Ehrenzeichen bürgerlicher Integrität, und den
Insassen des Zuchthauses wie den Falliten darf das Abendmahl nicht
gereicht werden. Juden, Täufer, Angehörige einer andern Konfession

mag der Staat ausnahmsweise in seinem Gebiet dulden, wenn er

will, aber eine rechtliche Existenz ist ihnen allen versagt, sie sind

von allen Bürgerrechten ausgeschlossen. Der weltliche Arm des

Staates gibt der Kirche Schutz, garantiert ihre Rechte und wird von
ihr zu Hilfe gerufen bei jedem schweren Fall kirchlicher Insubordination,

während die Kirche ihren Mitgliedern den Gehorsam gegen
die weltliche Obrigkeit im Namen Gottes einschärft und dem Staat

seine Bürger erziehen und bilden hilft. Obschon die Reformation
den Einzelnen religiös mündig gemacht und auf sein Gewissen
gestellt hatte, verblieb es für das Gesamtleben bei der Leitidee des

Volkes Gottes, in dem Staat und Kirche zu einer Einheit verbunden
sind.

Die so typisch klerikalistische Neigung zur Vergewisserung der
allseitigen Konformität drückte sich aus in der Stellung der Synode. Basel

zum Beispiel gestattete Generalkapitel der Geistlichkeit nur nach dem

Tod eines der drei Dekane der Landschaft. Zur Behandlung anderer

wichtiger Fragen wurden in zwei Jahrhunderten ganze zwei
Sondergenehmigungen erteilt, nämlich 1642 zur Besprechung der Frage des

Abendmahlsbrotes und 1769 wegen der Einführung eines neuen
Katechismus. An der Synode18

wurden gewöhnlich konkrete Klagen zu Handen der weltlichen
Behörden kund gegeben; meist waren es dieselben, ewig wiederkehrenden

Klagepunkte: Entheiligung des Sonntags, der Fest- und
besonders auch der Kommunionstage durch weltliche Vergnügungen,
Lärm in den Wirtshäusern, Karrenfahren während des

Gottesdienstes, Musterungen der Jungmannschaft, auch Klagen über
unerlaubtes Tanzen und Spielen, über Zunahme des Gassenbettels, über

Ungezogenheit der Jugend, Fernbleiben der eben Erwachsenen von
der Kinderlehre usw. usw. Die weltlichen Assessoren versprachen,
solche berechtigten Beschwerden an die obersten Instanzen weiter
zu leiten zum Zwecke der Remedur; allein die beständige Wieder-

18 Das Folgende bei Wernle (wie Anm. 7) I, 17.



i68 Peter Weidkuhn

kehr derselben Klagepunkte zeigt, dass es entweder am Wollen oder
am Können der Behörden fehlte und darum die meisten Gravamina
der Synoden unerfüllte pia desideria blieben.

Der starre Formalismus feierte Triumphe. Durch die Reformation
war das Christentum wieder zur Buchreligion geworden19, war die

Verkündigung des Wortes Gottes wieder ins Zentrum gerückt. Eine
wahre Propagandaflut von Predigten sollte nun die Wirkung des
göttlichen Wortes im Staat sicherstellen. So gab es in Basel sonntags um
acht Uhr eine Frühpredigt zu St. Martin, St. Alban, St. Elisabeth und
im Waisenhaus ; Morgenpredigt um neun Uhr in den vier
Hauptkirchen nebst Spital und französischer Kirche; Kinderlehre um zwölf
Uhr in den vier Hauptkirchen sowie in St. Clara für Kleinbasel und im
Spital; Abendpredigt um drei Uhr in den vier Hauptkirchen und in
der französischen Kirche. Dazu kamen Wochengottesdienste jeden
Tag in den Hauptkirchen: Montag, Dienstag, Donnerstag am
Vormittag; Mittwoch, Freitag, Samstag am Abend. Die Morgenpredigt
am Sonntag musste unter allen Umständen der Hauptpfarrer besorgen,
«mochte er noch so alt und gebrechlich sein, noch so undeutlich sprechen

und noch so weit hinter dem Geist seiner Zeit zurückgeblieben
sein»20. Die Orgien, welche das quantitative Kultprinzip hier auf
Kosten des qualitativen feierte, beschränkten sich naturgemäss auf das

Angebot; wie die Nachfrage darauf reagierte, kann man sich vorstellen.
Mit dem Religionsunterricht war es nicht viel besser bestellt. Hatte

man im fünfzehnten oder sechzehnten Altersjahr die Admission
erreicht, so musste man weiterhin der Kinderlehrpflicht genügen, und
zwar in Basel bis zum 24. Altersjahr. In der Stadt wusste sich die
Jugend darum zu drücken; um so härter war der Katechismusdrill auf
der Landschaft, wo männiglich ohne Unterschied für kinderlehr-
pflichtig erklärt wurde (Ordnung von 1759).

Die Seelsorge lag im argen21:

Von wirklicher Seelsorge kann keine Rede sein; der Pfarrer kam als

Aufseher und kirchlicher Polizist. In diesem Punkt waren die
kleineren Gemeinschaften der Staatskirche weit überlegen. Vielleicht
ist bei uns in der Schweiz überhaupt erst durch die Herrnhuter die

19 Richard Weiss, Grundzüge einer protestantischen Volkskultur: SAVk 61 (1965) 86

zitiert den Ausdruck «Buchreligion» nach Rumpr ohne genauere Angabe. Es handelt
sich wahrscheinlich um M. Rumpr, Religiöse Volkskunde (Stuttgart 1933). Wichtig fur
«Buchreligion» ist ferner Siegfried Morenz, Entstehung und Wesen der Buchreligion,
Theol. Literaturzeitung 75 (1950) 709fr.

20 Wernle (wie Anm. 7) I, 5or.
21 Das Folgende bei Wernle (wie Anm. 7) I, 73.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 169

Seelsorge aufgekommen und erklärt sich daraus die grosse Beliebtheit

der herrnhutischen Sozietätsvorsteher an den meisten Orten:
sie holten etwas nach, was die Kirche zu ihrem Schaden vernachlässigt

hatte.

Wernle beginnt den Abschnitt über die Kirchenordnungen und
Sittenmandate mit der Überschrift «Kirchlichkeit auf Staatsbefehl». Jeder
Pfarrer der Basler Landschaft hatte Befehl, die Kirchenordnung, die
Basler Konfession und eine Reihe obrigkeitlicher Mandate jährlich
von der Kanzel einmal vorzulesen. Der Pfarrer von Lausen rechnete

aus, dass er dazu fünfzehn Sonntage brauchen müsste. Aus der schon
erwähnten Ordnung von 1759 für die Basler Landschaft ist für uns
besonders Punkt 4 interessant, welcher die vom Pietismus veranlassten

Privatversammlungen, die conventicula, reglementierte. Diese Kon-
ventikel durften auf keinen Fall mit dem Gottesdienst zusammenfallen,
und ihr Besuch war nur in der Gemeinde, in der man wohnte, erlaubt.
Grundsätzlich verboten waren sie also nicht.

Die Kirchenordnungen und Sittenmandate sind ein sicheres Anzeichen

dafür, dass die Inflation der Kraft des Evangeliums empfunden
wurde. Die rein phonetische Massenproduktion genügte offensichtlich
nicht, den Monolith dieses Reiches Gottes auf Erden mit der Kraft
des göttlichen Wortes hinreichend zu versorgen. Stillschweigendes
Eingeständnis der Abwertung der überlieferten Kommunikationsform
wurden mit der Zeit auch die sogenannten Banne oder Konsistorien,
also die Sittengerichte, deren Aufgabe es war, den Kreislauf der
religiösen Kraft durch Überwachung der Gemeindeglieder zu kontrollieren

und mutwillige Zirkulationsstörungen zu ahnden. Deshalb galten
als Sittenrichter qualifiziert nur «ehrbare fromme Leute, die guten
Namens sind»22. De facto scheinen unter den Sittenrichtern die Wirte
besonders zahlreich vertreten gewesen zu sein. Infolgedessen geriet
das Reich Gottes auch hier zwischen dieMühlsteine derPolitik, diesmal
ihrer feinkörnigsten Spezies, der Dorfpolitik.

Unter den geistlichen Strafen, die vom Sittengericht verhängt werden

konnten, gab es den Verweis, die Abmahnung vom Abendmahl
und die öffentliche Kirchenbusse. Am 2. November 1777 wurden zum
Beispiel das Ehepaar Kobold und die Susanne Winklerin wegen
Verhehlung eines Diebstahls in der St.Leonhards-Kirche öffentlich vorgestellt;

die Neugier lockte eine ungewöhnliche Menge Volks an, was
viel Störung verursachte. Pfarrer Wagner hielt die Predigt über

Wernle (wie Anm. 7) I, 80.



170 Peter Weidkuhn

Josua 7,25 : «Weil du uns betrübt hast, so betrübe dich der Herr an
diesem Tage.» Ausschluss vom Abendmahl für ein Jahr und
zweijährige Bannisierung ins Haus schlössen sich daran. Dasselbe geschah
im November 1778, also ein Jahr später, mit der ledigen Barbara

Eigenmännin, die im Verdacht stand, ihr uneheliches Kind getötet
zu haben; sie wurde zu zehn Jahren Zuchthaus und nachheriger
Landesverweisung verurteilt. Am 25.Juni 1780, also anderthalb Jahre
später, wurde Emanuel Gleser wegen vieler Betrügereien in der
Theodorskirche durch Pfarrer Eglinger öffentlich vorgestellt «unter
dem Getümmel des gewaltig hereindringenden Volkes».

Eine wissenschaftlich verantwortbare Beurteilung solcher Daten
darf sich nicht im Bloßstellen ihrer Unmenschlichkeit erschöpfen, die
letzten Endes etwas Irrationales, Spontanes ist und deshalb immer
etwas Unverständliches bleibt. Verständlich werden solche Fakten
dann, wenn wir auf die Intention zurückgreifen, die ihnen ursprünglich

zugrundeliegt. Dabei müssen wir berücksichtigen, dass jede
religiöse Erscheinung an mindestens zwei Grundschichten teilhat, einer

allgemeinen und einer besondern, einer biologischen und einer
geschichtlichen. In der biologischen Schicht wurzeln die Konstanten, in
der historischen die Variablen der Religionsgeschichte. Die Intentionen

der Religionsstifter wechseln, die Funktion der Religion bleibt.
Die christliche Offenbarung ist zweitausend Jahre alt; das

Unterschichtliche in jedem von uns23, der vulgus in individuo24, ist, sofern
das Alter ein Kriterium der Würde ist, weitaus ehrwürdiger: der
Mutterboden der Hominisation, der Wurzelgrund eines Evolutionsgeschehens,

dessen vollendetste und vergänglichste Blüte die Humanisierung

darstellt.
Welches war nun die Intention dieser Kirchenstrafen? Für den

evangelischen Christen im Basel des achtzehnten Jahrhunderts waren
das Evangelium das Wort Gottes, der Kult Kommunion mit der Kraft
dieses Wortes, die Gemeinde der Leib Christi, die Vorwegnahme des

himmlischen Jerusalem. Hier wurden nicht bürgerliche Vergehen
geahndet, sondern - intentional - Befleckungen der maiestas Dei. Dass
diese Vergehen - historisch betrachtet - durch den Opfertod des

Gottessohnes schon längst gesühnt waren, fiel deshalb ausser Betracht,
weil die christliche Gemeinde eben nicht nur ein historisches, sondern

23 Viktor von Geramb, Urverbundenheit ; Hessische Blätter fur Volkskunde 36 (1937)
1 ff., jetzt bequem greffbar bei Gerhard Lutz, Volkskunde. Ein Handbuch zur Geschichte
ihrer Probleme (Berlin 1958) 202-228.

24 So F. Lipp, zitiert bei Karl Meuli, Richard Weissf: SAVk ;8 (1962) 196.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 171

auch ein biologisches Gebilde ist, das nicht historisiert, sondern
funktioniert. So wenig für das Unterschichtliche dieser Gemeinde
Geschichte ein massgebender Faktor war, so wenig war es die Transzendenz,

die sich in dieser Geschichte geoffenbart hatte - volkstümliche
Religiosität ist immer konkretistisch, der Immanenz verhaftet -, und
so wenig wusste es etwas anzufangen mit der Idee der Gnade: einer

Wiedergutmachung, die vor aller denkbaren menschlichen Schuld

rechtskräftig geworden war. Statt dessen beharrte die Gemeinde auf
der Befriedigung des Rechtsanspruches, den ihr gutes Gewissen erhob :

Sollte diesen Sündern gestattet sein, worauf sie selbst nur mit Mühe zu
verzichten bereit war? Wohl hatte der Kreuzestod Christi die
Weltordnung ausser Kraft gesetzt, die auf dem Prinzip beruht: Gib uns
unser Schuld, wir geben unser Schuld25, aber war diese Weltordnung
deswegen etwa weniger rechtskräftig als vorher Ein Verstoss gegen
die Weltordnung aber konnte nur mit dem Opfer der Humanität,
mit dem Menschenopfer, gesühnt werden. Zwar bestraft die
Weltordnung nicht den Unordentlichen, sondern nur die Unordnung; aber

Unordnung an sich lässt sich nicht geissein, verspotten, martern,
hinrichten: sie erfordert einen Stellvertreter, der die Unordnung der

ganzen Gemeinde auf sich nimmt. Dass dieses funktional zu begründende

Menschenopfer der in der Geschichte sich offenbarenden maies-

tas Dei noch viel abträglicher werden musste als das zu sühnende
Vergehen, kann man als Historiker, aber nicht als Funktionalist und
Biologe der Gemeinde zum Vorwurf machen. Denn bis heute ist diese

Ausserkraftsetzung der biologischen Weltordnung durch Karfreitag
und Ostern ein Ereignis, das im Hören geglaubt, aber nicht geschaut
wird.

Nichtsdestoweniger musste sich zwangsläufig aus den Schichten der
Gemeinde, denen die Reinhaltung der Intention am Herzen lag, und
die ihre Vereitelung durch die Funktion nicht hinnehmen konnten,
früher oder später ein Protest erheben. Dieser Protest durfte, wenn er
selber intentionale Ehrlichkeit geltend machen wollte, sich nur gegen
die unangemessene Form, niemals gegen die Substanz des Evangeliums

selbst wenden.

25 Bäuerliches Vaterunser, von einem württembergischen Pfarrer 1595 aufgezeichnet,
zit. bei Julius Schwietering, Wesen und Aurgabe der deutschen Volkskunde: Deutsche
Vierteljahresschrift ftir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 5 (1927) 754, jetzt
greffbar bei Lutz (wie Anm. 23) 149. - Mit dem Problem der biologischen Struktur
religiöser Phänomene befasst sich: P. Weidkuhn, Aggressivität Ritus Säkularisierung,
Biologische Grundformen religiöser Prozesse, Basler Beiträge zur Geographie und
Ethnologie, Ethnologische Reihe, 3 (Basel 1965). - Ders. : Wo steht die religionsethnologische

Verhaltensforschung? Zeitschrift ftir Ethnologie 91 (1966) im Druck.



172 Peter Weidkuhn

Dass die positive Qualität der Intention, von der ich spreche, nicht
in die Dinge hineingesehen wird, sondern dass es um kritische Exegese
geht, zeigen die kirchlichen Visitationen, das heisst die Kontrollfragen,
welche die Pfarrer im alten Regime zu beantworten hatten. Ein Pfarrer
musste Auskunft darüber geben, ob er seine Predigten an Sonn- und
Wochentagen fleissig halte und keine Wochenpredigt versäume, ob er
seinen Vortrag auch zur Erbauung und nach dem Begriffsvermögen
der Zuhörer einrichte. Unter vielem anderen wurde auch kontrolliert,
ob er die Kranken fleissig besuche und wie er mit ihnen handle, ob er
die Hausbesuche regelmässig vornehme und bei allen Familien nach

ihren religiösen Übungen und Büchern Umschau halte; ferner wurde
er gefragt, wie er überhaupt den Zustand seiner Gemeinde «in
Ansehung des Christentums» finde. In diesem elementaren Punkte liefert
die Zürcher Visitationsordnung ein besonders rührendes Detail. Die
Fragen heissen da : Was hat er für Merkmale und Beispiele sich
mehrender Religion, der Liebe des Wortes und der Verehrung Gottes?
Aus welchen Merkmalen, Ereignissen oder Beispielen lässt sich auf
Zu- oder Abnahme der Gottseligkeit schliessen Diese Fragen kann
man nur als in hohem Masse pietistisch bezeichnen. Und es ist intentional

keine leere Floskel, wenn im Eingang des Basler Visitationsberichts

Bürgermeister und Rat der Stadt Basel kundtun, dass sie «als

väterliche Obrigkeit nebst dem zeitlichen Wohlergehen ihrer
Angehörigen allermeist auch ihre geistlicheWohlfahrt zu befördern trachtet».

Allein die Geschichte der Religionen verläuft nicht nach der Devise
In magnis et voluisse sat. Der religiöse Protest wurde aisgemach
überfällig. Wach stellt dazu fest26 :

Sämtliche Weltreligionen sehen sich periodisch Protesten gegenüber,

die sich gegen die Hauptlinie ihrer Entwicklung richten.
Diese Proteste treten in allen drei Gebieten des religiösen Ausdrucks
auf: - in Theologie, Kult und Organisation.

Und weiter unten fährt er fort27 :

Die theoretischen Schwierigkeiten können durch eine Rückkehr zu
den Anfängen des Glaubens oder durch eine Anpassung an die

zeitgenössische Philosophie gelöst werden.

In jüngster Zeit wird die Anpassung der Theologie an die zeitgenössische

Philosophie durch Rudolf Bultmann in Anlehnung an Heidegger

26 Joachim Wach, Religionssoziologie (Tübingen 1951) 176.
27 Wach (wie Anm. 26) 187.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 173

vollzogen, während wir die Rückkehr zu den Anfängen des Glaubens
etwa Oscar Cullmann zuweisen können. Vor zweihundert Jahren wurden

die Schwierigkeiten der Anpassung und Umformung ebenfalls auf
zwei verschiedenen Wegen gelöst, die in nuce im Titel des ersten Bandes

des Werkes Wernles definiert sind. Er heisst: Das reformierte
Staatskirchentum und seine Ausläufer (Pietismus und vernünftige
Orthodoxie). Die vernünftige Orthodoxie versuchte sich an die

zeitgenössische Philosophie anzupassen und schuf ein Christentum, in
dem nach einem Wort Niebuhrs «ein Gott ohne Zorn den Menschen
ohne Sünde in ein Königreich ohne Gericht durch das Werk eines

Christus ohne Kreuz führte». Der Pietismus dagegen wandte sich

zurück, zu den Anfängen des Glaubens.
Es sollen zunächst eine Reihe individueller pietistischer Proteste zu

Wort kommen; ich stütze mich dabei auf Hadorn. 1705 wurde Andreas
Bohni in Frenkendorf vor den Kirchenkonvent zitiert, weil er sich

weigerte, Waffen zu tragen und den Bürgereid zu leisten, und weil er
dem Abendmahl fernblieb. ImVerhör verwarf Bohni den Kriegsdienst,
den Eid, die Kindertaufe, die Kirche und ihre Einrichtungen (Gottesdienst

und Abendmahl). Hadorn sagt28:

Es war ihm ergangen wie vielen, denen die fehlende Kirchenzucht
und die Teilnahme von Lasterhaften am Abendmahl zum Anstoss

gereichten.

Bohni sagte auch, jeder, der den Heiligen Geist habe, könne lehren
und predigen (Demokratisierung). - 1716 wurde der Schulmeister
und Vorsänger Peter Weisler in Riehen vor den Konvent zitiert, weil
er durch sein Wegbleiben vom Abendmahl und durch Veranstalten

von PrivatversammlungenÄrgernis in der Gemeinde erregt habe. Nach
Hadorn dienten die Versammlungen Weislers lediglich der Erbauung
und Förderung der Erkenntnis sowie der Pflege brüderlicher Gemeinschaft.

Viele fanden in der Versammlung das, was sie in der Kirche
vergebens suchten.

Ein Pfarrer von Diegten bezeichnete seine pietistischen Gemeindeglieder

als «Galgenbuben»29. In einem Verhör vom Jahre 1721 gaben
die so Apostrophierten an, sie könnten aus religiösen Gründen nicht
zum Abendmahl gehen, da man alle Sünder zulasse. So meinte eine

Frau, sie könne nicht gehen, weil sie die Weiber kommunizieren sehe,

mit denen ihr Mann verbotenen Umgang pflege.

28 Hadorn (wie Anm. 6) 221.
29 Hadorn (wie Anm. 6) 224.



174 Peter Weidkuhn

Unzweifelhaft richteten sich die Intentionen dieser Proteste nicht

gegen die Substanz des Evangeliums, sondern nur gegen die Form,
die nach pietistischem Urteil eben der religiösen Kraft überhaupt
entbehrte. Die Geistlichkeit selber hatte dies sehr wohl erkannt. 1718
hatte eine Kommission von den Pfarrern Bericht über den Pietismus

verlangt. Die Untersuchung stellte nicht nur den Hochmut und die

Gleichgültigkeit einzelner Geistlicher bloss, sondern warf auf das

Anliegen der Pietisten kein ungünstiges Licht. Viele Pfarrer bescheinigten
ihnen, dass sie neben ihren Versammlungen den Gottesdienst in der
Kirche fleissig besuchten und einen stillen eingezogenen Lebenswandel

führten. Der Pfarrer von Binningen meinte, «die Impietisten in
meiner Gemeinde richten viel mehr Ärgernis an als die Pietisten». Der
Pfarrer von Lausen, der keine Pietisten in seiner Gemeinde hatte,
wünschte, dass «wir bei diesen letzten und verderbten Zeiten viele
wahre Pietisten oder fromme Christen hätten, die sich nach der
Vermahnung des Apostels in der Gottseligkeit übten». Dem Pfarrer von
Läufelfingen «ist es leid, dass er mit aller seiner Mühe so wenige Gott
und seiner Obrigkeit gefällige Pietisten pflanzen könne». Der Pfarrer

von Liestal schliesslich berichtet: «Pietisten gibt es keine, wohl aber

private Zusammenkünfte, zwar mehr aus atheistischen als pietistischem
Prinzip, mehr um allerhand unverantwortliche Werke der Finsternis
zu treiben als sich selbst untereinander wahrzunehmen mit Reizen zur
Liebe und allerhand guten Werken, welch letzteres nach meinem
einfältigen Bedünken besser zu dulden wäre als das erstere. »

Diese Milde und Billigkeit der Gesinnung ist für die baslerische
Geistlichkeit im grossen und ganzen typisch; ihr ist es zu verdanken,
dass der Pietismus nicht wie in dem starrköpfigen Bern in die Separation

getrieben wurde. Weniger elastisch reagierte die Regierung selber
auf Dienst- und Eidverweigerung ; doch ist ein vorsichtiges Urteil am
Platz in einer Zeit, da Dienstverweigerung aus religiösen Gründen
immer noch mit Freiheitsentzug bestraft wird. Es scheint, dass die

Hochschätzung des Waffenhandwerks und der Aggressivitätspflege
eine der ältesten funktionalen Konstanten der Religion ist, die in
derartige Tiefen der Evolution hinunterreicht, dass sie bis jetzt die meisten

Humanisierungstendenzen überdauert hat30. Aber aufs Ganze
gesehen koexistierten Liberalität und Orthodoxie in Basel so verhältnismässig

friedlich wie im zwanzigsten Jahrhundert Barthsche Theologie

30 Man bedenke, wie gereizt und völlig irrational gegenwärtig in der Schweiz aur
Vorschläge reagiert wird, die eine Änderung oder Verlegung des sonntäglichen Schiessbetriebes

bezwecken. - Grundsätzlich handelt darüber Weidkuhn (1965, wie Anm. 25).



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 175

und Jasperssche Philosophie. Die freiheitliche Kraft des Protestantismus

erwies sich schon damals nicht so sehr an den Politikern, die noch
heute das Freiheitsmonopol beanspruchen, wie an den Repräsentanten
jener Herrschaft, die nun einmal nicht von dieser Welt ist.

So trägt die starr konventionelle Reaktion der politischen Behörden
auf radikale Proteste einen guten Teil Schuld daran, dass gewisse
Vertreter des extremen Pietismus in ihrem Protest weit über das Ziel
hinausschössen und nicht nur die Form, sondern die Substanz des

evangelischen Glaubens bedrohten. Diese Radikalisten pflegten ihre
Überzeugung meistens durch absolute Sezession zu besiegeln. Sie waren in
der Regel dem evangelischen Glauben ebenso gefährlich wie die

Aufklärung eines Voltaire. Die letztere gefährdete in der vernünftigen
Orthodoxie durch eine an die Gnosis erinnernde Aufweitung und
Sprengung der Form die religiöse Kraft mit der Verdünnung bis zum
Vakuum. Im radikalen Pietismus drohte die religiöse Kraft in der
extrem verengten Form zu ersticken. Der christliche Glaube hatte sich
bereits in den Anfängen in einer ähnlichen Krise befunden. Im
apostolischen Zeitalter galt es, den schmalen Weg nicht zu verfehlen
zwischen der Weite der hellenistischen Gnosis und der Enge der
judenchristlichen Jesus-Interpretation. Dass der christliche Glaube diesen

Weg damals gefunden hat, ist eines der befremdlichsten Ereignisse
der abendländischen Geistesgeschichte. Dass sich dieses Fingerspitzengefühl

in religiösen Dingen vor zweihundert Jahren erneut bewährte,
ist jedenfalls in Basel das Verdienst des Pietismus.

Damit wenden wir uns Hieronymus Annoni, dem Vater des baslerischen

Pietismus, zu. Ich stütze mich dabei vor allem aufRiggenbach30".
Annoni lebte von 1697 bis 1770. Nach einer fröhlich ausgelassenen

Jugendzeit, die von keinerlei religiösen Bedenken erfüllt war, geriet
Annoni in eine längere innere Krise, in deren Verlauf er vor allem

unter dem Einfluss eines schaffhausischen adligen Pietisten die
entscheidende Wendung erlebte, sehr zum Ärger der Verwandten seines

Arbeitgebers, die lieber etwas «Alamodisches » bei ihrem Hauslehrer
gesehen hätten. In jene Zeit - Annoni ist gute dreissig Jahre alt -
fällt eine kritische Äusserung Annonis über die Separierten. Der Auszug

aus Babel, bemerkt er, gehe oft nur nach Ninive. In träfer
Anschaulichkeit kennzeichnet er damit die Klerikalisierung des radikalen
Pietismus. Als im Neuenburgischen ein ehemaliger Katholik namens

Mainfait, welcher zuerst konvertiert und sich hierauf separiert hatte,

30* Chr. Joh. Riggenbach, Hieronymus Annoni. Ein Abriss seines Lebens sammt
eine Auswahl seiner Lieder (Basel 1870).



176 Peter Weidkuhn

darauf pochte, dass er zugleich mit Babel, der Mutter, auch den Töchtern

und Grosstöchtern den Scheidebrief gegeben habe, sprach
Annoni den Wunsch aus, dass doch auch Vater Adam und Bruder Egoismus

den völligen Abschied erhielten. Andrerseits empfand Annoni,
der schon mit zweiundzwanzig Jahren ordiniert worden war,
ausserordentliche Skrupel beim Gedanken an ein eigenes Pfarramt; ihm
schienen bedenklich «der Verfall, ja die fast durchgehende
Fruchtlosigkeit und Charlatanerie des heutigen Kirchenwesens und sonderlich

auch der heutigen Communion». Dazu bemerkte er, dass er sich
«in alles andere kirchliche Wesen nach und nach zu schicken verhoffe».
Es war die für einen Pietisten unerträgliche Identität der religiösen
mit der politischen Institution, die Annoni bedrückte; eine
Funktionsgemeinschaft, in der die religiösen Belange durch die viel robusteren

politischen Herrschaftsansprüche immer wieder an die Wand gedrückt
werden. Als er im Alter von zweiundvierzig Jahren endlich als Pfarrer
nach Waidenburg sich wählen liess, schrieb er in sein Tagebuch: «O
Herr, wo nicht dein Angesicht gehet, so führe mich nicht von dannen
hinauf. Denn ich möchte lieber sterben, als ein ungesalbter und
ungesegneter Prediger sein. O Segensquelle, segne du! O Amen, sprich
auch Amen zu!» (Amen Christus nach Off. 3,14).

Zwei Monate nach seinem Amtsantritt schon bekam Annoni zu

spüren, was es hiess, als Geistlicher mit der politischen Interessensphäre

zu kollidieren. Der Landvogt hatte ihn verklagt. Annonis
Rechtfertigungsschreiben an den Antistes datiert vom 14. Juni 1740. Es
heisst darin unter anderem:

1) wird von mir gemeldet: Ich halte Versammlungen allhier.
Antwort: Ja. Ich könnte zwar eine Definition von den Conventikeln
begehren und dann vielleicht zeigen, dass unsre hiesigen Zusammenkünfte

keine solchen seien. Allein bei Euer Hochwürden brauchts
dergleichen Umstände nicht. Gott hat Ihnen Penetration und
Gewissen geschenkt, und das freut und tröstet mich. Schon Jahr und
Tage, noch in Basel und drauf hin in Diegten habe ich mit meinen
Domesticis eine Hausübung gehabt, von welcher ich mich auch
durch arme oder reiche Gäste nicht abhalten liess. Mit diesen con-
tinuirte ich auch in Wallenburg. Bald kam von ohngefähr des hiesigen

Schulmeisters Frau dazu, und bat mit Thränen um Erlaubniss,
ferner zu kommen und ihren Mann mitzubringen. Das andre Mal
fragten sie um Permission noch für eine oder zwei Personen. Fol-
gends baten sich noch mehrere den Zutritt aus; also dass ich endlich,

alle Confusion zu verhindern, eine besondere Ordnung machen



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 177

musste, diese nämlich: dass des Montags nur die Mannsleute, des

Dienstags nur die Weibsleute, des Mittwochs - welches mein Cor-
respondenztag ist - niemand, des Donnerstags wieder die Mannsleute,

des Freitags wieder die Weibsleute kommen möchten. Dies

geschieht nun abends von sechs bis sieben. Da hebe ich mit einem
kurzen Gebet an, lese und erkläre der Ordnung nach ein Stück aus
dem neuen Testament und beschliesse abermals mit einem Gebet.
Bisweilen wird auch noch etwas aus einem geistlichen Lied gesungen.

Da geht es nun so still und ordentlich zu, dass es mir eine
Freude ist. Und es wäre wohl erschrecklich und unchristlich, wenn
man mir hier Einhalt thun oder Verdruss machen wollte. Keine
einzige Seele ist dazu invitiert, geschweige persuadiert worden;
im Gegenteil habe schon öfters gesagt, dass wegen solcher Übung
niemand seinen Beruf oder Hausgeschäfte versäumen müsse und
dass die ausbleibenden mir ebenso lieb seien, als die so herzukommen,

wenn sie nur im übrigen sich christlich betragen und den
Predigten, Kinderlehren und Gebetstunden, wie bisher geschehen,

fleissig beiwohnen.
2) hat man Euer Hochwürden angebracht: Ich mache allerhand

Neuerungen. Antwort: Dies ist eine Lästerung. Ich weiss nichts
davon. Unter meinemVorfahren ist die Landes- und Kirch-Ordnung
in vielen Jahren nicht abgelesen, geschweige gehalten worden.
Diese habe ich auf drei Sonntage nach einander gelesen, erläutert
und einzuführen gesucht. Das mag nun der rohe Häuf eineNeuerung
nennen. Dafür aber werden mir Unsre Gnädigen Herren desto

günstiger sein31. Doch auch die meisten Leute in der Gemeinde -
nur die Wirthe und darunter der renommierte Herr Sigst, ein
Cousin germain von dem Herrn Landvogt ausgenommen - sind
damit wohl zufrieden. Gewisslich ich liebe die Neuerung nicht,
und bleibe sehr gerne beim Alten, wenn es nur noch taugt und
nicht wurmstichig geworden. Je stiller und ruhiger ich sein kann,
je lieber ist mir's, und auch meinem Temperament und bisherigen
Conduite gemässer. Aber nun gilt's meine und meiner Zuhörer
Seelen, und dies setzt mich in mehrere Activität. Werde ich dann
darüber von einfältigen Leuten wider all mein Verlangen gelobt,
so macht es andere jalous, und aus dieser bitteren Quelle kommen
dann allerhand Reden und Verordnungen, über welche ich mich

31 In der Tat hob der Kirchenrat später ausdrücklich lobend hervor, dass Annoni
nicht mehr wie sein Vorgänger die Sonntagskinderlehre im Winter einfach ausfallen liess.



178 Peter Weidkuhn

zwar billig beschweren könnte, die ich aber dem Herrn Jesu Christo
zur Untersuchung und Richtigmachung überlassen will.

In den letzten Zeilen schlägt Annoni in vorsichtiger Besonnenheit
kritische Töne an, die sich - auch wenn die Reden und Verordnungen
aus der bittern Quelle des Landvogts kommen - doch im Grunde

gegen die kirchliche Organisation richten. Wach bezeichnet32 diese

Art Kritik als «inneren Protest», im Gegensatz zum radikalen Protest,

dessen sozialer Ausdruck die Sezession ist, und führt aus33:

Solche Proteste sind im allgemeinen milde und können gegen
doktrinäre Grundsätze, gegen Kultelemente oder gegen die Organisation

gerichtet sein. Die letztere ist der Hauptgegenstand des Tadels
bei solchen, die den religiösen und ethischen Standard der Gemeinschaft

heben möchten, ohne dadurch eine Spaltung hervorzurufen.
Ihr Motto ist notwendigerweise ecclesiola in ecclesia. Dieser
Terminus ist von Spener, dem Vater des Pietismus, eingeführt worden,
um seine collegia pietatis zu bezeichnen. Wir schlagen vor, ihn in
einem technischen Sinne zu gebrauchen.

Soweit Wach. Annoni fährt weiter :

3) wird wieder mich eingewendet : Ich werbe, locke und ziehe auch
Leute aus anderen Gemeinden an mich. Antwort : Dies ist abermal
falsch. Und es thut mir wehe, dass man Euer Hochwürden mit
solchen Unwahrheiten gleichsam deshonorieren darf. Wie oben ge-
meldet, so habe noch keinen Wallenburger zu mir invitiert,
geschweige einen Fremden. In die Predigten und Kinderlehren sind
schon unter Herrn cand. Fiechter Leute aus anderen Dörfern,
sonderlich aus der Bennwiler Pfarre gekommen. Diese haben vielleicht
auch unter mir continuiert. Zum h. Abendmahl admittiere ich
wissentlich keinen Fremden ohne Schein von seinem Herrn Pfarrer.
Die Kirch aber kann ich niemand verschliessen, wer drein kommt,
dem muss ich predigen. Will nun jemand seine Leute nicht gehen
lassen, der mag sie durch Mittel, die vor Gott und der Obrigkeit
zu verantworten sind, zurückbehalten. Ich werde mich hier nicht
melieren, sondern einen jeglichen Hirten in und mit seiner Herde
schalten und walten lassen. Indessen sprach doch jener Bernische

Prediger zu seinem Nachbarn: Bruder, gib deinen Schäflein gute
Speise, so werden sie nicht auf eine andere Weide laufen. Sonst kom-

32 Wach (wie Anm. 26) 195.
33 Wach (wie Anm. 26) 195 ft



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 179

men bisweilen an Sonntagen auch einige Leutlein aus anderen Dörfern

zu mir ins Pfarrhaus, mit welchen ich vorher wegen meinem
Aufenthalt in Bubendorf, Sissach und Diegten etc. bekannt geworden.

Dies geschieht aber erst nach den Morgenpredigten und Kinderlehren;

da ja den Bauern erlaubt wird, zu gehen wo sie wollen, und
da man ihnen auch nicht verwehrt auf den Kegelplatz und in die
Wirthshäuser sich zu begeben. Wollte man ihnen nun eine Visite bei
mir übel nehmen, so käme es gar zu verbünstig [= missgünstig],
stiefbrüderlich und antichristlich heraus. Doch werde ich, wenn
ein Pfarrer auch dies Verbot seinen Leuten machen will und kann,
auch desswegen keinen Krieg anheben. Wer aber zu mir kommt zu
unverbotener Zeit, den kann und darf ich auch nicht hinausstossen.
Ich werde den Leuten niemalen nichts präjudizierliches gegen die

Obrigkeit oder Kirch oder Predigtamt beibringen, sondern sie treulich

zu christlicher Condeszendenz [ Nachgiebigkeit] vermahnen.
Das weiss mein Gott.
Sonst aber haben dergleichen Leute auch nicht immer Gelegenheit
mit mir zu sprechen. Denn ich gehe meistens nach der Kinderlehre
in meinen Gemeinden herum und halte in zehn oder zwölf Häusern
Visitation. Da ich denn etwa in dem letzten oder einem andern

grossen Haus eine Vermahnung zu christlicher Lehre und Leben
an die gutwillig Anwesenden - denn auch hier wird niemand
forciert - halte, und mithin ganz satt und matt nach Hause kehre. Dies
ist meine Conduite, würdiger Herr. Nun werden Sie meinen Ver-
kläger und dessen Anbringen gegen mich schon an den gehörigen
Ort zu rangieren wissen. Einmal, Gott sei Lob, mein Gewissen
beisst mich nicht. Und ich hoffe zu allen Zeiten im Stande zu sein,

von meinem hiesigen Betragen Red und Antwort zu geben. Wozu
der liebe Heiland Jesus Christus mir immer mehr seine Weisheit,
Gerechtigkeit, Heiligung und Erlösung mittheilen wolle.

Im folgenden befasst sich Annoni näher mit der Intrige, die der Landvogt

mit seinem Vetter, dem Wirt und mit Pfarrer Ramspeck von
Läufelfingen gegen ihn angezettelt hatten.

1742 gab ein weiterer «innerer Protest» Annonis dem Landvogt
Gelegenheit zur Klage. Er liess nämlich im Kirchengebet die
vorgeschriebenen obrigkeitlichen Titel «ehrsam und weise» weg. Zu seiner

Rechtfertigung schrieb er - ich benutze die Zusammenfassung Riggen-
bachs -, die übertriebenen Titulaturen gehörten zur Torheit und Eitelkeit

der Welt und seien im Gebet vollends unanständig. Das Beten sei

eine Supplication bei Gott, der wahren Obrigkeit. Da seien diejenigen,



i8o Peter Weidkuhn

für welche man bete, nichts als Supplicanten und arme Sünder, die im
Namen Jesu ihre Knie zu beugen, sich in den Staub zu legen und Gott
allein die Ehre zu geben hätten. Je demütiger man bete, desto erhör-
licher sei es. Er wolle sonst gerne der Obrigkeit alle Ehre geben, auch
sei aus seiner Schule noch kein Rebell hervorgegangen. Im Gebet
aber möge man ihm die Freiheit lassen, die man auch den französischen
Pfarrern in Basel gewähre.

Hier springt die Demokratisierungs- und Liberalisierungstendenz
des Pietismus in die Augen. Annonis Widerstand batte sich deutlich
versteift. Dabei hatte er sich eine weitere Freiheit genommen, die auf
derselben Linie lag, nämlich «das aus dem Kopf Beten» anstelle des

rituell fixierten liturgischen Gebets. Ein Ratsmandat von 1754 verbot

denn auch, besonders in den sonst tolerierten Privatversammlungen,

samt dem Lehren und Schriftauslegen durch Laien, ausdrücklich
das für einen Pietisten selbstverständliche gänzlich unritualistische
freie Reden mit Gott.

Annoni blieb indessen bei seiner Gewohnheit, auch als er Pfarrer in
Muttenz wurde. Als die Behörde ihn deswegen erneut zur Rede stellte,
erwiderte er unter anderm:

Gewisslich, das so steife Attachement an alte Gewohnheiten und
Menschensatzungen, und das so leichtsinnige Voltigieren entweder
über die Gewissen der Menschen oder über die hlg. Gebote Jesu
Christi und über die so klaren apostolischen Kirchenordnungen ist
die Hauptquelle des heutigen Separatismus. Soll diesem gründlich
gesteuert werden, so müsste man aller Orten manch Neu-altes
abschaffen und an dessen Stelle das Uralte wieder einführen. Zaudert
man hierinnen, so wird der Herr selbst kommen und seine Tenne
fegen, und wer weiss, wie nah er ist!

Deutlich formuliert Annoni hier nochmals die Grundanliegen des

Pietismus : Protest gegen Formalismus und Traditionalismus der Gegenwart,

gegen die Vorherrschaft rein funktionaler Normen im Ritus

zuungunsten der intentionalen individual-ethischen Verhaltensnormen

des Gewissens, verbunden mit der Forderung nach Erneuerung
jenes historischen Umsturzes der biologischen Weltordnung, welcher
die Urzeit des Christentums begründet hatte. Annoni selber schafft
bereits an dieser Stelle Neu-Altes ab und führt Uraltes, Urzeitliches
wieder ein, wenn er sagt: «Zaudert man hierinnen, so wird der Herr
selbst kommen und seine Tenne fegen, und wer weiss, wie nah er ist »

Das ist nichts Geringeres als die Reaktualisierung der urchristlichen
Endnaherwartung, der im NeuenTestament wohlbezeugten eschatolo-



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 181

gischen Hoffnung auf die Parusie Christi noch in der gegenwärtigen
Generation.

Zum Schluss gebe ich noch einmal Riggenbach das Wort. Er sagt34:
Was er sein Leben lang vertheidigte, das war das Recht der Christen

zu besondern kleinen Versammlungen nach Speners Weise. Manche
schalten ihn einen Singularisten, aber das focht ihn wenig an. «Ich
habe das Glück», schrieb er den 12. Nov. 1753, «dass der Teufel
bald alle Monate, wo nicht alle Wochen eine Lästerung über mich

aussprengt.» Den Vorwurf, dass durch die Erbauung in kleinen
Kreisen eine besondere Religion gestiftet werde, lässt er nicht gelten.
«Das war auch bei den Prophetenkindern in Israel nicht der Fall.
Zunftbrüder oder Glieder einer bestimmten Gesellschaft bilden
darum keine besondere Republik. Es kann ja wohl geschehen, dass

einzelne mehr für ihre Partei, als für den allgemeinen Heiland werben,

Sektiererei stiften und darauf dringen, Beruf, Ehstand, Vaterland

zu verlassen. Dem muss man Einhalt thun. Aber nur im eigentlichen

Notfall ist der Obrigkeit Anzeige zu machen, sonst soll man
im Gebrauch der Mittel piano gehen, und am meisten bei den

eigenen Leuten darauf dringen, dass sie nicht beim Wissen, Schwätzen,

Zusammenlaufen, Singen, geistlichen Neuigkeiten und Bildern
stehen bleiben, sondern mit allem Fleiss ins rechtschaffene Wesen

eindringen.»

Annonis weitere Bemühungen kann ich nur streifen, Bemühungen
um die innere und die äussere Mission oder seine Gründung der
«Gesellschaft guter Freunde» im Jahre 1756, welche das Programm der

Christentumsgesellschaft vorwegnahm. Leider kann ich hierauf
ebensowenig mehr eingehen wie auf die zahllosen Gedichte und Lieder

Annonis, die ihn von einer mehr naiven, aber nichtsdestoweniger
liebenswerten Seite zeigen.

Gründer der Christentumsgesellschaft, der wir uns nun zuwenden,

war ein Deutscher: Johann August Urlsperger, der von 1728 bis 1806

lebte. Erich Beyreuther orientiert folgendermassen über ihn35:

Evangelischer Theologe, geboren in Augsburg, studierte in
Tübingen und Halle, Zentren einer Leibniz-Wölfischen Methode, mit
deren Hilfe man Deismus und Naturalismus bekämpfte. Urlsperger
wurde hier zum Apologeten. 1755 erwog er bereits die Gründung

34 Riggenbach (wie Anm. 30a) 41.
35 3RGG (wie Anm. 10) VI 1194 s.v. Urlsperger, Johann August.



l82 Peter Weidkuhn

einer apologetischen Gesellschaft. Seit 1756 war er Geistlicher in
Augsburg, 1772-76 Senior. Urlsperger verteidigte unermüdlich das

altkirchliche Trinitätsdogma unter Hereinnahme mystisch-spiritua-
listisch-theosophisch-kabbalistischer, später auch chiliastisch-apo-
kalyptischer Elemente. 1780 gelang ihm durch Reisen (Deutschland,

Schweiz, Holland, England) und Briefwechsel die Gründung
der Deutschen Christentumsgesellschaft, in der er bald die Führung
einbüsste. Eine tiefe Tragik überschattete seinen unruhevollen
Lebensabend mit dem vergeblichen Bemühen, eine apologetische Zentrale

bzw. Schule zu gründen.

Es ist für Basel typisch, dass gerade diese allerletzte Reisestation

Urlspergers auf dessen Anregungen anfänglich einging, dann aber die
geplante Propagandazentrale für dogmatische Spiegelfechtereien zu
einem Réduit des praktischen Christentums umformte, dessen Hüter
und Sachwalter nach einer gewissen Zeit der inneren Sammlung und
besonnenen Zurüstung AngriffaufAngriffin ein säkularisiertesEuropa,
ja in andere Kontinente hineintrugen. Dieser Gestaltwandel lässt sich
nicht nur als Nachwirkung Annonis erklären. Doch sollen zunächst
die Tatsachen sprechen.

1780 wird die Gesellschaft gegründet. 1781 tritt eine
Partikulargesellschaft in Nürnberg bei, 1782 folgen Stuttgart, Frankfurt,
Tübingen, Solingen, Stendal, Magdeburg, Kaiserslautern und Strassburg,

1783 Osnabrück, Ravensburg, Stettin, Ostfriesland, Köthen,
1784 Flensburg, Halberstadt, Dresden und Amsterdam. Die Schweiz

folgte nur zögernd und bedächtig, so zunächst nur Bern und Winterthur.

Erst in den neunziger Jahren entwickelte sich eine dauernde

Korrespondenz mit Freunden in Zürich, Schaffhausen und St.Gallen.
Auf eine Periode rapider Ausbreitung folgte ein Stillstand, eine scheinbare

Stagnation, die aber der Konsolidierung diente und während
der sich der erwähnte Gestaltwandel der Gesellschaft vorbereitete.
Erst mit dem Eintritt der Sekretäre Steinkopf und Spittler begann die
Gesellschaft nicht nur nominell, sondern auch faktisch zu expandieren.
Steinkopfwirkte von 1795 bis 1801. Er war der spätere geniale Organisator

der interkontinentalen Bibelgesellschaften (Britische und
Ausländische Bibelgesellschaft, WürttembergischeBibelgesellschaft). Steinkopf

zog sich übrigens bezeichnenderweise 1826 auf die Gemeindearbeit

zurück, als 1824 die Arbeit in der British and Foreign Bible
Society durch die Forderung der Schotten behindert wurde, es dürften
mit den in Schottland gesammelten Gaben keine Bibeln mit Apokryphen

gedruckt und verbreitet werden; auch dürften damit keine



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 183

Bibelgesellschaften unterstützt werden, welche Bibeln mitApokryphen
herstellten36. Christian Friedrich Spittler, ein schwäbischer Pietist,
trat 1801 im Alter von neunzehn Jahren in den Dienst der Gesellschaft.
Neben ihm wirkte - ich zitiere Beyreuther37 -

der Grossvater Jakob Burckhardts, der Pfarrer Petrinus Joh. Rud.
Burckhardt, ein d'Annoni-Schüler, reformierter Biblizist, ein Mann
ausgedehnter geschichtlicher Kenntnisse, gereiften Urteils, von
unbestechlicher Menschenkenntnis, aufgeschlossen für alle Wandlungen,

eine kirchliche Autorität in der Schweiz. Neben ihm stehen

andere Theologen, Glieder eines weltmännischen Basler Patriziats,
nüchterne Pietisten und bewusste Männer der Kirche.

1804 gründet Spittler die Basler Bibelgesellschaft, bald darauf einen

Traktatverein, der später unter dem Namen «Verein zur Verbreitung

geistlicher Schriften» neu organisiert wurde und nach Gubler38

vielleicht als die Wiege des evangelischen Buchhandels in der Schweiz
betrachtet werden darf. Nun folgt Angriff auf Angriff aus dem Réduit.

1815 wird die Evangelische Missionsgesellschaft gegründet; diese

nimmt 1826 die Arbeit in Ghana auf, 1834 in Indien, 1846 in der

Kantonprovinz, 1886 in Kamerun, 1925 in Westborneo. 1820 erfolgt
die Gründung der Erziehungsanstalt in Beuggen, 1826 die eines Vereins

zur Erziehung von griechischen Kindern, die aus der türkischen
Sklaverei losgekauft worden waren. 1830 wird der Verein der Freunde
Israels für Judenmission gegründet, 1833 die Taubstummenanstalt,
1840 die Pilgermission St.Chrischona; 1845 begründet Spittler
zusammen mit Anna-Elisabeth Burckhardt-Vischer das Kinderspital,
1852 die Diakonissenanstalt Riehen, 1859 die Stadtmission und den

Protestantisch-kirchlichen Hilfsverein, 1864 schliesslich das Christliche

Vereinshaus am Nadelberg, dessen Nachfolger, das Christian-

Friedrich-Spittler-Haus an der Socinstrasse, vor wenigen Jahren
eingeweiht worden ist. «O du Spittler, was fängst du noch alles an!»
schrieb ihm einer seiner Freunde39. Die Gründung der Mission be-

36 H. Quiring in 3RGG (wie Anm. io) VI 351 s.v. Steinkopr; R. Steiner in 3RGG I
115 8 s. v. Bibelgesellschaften.

37 Erich Beyreuther, Neue Forschungen zur Geschichte der Deutschen Christentums-
gesellschaft: Theol. Literaturzeirung 81 (1956) 356.

38 Jakob Gubler, Kirche und Pietismus. Ein Gang durch die neuere evangelische

Kirchengeschichte der Schweiz (St.Gallen 1959) 161.
39 G. A. Wanner, O du Spittler, was rängst du noch alles ani Basler Nachrichten

25-/26.Januar 1964, Basel.



184 Peter Weidkuhn

deutete das Ende der Christentumsgesellschaft, 1833 wurde das letzte
Protokoll verfasst. Die Zeitschrift der Gesellschaft erschien aber noch
bis 1912 und konnte damit auf einhundertsiebenundzwanzig
Jahrgänge zurückblicken. Die Tochtergesellschaften und -institutionen
sind aber alle noch - mit einigen Ausnahmen - lebendig und prägen
das geistige Antlitz Basels.

Wir wollen nun anhand gedruckter Quellen in den Geist eindringen,

der die Anfänge der Christentumsgesellschaft beseelte. Es handelt
sich um die 1783, also drei Jahre nach der Gesellschaftsgründung,
zum erstenmal erschienene Monatsschrift (vgl. Anm. 16). Wir
vergleichen die erste Nummer des ersten mit der ersten Nummer des vierten

Jahrganges; die letztere schlägt bereits wesentlich andere Töne
an als die erstere und kündigt jene Wendung ins klassisch Baslerische

an, die ich als Wohlabgewogenheit von Kraft und Form bezeichnet
habe.

Der Titel der Zeitschrift lautet : Auszüge aus dem Briefwechsel der
Deutschen Gesellschaft thätiger Beförderer reiner Lehre und wahrer
Gottseligkeit. DerTitel «Deutsche Christentumsgesellschaft» stammte
aus dem Volksmund. Der offizielle Titel verrät den Einfluss Urlspergers

mit seinem Nachdruck auf der Reinheit der Lehre und ihrem
Wahrheitsgehalt, während das tätige Befördern eher Sache des pragmatisch

gerichteten baslerischen Pietismus ist.
Seite 2 trägt das Motto 1. Kor. 2,2: Ich hielte mich nicht dafür,

dass ich etwas wusste unter euch, ohne allein Jesum Christum, ^den

Gekreuzigten. Dieses paulinischeWort dient offensichtlich als Schlachtruf,

der sich gegen die Neologie der vernünftigen Orthodoxie richtet.
Er führt zurück an den Anfang und ins Zentrum christlicher Urzeit.

Die Vorrede auf den Seiten 3ff. lautet:

Schon längst erkannte man den Nutzen, den eine Vereinigung mehrerer

Personen zu einem gemeinschaftlichen Zweck verschafft. Daher

entstund eine Menge gelehrter Gesellschaften, die den Flor der
Wissenschaften durch gemeinschaftliche Arbeit zu befördern
suchen. Auch Religionsgesellschaften zur Beförderung des Christen-
thums sah man seit geraumer Zeit in Schweden, und besonders in
Engelland mit grossem Segen blühen.

Diese traditionalistische captatio benevolentiae («Andere tun das

auch») darf man wohl als ein für den Lokalgeist typisches understate-



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 185

ment bezeichnen. Typisch pietistisch ist die Fortsetzung mit ihrem
Rückgriff auf die Zeit Jesu und der Apostel :

Und es ist wirklich dem Sinne Jesu Christi und seiner Apostel
gemäss, dass Christen, durch brüderliche Liebe verbunden, und durch
Einen Geist regiert, ein Ganzes ausmachen sollen (1. Kor. 12), wo
jeder mit den empfangenen Gaben dem andern dienet, und sie alle
mit vereinigten Kräften ihre eigene und anderer Seligkeit zu befördern

trachten. Besonders kann eine solche Verbindung von grossem
Nutzen seyn, wo die reine göttliche Wahrheit anfängt verfälschet,
und mit Menschenlehren verwechselt zu werden; wo man eigene
Gerechtigkeit und bloss natürliche Ehrbarkeit an die Stelle des

lebendigen Glaubens und wahrer Gottseligkeit setzt; wo man sich
des Bekenntnisses des Evangeliums von Jesu Christo schämet, und
die Grundwahrheiten desselben als Ärgernis und Torheit betrachtet.

Erneut polemisiert der Verfasser gegen die neologischen Schlagworte
Moral und Tugend; was er ihnen entgegensetzt, ist aber nicht mehr
Urlspergers «reine Lehre», sondern den «lebendigen Glauben ».Dieser
typisch pietistische Gestaltwandel verrät den Dynamismus des echten

Pietisten, dem die Lebendigkeit des Inhalts mehr bedeutet als die
Reinheit der Form. Urlsperger verkörpert die intellektualistische Tendenz

zur reinen Intention, den fanatischen Willen zur Wahrheit, der
die funktionale Seite der Religion, ihre Unterschichtlichkeit, ihren
biologischen Charakter vollständig verkennt und deshalb verachtet. Diese

Haltung führt, wenn sie konsequent eingehalten wird, immer wieder
dazu, dass in den oberen Stockwerken, sublim und fern dem profanen
vulgus, in geistreichem Spiel mit dem Sphärenklang unverbindlicher
Intentionen musiziert wird, während gleichzeitig unten im Keller die
intentional ungerichteten rein funktionalen Instinkte der Religion sich
austoben. Die Belege dafür füllen seit einigen Jahrzehnten unsere
Zeitungsspalten. Demgegenüber hat es der baslerische Pietismus
verstanden, die Achtung vor der intentionalen Wahrheit mit der
Anerkennung der funktionalen Wirklichkeit zu verbinden und den
geschichtlichen Auftrag des Christentums, den Umsturz der biologischen
Weltordnung, mit dem Gesetz dieser Weltordnung, dem Recht des

Stärkeren, zu versöhnen. Es ist ausserordentlich reizvoll zu sehen, wie
in zäher Auseinandersetzung innerhalb der Christentumsgesellschaft
der pietistische Idealismus Urlspergers im Laufe weniger Jahre dem -
man möchte fast sagen - kaufmännisch pragmatisch gerichteten Pietismus

baslerischer Prägung mit seinem für den genius loci bezeichnenden

Spürsinn für das Mögliche vollständig weichen muss.



i86 Peter Weidkuhn

Die Vorrede befasst sich des Weiteren mit dem Werdegang der
Gesellschaft. Von Interesse ist folgendes40:

Man errichtete einen Engern Ausschuss, der sich nun in dem

Anfange jedes Monats versammelt, die eingelangenen [sie] Briefe und
Aufsätze liest, über wichtige Wahrheiten sich bespricht, andere

nöthige Dinge besorgt, und alles merkwürdige der Session den

übrigen Mitgliedern in einem Protokolle mittheilt.

41.Nach Aufzählung der korrespondierenden Gesellschaften heisst es

Alle diese Partikulargesellschaften haben eben dieselbe Einrichtung,
Absicht und Arbeiten, wie die in Basel. Sie stehen in gewisser Art
alle miteinander in Verbindung, und sehen gegenwärtig Basel als

ihren Mittelpunkt an, wohin sie ihre Berichte und Protokolle schik-
ken, und von wo aus die Hauptsache aller dieser Protokolle und
Berichte in einem Hauptprotokoll allen Partikulargesellschaften mit-
getheilt wird.

Wie man sieht, darf der baslerische Pietismus - wie übrigens schon
Annoni - für sich inAnspruch nehmen, dieWichtigkeit der ökumenischen
Arbeit erkannt zu haben, lange bevor die Orthodoxie oder gar das

Papsttum sie entdeckte42. Dies gilt übrigens auch für die Mission. In
jeder Beziehung profitieren die Dogmatiker unter den modernen

Theologen von den Früchten der Arbeit des von der Theologie im
allgemeinen nicht immer glimpflich behandelten Pietismus. - Die Vorrede

fährt fort43 :

Weit entfernt von aller unlauteren Absicht, von allem sektirischen

Wesen, von aller Neuerungssucht, ist bey dieser Gesellschaft der

einzige, von den würdigsten Mitgliedern so oft eingeschärfte Zweck,
dieser - sich selbst untereinander in der erkannten reinen evangelischen

Wahrheit immer mehr zu gründen, gegen allen Unglauben
und Aberglauben zu verwalten, und zu einem thätigen und
standhaften Christenthum aufzumuntern.

Hinter den «würdigsten Mitgliedern» verbirgt sich natürlich Urlsperger

selber ; denn der Rest der Definition erschöpft sich in polemischen

40 Auszüge (wie Anm. i6)1,5. 41 Auszüge (wie Anm. 16) 1,5 f.
42 Bezeichnenderweise stammte Nathan Söderblom, der Schöpfer der modernen

ökumenischen Bewegung, aus einem pietistischen Elternhaus. - Vgl. Ernst Benz, Nathan
Söderblom zum 100jährigen Geburtstag am 15.Januar 1966 :Zs. fürReligions-und
Geistesgeschichte 18 (1966) 97-107.

43 Auszüge (wie Anm. 16) I, 6.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 187

Ausführungen über die bereits bekannten Urlspergerschen Schlagworte.

Hierauf folgt eine typologische Inhaltsangabe, aus der ich
einige Punkte entnehme, die echt pietistische Anliegen verraten44 :

4) Interessante Neuigkeiten, welche die Ausbreitung und Schicksale

des Reichs Christi betreffen. 5) Lebensläufe, einzelne

merkwürdige Begebenheiten, Gebetserhörungen und letzte
Lebensstunden begnadigter Kinder Gottes. 6) Verhängnisse gerechter
Gerichte Gottes über rückfällige oder andere in der Ruchlosigkeit
verstockte Menschen. 7) Empfehlungen guter, und Warnungen vor
schädlichen Schriften.

Man erinnert sich vielleicht an die von mir pietistisch genannten Fragen

in der Zürcher Visitationsordnung. In der zitierten Aufzählung
wird die Wechselbeziehung zwischen dem Pietisten und seinem Gott
sichtbar. Sie ist ausserordentlich dynamisch. Die Dynamik Gottes,
soweit sie aus eigenem Antrieb erscheint, ist unberechenbar. Insofern
sie Antwort ist auf menschliches Wirken im persönlichen Gebet zu
Gott, wird sie bis zu einem gewissen Grad berechenbar, ja manipulierbar;

sie nimmt magischen Charakter an. Ein Beispiel dafür wird
noch folgen. Die Wirksamkeit Gottes ist jederzeit ablesbar in der
Biographie des Pietisten; was sonst mit dem Wort Schicksal oder Zufall
bezeichnet wird, versteht der Pietist als unmittelbare Führung Gottes
durch das Leben. Für ihn ist «der Zufall das Majestätsreservat des

lebendigen Gottes»45. Urzeitliches Geschehen verlebendigt sich für den
Pietisten aber nicht nur im Alltag, sondern auch in der Weltgeschichte,
wo er - wie der Pietismus Bengels - den Finger Gottes jederzeit
nachzuweisen imstande ist. Im Pietismus wird die Immanenz förmlich
durchglüht von der Transzendenz.

Die Weltordnung des Klerikalisten dagegen ist ungeheuer statisch
und sicher. Der Wirkbereich Gottes ist von demjenigen des Menschen
sauber abgegrenzt. Man hält sich die tremenda majestas in sicherer
und unschädlicher Entfernung. Der Pietist erkennt die alte Wahrheit,
dass Gott ohne Menschen sterben muss, d.h. dass die Betonung der
Distanz die Kraft religiösen Lebens schwinden lässt. Aber die Gefahr,
der der Pietist seinerseits zu erliegen droht, ist nicht geringer: die

Humanisierung Gottes identifiziert ihn mit dem Menschlichen, Allzu-
Menschlichen : c'est le ridicule qui tue. Beginnt der Pietist gar die
richtende und rächende Hand Gottes im Leben seiner Gegner nach-

44 Auszüge (wie Anm. 16) I, 7.
45 Tholuck bei Schniewind (wie Anm. 14) 113.



188 Peter Weidkuhn

zuweisen, so ist die letzte Spur evangelischer Intention geschwunden
und der Fromme das besinnungslose Opfer der religiösen Funktion
geworden: des Instinkts der brutalen Aggressivität und des oft nur
noch notdürftig getarnten reinen Willens zur Macht. Dieses Kapitel
des Pietismus ist bedauerlicherweise nicht gering an Umfang; es ist
eines der unerfreulichsten und hat auch im Basler Pietismus nicht
gefehlt, wie der oben zitierte Punkt 6) beweist. Doch wäre ein
Kirchenhistoriker der letzte, der das Recht hätte, deswegen den ersten Stein zu
werfen.

Der erste Artikel, der auf die Vorrede folgt, ist betitelt : Unentbehrliche

Einschärfung der Wichtigkeit des Lehramtes46. Es geht darin

vor allem um Polemik im Sinne Urlspergers gegen die neologischen
Kollegen. Hierauf folgen ein Artikel Wider die Todesfurcht47, einer
Wider die Verfälschung des Wortes Gottes48, hierauf Nachrichten
von dem Gange des Christenthums in mehreren Gegenden49, ein
Artikel Etwas von einzelen Christen50, ein Aufsatz Bekehrung eines

Jünglings, der den Busskampf in typisch Franckescher Manier eines

Theologiestudenten schildert und ganz die Urlspergersche Geistigkeit

widerspiegelt51. Die darauffolgende Arbeit Gebetserhörungen
befasst sich mit dem Thema der nichterhörten Gebete und bringt ein
hübsches charakteristisches Beispiel52. Ein Bruder hatte jahrelang für
die Bekehrung seines verheirateten Sohnes gebetet53 :

Es wollte sich aber zu einer solchen Frucht der Gerechtigkeit nach
mehreren Geduldsjahren so gar keine Hoffnung zeigen, dass

vielmehr der Sohn auf die Gebote Gottes und die Ermahnungen seines

Vaters immer weniger achtete, und zuletzt sich eines öffentlichen
Verbrechens schuldig machte, wodurch er in Gefahr kam, nicht
nur nach den Gesetzen zu einer Leibesstrafe verurtheilt zu werden,
sondern auch seine Ehre und seine Reputation zu verlieren. Er kam,
suchte bey den Brüdern Trost, und fragte diejenigen, die der Rechte

kundig waren, um Rath, wie ers anzugreifen hätte, dass sein Sohn
auf eine solche Weise abgestraft würde, die keine Schande nach
sich zöge. Zugleich klagte er auch sich selber an, wie er bey nahe

46 Auszüge (wie Anm. i6) I, i6ff.
47 Auszüge (wie Anm. i6) I, 21.
48 Auszüge (wie Anm. 16) I, 22f.
49 Auszüge (wie Anm. 16) I, 23 fr.
60 Auszüge (wie Anm. 16) I, 26 f.
61 Auszüge (wie Anm. 16) I, 28 ff.
62 Auszüge (wie Anm. 16) I, 30fr.
63 Auszüge (wie Anm. 16) I, 33ft



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 189

nimmer glauben könne, dass der Menschen Gebet von Gott erhöret
werde, da er nun selber die traurige Erfahrung habe, dass all sein
Flehen um die Bekehrung seines Sohnes vergeblich gewesen sey.
O nein sagten wir ihm ; er hat gewiss nicht umsonst gebetet. Allem
Ansehn nach ist das der Weg zur Erfüllung seiner Bitte. Nur fehlt
es bey ihm, dass ers nicht dafür erkennen, und Gott an Ausführung
seiner heilsamen Absicht hindern will... Bet' er fort, und nehm' er
an der Sünde und Strafe seines Sohnes einen bussfertigen Antheil.

Im weiteren Verlauf der Diskussion kommt dem Bruder zu Sinn54,

er habe seinen Sohn einmal ernstlich bedrohet, dass, wenn er so
fortfahre, ein göttliches Gericht über ihn ausbrechen werde. Als
nun einer von den anwesenden Brüdern hierauf erwiderte : da sieht
er ja, dass Gott sein Gebet erhöret hat; denn; was ein Gläubiger
vor Gott im Geist und in der Wahrheit ausspricht, das ist nach

Jak. 5,17 ein Gebet : - so könnt' ers nicht gleich fassen. Eine Weile,
hernach aber, da er sich darüber besonnen hatte, sagte er, es möge
etwas daran sein, dass diese im Eifer ausgesprochene Rede den
Ausbruch des Gerichts befördert habe. Ein solches Gericht aber wie
das gegenwärtige, habe er nicht darunter verstanden, sondern die

Meynung dabey gehabt, dass Gott seinen Sohn etwa durch eine
schwere Krankheit demüthigen möchte. So, so, bekam er zur
Antwort; deswegen ist er also unzufrieden, dass die Sache anders

gegangen ist als er gewollt hat. Darunter musste er sich beugen, und
bekennen, dass er, leider von der ersten Kindersünde, dem Eigenwillen,

noch nicht los sey.

Auf diesen Artikel folgt eine Reihe Briefe eines pietistischen Prosely-
ten, die die Zeit ihrer Entstehung - neun Jahre nach Erscheinen der
Leiden des jungen Werther - nicht verleugnen55. Sie bieten ein
markantes Beispiel für die potentielle kultische Verarmung, welche dem

Pietismus droht, wenn die eigene Seele Kultplatz wird.
Der Generalstab unseres pietistischen Häufleins wusste aber um die

Gefahren des hausbackenen Behagens in der kleinbürgerlichen Idylle,
Gefahren, denen einfache Gläubige immer wieder erlegen sind. Die
Bankiers, Fabrikherren und Handelsleute kannten die Wirklichkeit der
Welt genau, in der sich die Wahrheit des Evangeliums zu bewähren
hatte. Nüchternheit und Besonnenheit kennzeichnen die erste Nummer
des vierten Jahrgangs. Ein neuer, unverkennbar baslerischer Ton er-

54 Auszüge (wie Anm. 16) I, 35.

Auszüge (wie Anm. 16) I, 40fr.



190 Peter Weidkuhn

klingt schon im veränderten Titel. Die Zeitschrift heisst jetzt ganz
unprätentiös: Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und
Gottseligkeit. Urlsperger hatte sich dieser Änderung wie auch der

Änderung des Gesellschaftstitels entschieden widersetzt. Vergeblich.
Der Kaufmann mit seinem Sinn für die Realität siegte über den
Intellektuellen mit seiner Forderung nach dem Wahren. Die Änderung
wird in derVorrede überaus diplomatisch, aber entschieden begründet.
Dann heisst es56:

In den Erzählungen und Nachrichten hat man sich überall beflissen,
nur solche zu liefern, deren Gewissheit erweislich ist. Die auffallendem

Begebenheiten hat man um so genauer geprüft, damit man sich
keinen gerechten Vorwürfen aussetze. Übersteigt aber diese oder
jene Erzählung das Glaubensmaass unserer Zeit; so könnte man
sich doch deswegen nicht für verpflichtet halten, richtige That-
sachen zu unterdrücken; da überdies die Sammler lebhaft überzeugt
sind, dass Jesus Christus gestern und heute und in Ewigkeit
ebenderselbe ist und bleibt; dass der Vater im Himmel nach der Schöpfung

nicht aufgehört hat zu wirken, sondern immerfort wirket;
so wie auch der Sohn ; ob er es schon für gut findet, seine Hand zu
einer Zeit sichtbarer werden zu lassen, als zur andern.

Diese Abneigung gegen methodische par-force-Touren ist wie der

strenge Kritizismus und der gegenläufige Wille zur Anerkennung der
Mächte des Irrationalen doch charakteristisch für Basel. Dieser Geist
der Freiheit offenbart sich auch in einem Artikel, der sich offenkundig
gegen die von Urlsperger gutgeheissene Franckesche Forderung nach
einem Busskampf als Voraussetzung der gültigen Bekehrung richtet.
Anhand einer Schilderung der differenzierten Heilmethoden Jesu
postuliert er denselben Reichtum individueller Weisen der Gotteserfahrung

für die Bekehrung57:

Mit einigen Seelen geht es bey der Zurechtbringung ganz still her;
mit andern aber sehr merkbar und aufsehensvoll. Bey einigen werden

ganz gesetzliche und heftige Empfindungen gebraucht; bey
anderen nur die lieblichsten evangelischen Lockungen. Einige werden

mit einem Male kräftig gezogen ; andere nach und nach. Einige
kommen bald zur Versicherung der Gnade ; andere langsam. Einige
haben grosse Freudigkeit; andere bleiben immerfort noch schüchtern,

usf.

56 Sammlungen (wie Anm. 16) (Basel 1786) 2.
57 Sammlungen (wie Anm. 16) (1786) 14.



Strukturlinien des baslerischen Pietismus 191

In geradezu dialektischer Art wird Gläubigen auf die Finger geklopft,
welche die Weise ihrer Bekehrung gerne für allgemeinverbindlich
erklären möchten58 :

Nach erlangter Genesung der Leiblichkranken wird wohl schwerlich

der eine die erlangte Gesundheit der andern im Verdacht
gehabt haben wenn es gleich in der äusseren Behandlungsart mit dem
einen nicht gerad so zugegangen wäre, wie mit dem andern. Der
Blindgeborene wird nach seiner Genesung dem sehend gewordenen
Bartimäus nie den Vorwurf gemacht haben : Ich zweifle, dass es mit
deinem Gesichte seine Richtigkeit habe: denn du hast ja keinen
Koth auf den Augen gehabt — Warum sollen denn Gläubige nicht
eben so billig in Beurtheilung über und miteinander verfahren?

Der Geist der Toleranz hat gesiegt. Wer weiss schon noch in Basel,

wer Urlsperger gewesen ist? Der Neubau des Christian-Friedrich-
Spittler-Hauses beweist die ungebrochene Vitalität baslerisch-pietisti-
scher Tradition. Wenn es dieser auch mehr darum geht, «ein rechter

Mensch zu werden»59, so wird doch auch der Humanist, sofern es

das ganze Basel betrifft, mit der entsprechenden Betonung einstimmen
in den Ruf jenes frommen Württembergers: «Da musst du hin, um
ein rechter Mensch zu werden »60

Zum Schluss wollen wir uns noch mit dem Urteil des Theologen
über den Pietismus befassen. M. Schmidt sagt61 :

Der Pietismus ist kirchengeschichtlich der grösste, tiefste und
umfassendste Versuch, das Urchristentum in der Gegenwart
wiederherzustellen. Darum ist er bis heute als unmittelbares Vorbild
lebendig geblieben... In der Geschichte des Christentums bleiben dem

Pietismus folgende wesentlichen Verdienste : a) Er hat die
Selbstverständlichkeit des gewohnheitsmässigen Christseins aus Tradition
aufgelöst und den Ernst der persönlichen Entscheidung
wiederhergestellt. Damit ist er in der Sache und in der Form dem modernen

Freiheitsbewusstsein der Menschheit entgegengekommen. -
b) Gegenüber dem artverwandten mystischen Spiritualismus hat er
die Entstehung eines «Christentums gegen (bzw. ohne) die Kirche»
verhindert und die Ablehnung der gemeinschaftsgebundenen Form
wie des Institutionalismus in die christentumslose Freireligiosität
verwiesen62.
58 Sammlungen (wie Anm. 16) (1786) 16.
59 Nachweis bei Hartmann (wie Anm. 1) 5, Anm. I.
60 s. Anm. 59.

61 3RGG (wie Anm. 10) V 372. 378.
62 Leider wird nicht recht klar, was Schmidt unter «christentumsloser Freireligiosität»

versteht.



192 Peter Weidkuhn

c) Er hat - schärfer und behutsamer als alle Vorgänger - das

Urchristentum als exemplarische Möglichkeit für die Gegenwart wieder

aufgerichtet. Es bleibt seine Grenze und seine Tragik, dass er
all das nur um den Preis einer grundsätzlichen Abänderung oder
Preisgabe notwendiger christlicher Grunddaten vermochte. Bei
seiner Orientierung war es unvermeidlich, dass die Frage nach dem

neuen Menschen, der neuen Gemeinde und der neuenWelt die Frage
nach Gott selbst verdunkelte. So gilt gegen ihn Kierkegaards Wort :

Gottes bedürfen, ist des Menschen höchste Vollkommenheit.
Schmidts Argumentation scheint bestechend, aber sie enthält eine

Gedankenverschiebung, die das Resultat in Frage stellt. Kierkegaard
spricht vom Bedürfnis nach Gott, Schmidt spricht von der Frage
nach Gott. Die Gedankenverschiebung besteht darin, des Menschen
Bedürfnis nach Gott mit dem theologischen Bedürfnis der Frage nach

Gott stillschweigend zu identifizieren. Auf diese Weise wird Kierkegaard

zum Fürsprecher der Theologie; das heisst aber die Tatsachen
auf den Kopf stellen. Das Bedürfnis nach Gott ist niemals identisch
mit dem Bedürfnis der Frage nach Gott und schon gar nicht mit dem
Bedürfnis nach Wissen um oder von Gott und nach Lehren dieses

Wissens. Diese letzteren Bedürfnisse sind vielleicht die höchste
Vollkommenheit des Theologen, aber nicht des Menschen. Der Pietismus
hat begriffen, dass am Anfang aller Religion nicht die Sprache steht,
sondern die Erfahrung, und dass Theologie als rationale Bewältigung
dieser Erfahrung immer nur sekundär sein kann. Wenn Schmidt Dog-
matik als «notwendiges christliches Grunddatum» bezeichnet, so ist
dies einfach pro domo gesprochen. Dem Pietismus fehlt es an Interesse
für die komplizierte Architektur theologischer Dogmatik. Ihm dies als

Mangel anzukreiden, hiesse einer Frau ihre Weiblichkeit zum Vorwurf
machen. Schliesslich kann auch der Pietist ein Wörtchen mitreden von
der Grenze und der Tragik theologischen Forschens, zumal wenn er
den dogmatischen Aufwand vergleicht mit dem Ertrag der Seelsorge
und der Verkündigung. Allerdings hat ein echter Pietist keine Zeit
dazu. Er zieht es mit Blumhardt vor, anstatt mit Menschen über Gott,
mit Gott über Menschen zu reden. Und sollte einem Humanisten
dieser Satz peinlich sein, so muss er ihn goutieren, wenn ich ihn in die

Sprache übersetze, in der ein Humanist allemal auch das Anstössige
und das Unanständige zu goutieren weiss. Der Satz heisst dann : Verba
docent, exempla trahunt.


	Strukturlinien des baslerischen Pietismus

