
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 61 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Grundzüge einer protestantischen Volksliteratur

Autor: Weiss, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


75

Grundzüge einer protestantischen Volkskultur*
Von Richard Weiss f, Zürich

Von der protestantischen Volkskultur sieht und greift man objektiv
wenig. Im Gegensatz dazu ist die katholische Volkskultur und
insbesondere die katholische Volksreligiosität reich an Schaubarem und
Zeigbarem, an sinnennahen Gegenständen, welche man als Äusserung
volkskundlicher Sinnenfreude, zugleich aber als Zeichen und
Gradmesser volkstümlicher Frömmigkeit aufzufassen gewohnt ist.

Wir wollen nun nicht aufzählen, was alles es an solchen
volksreligiösen Zeichen und Dingen in protestantischen Bereichen nicht
gibt - oder was es allenfalls doch gibt; uns interessiert, was von
solchen spezifisch volsreligiös-katholischen Kulturgütern in protestantischen

Gebieten immerhin gewertet wird.
Vorausschicken möchte ich, dass ich hier nicht als Kulturhistoriker

und nicht als Kirchenhistoriker, erst recht nicht als Theologe, sondern

vom Standpunkt der Volkskunde aus spreche, d.h. dass ich die Kultur
als Summe traditioneller Äusserungen einer durch sie

zusammengeschlossenen menschlichen Gruppe von einer Seite, sozusagen von
unten zu betrachten suche, nämlich von der Seite der Rezeption: Es

geht mir also nicht darum, kulturgeschichtlich-kirchengeschichtlich
festzustellen, wann und von wem eine bestimmte geistige Flaltung, ein
kultureller Impuls von der produzierenden Seite her zum ersten Mal

ausgegangen - sondern entscheidend ist hier die Feststellung, was aus
diesen Impulsen im Sinne der volkstümlichen Rezeption im Sinne des

«gesunkenen Kulturgutes», im Sinne der Popularisierung (wenn Sie

diesen Ausdruck nicht allzu zweckhaft verstehen) geworden ist. -
Primitiv, schlagwortartig gesagt: Die Zürcher Reformation als

Phänomen der Volkskultur entsteht nicht 1519 mit Zwingiis Predigt, sie

entsteht auch nicht mit dem helvetischen Bekenntnis, sondern sie ist
bis heute im Entstehen und im Vergehen, in einem Prozess, der nicht
aus den geläufigen Quellen der Kulturgeschichte erschlossen werden
kann.

* Der Artikel erschien zum erstenmal, bereits in posthumer Fassung in: Religiöse
Volkskunde (Beiträge zur Volkstumsrorschung, hrsg. vom Institut ftir Volkskunde der
Kommission für Bayerische Landesgeschichte bei der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, 14, München, 1964) und wird hier mit freundlicher Erlaubnis der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften nochmals abgedruckt. Der Leser möge bedenken, dass es

sich um die Wiedergabe eines Vortragsmanuskriptes handelt. Die maschinengeschriebenen
Blätter enthalten unzählige Änderungen und Ergänzungen, so dass es vielenorts

Mühe machte, den Textzusammenhang herzustellen. Fehlt also, im ganzen gesehen, die
vertraute klare Diktion des Verfassers, so schien dennoch der Nachdruck ftir die Schweizer

Leser gerechtrertigt. Marg. Möckli-v. Seggern



76 Richard Weiss f

Gibt es überhaupt eine protestantische Volkskultur? Genauer,
präziser formuliert, müsste die Frage lauten: Ist die auf die Bibel sich

gründende, an die individuelle Glaubensentscheidung appellierende
Lehre der Reformatoren volkstümlich rezipiert worden, also in
Gemeinschaft und Tradition soweit eingegangen, dass man von einer

protestantischen Volksreligiosität - mit positivem oder negativem
Akzent - sprechen könnte, ebenso wie von katholischer Volksfrömmigkeit

- fides implicita - sogar von Vulgärkatholizismus; und hat
diese Volksreligiosität als Kulturdominante über den religiösen
Bereich hinaus eine besondere kulturelle Flaltung und besondere Kulturgüter

hervorgebracht oder umgeformt, in dem Sinn, dass auch von
protestantischer Yolksktillur zu reden wäre

Zunächst stösst man beim Versuch, diese Fragen zu beantworten,
auf eine Fülle negativer Tatbestände: Auf Abbau, Destruktion, Leere

- gemessen jedenfalls an der gegenständlichen Fülle der mittelalterlichen

Volksreligiosität und auch der katholischen Volksfrömmigkeit
barocker und nachbarocker Prägung. Die Reformation hat nicht nur
die sinnlich-fassbaren Zeichen und Bilder aus dem religiösen Bereich
und aus dem weitern volkstümlichen Lebensbereich entfernt, sie hat

sogar die Grundkalegorien volkstümlichen Lebens in Frage gestellt:
Der Appell des neuen Glaubens, dem das Wort, wie Zwingli sagt, das

einzige «Richtscheit» ist, gilt dem Individuum, das zur Entscheidung
aufgerufen wird. Damit wird aber die traditionalistische, in gemeinsamen

Institutionen und Zeichen begründete Gemeinschaft aufgelöst,
d.h., alle objektiven, sichtbaren Traditionen als Gemeinschaftsäusserungen

werden in Frage gestellt. Gemeinschaft und Tradition - die
beiden Grundsäulen volkstümlichen Lebens - werden als solche

negiert: Die Reformatoren haben mit der religiösen Volkskultur
grundsätzlich gebrochen, überhaupt mit jeder Form brauchgebundenen
Lebens, nicht nur mit dem kirchlichen Brauch.

Bei Luther, dessen Volksverbundenheit ja immer wieder gerühmt
worden ist, mag das am wenigstens ausgeprägt sein. Und doch zeigt
die jüngst erschienene umsichtige Untersuchung von Erika Kohler
über Luther und den Festbrauch deutlich, wie Luther von «versinn-
lichtem Heiligen zur Vergeistigung des Religiösen» hinzielt, indem er
der überlieferten brauchmässigen Frömmigkeit den Boden entzieht.
Der Brauch kann nicht mehr als religiöser Brauch, sondern nur noch
als säkularisierter Brauch fortbestehen; er kann, wie Erika Kohler
sagt, höchstens als ein «Ordnungselement und Erziehungsmittel
weiterleben»1. «Dieser entscheidende Bedeutungswandel», so schreibt

1 S. 161.



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 77

die Verfasserin, «vom glaubensgebundenen Brauch zur blossen

Ordnungsform zerstört zwar den Lebenskern des echten Brauches,
bedeutet aber für den Menschen eine Befreiung, an der Luther wesentlichen

Anteil hat. »

Von der angedeuteten Befreiung des modernen Menschen aus dem
normierenden Zwang des Brauches, von der in mancher Hinsicht
problematischen Befreiung zum individuellen Sein und Glauben, vom tra-
ditionsgeleiteten Verhalten zum innengeleiteten Verhalten, soll hier
nicht die Rede sein, wohl aber vom Gegenstück, von dem in jedem
Menschen neben dem individuellen Streben und Verhalten trotzdem
weiterwirkenden fundamentalen Bedürfnis nach Gemeinschaft, welches

in objektiven Gemeinsamkeiten, in Bräuchen, seinen Ausdruck
findet und finden muss. Dieses Grundbedürfnis nach objektiven
sichtbaren Gemeinsamkeiten, welche über die Gemeinschaft im Geist
hinausgehen, hat sich nicht ausrotten lassen. Wohl vermochte man am
Baum der Volksreligiosität die Zweige abzuhauen, doch wuchsen aus
der seelischen Wurzel allmählich neue Schosse auf.

Zunächst war es so, dass Luther (Calvin und Zwingli taten das noch
radikaler) das Brauchtum bekämpfte. Er anerkannte es nicht als

Ausdruck des Glaubens und liess es nur als säkularisierte Ordnungsform
weiterleben und gelten. Das hiess also: brauchmässig gebundenes
Leben - Volksleben und Volkskultur überhaupt - gehorchen nach
ihm fortan nicht mehr der kirchlichen Dominante, finden nicht Halt
und Antrieb aus dem Glauben, sondern werden zu blossen Ordnungsformen

des Zeitgeistes und der Umwelt.
Wie ist es heute Soll und kann man eine in dieser Weise säkularisierte

Volkskultur noch protestantische Volkskultur nennen, wenn
ihre Entwicklung doch profanen, jedenfalls unkirchlichen Tendenzen
überlassen blieb Wir halten diese prinzipielle Frage vorläufig offen
und richten den Blick zunächst auf eine typische Erscheinung dieser

kirchlich negierten, ungelenkten und unbewältigten (sogenannten)
protestantischen Volkskultur, auf den sogenannten «Aberglauben»,
was dem kirchlich geprägten Wortsinn entsprechend einen falschen
Glauben bedeutet.

Funktionalistisch betrachtet sind im protestantischen Bereich an die
Stelle der vielen katholisch-kirchlichen Weihgegenstände und
Sakramentalien, die als Sicherung gegen die Insekurität der Welt benutzt
wurden und benutzt werden, unkirchliche Gegenstände und Praktiken

getreten, nämlich pseudo-wissenschaftliche, technische und
magische Mittel der Lebensbewältigung - vom vitaminisierten Brot und
der Zahnpasta bis zu Büchern der Lebenstechnik (Denke positiv - lebe



78 Richard Weiss f

länger), die aber in genau gleicher Weise wie die alten, abergläubischen
oder vulgär-kirchlichen Mittel uneigenständig-volkstümlich ohne
individuelle Entscheidung benutzt und für richtig gehalten werden.
Angesichts der zunehmenden magischen Welle in den Großstädten mag
man sagen, dass diese auch den Katholiken erfasse; vor allem wird man
vom protestantischen Standpunkt aus sagen, dass viele sozusagen
kirchliche Fleilmittel des Vulgärkatholizismus reine Magie sind -und
ins gleiche Gebiet des sogenannten Aberglaubens gehören. Auch die
katholische Kirche selber verurteilt vieles davon... Aber subjektiv,
vom Standpunkt des naiven Gläubigen aus, ist es eben so, dass der,
welcher allerlei kirchliche Segen- und Schutzmittel magisch, d.h.
gegen die kirchliche Intention, selbstherrlich, autistisch braucht, sich
der abergläubischen Abweichung meistens nicht bewusst ist, sie also
mit gutem Gewissen benützt. « Flier gibt es keinen Aberglauben », muss
sich der volkskundlich Interessierte immer wieder von katholischen
Gewährsleuten sagen lassen, und die Gewährsleute haben wirklich ein

gutes Gewissen dabei, weil nach ihrer Überzeugung alles, was sie tun,
kirchlich ist. Der Protestant aber braucht die Mittel der modernen und
der älteren Magie nicht nur ohne kirchliche Prüfung und Approbation,

sondern meist im bewussten Gegensatz zu Kirche und Pfarrer,
sofern er noch kirchlich gebunden ist; er braucht sie also mit schlechtem

Gewissen, erst recht, wenn er katholische Mittel in Anspruch
nimmt, z.B. wenn er zu den Kapuzinern geht, wie es heute noch in
manchen ländlichen protestantischen Gegenden üblich ist, nachdem
alles andere nicht geholfen hat: Aus dem Zürichsee-Gebiet ins
Kapuzinerklösterlein Rapperswil, neuerdings nach Einsiedeln zu einem
profanen Wundermann oder aus dem Prättigau zu Kapuzinern nach
Mastrils. Dort bekommt man Segen, Exorzismen, Weihgegenstände,
aber auch Nachweis von verlorenen und gestohlenen Dingen und
vieles andere. Es hilft - so ist die zwiespältige Einstellung - aber es

ist eigentlich nicht recht; es ist gegen den eigenen kirchlichen Glauben,
also verboten und unrecht, Sünde... ; aber gerade darum hilft es auch
wieder in besonderen und verzweifelten Fällen, in denen zuletzt der
Teufel selber helfen mag.

Die hier erwähnten Unterschiede im Verhalten von Protestanten
und Katholiken gegenüber dem sogenannten Aberglauben, d.h. in
der unterschiedlichen subjektiven Reichweite des Aberglaubens, lassen

sich damit erklären, dass die traditionelle katholische Volkskultur
einen weiten Bereich kirchlich geformten oder wenigstens kirchlich
nicht verbotenen Volksglaubens mitumfasst. Für den einfachen
Katholiken ländlicher Gegenden gibt es subjektiv überhaupt keinen Aber-



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 79

glauben, weil er alles unter den Glauben, unter seine fides implicita, zu
subsummieren vermag. Anders der Protestant, der ausserhalb des

kirchlichen Bereichs ungeschützt, auf sich selbst verwiesen, im
weltlichen sich bewegt und dort vielfach in Zwiespalt mit kirchlichen
Forderungen kommt, jedenfalls sich nicht in den gesicherten Bereichen
einer kirchlich geprägten und gedeckten Volkskultur bewegen kann.

So besteht für den Protestanten eine scharfe Abgrenzung, ja eine

Gegensätzlichkeit zwischen dem enggezogenen Bereich protestantischer

Kirchlichkeit und dem weiten Bereich säkularisierter
Volkskultur, die wir nur mit Vorbehalt als «protestantische Volkskultur»
bezeichnen. Es handelt sich ja, wenn wir die genannten Beispiele des

Aberglaubens im Auge behalten, um unkontrollierten Wildwuchs,
in dem unausrottbare, volkstümliche Bedürfnisse, die kirchlich-kultisch

keine Befriedigung mehr finden, eine verheimlichte, ausserkirch-
liche Befriedigung suchen, eine Ersatzbefriedigung sozusagen, die
nicht mehr vom religiösen Bereiche aus geleitet, noch weniger kirchlich

gedeckt und gerechtfertigt wird.
Für die geheime und sozusagen illegitime Ersatzbefriedigung spontaner

Bedürfnisse des protestantisch-volkstümlichenFühlens und Glaubens

- mit Übergriffen oder Rückgriffen in die katholische oder die

vulgär-katholische Schicht - vermag ich wichtige Beispiele zu nennen :

1. Protestantische Teilnahme an Wallfahrten. Es entstand z.B. nahe

bei Zürich Beteiligung an einer Antonius-Wallfahrt.
2. Auch Protestanten schreiben Grabbriefe an Mutter Theresia Scherrer:2

und brauchen Sakramentalien.

3. An Allerseelen protestantische Teilnahme am Totenkult auf Zürcher
Friedhöfen.

4. Neigung zum Marienkult und zur Marienverehrung, welche
C. G.Jung als eine tiefenseelisch notwendige Ausweitung der Trini-
tät zu einer göttlichen Quaternität gesehen hat.
Gerade für den ernsten Protestanten entsteht aus der Befriedigung

solcher Bedürfnisse, wie vor allem aus der Teilnahme an katholischen
Kulten oder Glaubenslehren, ein Zwiespalt und ein Gewissenskonflikt.

Denn all diese Dinge sind ja, vom biblizistisch scharf umgrenzten
Standpunkt der kirchlichen Lehre aus, «Aberglaube» oder «Welt» -
«Welt» im Paulinischen Sinne im Gegensatz zu «Geist».

Die Negierung der «Welt», ja des ganzen Bereiches der Natürlichkeit

und der leiblich-natürlichen Bedürfnisse, ist der protestantischen
Bevölkerung tief eingewurzelt. Es ist jener viel bemerkte puritanisch
asketische Zug, der noch in der modernen kapitalistisch industriellen

2 Vgl. Walter Heim, Briefe zum Himmel (Basel 1961).



8o Richard Weiss |

Gesellschaft protestantischer Städte deutlich wird, und der zurückgeht

auf den durch Jahrhunderte wirkenden Geist der Sittenmandate,
welche ihrerseits religiös-eschatologisch begründet waren : Wenn auch

jene strengen Sittenmandate materiell zum Teil erfolglos geblieben
sind, so haben sie doch eine grundsätzlich puritanische Ablehnung
der «Welt» geschaffen und die überlieferte Volkskultur in ihrer sinnenhaften

Weltlichkeit und Natürlichkeit abgebaut, besser: verdrängt.
Es erfolgte insbesondere ein starker Abbau der weltlichen Feste

des Jahreslaufes und des Lebenslaufes. Diese protestantische Nüchternheit

und Unfestlichkeit wurde dann im 18. Jahrhundert durch den
rationalistischen Utilitarismus noch gefördert : Vieles von dem, was im
Sinne der Sittenmandate als weltlich, unsittlich, abgöttisch, heidnisch
und papistisch verboten worden war, blieb tatsächlich verfemt, so
eine grosse Zahl von Festen und vor allem der mit den Festtagen
zusammenhängende weltliche Aufwand in Geschenken, im Essen und
in der Kleidung. Überhaupt wird grosser Aufwand nicht nur als

unchristliche Üppigkeit, sondern vor allem auch im Sinne des 18.

Jahrhunderts als Verschwendung von Zeit oder Geld bezeichnet. In
protestantischen Gegenden werden bis ins heutige «Jahrhundert des Kindes»

harmlose Spiele und laute Fröhlichkeit als «Dummtun» verurteilt,

- ganz in der unausrottbaren Überlieferung barocker Sittenmandate

und aufklärerischer Moraltraktate.
Scheu vor Aufwand, puritanisches Tiefstapeln bei grossem Reichtum

führt zu dem paradoxen Zustand des schwerreichen Puritaners.
Ein Beispiel aus Basel3: Christoph Merian besitzt mehr als der Kronprinz

von Preussen. Oder: Fleutiger Grossbankier fährt Strassenbahn!
Paradox : man lebt von Luxusindustrie (Seide) und kämpft unentwegt
gegen Aufwand. Kurz: Man verdient und häuft Geld, aber man darf
es nicht brauchen. Man lehnt die Welt ab, ohne doch von ihr
loszukommen; man verurteilt die katholische Weltlust und möchte doch
insgeheim ihre Früchte geniessen. Gotthelf nennt das katholische Land
das «sinnlichere» Land. Im Knonauer Amt spricht man verächtlich
von der katholischen Fastnacht und geht doch ins Zuger Gebiet
hinüber, um daran teilzuhaben. So betrachtet, hat die protestantische
Volkskultur in ihrem weltfeindlichen Lebensgefühl hauptsächlich das

Merkmal der Verneinung, der zwiespältigen Verneinung sinnennahen,
erlebnisfrohen Brauches und überhaupt jeder spontanen Äusserung
an sich.

Bevor wir aber nach dieser negativen Feststellung weiter das Bild
der protestantischen Volkskultur und eines protestantischen Men-

3 J. Von der Mühll, Basler Sitten, 17.



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 81

sehen zu skizzieren suchen, richten wir den Blick auf den engeren und
primären Bereich einer protestantischen Volksreligiosität, d. h. auf das

kirchliche Leben protestantischer Prägung. Dass die sichtbaren
Zeichen der herkömmlichen Volksreligiosität durch die Reformatoren
grundsätzlich verneint und nach Möglichkeit abgebaut wurden, haben

wir schon bemerkt. In einer Kirchenkunde der Landeskirche des Kantons

Zürich schreibt Kirchenrat Pfarrer Gotthard Schmid4: «Weil
Gott, dem Heiligen Gott, allein Ehre gebührt, kennen wir weder
heilige Zeichen, noch heilige Orte oder Zeiten.» Mit diesem einen
Satz sind drei Grundpfeiler aller volkstümlichen Religiosität
umgestürzt:

i.Die Zeichen, welche für jede Gemeinschaftsäusserung notwendig
sind: Alle volkstümliche Äusserung muss notwendigerweise
zeichenhaft sein, also auch die volkstümliche Religiosität: Dass ich
von Herzen bete, kann der andere, der Gemeindegenosse nicht
sehen, nur die Gebetsgebärde wird sichtbar und kontrollierbar.
Darum ist es in manchen protestantischen Kirchen üblich, oder
brauchmässig gefordert, vor Beginn des Gottesdienstes eine Zeitlang
mit dem Flut vor dem Gesicht zu verharren.

2. Die heiligen Orte: Mircea Eliade beginnt seinen bekannten Grundriss

«Heiliges und Profanes» mit dem Hinweis aufdie heiligen Orte,
auf den «nicht homogenen Raum», was er mit Recht als «ein
primäres religiöses Erlebnis» bezeichnet. Die «Peregrinatio religiosa»
hat ihre Triebkräfte in der Vorstellung von heiligen Orten: Dem
Protestanten aber soll selbst der Kirchenraum nicht an sich heilig
sein; der Raum soll jeder auszeichnenden Fleiligkeit entbehren; es

soll nur die unsichtbare geistige Kirche geben, die reine Ekklesia
des Paulus.

3. Die heiligen Zeiten : Mit ihrer Verbannung stürzt das ganze
Kirchenjahr ein. Während Calvin auch Weihnachts- und Ostergottes-
dienste jeder Besonderheit und Festlichkeit entkleidet sehen wollte
und schwere Strafen für Arbeitsruhe an Weihnachten ausfällen liess,
hielt Zwingli an vier besonderen Sonntagen für Abendmahl-Gottesdienste

fest, vier Tagen also, die feierlicher als die andern sind:
Ostern, Pfingsten und Weihnachten und - in merkwürdiger
Inkonsequenz - an «unser Herren Tag», d.h. dem Tag der Stadtheiligen

Felix und Regula, den 11. September.
Ohne heilige Zeichen, heilige Orte und heilige Zeiten wird die Un-

sinnlichkeit des Gottesdienstes zunächst aufs äusserste getrieben.
«Gott wird nicht von den Wänden gelernt» sagt Zwingli, indem er

4 S. 158.



82 Richard Weissf

nicht nur alle Bilder, sondern sogar die Sprüche von den Wänden
verbannte, und Karl Barth ist auch in diesem Punkt in seinen

Äusserungen zu Kirchenbauten konsequent reformatorisch geblieben. Daraus

hat sich vor allem im protestantischen Volk wiederum eine feste

«negative Tradition» entwickelt, wenn wir so sagen wollen. Noch
heute protestiert das Kirchenvolk, wenn man aus kunstgeschichtlichen
Gründen (Kirche Pfäffikon ZH) wiederentdeckte Fresken konservieren

will : Die Kirche soll nicht von neuem katholisch werden, sagt man.
Da viele Äusserungen des Protestantismus von Anfang an abwehrender

und ablehnender Art sind, entwickeln sich daraus «negative
Traditionen», wie wir sie genannt haben; wir könnten auch von
Meidungen oder «Tabus» sprechen. In der calvinistischen Kirche der
Westschweiz z.B. wurde sogar das Wort Kirche «église» tabuiert und
durch das unverbrauchte heidnische «temple» ersetzt. Wenn wir in
diesem Sinn von negativen Traditionen oder Tabus der reformierten
Kirchen zu sprechen berechtigt sind, so haben wir damit auch schon

festgestellt, dass es trotz der traditionsfeindlichen Haltung der
Reformatoren, welche grundsätzlich keine Überlieferung als die der Bibel
anerkennen, eine absolute Traditionslosigkeit der protestantischen
Volksreligiosität nicht geben kann.

Wenn wir anerkennen, dass die protestantische Kirche ihre eigenen,
nicht nur negativen Traditionen entwickelt und entwickeln muss,
anerkennen wir auch die Gemeinschaft als den sozialen Träger dieser

objektiven Traditionen und wir anerkennen in ihnen die «Zeichen»
der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft. Das heisst also, dass es die
«zeichenlose Kirche» praktisch nicht gibt, auch auf protestantischem
Boden nicht. Die vorgefundenen Traditionen und die volkstümlichen
Grundbedürfnisse haben sich gegenüber den puristischen und
spirituellen Intentionen der Reformatoren durchgesetzt. Damit rechnet
schon Fleinrich Bullinger, der zweite Nachfolger Zwingiis in der

Leitung der zürcherischen reformierten Kirche, wenn er sagt: «Je mehr
Gebräuche sich in der Kirche anhäufen, desto mehr wird nicht nur der
christlichen Freiheit, sondern Christus selbst Abbruch getan. Es

genügen darum dem Frommen die wenigen bescheidenen und dem Worte
Gottes nicht widersprechenden Gebräuche. »

Bullinger weiss also, dass die kirchliche Gemeinschaft, auch wenn
sie sich vor allem als eine Gemeinschaft im Geiste, als eine unsichtbare
Kirche versteht, nicht ohne ein Minimum von Gebräuchen, anders

gesagt, von Zeichen und Formen, auskommt.
Und so könnte oder müsste man nun geschichtlich, etwa am Beispiel

der zürcherischen reformierten Kirche, zeigen, wie sich trotz der



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 83

grundsätzlich negativen Haltung gegenüber allen Gebräuchen, ja
gegenüber allen Fundamenten und Voraussetzungen einer volkstümlichen

Religiosität doch das Gesetz der volkstümlichen Rezeption, das

des sogenannten «sinkenden Kulturgutes», welches dem
Gemeinschaftsbedürfnisse entspricht, durchsetzt: Selbst die Verneinung und

Leugnung von Traditionen muss wieder zur Tradition werden, d. h.

zu einer Haltung, die etwas für recht oder unrecht hält - unbesehen,
unkritisch und uneigenständig - einfach, weil es die Väter, die
Vorfahren, die Reformatoren, die reformierten Mitchristen auch für recht
oder unrecht hielten. Aus der Verurteilung der als katholisch empfundenen

Bräuche, wie des Kniens, des Bekreuzigens, des langen und
lauten Betens, ergibt sich die Abgrenzung und das Bewusstsein der

eigenen Art und des eigenen Brauches.
Aber mehr als das: es müsste nun - in der materiellen Ausführung

meines Themas gezeigt werden, wie - positiv - ein protestantisch
geprägtes Volksleben entsteht - sozusagen wider Willen der Kirche, wir
also gezwungen sind, die gestellte Frage «gibt es eine protestantische
Volksreligiosität und eine protestantische Volkskultur überhaupt?»
bejahend zu beantworten, und zwar nicht nur in einer defensiven

Weise, angesichts des sinnennahen Reichtums der katholischen
Volksreligiosität und Volkskultur, sondern in der Darstellung des Neuen,
welches in Kirche und Kultur der Neuzeit aus protestantischen
Prämissen entstanden ist.

Im Folgenden nur ein paar Pinselstriche an Stelle eines ausgeführten
Gemäldes :

Im engsten Bereich einer protestantischen kirchlichen
Volksreligiosität, in den «wenigen bescheidenen, dem Worte Gottes nicht
widersprechenden Bräuchen» (Bullinger) zeigt sich eine allmähliche

Regeneration von vielem, das in der Anfangszeit verbannt worden
war. Man musste - wider Willen - volkstümlichen Bedürfnissen
nachgeben.

Der musikalisch begabte Zwingli hat - im Bestreben, nur das reine

Wort, den reinen Predigtgottesdienst im Gegensatz zur Messe gelten
zu lassen - das Orgelspiel aus der Kirche verbannt ; er nannte die Orgel
in seiner volkstümlichen Art «des Tüüfels Sackpfyffen», also ein
Instrument verführerischer Sinnlichkeit. Erst im 19. Jahrhundert kam
es nach wechselvollem Kampf zur Wiedereinführung des Orgelspiels
in den Gottesdienst der zürcherischen Kirche, das heute in allen
reformierten Kirchen wieder selbstverständlich geworden ist. Die
Pflege der Kirchenmusik und des Chorals darf sogar heute zu den



84 Richard Wcissf

durchaus volkstümlichen Elementen des schlichten, nüchternen
reformierten Gottesdienstes gerechnet werden. Das Singen-selbst dieses

war aus den reformierten Kirchen Zürichs anfänglich verbannt -
gehört in neuerer Zeit geradezu zu den wichtigsten Möglichkeiten der

Beteiligung der Gemeinde am Gottesdienst. Wie sehr man am Choral
des Kirchengesangbuches hängt, am althergebrachten, etwas
schleppenden Singen, wie auch noch mehr am Lesen und Auswendiglernen
der Kirchenlieder, besonders der pietistisch-gefühlswarmen, das zeigt
die Reaktion des reformierten Kirchenvolkes auf das neue
Kirchengesangbuch. Aus ihm wurde in strenger künstlerischer und theologischer

Säuberung alles, was aus dem heute abgelehnten Geschmack
und Geist des 19. Jahrhunderts und zum Teil des pietistischen 18.

stammt, ausgeschieden, und man griffauf altreformatorisches und zum
Teil vorreformatorisches Gut zurück, u. a. auf die Psalmen der
Hugenotten mit den Goudimelschen Melodien, welche dem heutigen
Kirchenvolk unvertraut und unverständlich, vor allem unsingbar sind.
Es zeigt sich eine traditionalistische Reaktion, welche das überlieferte
Alte gegen den Versuch einer Wiedereinführung des ganz Alten
verteidigt. In dieser Reaktion aber wird deutlich, dass der protestantische
Choral Wirklichkeit ist. Selbst auf den Schlachtfeldern des freidenkerischen

Preussenkönigs Friedrich II. ertönten aus dem Munde seiner
Soldaten die protestantischen Kirchenlieder, wie Martin Rinckarts
«Nun danket alle Gott», und die zürcherischen Bauern sangen in der
Französischen Revolution unter den Freiheitsbäumen, die denKult der
Vernunft verkündeten, Psalmen, weil sie nichts anderes singen konnten.

Möglicherweise werden auch die neu eingeführten Psalmen

wieder einmal volkstümlich werden.
Es liesse sich beispielsweise an der Geschichte der Taufe oder des

Abendmahls, der beiden beibehaltenen, weil in der Bibel bezeugten
Sakramente zeigen, wie nach der vollkommenen Unfeierlichkeit, ja

Formlosigkeit der reformierten Anfänge allmählich wieder eine strenger

geregelte Liturgie und ein volkstümlicher Brauch - beide in
Wechselwirkung miteinander - aufkommen.

In den Anfängen der Reformation (unter Zwingli) wird die Taufe
ausserhalb der Kirche und ausserhalb des Gottesdienstes im Haus und
im engsten Familienkreis, auch von Laien, z.B. von Hebammen

vollzogen. Am Ende des 16. Jahrhunderts aber beginnt die Regeneration
des Taufritus: Die Hebammentaufen werden verboten, die
Taufhandlung hat in der Kirche, besonders in den Wochenpredigten
stattzufinden. Weiterhin wird das Taufritual immer ausgeprägter und
feierlicher. Einen Rückschlag bringt das 19. Jahrhundert mit der Schaf-



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 85

fung des staatlichen Zivilstandwesens 1876: Die Kirchentaufen gehen
stark zurück und die Haustaufen kommen wieder auf, allerdings vom
Pfarrer vollzogen. Heute aber ist die Sitte, eine Taufe in feierlicher
Form, vor versammelter Gemeinde in der Kirche zu vollziehen,
wieder stark im Vordringen. Das volkstümliche Bedürfnis nach sichtbarer

kirchlicher Gemeinschaft macht sich auch darin geltend, und die
Kirche muss diesem Bedürfnis folgen.

Noch deutlicher wäre diese aus volkstümlichem Verlangen oder aus
einem modernen Vacuum der überlieferten Formen zu erklärende

Entwicklung von kirchlichen Bräuchen und Riten an der Konfirmation

zu zeigen. Dabei ist nicht nur Regeneration des einst Abgeschafften

zu beobachten, sondern eigentliche Neubildung. Eine kirchliche
Konfirmationsfeier zur Aufnahme der Jugendlichen in die christliche
Gemeinde hat es in der älteren reformierten Kirche überhaupt nicht
gegeben. Man kannte bis ins 18., ja bis ins 19. Jahrhundert lediglich die

sogenannte «Admission», d.h. die ziemlich formlose Zulassung zum
hl. Abendmahl für diejenigen, welche die Christenlehre mit Erfolg
hinter sich gebracht hatten.

Heute aber ist die Konfirmationsfeier - meist auf den Palmsonntag
festgesetzt - für die Konfirmanden von grosser innerer Bedeutung5,
ebenso für die Angehörigen der ganzen Gemeinde. Die Kirchenpflege
und die Pfarrer aber sorgen nicht nur durch die liturgische Form der
Feier und durch den Kirchenschmuck für Feierlichkeit, sondern sie

kommen auch mit Konfirmandenreisen, Konfirmandenlagern und
«Junger Kirche» offensichtlichen Bedürfnissen entgegen. Die Konfirmation

besiegelt die Aufnahme des Jugendlichen in die kirchliche
Gemeinde; aber sie muss auch dem Übergang in alle anderen Rechte
und Pflichten des Erwachsenen die innere Legitimierung unel die
kirchliche Weihe geben. Kurz gesagt ist es so, dass der kirchliche
Brauch hier die Lücke ausfüllen muss, die mit dem Zerfall älterer
«rites de passage» beim Übergang zum Erwachsenenalter entstanden
ist. Die Konfirmation muss - lapidar gesagt - Initiationsbräuche
ersetzen. So paradox die hier nicht ausführlich belegbare Behauptung
tönen mag: Im Zeitalter der vielbeklagten Entkirchlichung, ja der

Religionslosigkeit, lässt sich, wie Bonhoeffer sagt, eine zunehmende
Geltung kirchlichen Brauches bei den Übergängen des menschlichen
Lebens feststellen.

Die Konfirmation ist ein solches Beispiel der Neubildung protestantischen

kirchlichen Brauches aus volkstümlichen Bedürfnissen, nicht

vgl. Lore Schmid, Religiöses Leben unserer Jugend.



86 Richard Weiss f

aus kirchlicher Initiative, d.h. kirchliche Initiative hätte ohne
volkstümliches Bedürfnis ins Leere gestossen.

Weitere Beispiele für eigenständige spezifisch protestantische Formen

volkstümlicher Religiosität sind die Hausandachten, insbesondere
das Lesen, bzw. Vorlesen aus Andachtsbüchern, Postillen, in neuerer
Zeit auch aus Abrisskalendern, und natürlich das Vorlesen aus der
Bibel selbst. Die Bibeln des 16. und 17.Jahrhunderts wurden z.B.
im Engadin, wo man die Übersetzung ins Rätoromanische und den
Druck mit eigenen lokalen Kräften eines bäuerlichen Tales besorgte,
von einfachen Bauern für den Preis eines Rindes, oder für 8 Saumlasten

Salz aus Tirol gekauft. Die Bibelkultur - man könnte auch von
Bibelkult sprechen - entspringt einer zentralen Forderung der
Reformation, die volkstümlich rezipiert wurde, der Lehre von der Schrift als

«Richtscheit» des Lebens. Neben dem Lesen der Schrift in der Familie
und im stillen Kämmerlein wären aber auch die gläubigen und
abergläubigen Praktiken (z.B. die Orakel) anzuführen, die mit dem Bibellesen

verbunden wurden. Zeichenhaft für all das ist die sichtbare und
zentrale Stellung, die das mächtige Buch in der Ecke über dem
Familientisch der Bauernstube einnahm, dort, wo in katholischen Stuben
der Kruzifixus im Herrgottswinkel hängt.

Das Buch hatte die Bilder zu ersetzen, geschnitzte und andere. In
dieser Feststellung liegt einer der grundlegenden Unterschiede
zwischen protestantischer und katholischer Volksreligiosität und Volkskultur.

Das Bild ist das sinnennahere, unmittelbarer auf das Gefühl
wirkende Zeichen als der Buchstabe. Die protestantische Religion aber
ist eine «Buchreligion» oder eine «Wortreligion», wie man das

gelegentlich formuliert hat (Rumpf). Aber wir müssen die Geltung dieses

Stichwortes vom religiösen Bereich in den kulturellen ausweiten. Die
protestantische Volksreligiosität ist eine Buchreligiosität, die
protestantische Volkskultur ist nicht nur eine Buchkultur, sie ist auch eine

Schulkultur, sie ist ferner eine Bildungskultur, in der das Buch (nicht
die Bibel allein) und die Schule und die Bildung in modernem Sinne
eine ganz andere zentralere Bedeutung einnehmen als in der katholischen

Volkskultur.
Mit diesen Stichwörtern: Buchkultur, Schulkultur, Bildungskultur,

ist eine gewaltige Fülle von Tatsachen berührt. Das zentrale Problem
wurde schon volkstümlich mit den Worten (aus den Ehegerichtspro-
tokollen) eines Zürcher Schulmeisters ausgedrückt, der 165 3 im
Wirtshausgespräch zu einem Bauern, welcher seinen Buben nicht in die
Schule schicken wollte, sagte : « die wo nicht schryben und läsen

könnend, seyend des Tüfels und kommend in d'Höll!», d.h. es ist heils-



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 87

nr)twendig, dass man schreiben und vor allem lesen kann, und darum
ist es auch heilsnotwendig, in elie Schule zu gehen: ohne Schule kein
Lesen, ohne Lesen (Lesen der Bibel!) kein Heil oder eben «die Hölle»,
wie der Schulmeister vergröbernd sagt. Die zentrale Schätzung der
Schule und der Bildung lässt dann mit dem 19. Jahrhundert jenes
Volksschul- und Volksbildungsjahrhundert heraufziehen, das eine neue
säkularisierte Volkskultur begründet.

Ein weiteres symbolhaftes Beispiel sei angeführt: An Stelle des

Reichtums der verschiedenen Andachtsbilder tritt in protestantischem
Gebiet die Osterschrift oder Examensschrift, d.h.: ein biblischer Text
und die Buchstaben des ABC - klein oder gross, vom Lehrer
vorgeschrieben und mit kunstvoll farbigen Initialen auf Grund von
Schreibvorlagen eles 16. Jahrhunderts geziert - werden vom Schüler mit seiner
Probeschrift ausgefüllt. Diese echt volkstümlichen Schöpfungen sind zu
einem charakteristischen Werk protestantischer Volkskunst geworden.

Lesen und Schreiben nicht nur, sondern weiterhin Schulbildung und
Bildung überhaupt sind auf protestantischem Boden volkstümlich
geworden; natürlich nicht nur auf protestantischem Boden, aber hier
zuerst und hier auch aus der glaubensmässigen Überzeugung ihrer
Heilsnotwendigkeit, also aus religiösen Gründen, weshalb man im
eigentlichen Sinne und mit vollem Recht von einer protestantischen
d. h. in der protestantischen Glaubenslehre begründeten Volkskultur
reden kann.

Dass diese protestantische Volkskultur als Bildungskultur sich später

von der religiösen Glaubensgrundlage emanzipierte und zur blinden,

verabsolutierten Bildungs- und Wissensgläubigkeit des modernen

Menschen wurde, ändert nichts an der Tatsache protestantischkirchlicher

Anfangsimpulse.
In der modernen Bildungskultur, ja in der 'verschulten' Zivilisation

und dem autonomen und automatisch gewordenen wissenschaftlichen

Fortschritt sind zwar die protestantische Glaubenslehren und die
Mühen um das göttliche Wort versunken wie die Kirchtürme zwischen
den Wolkenkratzern von Manhattan; aber es bleibt die schon häufig
festgestellte Tatsache, dass charakteristische geistige Leistungen,
welche das 19. Jahrhundert und noch das 20. Jahrhundert bestimmen,
z.B. die deutsche Klassik, ohne den Protestantismus nicht zu denken

sind; dass nicht nur die Klassiker und Vorklassiker fast durchwegs
Protestanten sind, sondern dass auch ein Lessing und ein Nietzsche
aus protestantischen Pfarrhäusern hervorgegangen sind, dass vielleicht
überhaupt die Moderne nicht zu denken ist ohne das protestantische
Pfarrhaus.



S 8 Richard Weiss t

Es drängt sich hier - neben den angedeuteten Wegen und Irrwegen
moderner Bildungsautonomie - noch ein anderer Grundzug, ein
wesenhaft volkstümlich gewordener Grundzug unserer modernen
Kultur auf: das Arbeitsethos und im Zusammenhang damit der

Kapitalismus und die industrielle Revolution.
Es wäre sinnlos und oberflächlich, hier noch schnell die ganze

Diskussion aufrollen zu wollen, welche sich an Max Webers
problematische Ableitung der modernen Wirtschaftsgesinnung geknüpft
hat, an die Ableitung des «Geistes» des Kapitalismus («Geist» von
Max Weber in Anführungszeichen gesetzt) aus elem Calvinismus,
insbesondere aus der Calvinistischen Prädestinationslehre. Doch gibt es

ganz unabhängig von dieser geistesgeschichtlich, wirtschaftsgeschichtlich

und sozialpsychologisch geführten Diskussion eine unübersehbare

und unbestreitbare volkskundliche Feststellung, die mir noch
durch persönliche Erfahrungen und Beobachtungen bestätigt wurde:
Protestantische Gebiete sind - ich reele jetzt vor allem im Blick auf die
Schweiz - durch ein protestantisches «Arbeitsethos», wie wir es

einmal nennen wollen, geprägt.
Blicken wir von hier, von diesen erlebten, gefühlsmässig persönlichen

und lokalen Beispielen wieder aufs Ganze, so kann man - nach
R. König6, in der generalisierenden Schau des Soziologen - geradezu

sagen, dass es auf der einen Seite eine «fortschrittslustige, protestantische,

industrialisierte Gesellschaft gibt», die sich mit dem kapitalistischen

System, mit der industriellen Revolution, mit den modernen
Städten Hand in Hand entwickelt hat, und die darum angepasst ist an
diese moderne Welt, die wohl aus einer der grössten Revolutionen der

Menschheitsgeschichte sich herausentwickelt hat. Auf der andern Seite

stehen - ich zitiere wieder René König - «die traditionellen katholischen

und ländlichen Gesellschaften und Gesellschaftsformen, welche
noch keineswegs 'stadt- und großstadtfest' geworden sind». - Es wäre
interessant, diese verallgemeinernde Konfrontierung eines

protestantisch-modern-großstädtischen mit einem katholisch-traditional-länd-
lichen Menschen auf mehrheitlich katholische Großstädte wie München

oder Köln anzuwenden, überhaupt mit den Mitteln einer
Religions- oder Konfessionsgeographie diese Thesen durch den ganzen
europäischen Raum nachzuprüfen. Für die Schweiz haben wir (mit
Gotthelf) schon festgestellt, dass das katholische Land das «sinnlichere
Land», umgekehrt das protestantische Land das puritanische, fest-
und farblose, durch das Arbeitsethos geprägte Land ist. Der Atlas der
Schweizerischen Volkskunde hat uns diese These bestätigt.

6 Soziologie Heute, 105 ff.



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 89

Die katholische Schweiz ist auch die traditionalistische, die
reformierte dagegen die städtische, fortschrittliche Schweiz. In der grössten
katholischen Tageszeitung Zürichs, den Neuen Zürcher Nachrichten,
erschien kürzlich eine wohldokumentierte Artikelfolge unter dem
Stichwort: «Die katholische Schweiz - die ärmere Schweiz».
Charakteristisch für die Umweltwirkung ist dabei, dass die Katholiken bei

ihrer Zuwanderung in die ursprünglich protestantischen Städte sich

zwar nicht konfessionell, aber in der Lebenshaltung der protestantischen

städtischen Bevölkerung anpassen, wie das von katholischen
Pfarrämtern immer wieder festgestellt wird.

Zweifellos findet hier in den städtischen Schmelztiegeln eine gegenseitige

Annäherung in der kulturellen Flaltung und auch der objektiven

Volkskultur im Sinne der modernen Nivellierung statt, d.h. des

Ausgleichs zwischen sozialen Gruppen und lokalen Räumen. Hier
müsste man insbesondere auch die deutsche Situation in Betracht
ziehen, welche elurch Zuwanderung der «Heimatvertriebenen» eine
weitere Verwischung der früher konfessionell mehr oder weniger
einheitlichen Territorien und eine Zunahme der Diaspora erfahren hat.

Wie das F,nde dieser Entwicklung sein wird, ist schwer zu sagen,
ln der Schweiz ist es sicher so, dass die in die Städte wandernde
katholische Bevölkerung viel von ihrer traditionellen hergebrachten
Volkskultur verliert, dass also die auf das Moderne ausgerichtete und
darum «modernere» protestantische Volkskultur, wie wir sie hier
geschildert haben, gewinnt. Auf jeden Fall ist, unabhängig von der

Bilanz, in vermehrtem Masse ein Geben und Nehmen festzustellen,
das der genauen Untersuchung bedürfte. Natürlich werden nicht die
kirchlichen Lehren und der Glaube übernommen; es ist keineswges

so, dass sich etwa ein konfessioneller Synkretismus anbahnt, also eine

Vermischung auf dem Boden des eigentlichen kirchlichen Bekenntnisses,

aber es ist mit der bevölkerungsmässigen Durchmischung der
Konfessionen eine Möglichkeit entstanden, sich sozusagen aus der
Nähe zu beobachten, was an sich auch zu Konflikten führen kann.
Andererseits fördert die örtliche Fühlung eine aus der allgemeinen
Situation unserer christlichen Welt entstandene Bereitschaft zum
ökumenischen Gespräch, also die Bereitschaft, beim andern Teil das

Gemeinsame zu sehen, und das nicht Gemeinsame anzuerkennen.
Dadurch wird, zum mindesten in den Städten und in den industrialisierten

Landschaften, in denen ein Grossteil von uns Zeitgenossen
lebt, der Ausgleich zwischen den Volkskulturen (oder Subkulturen)
und damit auch zwischen protestantischer und katohlischer Volkskultur

weiterhin gefördert. Die subjektive, «eingebildete», und die



90 Richard Weisst

objektive Schranke der Andersartigkeit und Fremdheit wird abgebaut.
Je nach der Auffassung, die wir von Volkskunde und von Volkskultur
haben, werden wir diesen Abbau an Eigenart bedauern oder begrüssen.
Vor kurzem äusserte noch ein scharfsichtiger ausländischer Beobachter,

André Siegfried, dass zwar die Schweiz den vorbildlichen Sprachfrieden

habe, aber die Konfessionen betrachteten sich «non sans

quelque nervosité».
Als Zeugnis für das einstige Gefühl der Verschiedenartigkeit

katholischer und protestantischer Volksart, sozusagen als historisch
gewordener Beleg, stehe am Schluss dieser skizzenhaften unel doch sehr

langen Ausführungen noch eine bekannte Gotthelfepisode:
Flansli, der reformierte Emmentaler, sucht mit seiner Frau Annebäbi

und mit seinem Ross eine Unterkunft auf dem Markt im katholischen

Solothurn, und dabei sagt seine Frau, eben Annebäbi (Gotthelf

V, 107):
«Es schüche neue die Kartholische, und man wisse nie, was die so

mit einem armen Ross anfangen könnten... es müsse sich allemal zwängen,

wenn es etwas Kartholisches essen solle, es duechs es hätte neue
nit e Chust (Geschmack) wie angeres, sondern ganz e apartigi; nit e

räukeligi, nit e brännteligi, nit e gräueligi, aber e kartholischi. Es sei

doch kurios, dass so nahe beieinander alles so anders sei, sogar d'Chust ;

es müsse neue es kurioses Wese sy mit dem Kartholische; es chönn si

neue nüt druf verstah.»
Soweit Annebäbi Jowäger. - Wir sind froh, dass Gotthelf hier nicht

mehr ganz aktuell ist - aber wir müssen wohl oder übel anerkennen,
dass es auch heute noch in Stadt und Land eine ausgeprägte protestantische

Volkskultur gibt. Ihr erstarrtes Zerrbild wird oft von jenen
verteidigt, die sonst kaum etwas mit der lebendigen Kirche zu tun haben;
sie reden z. B. in kräftigen Ausdrücken, welche gelegentlich nicht übel

an Annebäbi anklingen.
Inzwischen ist der wahre Protestantismus, die ecclesia der Berufenen,

die semper reformanda, längst anderswo. Davon zu reden ist nicht meine

Aufgabe. Nur das noch: Kürzlich bin ich in Strübins Baselbieter
Volksleben7 auf Sätze und Feststellungen in bezug auf protestantische
Volksfrömmigkeit gestossen, bei welchen man mich des Plagiates
bezichtigen müsste. Ich will mich nicht entschuldigen, vielmehr freue
ich mich der bewussten und der unbewussten Übereinstimmungen.
Mit dem genannten Verfasser bin ich der Ansicht, dass die Auflösung
der alten Volkskultur, des sogenannten «gemeinen Volkes» mit der

7 S. 203 ff.



Grundzüge einer protestantischen Volkskultur 91

Reformation beginnt, dass diese Auflösung aber zugleich eine

Umformung ist zu jenem neuen gegenwärtigen Zustand der Gesellschaft
und der Volkskultur, den wir nicht in die alten volkskundlichen
Schläuche fassen können.

Benutzte Literatur

Mircca Eliade, Das Heilige und das Profane. Hamburg 1954.
Walter Heim, Briefe zum Himmel. Die Grabbriefe an Mutter M. Theresia Scheret in Ingenbohl.

Basel 1961.
Erika Kohler, Marthin Luther und der Festbrauch. Graz-Köln 1959.
René König, Soziologie Heute. Zürich 1949.
A. Largiadèr, Das reformierte Zürich und die Fest- und Hciligentage. Zwingliana 9

('953) 497-5-"4-
Reintraud Schimmelpfennig, Die Geschichte der Marienverehrung im deutschen

Protestantismus. Paderborn 1952.
Gotthard Schmid, Kirchenrat, Pfarrer, Kirchenkunde der Landeskirche des Kantons

Zürich. Zürich 1954.
Lore Schmid, Religiöses Leben unserer Jugend. Eine religions-psychologische

Untersuchung. Zollikon ZH i960.
Eduard Strübin, Baselbieter Volksleben. Basel 1952.
Johanna Von der Mühll, Basler Sitten. Herkommen und Brauch im häuslichen Leben

einer städtischen Bürgerschaft. Basel 1944.



92

Nachtrag zum Verzeichnis der Veröffentlichungen
von Richard Weiss1

zusammengestellt von W. Escher und E. Liebl, Basel

Abkürzungen:
ASV Atlas der schweizerischen Volkskunde
NZZ Neue Zürcher Zeitung
SAVk Schweizerisches Archiv ftir Volkskunde

1935
Folklore suisse. Service de Presse de l'Office National Suisse de Tourisme. Zurich, le

20 mars, N° 12.

Volkskunde in der Schweiz. Pressedienst der Schweizerischen Verkehrszentrale. Zürich,
27. März, Nr. 13.

1947
Der Atlas der schweizerischen Volkskunde. In : Die schweizerischen Wörterbücher,

Sprach- und Volkskunde-Atlanten, (Zürich) 27-32. SA. aus: Schweizerische

Hochschulzeitung 20).
Feste und Bräuche im Menschenleben und im Jahreslaur. Allgemeine Volks-Zeitung

6. Dezember, Nr. 49.
Jasskarten und fremdländische Weine. Schweizerische Wirte-Zeitung Weihnachten 1947,

Nr. 49. (Abb., Kart.)
1948

Die ersten Bewohner der Schweiz. Die Tat, 2. Februar, Nr. 32.
Vom Küsnachtertobel. Zürichsee-Zeitung, 24. Juni, Nr. 145.
Die Schweiz und die Schweizer. Zürcher Student 26, 165-168.
(Wieder abgedruckt: Echo. Die Zeitschrift der Schweizer im Ausland. 29, 1949, Nr.2.)

1950
Bundesfticrn da und dort im Schweizerland. Aus den Materialien des Volkskunde-

Atlasses. NZZ 1. August, Nr. 1599.

1951
Der älteste Zürcher. Zürich 600 Jahre im Bunde der Eidgenossen. NZZ Festausgabc

2. Juni (Abb.).
Das kleine Andachtsbild und die Imagerie populaire. NZZ 28. Dezember, Nr. 2927.
Vom Christkind und seinen Vorfahren. Schweizerische Monatsschrift «Du» 11, Nr. 12

(Dezember) 32, 75-76.
Weihnachtsbräuche aul dem Lande. Schweizer Radio-Zeitung Nr. 51.

1952
Paul Geiger. Der Forscher und Mensch. Basler Nachrichten 18. März, Nr. 118.

Paul Geiger t- NZZ 23. März, Nr. 635.
Masken und Maskenbrauch. Schweizer Radio-Zeitung Nr. 29.
Der schweizerische Volks-Charakter. - Die Einstellung zum Staat als Ausdruck des Alpinen.

Neues Winterthurcr Tagblatt 1. August, Nr. 177. (Abb.) Abdruck aus: Volkskunde

der Schweiz.)
1953

Paul Geiger. Internationales Korrespondenzblatt ftir Volkskunde. Nr. 2.

Geleitwort zu: Ruedi Chägi, Fäschttag. Winterthur.
Das «Volk der Hirten» heute. Schweizer Journal. 19. Jahrgang, Augustheft 34-38 (Abb.).
Kornhisten in den Alpen und in Nordeuropa. NZZ 13. Dezember, Nr. 3053. (Abb.)
Die Alpenbewohner und die Alpen. Ihre Bedeutung lür die Schweiz einst und heute. In :

Lyceum Alpinum Zuoz. Jahresbericht über das 49. Schuljahr 1952/53, 21-24.
1 vgl. Zur Erinnerung an Richard Weiss. Drei Beiträge zur Volkskunde der Schweiz.

Basel 1963 SAVk 58 (1962) 269-272.



93

1958
Graubündens Eigenart. Volksrecht 29. Oktober, Nr. 254.

1962
Vom Jauchzen und Jodeln. Wochenzeitung der Luzerner Neuesten Nachrichten 29. Juni.

Abb. Abdruck aus: Volkskunde der Schweiz.)

1963
Die viersprachige Schweiz im Atlas der schweizerischen Volkskunde ASV. In: Sprachleben

der Schweiz (Festschrift zum 60. Geburtstag von Rudoll Hotzenköcherle)
Bern, 1—21.

1964
Zur Problematik einer protestantischen Volkskultur2. In: Beiträge zur Volkstumsfor-

schung, hsg. vom Institut lür Volkskunde der Kommission ftir Bayerische
Landesgeschichte bei der Bayer. Akad. der Wissenschaften 14 (Volkach vor Würzburg) 27-45.

Im ASV werden die Fragen 46s, 135, 141, die vollständig oder teilweise von Richard Weiss
bearbeitet worden sind, publiziert.

2 SAVk 58 (1962) 272 unter 1963 angezeigt.
3 SAVk 58 (1962) 272 unter 1964 angezeigt.


	Grundzüge einer protestantischen Volksliteratur

