Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 61 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Grundzuge einer protestantischen Volksliteratur
Autor: Weiss, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115993

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

75

Grundziige einer protestantischen Volkskultur*
Von Richard Weisst, Zirich

Von der protestantischen Volkskultur sieht und greift man objektiv
wenig. Im Gegensatz dazu ist die katholische Volkskultur und ins-
besondere die katholische Volksreligiositit reich an Schaubarem und
Zeigbarem, an sinnennahen Gegenstinden, welche man als Ausserung
volkskundlicher Sinnenfreude, zugleich aber als Zeichen und Grad-
messer volkstiimlicher Fréommigkeit aufzufassen gewohnt ist.

Wir wollen nun nicht aufzihlen, was alles es an solchen volks-
religisen Zeichen und Dingen in protestantischen Bereichen nicht
gibt — oder was es allenfalls doch gibt; uns interessiert, was von sol-
chen spezifisch volsreligios-katholischen Kulturgiitern in protestan-
tischen Gebieten immerhin gewertet wird.

Vorausschicken mochte ich, dass ich hier nicht als Kulturhistoriker
und nicht als Kirchenhistoriker, erst recht nicht als Theologe, sondern
vom Standpunkt der Volkskunde aus spreche, d. h. dass ich die Kultur
als Summe traditioneller Ausserungen einer durch sie zusammen-
geschlossenen menschlichen Gruppe von einer Seite, sozusagen von
unten zu betrachten suche, nimlich von der Seite der Rezeption: Es
geht mir also nicht darum, kulturgeschichtlich-kirchengeschichtlich
festzustellen, wann und von wem eine bestimmte geistige Haltung, ein
kultureller Impuls von der produzierenden Seite her zum ersten Mal
ausgegangen — sondern entscheidend ist hier die Feststellung, was aus
diesen Impulsen im Sinne der volkstiimlichen Rezeption im Sinne des
«gesunkenen Kulturgutes», im Sinne der Popularisierung (wenn Sie
diesen Ausdruck nicht allzu zweckhaft verstehen) geworden ist. —
Primitiv, schlagwortartig gesagt: Die Ziircher Reformation als Phi-
nomen der Volkskultur entsteht nicht 1519 mit Zwinglis Predigt, sie
entsteht auch nicht mit dem helvetischen Bekenntnis, sondern sie ist
bis heute im Entstehen und im Vergehen, in einem Prozess, der nicht
aus den gelidufigen Quellen der Kulturgeschichte erschlossen werden
kann.

* Der Artikel crschien zum erstenmal, bereits in posthumer Fassung in: Religitse
Volkskunde (Beitrige zur Volkstumsforschung, hrsg. vom Institut fiir Volkskunde der
Kommission fiir Bayerische Landesgeschichte bei der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften, 14, Miinchen, 1964) und wird hier mit freundlicher Erlaubnis der Baverischen
Akademie der Wissenschaften nochmals abgedruckt. Der Leser mége bedenken, dass es
sich um die Wiedergabe eines Vortragsmanuskriptes handelt. Die maschinengeschriebe-
nen Blitter enthalten unzihlige Anderungen und Erginzungen, so dass es vielenorts
Miithe machte, den Textzusammenhang herzustellen. Fehlt also, im ganzen gesehen, die
vertraute klare Diktion des Verfassers, so schien dennoch der Nachdruck fiir die Schwei-
zer Leser gerechtfertigt, Marg. Mockli-v. Seggern



76 Richard Weiss T

Gibt es tiberhaupt eine protestantische Volkskultur ? Genauer, pri-
ziser formuliert, miisste die Frage lauten: Ist die auf die Bibel sich
griindende, an die individuelle Glaubensentscheidung appellierende
Lehre der Reformatoren volkstimlich rezipiert worden, also in Ge-
meinschaft und Tradition soweit eingegangen, dass man von einer
protestantischen Volksreligiositit — mit positivem oder negativem
Akzent — sprechen konnte, ebenso wie von katholischer Volksfrom-
migkeit — fides implicita — sogar von Vulgirkatholizismus; und hat
diese Volksreligiositit als Kulturdominante iiber den religiosen Be-
reich hinaus eine besondere kulturelle Haltung und besondere Kultur-
gliter hervorgebracht oder umgeformt, in dem Sinn, dass auch von
protestmtlscher Volkskultur zu reden wire?

Zunichst stosst man beim Versuch, diese Fragen zu beqntworten
auf eine Fulle negativer Tatbestinde: Auf Abbau, Destruktion, I.eete
— gemessen jedenfalls an der gegenstindlichen Fiille der mittelalter-
lichen Volksreligiositit und auch der katholischen Volksfrommigkeit
barocker und nachbarocker Prigung. Die Reformation hat nicht nur
die sinnlich-fassbaren Zeichen und Bilder aus dem religitsen Bereich
und aus dem weitern volkstiimlichen Lebensbereich entfernt, sie hat
sogar die Grundkategorien volkstiimlichen Lebens in Frage gestellt:
Der Appell des neuen Glaubens, dem das Wort, wie Zwingli sagt, das
cinzige «Richtscheit» ist, gilt dem Individuum, das zur Entscheidung
aufgerufen wird. Damit wird aber die traditionalistische, in gemein-
samen Institutionen und Zeichen begriindete Gemeinschaft aufgelost,
d.h., alle objektiven, sichtbaren Traditionen als Gemeinschaftsiusse-
rungen werden in Frage gestellt. Gemeinschaft und Tradition — die
beiden Grundsdulen volkstiimlichen lebens — werden als solche ne-
giert: Die Reformatoren haben mit der religiosen Volkskultur grund-
sitzlich gebrochen, tiberhaupt mit jeder Form brauchgebundenen ILe-
bens, nicht nur mit dem kirchlichen Brauch.

Bei Luther, dessen Volksverbundenheit ja immer wieder gerithmt
worden ist, mag das am wenigstens ausgeprigt sein. Und doch zeigt
die jlingst erschienene umsichtige Untersuchung von Erika Kohler
tiber Luther und den Festbrauch deutlich, wie Luther von «versinn-
lichtem Heiligen zur Vergeistigung des Religiosen» hinzielt, indem er
der tberlieferten brauchmissigen Frommigkeit den Boden entzieht.
Der Brauch kann nicht mehr als religiser Brauch, sondern nur noch
als sikularisierter Brauch fortbestehen; er kann, wie Erika Kohler
sagt, hochstens als ein «Ordnungselement und Erziehungsmittel
welterleben »1. «Dieser entscheidende Bedeutungswandel», so schreibt

1S, 161



Grundziige einer protestantischen Volkskultur 77

die Verfasserin, «vom glaubensgebundenen Brauch zur blossen Ord-
nungsform zerstort zwar den Lebenskern des echten Brauches, be-
deutet aber fiir den Menschen eine Befreiung, an der Luther wesent-
lichen Anteil hat.»

Von der angedeuteten Befreiung des modernen Menschen aus dem
normierenden Zwang des Brauches, von der in mancher Hinsicht pro-
blematischen Befreiung zum individuellen Sein und Glauben, vom tra-
ditionsgeleiteten Verhalten zum innengeleiteten Verhalten, soll hier
nicht die Rede sein, wohl aber vom Gegenstiick, von dem in jedem
Menschen neben dem individuellen Streben und Verhalten trotzdem
weiterwirkenden fundamentalen Bediirfnis nach Gemeinschaft, wel-
ches in objektiven Gemeinsamkeiten, in Briduchen, seinen Ausdruck
findet und finden muss. Dieses Grundbediirfnis nach objektiven sicht-
baren Gemeinsamkeiten, welche tiber die Gemeinschaft im Geist hin-
ausgehen, hat sich nicht ausrotten lassen. Wohl vermochte man am
Baum der Volksreligiositit die Zweige abzuhauen, doch wuchsen aus
der seelischen Wurzel allmihlich neue Schosse auf.

Zunichst war es so, dass Luther (Calvin und Zwingli taten das noch
radikaler) das Brauchtum bekidmpfte. Er anerkannte es nicht als Aus-
druck des Glaubens und liess es nur als sdkularisierte Ordnungsform
weiterleben und gelten. Das hiess also: brauchmissig gebundenes
Leben — Volksleben und Volkskultur tiberhaupt — gehorchen nach
ihm fortan nicht mehr der kirchlichen Dominante, finden nicht Halt
und Antrieb aus dem Glauben, sondern werden zu blossen Ordnungs-
formen des Zeitgeistes und der Umwelt.

Wie ist es heute? Soll und kann man eine in dieser Weise siakulari-
sierte Volkskultur noch protestantische Volkskultur nennen, wenn
ihre Entwicklung doch profanen, jedenfalls unkirchlichen Tendenzen
iiberlassen blieb? Wir halten diese prinzipielle Frage vorliufig offen
und richten den Blick zunichst auf eine typische Erscheinung dieser
kirchlich negierten, ungelenkten und unbewiltigten (sogenannten)
protestantischen Volkskultur, auf den sogenannten «Aberélauben»,
was dem kirchlich geprigten Wortsinn entsprechend einen falschen
Glauben bedeutet.

Funktionalistisch betrachtet sind im protestantischen Bereich an die
Stelle der vielen katholisch-kirchlichen Weihgegenstinde und Sakra-
mentalien, die als Sicherung gegen die Insekuritit der Welt benutzt
wurden und benutzt werden, unkirchliche Gegenstinde und Prakti-
ken getreten, nimlich pseudo-wissenschaftliche, technische und ma-
gische Mittel der Lebensbewiltigung — vom vitaminisierten Brot und
der Zahnpasta bis zu Biichern der Lebenstechnik (Denke positiv — lebe



78 Richatd Weiss T

linger), die aber in genau gleicher Weise wie die alten, aberglaubischen
oder vulgir-kirchlichen Mittel uneigenstindig-volkstiimlich ohne in-
dividuelle Entscheidung benutzt und fiir richtig gehalten werden. An-
gesichts der zunehmenden magischen Welle in den GroBstidten mag
man sagen, dass diese auch den Katholiken erfasse; vor allem wird man
vom protestantischen Standpunkt aus sagen, dass viele sozusagen
kirchliche Heilmittel des Vulgirkatholizismus reine Magie sind und
ins gleiche Gebiet des sogenannten Aberglaubens gehoren. Auch die
katholische Kirche selber verurteilt vieles davon... Aber subjektiv,
vom Standpunkt des naiven Gliubigen aus, ist es eben so, dass der,
welcher allerlei kirchliche Segen- und Schutzmittel magisch, d.h.
gegen die kirchliche Intention, selbstherrlich, autistisch braucht, sich
der abergliubischen Abweichung meistens nicht bewusst ist, sie also
mit gutem Gewissen beniitzt. « Hier gibt es keinen Aberglauben», muss
sich der volkskundlich Interessierte immer wieder von katholischen
Gewilhrsleuten sagen lassen, und die Gewihrsleute haben witklich ein
gutes Gewissen dabei, weil nach ihrer Uberzeugung alles, was sie tun,
kirchlich ist. Der Protestant aber braucht die Mittel der modernen und
der ilteren Magie nicht nur ohne kirchliche Prifung und Approba-
tion, sondern meist im bewussten Gegensatz zu Kirche und Pfarrer,
sofern er noch kirchlich gebunden ist; er braucht sie also mit schlech-
tem Gewissen, erst recht, wenn er katholische Mittel in Anspruch
nimmt, z. B. wenn er zu den Kapuzinern geht, wie es heute noch in
manchen lindlichen protestantischen Gegenden ublich ist, nachdem
alles andere nicht geholfen hat: Aus dem Ziirichsee-Gebiet ins Kapu-
zinerklosterlein Rapperswil, neuerdings nach Einsiedeln zu einem pro-
fanen Wundermann oder aus dem Prittigau zu Kapuzinern nach
Mastrils. Dort bekommt man Segen, Exorzismen, Weihgegenstinde,
aber auch Nachweis von verlorenen und gestohlenen Dingen und
vieles andere. Es hilft — so ist die zwiespiltige Einstellung — aber es
ist eigentlich nicht recht; es ist gegen den eigenen kirchlichen Glauben,
also verboten und unrecht, Siinde...; aber gerade darum hilft es auch
wieder in besonderen und verzweifelten Fillen, in denen zuletzt der
Teufel selber helfen mag.

Die hier erwihnten Unterschiede im Verhalten von Protestanten
und Katholiken gegeniiber dem sogenannten Aberglauben, d.h. in
der unterschiedlichen subjektiven Reichweite des Aberglaubens, las-
sen sich damit erkliren, dass die traditionelle katholische Volkskultur
einen weiten Bereich kirchlich geformten oder wenigstens kirchlich
nicht verbotenen Volksglaubens mitumfasst. Fir den einfachen Ka-
tholiken lindlicher Gegenden gibt es subjektiv iiberhaupt keinen Aber-



Grundziige einer protestantischen Volkskultur 79

glauben, weil er alles unter den Glauben, unter seine fides implicita, zu
subsummieren vermag. Anders der Protestant, der ausserhalb des
kirchlichen Bereichs ungeschiitzt, auf sich selbst verwiesen, im welt-
lichen sich bewegt und dort vielfach in Zwiespalt mit kirchlichen For-
derungen kommt, jedenfalls sich nicht in den gesicherten Bereichen
einer kirchlich geprigten und gedeckten Volkskultur bewegen kann.

So besteht fiir den Protestanten eine scharfe Abgrenzung, ja cine
Gegensitzlichkeit zwischen dem enggezogenen Bereich protestanti-
scher Kirchlichkeit und dem weiten Bereich sikularisierter Volks-
kultur, die wir nur mit Vorbehalt als «protestantische Volkskultury
bezeichnen. Es handelt sich ja, wenn wir die genannten Beispiele des
Aberglaubens im Auge behalten, um unkontrollierten Wildwuchs,
in dem unausrottbare, volkstiimliche Bediirfnisse, die kirchlich-kul-
tisch keine Befriedigung mehr finden, eine verheimlichte, ausserkirch-
liche Befriedigung suchen, eine Ersatzbefriedigung sozusagen, die
nicht mehr vom religidsen Bereiche aus geleitet, noch weniger kirch-
lich gedeckt und gerechtfertigt wird.

Fur die geheime und sozusagen illegitime Ersatzbefriedigung spon-
taner Bediirfnisse des protestantisch-volkstiimlichen Fithlens und Glau-
bens — mit Ubergriffen oder Riickgriffen in die katholische oder die
vulgir-katholische Schicht — vermag ich wichtige Beispiele zu nennen:
1. Protestantische Teilnahme an Wallfahrten. Es entstand z.B. nahe

bei Zirich Beteiligung an einer Antonius-Wallfahrt.

2. Auch Protestanten schreiben Grabbriefe an Mutter Theresia Scher-
rer:? und brauchen Sakramentalien.

3. An Allerseelen protestantische Teilnahme am Totenkult auf Ziircher
Friedhofen.

4. Neigung zum Marienkult und zur Marienverehrung, welche
C. G. Jung als eine tiefenseelisch notwendige Ausweitung der Trini-
tit zu einer gottlichen Quaternitit gesehen hat.

Gerade fiir den ernsten Protestanten entsteht aus der Befriedigung
solcher Bediitfnisse, wie vor allem aus der Teilnahme an katholischen
Kulten oder Glaubenslehren, ein Zwiespalt und ein Gewissenskon-
flikt. Denn all diese Dinge sind ja, vom biblizistisch scharf umgrenzten
Standpunkt der kirchlichen Lehre aus, «Aberglaube» oder «Welt» —
«Welt» im Paulinischen Sinne im Gegensatz zu «Geisty.

Die Negierung der «Welt», ja des ganzen Bereiches der Natiirlich-
keit und der leiblich-nattirlichen Bediirfnisse, ist der protestantischen
Bevolkerung tief eingewurzelt. Es ist jener viel bemerkte puritanisch
asketische Zug, der noch in der modernen kapitalistisch industriellen

2 Vel. Walter Heim, Briefe zum Himmel (Basel 1961).



80 Richard Weiss

Gesellschaft protestantischer Stidte deutlich wird, und der zurtick-
geht auf den durch Jahrhunderte wirkenden Geist der Sittenmandate,
welche ihrerseits religits-eschatologisch begriindet waren: Wenn auch
jene strengen Sittenmandate materiell zum Teil erfolglos geblieben
sind, so haben sie doch eine grundsitzlich puritanische Ablehnung
der «Welt» geschaffen und die uberlieferte Volkskultur in ihrer sinnen-
haften Weltlichkeit und Natiirlichkeit abgebaut, besser: verdringt.

Es erfolgte insbesondere ein starker Abbau der weltlichen Feste
des Jahreslaufes und des Lebenslaufes. Diese protestantische Niichtern-
heit und Unfestlichkeit wurde dann im 18. Jahrhundert durch den ra-
tionalistischen Utilitarismus noch gefordert: Vieles von dem, was im
Sinne der Sittenmandate als weltlich, unsittlich, abgottisch, heidnisch
und papistisch verboten worden war, blieb tatsichlich verfemt, so
eine grosse Zahl von Iesten und vor allem der mit den Festtagen zu-
sammenhingende weltliche Aufwand in Geschenken, im Essen und
in der Kleidung. Uberhaupt witd grosser Aufwand nicht nur als un-
christliche Uppigkeit, sondern vor allem auch im Sinne des 18. Jaht-
hunderts als Verschwendung von Zeit oder Geld bezeichnet. In prote-
stantischen Gegenden werden bis ins heutige «Jahrhundert des Kin-
des» harmlose Spiele und laute Frohlichkeit als « Dummtun» verur-
teilt, — ganz in der unausrottbaren Ubetlieferung barocker Sittenman-
date und aufklirerischer Moraltraktate.

Scheu vor Aufwand, puritanisches Tiefstapeln bei grossem Reich-
tum fithrt zu dem paradoxen Zustand des schwerreichen Puritaners.
Ein Beispiel aus Basel®: Christoph Merian besitzt mehr als der Kron-
prinz von Preussen. Oder: Heutiger Grossbankier fihrt Strassenbahn!
Paradox: man lebt von Luxusindustrie (Seide) und kimpft unentwegt
gegen Aufwand. Kurz: Man verdient und hauft Geld, aber man darf
es nicht brauchen. Man lehnt die Welt ab, ohne doch von ihr loszu-
kommen; man verurteilt die katholische Weltlust und mochte doch
insgeheim ihre Friichte geniessen. Gotthelf nennt das katholische Land
das «sinnlichere» Land. Im Knonauer Amt spricht man verichtlich
von der katholischen Fastnacht und geht doch ins Zuger Gebiet hin-
uber, um daran teilzuhaben. So betrachtet, hat die protestantische
Volkskultur in ihrem weltfeindlichen Lebensgefiihl hauptsichlich das
Merkmal der Verneinung, der zwiespiltigen Verneinung sinnennahen,
erlebnisfrohen Brauches und iiberhaupt jeder spontanen Ausserung
an sich.

Bevor wir aber nach dieser negativen Feststellung weiter das Bild
der protestantischen Volkskultur und eines protestantischen Men-

3 J. Von der Miihll, Basler Sitten, 17.




Grundziige einer protestantischen Volkskultur 81

schen zu skizzieren suchen, richten wir den Blick auf den engeren und
primiren Bereich einer protestantischen Volksreligiositit, d. h. auf das
kirchliche Leben protestantischer Prigung. Dass die sichtbaren Zei-
chen der herkémmlichen Volksreligiositit durch die Reformatoren
grundsitzlich verneint und nach Moglichkeit abgebaut wurden, haben
wir schon bemerkt. In einer Kirchenkunde der Landeskirche des Kan-
tons Zirich schreibt Kirchenrat Pfarrer Gotthard Schmid?®: «Weil

Gott, dem Heiligen Gott, allein Ehre gebiihrt, kennen wir weder

heilige Zeichen, noch heilige Orte oder Zeiten.» Mit diesem einen

Satz sind drei Grundpfeiler aller volkstiimlichen Religiositit umge-

stiirzt:

1. Die Zeichen, welche fiir jede Gemeinschaftsiusserung notwendig
sind: Alle volkstiimliche Ausserung muss notwendigerweise zei-
chenhaft sein, also auch die volkstimliche Religiositit: Dass ich
von Herzen bete, kann der andere, der Gemeindegenosse nicht se-
hen, nur die Gebetsgebirde wird sichtbar und kontrollierbar.
Darum ist es in manchen protestantischen Kirchen iiblich, oder
brauchmissig gefordert, vor Beginn des Gottesdienstes eine Zeitlang
mit dem Hut vor dem Gesicht zu verharren.

2. Die heiligen Orte: Mircea Eliade beginnt seinen bekannten Grund-
riss « Heiliges und Profanes» mit dem Hinweis auf die heiligen Orte,
auf den «nicht homogenen Raum», was er mit Recht als «ein pri-
mires religioses Erlebnis» bezeichnet. Die «Peregrinatio religiosa»
hat ihre Triebkrifte in der Vorstellung von heiligen Orten: Dem
Protestanten aber soll selbst der Kirchenraum nicht an sich heilig
sein; der Raum soll jeder auszeichnenden Heiligkeit entbehren; es
soll nur die unsichtbare geistige Kirche geben, die reine Ekklesia
des Paulus.

3. Die heiligen Zeiten: Mit ihrer Verbannung stiirzt das ganze Kir-
chenjahr ein. Wihrend Calvin auch Weihnachts- und Ostergottes-
dienste jeder Besonderheit und Festlichkeit entkleidet sehen wollte
und schwere Strafen fiir Arbeitsruhe an Weihnachten ausfillen liess,
hielt Zwingli an vier besonderen Sonntagen fiir Abendmahl-Gottes-
dienste fest, vier Tagen also, die feierlicher als die andern sind:
Ostern, Phingsten und Weihnachten und — in merkwirdiger In-
konsequenz — an «unser Herren Tag», d.h. dem Tag der Stadtheili-
gen Felix und Regula, den 11. September.

Ohne heilige Zeichen, heilige Orte und heilige Zeiten wird die Un-
sinnlichkeit des Gottesdienstes zunidchst aufs dusserste getrieben.

«Gott wird nicht von den Winden gelernt» sagt Zwingli, indem er

18,158,



82 Richard Weiss

nicht nur alle Bilder, sondern sogar die Spriiche von den Winden
verbannte, und Karl Barth ist auch in diesem Punkt in seinen Ausse-
rungen zu Kirchenbauten konsequent reformatorisch geblieben. Dar-
aus hat sich vor allem im protestantischen Volk wiederum eine feste
«negative Tradition» entwickelt, wenn wir so sagen wollen. Noch
heute protestiert das Kirchenvolk, wenn man aus kunstgeschichtlichen
Griinden (Kirche Pfiffikon ZH) wiederentdeckte Fresken konservie-
ren will: DieKirche soll nicht von neuem katholisch werden, sagt man.

Da viele Ausserungen des Protestantismus von Anfang an abweh-
render und ablehnender Art sind, entwickeln sich daraus «negative
Traditionen», wie wir sie genannt haben; wir konnten auch von Mei-
dungen oder «Tabus» sprechen. In der calvinistischen Kirche der
Westschweiz z. B. wurde sogar das Wort Kirche «église» tabuiert und
durch das unverbrauchte heidnische «temple» ersetzt. Wenn wir in
diesem Sinn von negativen Traditionen oder Tabus der reformierten
Kirchen zu sprechen berechtigt sind, so haben wir damit auch schon
festgestellt, dass es trotz der traditionsfeindlichen Haltung der Refor-
matoren, welche grundsitzlich keine Uberlieferung als die der Bibel
anerkennen, eine absolute Traditionslosigkeit der protestantischen
Volksreligiositit nicht geben kann.

Wenn wir anerkennen, dass die protestantische Kirche ihre eigenen,
nicht nur negativen Traditionen entwickelt und entwickeln muss, an-
erkennen wir auch die Gemeinschaft als den sozialen Triger dieser
objektiven Traditionen und wir anerkennen in ithnen die «Zeichen»
der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaft. Das heisst also, dass es die
«zeichenlose Kirche» praktisch nicht gibt, auch auf protestantischem
Boden nicht. Die vorgefundenen Traditionen und die volkstiimlichen
Grundbediirfnisse haben sich gegeniiber den puristischen und spiri-
tuellen Intentionen der Reformatoren durchgesetzt. Damit rechnet
schon Heinrich Bullinger, der zweite Nachfolger Zwinglis in der Lei-
tung der zlrcherischen reformierten Kirche, wenn er sagt: «Je mehr
Gebriuche sich in der Kirche anhiufen, desto mehr wird nicht nur der
christlichen Freiheit, sondern Christus selbst Abbruch getan. Es ge-
niigen darum dem Frommen die wenigen bescheidenen und dem Worte
Gottes nicht widersprechenden Gebriuche. »

Bullinger weiss also, dass die kirchliche Gemeinschaft, auch wenn
sie sich vor allem als eine Gemeinschaft im Geiste, als eine unsichtbare
Kirche versteht, nicht ohne ein Minimum von Gebriuchen, anders
gesagt, von Zeichen und Formen, auskommt.

Und so konnte oder miisste man nun geschichtlich, etwa am Beispiel
der ziircherischen reformierten Kirche, zeigen, wie sich trotz der



Grundziige einer protestantischen Volkskultur 83

grundsitzlich negativen Haltung gegeniiber allen Gebriuchen, ja ge-
geniiber allen Fundamenten und Voraussetzungen einer volkstiimli-
chen Religiositit doch das Gesetz der volkstiimlichen Rezeption, das
des sogenannten «sinkenden Kulturgutes», welches dem Gemein-
schaftsbediirfnisse entspricht, durchsetzt: Selbst die Verneinung und
Leugnung von Traditionen muss wieder zur Tradition werden, d.h.
zu einer Haltung, die etwas flir recht oder unrecht hilt — unbeschen,
unkritisch und uneigenstindig — einfach, weil es die Viter, die Vor-
fahren, die Reformatoren, die reformierten Mitchristen auch fiir recht
oder unrecht hielten. Aus der Verurteilung der als katholisch emptun-
denen Briuche, wie des Kniens, des Bekreuzigens, des langen und
lauten Betens, ergibt sich die Abgrenzung und das Bewusstsein der
eigenen Art und des eigenen Brauches.

Aber mehr als das: es misste nun — in der materiellen Ausfithrung
meines Themas gezeigt werden, wie — positiv — ein protestantisch ge-
prigtes Volksleben entsteht — sozusagen wider Willen der Kirche, wir
also gezwungen sind, die gestellte Frage «gibt es eine protestantische
Volksreligiositit und eine protestantische Volkskultur tiberhaupt?»
bejahend zu beantworten, und zwar nicht nur in einer defensiven
Weise, angesichts des sinnennahen Reichtums der katholischen Volks-
religiositit und Volkskultur, sondern in der Darstellung des Neuen,
welches in Kirche und Kultur der Neuzeit aus protestantischen Pri-
missen entstanden ist,

Im Folgenden nur ein paar Pinselstriche an Stelle eines ausgefiihrten
Gemiildes:

Im engsten Bereich einer protestantischen kirchlichen Volks-
religiositit, in den «wenigen bescheidenen, dem Worte Gottes nicht
widersprechenden Briuchen» (Bullinger) zeigt sich eine allmihliche
Regeneration von vielem, das in der Anfangszeit verbannt worden
war. Man musste — wider Willen — volkstiimlichen Bediirfnissen nach-
geben.

Der musikalisch begabte Zwingli hat — im Bestreben, nur das reine
Wort, den reinen Predigtgottesdienst im Gegensatz zur Messe gelten
zu lassen — das Orgelspiel aus der Kirche verbannt; er nannte die Orgel
in seiner volkstiimlichen Art «des Tiiiifels Sackpfyflen», also ein
Instrument verfithrerischer Sinnlichkeit. Erst im 19. Jahrhundert kam
es nach wechselvollem Kampf zur Wiedereinfithrung des Orgelspiels
in den Gottesdienst der ziircherischen Kirche, das heute in allen re-
formierten Kirchen wieder selbstverstindlich geworden ist. Die
Pflege der Kirchenmusik und des Chorals darf sogar heute zu den



84 Richard Weiss T

durchaus volkstiimlichen Elementen des schlichten, niichternen re-
formierten Gottesdienstes gerechnet werden. Das Singen - selbst dieses
war aus den reformierten Kirchen Ziirichs anfinglich verbannt — ge-
hort in neuerer Zeit geradezu zu den wichtigsten Moglichkeiten der
Beteiligung der Gemeinde am Gottesdienst. Wie sehr man am Choral
des Kirchengesangbuches hidngt, am althergebrachten, etwas schlep-
penden Singen, wie auch noch mehr am Lesen und Auswendiglernen
der Kirchenlieder, besonders der pietistisch-gefiithlswarmen, das zeigt
die Reaktion des reformierten Kirchenvolkes auf das neue Kirchen-
gesangbuch. Aus ihm wurde in strenger kiinstlerischer und theologi-
scher Sduberung alles, was aus dem heute abgelehnten Geschmack
und Geist des 19. Jahrhunderts und zum Teil des pietistischen 18.
stammt, ausgeschieden, und man grift auf altreformatorisches und zum
Teil vorreformatorisches Gut zuriick, u.a. auf die Psalmen der Huge-
notten mit den Goudimelschen Melodien, welche dem heutigen Kit-
chenvolk unvertraut und unverstindlich, vor allem unsingbar sind.
Es zeigt sich eine traditionalistische Reaktion, welche das tGberlieferte
Alte gegen den Versuch einer Wiedereinfithrung des ganz Alten ver-
teidigt. In dieser Reaktion aber wird deutlich, dass der protestantische
Choral Wirklichkeit ist. Selbst auf den Schlachtfeldern des freidenkeri-
schen Preussenkonigs Friedrich II. ertonten aus dem Munde seiner
Soldaten die protestantischen Kirchenlieder, wie Martin Rinckarts
«Nun danket alle Gott», und die ziircherischen Bauern sangen in der
Franzosischen Revolution unter den Freiheitsbiumen, die den Kult der
Vernunft verkiindeten, Psalmen, weil sie nichts anderes singen konn-
ten. Moglicherweise werden auch die neu eingefiihrten Psalmen
wieder einmal volkstiimlich werden.

Es liesse sich beispielsweise an der Geschichte der Taufe oder des
Abendmahls, der beiden beibehaltenen, weil in der Bibel bezeugten
Sakramente zeigen, wie nach der vollkommenen Unfeierlichkeit, ja
Formlosigkeit der reformierten Anfinge allmihlich wieder eine stren-
ger geregelte Liturgie und ein volkstimlicher Brauch - beide in
Wechselwirkung miteinander — auf kommen.

In den Anfingen der Reformation (unter Zwingli) wird die Taufe
ausserhalb der Kirche und ausserhalb des Gottesdienstes im Haus und -
im engsten Familienkreis, auch von Laien, z.B. von Hebammen voll-
zogen. Am Ende des 16. Jahrhunderts aber beginnt die Regeneration
des Taufritus: Die Hebammentaufen werden verboten, die Tauf-
handlung hat in der Kirche, besonders in den Wochenpredigten statt-
zufinden. Weiterhin wird das Taufritual immer ausgeprigter und
feierlicher. Einen Riickschlag bringt das 19. Jahrhundert mit der Schaf-



Grundziige einer protestantischen Volkskultur 85

fung des staatlichen Zivilstandwesens 1876: Die Kirchentaufen gehen
stark zuriick und die Haustaufen kommen wieder auf, allerdings vom
Pfarrer vollzogen. Heute aber ist die Sitte, eine Taufe in feierlicher
Form, vor versammelter Gemeinde in der Kirche zu vollzichen,
wieder stark im Vordringen. Das volkstiimliche Bediirfnis nach sicht-
barer kirchlicher Gemeinschaft macht sich auch darin geltend, und die
Kirche muss diesem Bediirfnis folgen.

Noch deutlicher wire diese aus volkstimlichem Verlangen oder aus
einem modernen Vacuum der tiberlieferten Formen zu erklirende
Entwicklung von kirchlichen Briuchen und Riten an der Konfirma-
tion zu zeigen. Dabei ist nicht nur Regeneration des einst Abgeschaff-
ten zu beobachten, sondern eigentliche Neubildung. Eine kirchliche
Konfirmationsfeier zur Aufnahme der Jugendlichen in die christliche
Gemeinde hat es in der dlteren reformierten Kirche iiberhaupt nicht
gegeben. Man kannte bis ins 18., ja bis ins 19. Jahrhundert lediglich die
sogenannte «Admission», d.h. die ziemlich formlose Zulassung zum
hl. Abendmabhl fiir diejenigen, welche die Christenlehre mit Erfolg
hinter sich gebracht hatten.

Heute aber ist die Konfirmationsfeier — meist auf den Palmsonntag
festgesetzt — fiir die Konfirmanden von grosser innerer Bedeutung?,
ebenso fiir die Angehérigen der ganzen Gemeinde. Die Kirchenpflege
und die Pfarrer aber sorgen nicht nur durch die liturgische Form der
Feier und durch den Kirchenschmuck fiir Feierlichkeit, sondern sie
kommen auch mit Konfirmandenreisen, Konfirmandenlagern und
«Junger Kirche» offensichtlichen Bediirfnissen entgegen. Die Konfir-
mation besiegelt die Aufnahme des Jugendlichen in die kirchliche
Gemeinde; aber sie muss auch dem Ubergang in alle anderen Rechte
und Pflichten des Erwachsenen die innere Legitimierung und die
kirchliche Weihe geben. Kurz gesagt ist es so, dass der kirchliche
Brauch hier die Liicke ausfiillen muss, die mit dem Zerfall ilterer
«rites de passage» beim Ubergang zum Erwachsenenalter entstanden
ist. Die Konfirmation muss — lapidar gesagt — Initiationsbriuche et-
setzen. So paradox die hier nicht ausfiithrlich belegbare Behauptung
tonen mag: Im Zeitalter der vielbeklagten Entkirchlichung, ja der Re-
ligionslosigkeit, lisst sich, wie Bonhoeffer sagt, eine zunehmende Gel-
tung kirchlichen Brauches bei den Ubergingen des menschlichen Le-
bens feststellen.

Die Konfirmation ist ein solches Beispiel der Neubildung protestan-
tischen kirchlichen Brauches aus volkstiimlichen Bediirfnissen, nicht

® vgl. Lore Schmid, Religiéses Leben unserer Jugend.



86 Richard Weiss T

aus kirchlicher Initiative, d.h. kitchliche Initiative hitte ohne volks-
tiumliches Beduirfnis ins Leere gestossen.

Weitere Beispiele fiir eigenstindige spezifisch protestantische For-
men volkstiimlicher Religiositit sind die Hausandachten, insbesondere
das Lesen, bzw. Vorlesen aus Andachtsbiichern, Postillen, in neuerer
Zeit auch aus Abrisskalendern, und nattirlich das Votlesen aus der
Bibel selbst. Die Bibeln des 16. und 17. Jahrhunderts wurden z.B.
im Engadin, wo man die Ubersetzung ins Ritoromanische und den
Druck mit eigenen lokalen Kriften eines biuerlichen Tales besorgte,
von einfachen Bauern fiir den Preis eines Rindes, oder fiir 8 Saum-
lasten Salz aus Tirol gekauft. Die Bibelkultur — man kénnte auch von
Bibelkult sprechen — entspringt einer zentralen Forderung der Refor-
mation, die volksttimlich rezipiert wurde, der Lehre von der Schrift als
«Richtscheit» des Lebens. Neben dem Lesen der Schrift in der Familie
und im stillen Kédmmerlein wiren aber auch die gliubigen und abet-
gliubigen Praktiken (z.B. die Orakel) anzufiihren, die mit dem Bibel-
lesen verbunden wurden. Zeichenhaft fiir all das ist die sichtbare und
zentrale Stellung, die das michtige Buch in der Ecke {iber dem Fa-
milientisch der Bauernstube einnahm, dort, wo in katholischen Stuben
der Kruzifixus im Herrgottswinkel hingt.

Das Buch hatte die Bilder zu ersetzen, geschnitzte und andere. In
dieser Feststellung liegt einer der grundlegenden Unterschiede zwi-
schen protestantischer und katholischer Volksreligiositit und Volks-
kultur. Das Bild ist das sinnennahere, unmittelbarer auf das Gefiihl
wirkende Zeichen als der Buchstabe. Die protestantische Religion aber
ist eine «Buchreligion» oder eine «Wortreligion», wie man das ge-
legentlich formuliert hat (Rumpf). Aber wir miissen die Geltung dieses
Stichwortes vom religiosen Bereich in den kulturellen ausweiten. Die
protestantische Volksreligiositit ist eine Buchreligiositit, die prote-
stantische Volkskultur ist nicht nur eine Buchkultur, sie ist auch eine
Schulkultur, sie ist ferner eine Bildungskultur, in der das Buch (nicht
die Bibel allein) und die Schule und die Bildung in modernem Sinne
eine ganz andere zentralere Bedeutung einnehmen als in der katholi-
schen Volkskultut.

Mit diesen Stichwortern: Buchkultur, Schulkultur, Bildungskultur,
ist eine gewaltige Fiille von Tatsachen beriihrt. Das zentrale Problem
wurde schon volkstiimlich mit den Worten (aus den Ehegerichtspro-
tokollen) eines Ziircher Schulmeisters ausgedriickt, der 1653 im Wirts-
hausgesprich zu einem Bauern, welcher seinen Buben nicht in die
Schule schicken wollte, sagte:«die wo nicht schryben und ldsen kon-
nend, seyend des Tifels und kommend in ’Ho6ll!», d.h. es ist heils-



Grundziige ciner protestantischen Volkskultur 89

notwendig, dass man schreiben und vor allem lesen kann, und darum
ist es auch heilsnotwendig, in die Schule zu gehen: ohne Schule kein
Lesen, ohne Lesen (Lesen der Bibel!) kein Heil oder eben «die Holle»,
wie der Schulmeister vergrobernd sagt. Die zentrale Schitzung der
Schule und der Bildung lisst dann mit dem 19. Jahrhundert jenes
Volksschul- und Volksbildungsjahrhundert heraufziehen, das eine neue
sakularisierte Volkskultur begriindet.

Ein weiteres symbolhaftes Beispiel sei angefithrt: An Stelle des
Reichtums der verschiedenen Andachtsbilder tritt in protestantischem
Gebiet die Osterschrift oder Examensschrift, d. h.: ein biblischer Text
und die Buchstaben des ABC - klein oder gross, vom Lehrer vorge-
schrieben und mit kunstvoll farbigen Initialen auf Grund von Schreib-
vorlagen des 16. Jahrhunderts geziert — werden vom Schiiler mit seiner
Probeschrift ausgefiillt. Diese echt volkstiimlichen Schépfungen sind zu
einem charakteristischen Werk protestantischer Volkskunst geworden.

Lesen und Schreiben nicht nur, sondern weiterhin Schulbildung und
Bildung tberhaupt sind auf protestantischem Boden volkstiimlich
geworden; natiirlich nicht nur auf protestantischem Boden, aber hier
zuerst und hier auch aus der glaubensmissigen Uberzeugung ihrer
Heilsnotwendigkeit, also aus religiosen Griinden, weshalb man im
eigentlichen Sinne und mit vollem Recht von einer protestantischen
d.h. in der protestantischen Glaubenslehre begriindeten Volkskultur
reden kann.

Dass diese protestantische Volkskultur als Bildungskultur sich spa-
ter von der religiosen Glaubensgrundlage emanzipierte und zur blin-
den, verabsolutierten Bildungs- und Wissensgliubigkeit des moder-
nen Menschen wurde, dndert nichts an der Tatsache protestantisch-
kirchlicher Anfangsimpulse.

In der modernen Bildungskultur, ja in der ‘verschulten® Zivilisation
und dem autonomen und automatisch gewordenen wissenschaftli-
chen Fortschritt sind zwar die protestantische Glaubenslehren und die
Miihen um das goéttliche Wort versunken wie die Kirchtiirme zwischen
den Wolkenkratzern von Manhattan; aber es bleibt die schon hiufig
festgestellte Tatsache, dass charakteristische geistige Leistungen,
welche das 19. Jahrhundert und noch das 20. Jahrhundert bestimmen,
z.B. die deutsche Klassik, ohne den Protestantismus nicht zu denken
sind; dass nicht nur die Klassiker und Vorklassiker fast durchwegs
Protestanten sind, sondern dass auch ein Lessing und ein Nietzsche
aus protestantischen Pfarrhiusern hervorgegangen sind, dass vielleicht
tiberhaupt die Moderne nicht zu denken ist ohne das protestantische
Pfarrhaus.



88 Richard Weiss

Es dringt sich hier — neben den angedeuteten Wegen und Irrwegen
moderner Bildungsautonomie — noch ein anderer Grundzug, ein
wesenhaft volkstiimlich gewordener Grundzug unserer modernen
Kultur auf: das Arbeitsethos und im Zusammenhang damit der Ka-
pitalismus und die industrielle Revolution.

Es wire sinnlos und oberflichlich, hier noch schnell die ganze
Diskussion aufrollen zu wollen, welche sich an Max Webers proble-
matische Ableitung der modernen Wirtschaftsgesinnung gekniipft
hat, an die Ableitung des «Geistes» des Kapitalismus («Geist» von
Max Weber in Anfiithrungszeichen gesetzt) aus dem Calvinismus, ins-
besondere aus der Calvinistischen Pradestinationslehre. Doch gibt es
ganz unabhingig von dieser geistesgeschichtlich, wirtschaftsge-
schichtlich und sozialpsychologisch gefiihrten Diskussion eine uniiber-
sehbare und unbestreitbare volkskundliche Feststellung, die mir noch
durch personliche Frfahrungen und Beobachtungen bestitigt wurde:
Protestantische Gebiete sind — ich rede jetzt vor allem im Blick auf die
Schweiz — durch ein protestantisches «Arbeitsethos», wie wir es
einmal nennen wollen, geprigt.

Blicken wir von hier, von diesen erlebten, gefiihlsmissig person-
lichen und lokalen Beispielen wieder aufs Ganze, so kann man — nach
R. Konig®, in der generalisierenden Schau des Soziologen — geradezu
sagen, dass es auf der einen Seite eine «fortschrittslustige, protestan-
tische, industrialisierte Gesellschaft gibt», die sich mit dem kapitalisti-
schen System, mit der industriellen Revolution, mit den modernen
Stadten Hand in Hand entwickelt hat, und die darum angepasst ist an
diese moderne Welt, die wohl aus einer der grossten Revolutionen der
Menschheitsgeschichte sich herausentwickelt hat. Auf der andern Seite
stehen — ich zitiere wieder René Konig — «die traditionellen katholi-
schen und landlichen Gesellschaften und Gesellschaftsformen, welche
noch keineswegs ‘stadt- und groBstadtfest’ geworden sind». — Es wire
interessant, diese verallgemeinernde Konfrontierung eines protestan-
tisch-modern-groBstidtischen mit einem katholisch-traditional-lind-
lichen Menschen auf mehrheitlich katholische GrofBstidte wie Miin-
chen oder Koéln anzuwenden, tiberhaupt mit den Mitteln einer Reli-
gions- oder Konfessionsgeographie diese Thesen durch den ganzen
europiischen Raum nachzupriifen. Fiir die Schweiz haben wir (mit
Gotthelf) schon festgestellt, dass das katholische I.and das «sinnlichere
Land», umgekehrt das protestantische Land das puritanische, fest-
und farblose, durch das Arbeitsethos gepragte Land ist. Der Atlas der
Schweizerischen Volkskunde hat uns diese These bestitigt.

0 Sozioldgié Heute, 105 ff.



Grundziige einer protestantischen Volkskultur 89

Die katholische Schweiz ist auch die traditionalistische, die refor-
mierte dagegen die stadtische, fortschrittliche Schweiz. In der grossten
katholischen Tageszeitung Ziirichs, den Neuen Ziircher Nachrichten,
erschien kiirzlich eine wohldokumentierte Artikelfolge unter dem
Stichwort: «Die katholische Schweiz — die drmere Schweiz». Cha-
rakteristisch fiir die Umweltwirkung ist dabei, dass die Katholiken bei
threr Zuwanderung in die urspriinglich protestantischen Stidte sich
zwar nicht konfessionell, aber in der Lebenshaltung der protestanti-
schen stidtischen Bevdélkerung anpassen, wie das von katholischen
Pfarraimtern immer wieder festgestellt wird.

Zweifellos findet hier in den stidtischen Schmelztiegeln eine gegen-
seitige Anndherung in der kulturellen Haltung und auch der objekti-
ven Volkskultur im Sinne der modernen Nivellierung statt, d.h. des
Ausgleichs zwischen sozialen Gruppen und lokalen Riumen. Hier
miisste man insbesondere auch die deutsche Situation in Betracht zie-
hen, welche durch Zuwanderung der «Heimatvertriebenen» eine
weitere Verwischung der frither konfessionell mehr oder weniger ein-
heitlichen Territorien und eine Zunahme der Diaspora erfahren hat.

Wie das Ende dieser Entwicklung sein wird, ist schwer zu sagen.
In der Schweiz ist es sicher so, dass die in die Stidte wandernde ka-
tholische Bevolkerung viel von ihrer traditionellen hergebrachten
Volkskultur verliert, dass also die auf das Moderne ausgerichtete und
darum «modernere» protestantische Volkskultur, wie wir sie hier ge-
schildert haben, gewinnt. Auf jeden Fall ist, unabhingig von der
Bilanz, in vermehrtem Masse ein Geben und Nehmen festzustellen,
das der genauen Untersuchung bediirfte. Natiirlich werden nicht die
kirchlichen Lehren und der Glaube iibernommen; es ist keineswges
so, dass sich etwa ein konfessioneller Synkretismus anbahnt, also eine
Vermischung auf dem Boden des eigentlichen kirchlichen Bekennt-
nisses, aber es ist mit der bevolkerungsmissigen Durchmischung der
Konfessionen eine Moglichkeit entstanden, sich sozusagen aus der
Nihe zu beobachten, was an sich auch zu Konflikten fithren kann.
Andererseits fordert die ortliche Fihlung eine aus der allgemeinen
Situation unserer christlichen Welt entstandene Bereitschaft zum 6ku-
menischen Gesprich, also die Bereitschaft, beim andern Teil das Ge-
meinsame zu sehen, und das nicht Gemeinsame anzuerkennen.

Dadurch wird, zum mindesten in den Stidten und in den industriali-
sierten Landschaften, in denen ein Grossteil von uns Zeitgenossen
lebt, der Ausgleich zwischen den Volkskulturen (oder Subkulturen)
und damit auch zwischen protestantischer und katohlischer Volks-
kultur weiterhin gefordert. Die subjektive, «eingebildete», und die



9o Richard Weiss t

objektive Schranke der Andersartigkeit und Fremdheit wird abgebaut.
Je nach der Auffassung, die wir von Volkskunde und von Volkskultur
haben, werden wir diesen Abbau an Eigenart bedauern oder begriissen.
Vor kurzem dusserte noch ein scharfsichtiger auslindischer Beobach-
ter, André Siegfried, dass zwar die Schweiz den vorbildlichen Sprach-
frieden habe, aber die Konfessionen betrachteten sich «non sans
quelque nervosité».

Als Zeugnis fiir das einstige Geftihl der Verschiedenartigkeit ka-
tholischer und protestantischer Volksart, sozusagen als historisch ge-
wordener Beleg, stche am Schluss dieser skizzenhaften und doch sehr
langen Ausfihrungen noch eine bekannte Gotthelfepisode:

Hansli, der reformierte Emmentaler, sucht mit seiner Frau Anne-
bibi und mit seinem Ross eine Unterkunft auf dem Markt im katholi-
schen Solothurn, und dabei sagt seine Frau, eben Annebibi (Gott-
helf V, 107):

«Fs schiiche neue die Kartholische, und man wisse nie, was die so
mit einem armen Ross anfangen konnten. .. es musse sich allemal zwiin-
gen, wenn es etwas Kartholisches essen solle, es duechs es hitte neue
nit ¢ Chust (Geschmack) wie angeres, sondern ganz e apartigi; nit e
raukeligi, nit e brannteligi, nit e griueligi, aber ¢ kartholischi. Es sei
doch kurios, dass so nahe beieinander alles so anders sei, sogar d’Chust;
es miusse neue es kurioses Wese sy mit dem Kartholische; es chonn si
neue niit druf verstah.»

Soweit Annebabi Jowager. - Wir sind froh, dass Gotthelt hier nicht
mehr ganz aktuell ist — aber wir missen wohl oder tibel anerkennen,
dass es auch heute noch in Stadt und Land eine ausgeprigte protestan-
tische Volkskultur gibt. Ihr erstarrtes Zerrbild wird oft von jenen ver-
teidigt, die sonst kaum etwas mit der lebendigen Kirche zu tun haben;
sie reden z. B. in kriftigen Ausdriicken, welche gelegentlich nicht iibel
an Annebabi anklingen.

Inzwischen ist der wahre Protestantismus, die ecclesia der Berufenen,
die semper reformanda, lingst anderswo. Davon zu reden ist nicht meine
Aufgabe. Nur das noch: Kiirzlich bin ich in Striibins Baselbieter
Volksleben? auf Sitze und Feststellungen in bezug auf protestantische
Volksfrommigkeit gestossen, bei welchen man mich des Plagiates be-
zichtigen musste. Ich will mich nicht entschuldigen, vielmehr freue
ich mich der bewussten und der unbewussten Ubereinstimmungen.
Mit dem genannten Verfasser bin ich der Ansicht, dass die Auflésung
der alten Volkskultur, des sogenannten «gemeinen Volkes» mit der

7S, 20 3ff.



Grundziige einer protestantischen Volkskultur 91

Reformation beginnt, dass diese Auflosung aber zugleich eine Um-
formung ist zu jenem neuen gegenwirtigen Zustand der Gesellschaft
und der Volkskultur, den wir nicht in die alten volkskundlichen
Schliuche fassen konnen.

Benutzte Literatur

Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane. Hamburg 1954.

Walter Heim, Briefe zum Himmel. Die Grabbriefe an Mutter M. Theresia Scherer in Ingen-
bohl. Basel 1961.

Erika Kohler, Marthin Luther und der Festbrauch. Graz-Kéln 1959.

René Konig, Soziologie Heute. Zirich 1949.

A. Largiadér, Das reformierte Zirich und die Fest- und Heiligentage. Zwingliana ¢
(1953) 497524

Reintraud Schimmelpfennig, Die Geschichte der Marienverehrung im deutschen Pro-
testantismus. Paderborn 1952.

Gotthard Schmid, Kirchenrat, Pfarrer, Kirchenkunde der Landeskirche des Kantons
Zurich. Zitich 1954.

Lore Schmid, Religitses Leben unserer Jugend. Eine religions-psychologische Unter-
suchung. Zollikon ZH 196o0.

Eduard Striibin, Baselbieter Volksleben. Basel 1952.

Johanna Von der Mihll, Basler Sitten. Hetkommen und Brauch im hiuslichen Leben
ciner stidtischen Biirgerschaft. Basel 1944.



92

Nachtrag zum Verzeichnis der Veroffentlichungen
von Richard Weiss!

zusammengestellt von W. Escher und E. Liebl, Basel

Abkiirzungen:

ASV  Atlas der schweizerischen Volkskunde
NZZ Neue Zarcher Zeitung

SAVk Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde

1935
Folklore suisse. Service de Presse de I’Office National Suisse de Tourisme. Zurich, le

20 mars, N0 12,
Volkskunde in der Schweiz. Pressedienst der Schweizerischen Verkehrszentrale, Ziirich,
27. Mérz, Nr. 13.
1947
Der Atlas der schweizerischen Volkskunde. In: Die schweizerischen Worterbiicher,
Sprach- und Volkskunde-Atlanten, (Ziirich) 27-32. (= SA. aus: Schweizerische
Hochschulzeitung 20).
Feste und Briuche im Menschenleben und im Jahreslauf. Allgemeine Volks-Zeitung
6. Dezember, Nr. 49.
Jasskarten und fremdlindische Weine. Schweizerische Wirte-Zeitung Weihnachten 1947,
Nr. 49. (Abb., Kart.)
1948
Die ersten Bewohner der Schweiz. Die Tat, 2. Februar, Nr. 32.
Vom Kiisnachtertobel. Ziirichsee-Zeitung, 24. Juni, Nr. 145.
Die Schweiz und die Schweizer. Ziircher Student 26, 165-168.
(Wieder abgedruckt: Echo. Die Zeitschrift der Schweizer im Ausland. 29, 1949, Nr.2.)

1950
Bundesfeicrn da und dort im Schweizerland. Aus den Materialien des Volkskunde-
Atlasses. NZZ 1. August, Nr. 1599.

1951

Der ilteste Ziircher. Ziirich Goo Jahre im Bunde der Eidgenossen. NZZ Festausgabe
2, Juni (Abb.).

Das kleine Andachtsbild und die Imagerie populaire. NZ7Z 28. Dezember, Nr. 2927.

Vom Christkind und seinen Vorfahren. Schweizerische Monatsschrift « Du» 11, Nr. 12

(Dezember) 32, 75-76.

Weihnachtsbriuche auf dem Lande. Schweizer Radio-Zeitung Nr. 51.

1952
Paul Geiger. Der Forscher und Mensch. Basler Nachrichten 18. Mirz, Nr. 118.
Paul Geiger . NZZ 2z3. Mirz, Nr. 635.
Masken und Maskenbrauch. Schweizer Radio-Zeitung Nr. 29,
Der schweizerische Volks-Charakter. — Die Einstellung zum Staat als Ausdruck des Alpi-
nen. Neues Winterthurer Tagblatt 1. August, Nr. 177. (Abb.) (= Abdruck aus: Volks-
kunde der Schweiz.)

1953
Paul Geiger. Internationales Korrespondenzblatt fiir Volkskunde. Nr. 2.

Geleitwort zu: Ruedi Chigi, Faschttag. Winterthur.

Das «Volk der Hirten» heute. Schweizer Journal. 19. Jahrgang, Augustheft 34-38 (Abb.).

Kornhisten in den Alpen und in Nordeuropa. NZZ 13. Dezember, Nr. 3053. (Abb.)

Die Alpenbewohner und die Alpen. Ihre Bedeutung fiir die Schweiz einst und heute, In:
Lyceum Alpinum Zuoz. Jahresbericht tiber das 49. Schuljahr 1952/53, 21-24.

1 vgl. Zur Erinnerung an Richard Weiss. Drei Beitrige zur Volkskunde der Schweiz.
Basel 1963 = SAVk 58 (1962) 269-272.



93

1958
Graubindens Eigenart. Volksrecht 29. Oktober, Nr. 254.

1962
Vom Jauchzen und Jodeln. Wochenzeitung der Luzerner Neuesten Nachrichten 29. Juni.

Abb. (= Abdruck aus: Volkskunde der Schweiz.)

1963
Die viersprachige Schweiz im Atlas der schweizerischen Volkskunde ASV. In: Sprach-
leben der Schweiz (Festschrift zum 60. Geburtstag von Rudolf Hotzenkocherle)
Bern, 1-21.
1964
Zur Problematik einer protestantischen Volkskultur?. In: Beitrige zur Volkstumsfor-
schung, hsg. vom Institut fiir Volkskunde der Kommission fiir Bayerische Landes-
geschichte bei der Bayer. Akad. der Wissenschaften 14 (Volkach vor Wiirzburg) 27-45.

Im ASV werden die Fragen 463, 135, 141, die vollstiindig oder teilweise von Richard Weiss
bearbeitet worden sind, publiziert.

2 SAVk 58 (1962) 272 unter 1963 angezeigt.

3 SAVk 58 (1962) 272 unter 1964 angezeigt.



	Grundzüge einer protestantischen Volksliteratur

