Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 59 (1963)

Heft: 3-4

Artikel: Volkstimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im
Votivwesen : zur Forschungssituation und Theorie des bildlichen
Opferkultes

Autor: Bruckner, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

186

Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild

im Votivwesen

Zur Forschungssituation und Theorie des bildlichen Opferkultes
Von Wolfgang Briickner, Frankfurt/Main

Naive Geisteshaltung und primitives Denken begriinden «Weltbild
und Wesensart» des sogenannten Volksmenschen in der wissenschaft-
lichen Theorie religions- und volkskundlicher Forschung aller mégli-
chen Schattierungen. Hierbei werden Votiv- und Zauberwesen seit
Jahrzehnten in enger Beziehung gesehen, wenngleich die Geschichte
des abendlindischen Votivbrauchs, sowohl der Antike als auch des
Mittelalters, noch nicht geschrieben ist, da die Aufarbeitung des Sach-
und Quellenmaterials trotz mancher Bemiihungen weitgehend offen-
steht. Lediglich die museale Erfassung des heutigen mitteleuropdi-
schen Votivwesens hat seit tiber einem halben Jahrhundert durch ein-
zelne volkskundliche Sammler eine systematische Férderung erfahren
(Marie Eysn, Hugo Preen, Rudolf Kriss).

Zuvor hatten antike Funde und literarische Zeugnisse Aufmerksam-
keit bei vergleichenden Mythologen und Anthropologen gefunden®.
Jacob Burckhardt behandelte als erster antike Weihegeschenke in kul-
turhistorischer Sicht?, wihrend nach der Jahrhundertwende die ver-
lorengegangenen Florentiner «Boti» der Renaissance auf kunst-
geschichtlicher Seite grosses methodisches Interesse gewannen?®. Hinzu
traten Medizinhistoriker mit der Entdeckung der Donaria fiir ana-
tomisch-pathologische und volksmedizinische Studien, denen sich re-
ligionshistorisch interessierte Altertumswissenschaftler anschlossen?,

! Jacob Grimm, Deutsche Mythologie (Nachdruck d. 4. Aufl. Tibingen 1953) II,
9861t — James George Frazer, The Golden Bough. A Study in Magic and Religion. 3. ed.
(London 1911/18) V. 2, 95.

2 Jacob Burckhatdt, Die Weihegeschenke der Alten (1884), in: Kulturgeschichtliche
Vortrage, hrsg. von R, Marx (Kroners Taschenausgabe 56) Stuttgart 1959, 1741

3 Aby Warburg, Bildniskunst und Florentinisches Biirgertum (1902), in: Gesammelte
Schriften 1 (Leipzig 1932) 99ff., 116ff., 346ff. — Julius von Schlosser, Geschichte der
Portraitbildnerei in Wachs. Ein Versuch, in: Jb. der kunsthist. Sammlungen des allerhochst.
Kaiserhauses XXIX. 3 (1910/11) 207-221.

4 Ludwig Stieda, Anatomisch-archiologische Studien II. Anatomisches iiber altitalische
Weihegeschenke (Donaria). (Anatomische Hefte 1, 10) Wiesbaden 19o1. — Karl Sudhoft mit
verschiedenen kleineren Beitrigen: vgl. seine Bibliographie (zusammengestellt bei M. Ar-
nim, Internationale Personalbibliographie. Stuttgart 1952, 6325.): 1901, 1903, 1907, 1913,
1914, 1926und zahlreicheHandbuchartikel.— E.Blind, Gynikologischinteressante Ex-votos,
in: Globus 82 (1902) Nr. 5, 69ff. - Otto von Hovorka und Arthur Kronfeld, Vergleichende
Volksmedizin I (Stuttgart 19c8) 3311, 433 . — Otto Weinreich, Antike Heilungswunder,



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 187

wihrend die Wirtschafts- und Sozialgeschichte bei der Beobachtung
von Wachsgebrauch und Wachsrechten in Mittelalter und Neuzeit
mit unserem Problem in Berihrung kamen?®.

Diesem allgemeinen Interesse entsprechen jedoch keineswegs die
sachlichen Voraussetzungen fir tibergreifende Interpretationen. Die
Registrierung heutiger Bestinde®, ergrabener Zeugnisse und zufilli-
ger Bodenfunde ist am weitesten gediehen?. An schriftlichen Quellen
hat bislang nur die Mirakelliteratur der letzten Jahrhunderte einge-
hendere Bearbeitung gefunden?®, wihrend Rechnungs- und Inventar-
belege fritherer Zeiten ausschliessliche Zufallsfunde darstellen®. Die
systematische Forschung nach Bildzeugnissen fehlt fast v6llig!?, da-
gegenistdieitalienische Novellenliteratur schon auf spitmittelalterliche
Beispiele von Wachsvotiven befragt worden!!; weitere Heiligen-

(Religionsgesch. Versuche und Vorarbeiten 8. 1) Giessen 1909. — Meyer-Steinegg, Dat-
stellung normaler und krankhaft verinderter Kéorperteile in antiken Weihegaben, in:
Jenaer med. hist. Beitrige H. 2 (1912). — Paul Roquettes, Les ex-voto médicaux d’organes
internes dans 'antiquité romaine, in: Bulletin de la Soc. frang. d” Histoire de la méd. XI. 7
(Paris 1912). — Otto von Hovorka, Altgriechische Heilvotive vom #rztlichen Standpunkt,
in: Archiv fiir Gesch. der Medizin 7 (1914). — Eugen Hollinder, Plastik und Medizin.
Berlin 1914. — Rudolf Herzog, Die Wunderheilungen von Epidauros. Ein Beitrag zur
Geschichte der Medizin und der Religion. Philologus Erg. Bd. 22. 3 (Leipzig 1931). —
Gustav Jungbauer, Deutsche Volksmedizin. Berlin/Leipzig 1934, 189ff. — Georg Wilke,
Die Heilkunde der europiischen Vorzeit. Leipzig 1936, 363 ff. — Martin P. Nilsson, Ge-
schichte der griechischen Religion I (Hb. der Altertumswissenschaften 5. 2) Miinchen
1941, 75 ft., 123fL II (1950) 211{L.

 Theodor Brogle, Die Okonomik des schweizerischen Wachsgewerbes unter beson-
derer Beriicksichtigung des katholisch-kirchlichen Einschlags. (Diss. Bern) Weinfelden
1920. — Celine Lausberg, Beitriage zur Geschichte des Kerzenmachergewerbes im Mittel-
alter. (Diss. Freiburg/Br.) Duisburg 1928. — Eugen Wohlhauptet, Die Kerze im Recht.
(Forsch. zum deutschen Recht 4. 1) Weimar 1940.

8 Uberblick bei: Wolfgang Briickner, Wallfahrtsforschung im deutschen Sprachgebiet
seit 1945, in: Z. f. Vk. 55 (1959) 118ff. — Sonst vgl. die Jge. der volkskundlichen Biblio-
graphie.

? Fiir die Antike ausser den unter Anm. 4 genannten: Karl Priitmm, Religionsgeschicht-
liches Handbuch fiir den Raum der altchristlichen Umwelt. Freiburg/Br. 1943, 489. -
Bernhard Kétting, Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen
in der alten Kirche. (Forsch. z. Vk. 33/35) Miinster 1950, 398 fl. — Lenz Kriss-Rettenbeck,
Das Votivbild. Miinchen 1958, 150; 152f.; 155.

8 Wie Anm. 6.

? Eine Zusammenstellung aller, auch iiber die bisher in der volkskundlichen Literatur
hinaus bekannten Beispiele ist in Vorbereitung far die « Hoechster Beitrige vom Wachs».

10 Vereinzelt: Karl Grober, Votivgaben auf alten Bildern, in: Bayer. Heimatschutz 25
(1929) 113-118. — Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 7) 144. — Zur Bildquellenforschung iiber-
haupt vgl. Leopold Schmidt, in: Oster. Z. f. Vk. NS 13 (1959) 48ff. und éfters a.a.0.;
desgl. J. M. und G. Ritz, in: Festschr. Spamer (Berlin 1953) 121ff.; Bayer. Jb. f. Vk. 1958,
143 L.

11 Leopold Schmidt, Zur Geschichte des Wachsopfers im Mittelalter, in: Oster. Z. f.
Vk. NS 1 (1947) 86—94.



188 Wolfgang Briickner

viten, friihe Exempelerzihlungen und Canonisationsprotokolle har-
ren noch der Ausbeute!2,

Die religionswissenschaftlichen Deutungen des Phinomens Votiv-
gaben stehen im Banne mannigfacher Opfer- und Zaubertheorien. Die
simpelste Formel hat das 19. Jahrhundert mit seiner Vorstellung vom
Rechtsdenken der Primitiven gefunden und dafiir den Ausdruck zum
Gesetz erhoben, den die spitantike Literatur — selbst schon reflektie-
rend — anbot: «do ut des»!3. Van der Leeuw hingegen sah spiter am
religiosen Opfer im Akt des Gebens eine tiefergreifende Kommunika-
tion zwischen Kulttrigern und Gottheit, so dass bei ihm «do ut des»
kein Rechenexempel oder kommerzialisierten Zauberverkehr meint,
sondern im Sinne Lévy-Bruhls eine gemeinsame Partizipation von
Geber und Beschenktem an der Gabel4. Dies zielt natiitlich auf die
grossen religidsen Akte kultischer Opferfeiern und weniger auf die
private Niederlegung etwa eines kleinen Wachsfigiirchens an geheilig-
tem Ort. Dennoch sieht Nilsson das Do-ut-des-Prinzip gerade «in den
Votivgaben am deutlichsten zum Ausdruck» kommen, weil es keine
einfache Eigentumsiiberlassung darstelle, sondern Bindung schaffe:
«schon das Gabenopfer ist kommunikativ»!3. Dies sei «in der Kraft-
vorstellung (= Orenda'®) begriindet, die sich im Zauber entwickelt
hat, in der Religion aber zuriickgedringt worden ist». So sei schliess-
lich schon in Griechenland «aus dem Zaubermittel eine Dank- und
Erinnerungsgabe geworden»17.

Diese moderne religionswissenschaftliche Auffassung ist insofern
tiir die Volkskunde methodisch bedeutsam, als zwar weiterhin Magie
und Religion einander evolutionistisch gegeniibergestellt werden,
aber unbelastet von Schichtentheorien des menschlichen Geistes und
sozialer Gruppen eine historische Grenzziechung gewagt wird, die es
unmoglich macht, alle volkstiimliche Religiositit auch unserer Tage
dem hypothetischen Primitivzustand von Eiszeitmenschen zu ver-
gleichen, wie es im Grunde der Religionswissenschaftler Mensching

12 Ein gutes Beispiel: Alfred Hock, Frithe Wachsvotive am Elisabethgrab in Marburg/
Lahn, in: Z. f. Vk. 59 (1963) 59-72.

13 Gerardus van der Leeuw, Die Do-ut-des-Formel in der Opfertheorie, in: Archiv fiir
Religionswiss. 20 (1920/21) 241t

14 Ders., Phinomenologie der Religion. 2. Aufl. Tiibingen 1956, 393 ff.

15 Nilsson (wie Anm. 4) I, 53.

18 Dieser Begriff von F. Pfister in der Volkskunde propagiert (vgl. HDA s.v. heilig,
s.v. Orendismus), aufgegriffen jedoch nur von Peuckert auf anderen Gebieten.

17 Nilsson (wie Anm. 4) I, 128.



Volkstimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 189

mit Hilfe des Volkskundlers Kriss bis in jingste Publikationen hinein
tut®s,

Damit hat sich — grob gesprochen — die anthropologische Beurtei-
lung des Phinomens Votivgaben seit 150 Jahren nur in Variationen
ergangen. An Jacob Grimms Notizen entziindeten sich einst bayeri-
sche Mythologieliebhaber. Der Ingenieur Friedrich Panzer entdeckte
mit dem Leonhardskult ein germanisch gedeutetes Wallfahrtsbrauch-
tum, dem vielerlei Spekulationen galten!®. Andere griffen das Thema
fiir die patriotische Frithgeschichtsschreibung auf??. Das gab jedoch
den Anstoss fiir nihere Bestandsaufnahmen, wie etwa die des T6lzer
Badearztes Max Hofler?!. Hieraus zog man allerdings im {ibrigen
Deutschland den irrigen Schluss, das Votivwesen sei von alters her
eine siidlichere Angelegenheit gewesen, und es fehlte nicht an Stim-
men, die polemische Schriften der Reformationszeit mit Hinweisen
auf verwandte norddeutsche Verhiltnisse der Verallgemeinerung be-
zichtigten?®?, wihrend dort selbst in protestantischen Orten und bis
ins 19.Jahrhundert hinein Nachwirkungen von Votivkult zu regi-
strieren bleiben?3. Interesse fanden vornehmlich die biuerlichen Votiv-
gaben von Tiernachbildungen. Ulrich Jahn aus der Schule Karl Wein-
holds, des wissenschaftlichen Streiters gegen die «Herren Folklori-
sten», verurteilte zwar die vergleichende Methode der Mannhardt-
schen Naturmythologie, sah aber wie Mannhardt in den historisch-
deutschen Zeugnissen an Stelle von Briuchen stets Kulte, indem er
allem und jedem aus der volkstiimlichen Uberlieferung den Stempel
«Opfer» aufdriickte, um zur «Kenntnis des heidnisch-germanischen
Kultus» zu gelangen?4. Die bayerischen Votive bei St. Leonhard be-
deuteten ihm daher abgeschwichte Siihneopfer in Seuchengefahr. Die

18 Vor allem: Gustav Mensching, Das Wunder im Glauben und Aberglauben der
Volker. Leiden 1957, 58 und 62-68.

1% Friedrich Panzer, Bayerische Sagen und Briuche. Beitrag zur deutschen Mythologie.
I (Miinchen 1855) 390ff.

20 Anton Quitzmann, Die heidnische Religion der Baiwaren. Erster faktischer Beweis
fir die Abstammung dieses Volkes. Leipzig/Heidelberg 1860, 921f., 142, 223.

21 Max Hofler, Votivgaben beim St.Leonhardskult in Oberbayern, in: Beitrige zur
Anthropologie und Urgeschichte Bayerns 9 (1891) 109-136; 11 (1894) 45-89.

22 Ulrich Jahn, Die deutschen Opfergebriuche bei Ackerbau und Viehzucht. Ein Bei-
trag zur deutschen Mythologie und Alterthumskunde. (Germanist. Abhandlungen 3)
Breslau 1884, 50.

23 Richard Andree, Katholische Uberreste beim evangelischen Volke, in: Z. fiir Vk. 21
(1911) 116ff. (Weihegaben allg.). — Otto Lauffer, Die Begriffe « Mittelalter» und «Neu-
zeit» im Verhiltnis zur deutschen Altertumskunde. Berlin 1936. 21 (Lausitz 17. Jh.).

24 Jahn (wie Anm. 22) 1-8, «Einleitung». — Vgl. Hans Moser, Vom Folklorismus in
unserer Zeit, in: Z. f. Vk. (1962) 177f.



190 Wolfgang Briickner

einst getoteten Opfertiere wirden heute durch Geld oder «Votiv-
bilder» abgelost?3.

Die volkskundlichen Theoretiker haben auch nach den mythologi-
schen Versuchen weiterhin alle Moglichkeiten der Deutung von Voti-
ven als «Opfer» abgeschritten, indem sie von diesem bisweilen im
Volke iiblichen Ausdruck ausgingen. Neben der rationalistischen Auf-
fassung vom «do ut des» und seiner Abwandlung zur zwingenden
Michtigkeit der Gaben» erhielt die Idee der Siihneopfernachklinge
auf germanischem Boden grosse Nahrung von der an antike Kult-
gebriucheanschliessenden Ersatzopfertheorie. Die Votivgaben mensch-
licher Figuren seien in Nachfolge tatsichlicher Menschenopfer ent-
standen, so wie die billigen Votivtiere Ersatzopfer minderbemittelter
Schichten darstellten?$. Frazers Stoffsammlungen boten bald welt-
weite Vergleichsmoglichkeiten??. Auch dem Kunsthistoriker von
Schlosser gentigte noch gleich den Humanisten das spitromische
Selbstverstindnis der Argei wihrend der Saturnalienfeiern?®. Fir die
Volkskunde spiterer Jahrzehnte hat der Altphilologe und Religions-
wissenschaftler Friedrich Pfister die Ersatzopfertheorie als eine der
grundlegenden Wurzeln des Votivwesens unbedenklich weitergetra-
gen®?, ganz zu schweigen von der popularwissenschaftlichen Literatur
wie etwa P. Herrmanns «Altdeutsche Kultgebriuche»3°.

Verwandt damit ist die durch die deutsche Rechtsgeschichte inspi-
rierte These vom Bussopfergedanken in der Art des germanischen Wer-
und Losegeldes. Noch Eugen Wohlhaupter wollte die grossen Beein-
flussungen durch germanisches Rechtsdenkennicht tibergangen wissen,
ja er sah Kerzenopfer und Votivgaben als spitere «Abschwichungen
und Erleichterungen» des Siihneopfers an®!. Derartige Verweise fin-
den sich bis zu M. A. Ko6nig?? und Kotting, der das aus Tours tber-

% Ebd. 49-54 und 135; «Votivbilder» = Votive.

% Etwa: Johann Nepomuk Sepp, Die Religion der alten Deutschen und ihr Fort-
bestand in Volkssagen, Aufziigen und Festgebriuchen bis zur Gegenwart. Mit durch-
greifender Religionsvergleichung. Miinchen 1890, 338.

27 Frazer (wie Anm. 1) 111, 214; V. 2, 95.

28 Schlosser (wie Anm. 3) zo09f.

20 Friedrich Pfister, Bild und Volksglaube, in: Bayer. Heimatschutz 23 (1927) 34. —
Ders., in: HDA s.v. Bildopfer. — Ders., Deutsches Volkstum in Glauben und Aber-
glauben. (Deutsches Volkstum 4) Berlin/Leipzig 1936, 97f.

30 Paul Herrmann, Altdeutsche Kultgebriuche. (Deutsche Volkheit) Jena 1928, 8
und 28.

31 Eugen Wohlhaupter, Wallfahrt und Recht, in: Wallfahrt und Volkstum (Forsch. z.
Vk. 16./17) Diisseldorf 1934, 239. — Ders., Kerze (wie Anm. 5) 8of.

32 Maria Angela Konig, Weihegaben an u. l. Frau von Altétting. Bd. 1 Uberzeitliche
Zusammenhinge. Munchen 1939, 1.



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 191

lieferte Aufwiegen im Anschluss an ein bei Priimm diskutiertes kelti-
sches Beispiel als spezifisch germanisches Ablosungsopfer deutet33.

Schlichtweg «Bildzauber» nannte Aby Warburg 1902 «den unaus-
rottbaren religiosen Urtrieb», «dem Gottlichen in der fassbaren Form
des menschlichen Abbildes sich in eigener Person oder im Abbilde an-
nihern zu kénneny», und er fuhr fort: «Die Florentiner, Nachkommen
der heidnisch aberglidubischen Etrusker, haben nun diesen Bildzauber
in krassester Form gepflegt... und kultiviert.»?* Ganz dhnlich wollte
Schlosser verstanden sein, wenn er dem «Bildzauber» des von ihm
angenommenen Ersatzopfers eine «innere Tendenz zum Naturalismus»
zusprach, die dahin dringe, «das moglichst treue, allenfalls noch durch
naturalistische Zutaten potenzierte Abbild des Stifters» herzustellen.
Das waren die logischen Konsequenzen aus den Ansitzen Jacob
Grimms: «diese deutsche paganie beriihrt sich also mit dem zauber
durch wachsbilder und mit heidnischen opfern, die zwischen dem was
erfleht werden soll und dem geopferten gegenstand analogie beach-
ten.»36

Mythologen und Symboliker haben das nicht allein fir gegeben an-
gesehen®?, sondern bald auch den Schluss gezogen, solchermassen
magisch wirksame Votivgaben seien dann wohl zum parallel verstan-
denen Schadenzauber gleichfalls brauchbar gewesen. Menzel etwa ver-
mutete: «Wahrscheinlich dienten spiter solche Glieder auch zum Be-
hexen Gesunder, denen man iibel wollte»38. Bei Hovorka/Kronfeld
findet sich das verallgemeinerte seltene Beispiel einer sogenannten
«Zauberkuh» unter die Votivgaben eingereiht3®. Auch die Neben-
bemerkung eines sehr instruktiven ungarischen Berichtes tiber Rache-
puppen, dass nimlich im Schwundstadium dieses Zauberbrauches er-
satzweiseund privatimbisweilen Wachsfiguren von Wallfahrtshindlern
benutzt worden seien, ist innerhalb der volkskundlichen Literatur
sogleich aus dem Zusammenhang gel6st und verabsolutiert worden,
obgleich keinerlei Verkniipfungen mit dem kultischen Bereich vor-

3 Kotting (wie Anm. 7) 400. — Priimm (wie Anm. 7) Ggz.

Warburg (wie Anm. 3) 99.
Schlosser (wie Anm. 3) 210.
Grimm (wie Anm. 1) 987.

37 Etwa: Joh. Ph. Glock, Die Symbolik der Bienen und ihrer Produkte in Sage,
Dichtung, Kultus, Kunst und Briuchen der Vélker. Heidelberg 1891, 241f.

38 August Menzel, Die Biene in ihren Beziehungen zur Kulturgeschichte und ihr
Leben im Kreislaufe des Jahres. Ziirich 1869, 21.

3 Hovorka/Kronfeld (wie Anm. 4) 338f. und Abb. 188.



192 Wolfgang Briickner

liegen40. Zwar existieren davon vollig unterscheidbare Zeugnisse, die
tatsichlich magischen Versuchen angehoren, doch gilt es auch hier zu
trennen zwischen den Zauberimagines spitantiker Theurgenkiinste,
ihrer arabischen und nordwesteuropiischen Nachahmer — sowie den
erst in nachmittelalterlicher Zeit auftauchenden sympathetischen Heil-
figiirchen paralleler Gegenwirkung etwa bei Paracelsus. Beides beruht
auf neuplatonischen Spekulationen und hat mit volkstiimlichem Aber-
glauben und Heilbrauch wenig zu tun, rein gar nichts aber mit den
innersten Antrieben des Votivkultes4!l.

Die Bildzauberthesen haben ethnographische Parallelen ganzanderer
Zusammenhinge unterstiitzen helfen miissen. Erwin Richter z.B.
mengte Beispiele von Krankheitsbannungen in Bilder dazu, wenn-
gleich die «magische Abwehrhandlung» des Herschenkens von
Krankheiten oder gar Krankheitsddmonen an die Gottheit wenig
logisch — auch im Sinne blosser Ideenassoziation — scheinen will42.
Schon Grimm und der Mythologe Friedreich hatten davon im Zusam-
menhang der wichsernen Votivgaben gesprochen®3. Frazer lieferte
wiederum das volkerkundliche Material, und nicht allein Sartori sah
im zauberischen Abwehrmotiv den urspriinglichen Sinn, sondern auch
Wohlhaupter sprach von «Bildheilzauber»#4. Selbst Kriss formuliert
heute: «die Krankheit wird so in den magischen Kreis, der um den
Heiligen herum ist, gewissermassen gebannt und kann nicht mehr
zuriickkommen»43,

Der Mediziner Wilke liess zumindest fur vorgeschichtliche Zeiten
die Ubertragung von Krankheitsdimonen in die Nachbildungen
kranker Glieder gelten®®. Seiner Meinung nach mogen erst fiir spitere

40 Franz von Gabnay, Rachepuppen aus Ungarn, in: Globus 8o (1g9o1) 373. -
Danach: Franz Skutsch, in: Mitt. d. schles. Gesell. f. Vk. 13/14 (1911/12) 532 Anm. 1. -
Dazu demnichst: Wolfgang Briickner, Bildnis und Brauch, Studien zur Bildfunktion in
Geschichte und Volksglaube.

41 Dariiber demnichst: Briickner (wie Anm. 40); bislang: Ders., Cera -cera virgo -cera
virginea. Ein Beitrag zu «Worter und Sachen und zur Theorie der ‘Stoffheiligkeit’», in:
Z. f. Vk. 59 (1963).

42 Erwin Richter, Einwirkungen des Paracelsismus auf die Entwicklung des Votiv-
wesens, in: Actes du 4° Congres Intern. d. Sciences Anthropol. et Ethnolog. Viennes 1952,
I (1956) 93.

3 Grimm (wie Anm. 1). - J. B. Friedreich, Die Symbolik und Mythologie der Natur.
Wiirzburg 1859, 697.

4 Frazer (wie Anm. 1) VI, 171ff. und 203. — Paul Sartori, Sitte und Brauch, in:
Deutsche Volkskunde, hrsg. von John Meier. Berlin 1926, 97. — Wohlhaupter (wie
Anm. 5) 32.

45 Rudolf Kriss, Die Volkskunde der altbairischen Gnadenstitten. Bd. II1 Theorie des
Wallfahrtswesens. Miinchen 1956, 131.

48 Wilke (wie Anm. 4) 363f.



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 193

Zeiten Sudhoffs Interpretationen zutreffen. Der Begriinder der wis-
senschaftlichen Medizingeschichtsschreibung in Deutschland hatte die
antiken Brust- und Eingeweidevotive als detaillierte bildliche Schilde-
rungen der Krankheit fiir den Heilgott aufgefasst, damit dieser als
himmlischer Arzt am erkrankten Gliede in effigie genaue Diagnose
stellen und heilen konne?’. Gewisse antike Votivreliefs sind daher
dann auch so aufgefasst worden, dass man in offensichtlichen Votan-
ten, dieDonarien in Form von riesigen Gliedervotiven darbringen, den
in Aktion befindlichen Heilgott vermutete?.

Fir das Votivwesen unserer Tage schliesst hier indirekt eine andere
These an, wenngleich der unmittelbar praktizierende Heilgott unge-
nannt bleibt. Rudolf Kriss hat im Grunde Sudhoff weitergefiihrt und
in Ablehnung der Ersatzopfertheorie seine an anderem Bildzauber
(Herbert Kiithn)4? orientierte These vom «Identifikationsopfer» fiir
den Grossteil heutiger Votivgaben aufgestellt®?. Die stellvertretend
gedachte Abbildung des Kranken oder seiner Gliedmassen tibertrage
im heilenden Umbkreis des helfenden Numens gleichsam die Heilwit-
kungen auf das damit identifizierte Original. Solche Zauberei werde
moglich durch die magische Wirklichkeit des Abbildes. Kriss’ genauer
Beobachtung ist es natiirlich nicht entgangen, dass gewisse sogenannte
«Opferbriuche» den bildlichen Ausdruck religiéser Weihehandlungen
darstellen. Dennoch méchte er hierbei die Darbringung einer Gabe als
«Verstirkung des religidsen Gedankens nach der magischen Seite»
hin werten51. Kriss” formale Klassifikationen hat Wohlhaupter miss-
verstanden, wenn er z. B. «Opfer von Heiligenattributen» vom «Iden-
tifikationsopfer» getrennt sieht®2. Auch hier nimmt Kriss an, der
Votant «identifiziert die Opfergabe mit eben dem im Gebet inten-
dierten Gegenstand»33.

Lenz Kriss-Rettenbeck hat damit gebrochen54. In seinen Arbeiten
fehltdie iibliche ethnologisch-religionswissenschaftliche Terminologie;

47 Nach Wilke; Sudhoffs Bibliographie s. oben Anm. 4.

48 Lit. und Diskussion dariiber bei Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 7) 152.

49 Herbert Kiihn, Die Anfinge des Denkens in der Friihzeit, in: Philosophisches Jb. 58
(1948) 315—323; dazu seine seit den zwanziger Jahren hiufig aufgelegten Biicher iiber Eis-
zeitmenschen und Felsbilder.

8 Rudolf Kriss, Die religiose Volkskunde Altbaierns. Baden bei Wien 1933, 98ff. -
Ders. (wie Anm. 45) 130ff.

Kriss (wie Anm. 45) 131.
52 Wohlhaupter (wie Anm. 5) 34.
Kriss (wie Anm. 45) 163.

8 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 7). - Ders., Zur Phinomenologie des Votivbrauch-
tums, in: Bayer. Jb. f. Vk. 1952, 75—78. — Ders., Das Kranzmotiv, in: Bayer. Jb. f. Vk.
1955, 93—102.



104 Wolfgang Briickner

er vermeidet die belasteten Begriffe: Opfer, Gabenmaichtigkeit, Magie,
Bildzauber, Identifikation usw. und stellt dem vergleichenden Sprung
iber Kontinente und Jahrtausende eine exakte Phinomenologie des
Brauchtums entgegen, die den historischen und psychologischen
Hintergrund im Kulturkreis der Brauchtumstriger sucht. Er begreift
den beobachtbaren Votivbrauch als komplexe Ausdrucksgestaltung
im abendlindischen Kulturstil. Subjektiv magisches Erleben, bei dem
das Darbringen von Votiven als Tathandlung mit autonomer Wirkung
empfunden werde, ist nach Rettenbeck nur in besonderen krisen-
bedingten emotionalen Zustinden moglich, die solche abnormen oder
gar pathologischen Erscheinungen hervorbringen konnen. Votive
sind demnach Gaben mit zeichenhafter Bedeutung in einem beson-
deren Anliegen. Sie dienen dem sinnfilligen Ausdruck fiir den Ver-
I16bnisakt personlicher Anheimstellung unter den Schutz eines heiligen
Patrons. Auch die Votivtafeln zihlen hierzu als Bildvotive. Das be-
sondere Anliegen wird fiir Bitte oder Dank mit Hilfe von Bildzeichen
in einer Art Bildbrief kundgetan.

Damit gelangen wir an einen Punkt terminologischer Unterschei-
dungen von zugleich theoretischer Natur. Fiir Leopold Schmidt
existiert ein wesentlicher innerer Unterschied zwischen Votiv und
Votivtafeln®®, wenngleich er zur Bestimmung aller «Kategorien der
Bildmagie im Bildopfer» auch die iiblichen Deutungen des Votiv-
wesens liberhaupt zu Hilfe nimmt, denn «derartige Erscheinungen
sind bei gleicher seelischer Grundhaltung jederzeit und allerorts
moglich und auch nachgewiesen»®®. Die Eigenart des Votivbildes be-
stehe in seiner historisch festlegbaren «Sonderbildung» zur Zeit der
«klassischen Antike» und der «Jahrhunderte um den Ausgang des
Mittelalters und dem Beginn der Neuzeit» mit einem speziellen Drang
zur stindigen bildlichen Vergegenwirtigung im Heiligtum. Retten-
beck dagegen konstatiert lediglich einen dusseren Unterschied in der
betont promulgierten Anheimstellung des offentlichen Danksagens.
So bedeutsam der Schritt zu einer historischen Differenzierung bei
Schmidt genannt werden muss, so wenig hat er hier im Grunde die

% Leopold Schmidt, Das deutsche Votivbild. Erscheinung und Geschichte eines Volks-
kunstwerks, in: Hb. der Geisteswissenschaften II (Wien 1948) 103-126, zuvor in: Deut-
sche Vierteljahrsschrift 19 (1941) 458 ff. — Ders., Rez. zu Kriss-Rettenbeck, Votivbild, in:
Oster. Z. f. Vk. NS 12 (1958) 357f. Hier stiitzt sich Schmidt u.a. auf ein keineswegs tiber-
zeugendes, sondern sogar zum Gegenbeweis fihiges Zeugnis, das dann Erwin Richter im
gleichen Sinne aufgegriffen hat: Der Drudenfuss als Krankheitssignum auf einer seltenen
oberosterreichischen Votivtafel von 1765, in: Mitt. der Anthropolog. Gesellsch. Wien
88/89 (1959) 116-124.

3 Schmidt, Votivbild (wie Anm. 55) 107f.



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 195

alten Vorstellungen vom zeitlosen Primitivismus geistiger Unter-
schichten aufgegeben. Auch das in seinen dusseren Erscheinungsfor-
men gleichartig anmutende Votivwesen aller Zeiten bedarf der histo-
rischen Sondierung. Die Ansitze hierzu sind immer wieder verwischt
worden durch die sattsam tberforderte Ursprungsfrage mit der ihr
innewohnenden Hoffnung auf Monokausalerklirungen. Als Jacob
Grimm versuchte, einen Unterschied zwischen dem bekannten antiken
und einem erschlossenen altdeutschen Votivbrauch zu zeigen, sah er
auf der einen Seite nur die Darbringung von Anathemata und auf der
anderen Zeugnisse, die er als Aufstellen von Idolen zur Ubelabwehr
deutete. Die Alten hitten mithin Dankopfer, die Germanen zauberische
Bittzeichen besessen. « Darum reichte auch ein holzernes oder vielleicht
wichsernes Abbild hin, das ein unstattliches Geschenk fiir den hilf-
reichen Gott gewesen wire»®?. Diese zwar die wenigen «germani-
schen» Schriftquellen iiberinterpretierende, aber in bezug auf die
grosse Masse der heute iiblichen Votivgaben realistische Beobachtung
bestirkte jedoch nur die Annahme magischer Motivationen, wie oben
schon gezeigt worden ist®8,

Richard Andree hat sich spiter zunichst bewusst jeder allgemeinen
Hypothesen, Herkunftsdeutungen und Psychologismen enthalten®?,
dagegen mit seiner Feststellung der «volkstiimlichen» Bezeichnung
«Opfer» den positiven Sinn der Grimmschen Beobachtung wieder
verdunkelt, so dass er schliesslich Papiervotive als «hochsten Verfall»
bezeichnen musste®?. Andree fiihrte als wissenschaftliche Unterschei-
scheidung fiir diese « Opfer» zwei aus antiken Anregungen gewonnene
Begriffe ein: «Votive» und «Weihegeschenke». Votive nannte er
«Dankopfer», Weihegeschenke «Wunsch- und Bittgaben». Diese Ter-
minologie haben die volkskundlichen Handbiicher iibernommen®?.
Von Bernhard Kétting ist darauf hingewiesen worden, dass die friih-
christlichen Theologen das in antiker Kontinuitit gepflegte Votiv-
wesen stets unter dem Gedanken der Danksagung fassten und deshalb
duldeten. Somit lasse sich der Danksagungscharakter geradezu als
christliches Spezifikum analysieren. Der Gldubige aber habe wie zu

57 Grimm (wie Anm. 1) 987.

58 Vgl. zu Anm. 36fL.

59 Richard Andree, Votive und Weihegaben des katholischen Volkes in Siiddeutsch-
land. Ein Beitrag zur Volkskunde. Braunschweig 1904; in der Einleitung und passim nur
kurze Hinweise auf Saturnalien 77, Wergeld 78, Identifikation 94.

80 Andree (wie Anm. 59) 99.

61 HDA VIII, 1760ff. s.v. Votive. — Beitl, Worterbuch, s.v. Opfer. — Pfister, Volkstum
(wie Anm. 29) 97.



196 Wolfgang Briickner

allen Zeiten nicht dariiber reflektiert, wie oder wann Bitt- und Dank-
votive zu unterscheiden seien®2. Auch Sartori hatte das schon so ge-
sehen, allerdings — von der Theorie zeitlos primitiver Urgedanken ver-
blendet — daraus den Schluss gezogen, der sogenannte Volksmensch
konne gar nicht danken, hochstens unbewusst zaubern. Alles andere
sei oberschichtliche Vergeistigung®3, Lutz Mackensen formulierte in
den gleichen Jahren: «Die religiose Formgebundenheit des Volks-
menschen in ihrer egoistischen Tendenz fihrt ihn notwendig zur
Magie, und so werden Gegenstinde und Formen der christlichen Sitte
in seiner Hand zum zauberkriftigen Geheimnis, zum Fetisch. »%4
Solche Diskussion krankt am Mangel terminologischer Vorkli-
rungen. Hier geht es nicht anders wie tiberall da, wo Tatbestinde aus
dem Bereich des Volksglaubens in theologische Begriffe gefasst und
von einer eigenen glaubensmissigen Warte aus beschrieben werden.
Was ich an anderem Orxt fiir die Wirksamkeit des wissenschaftlichen
Modewortes «Bildzauber» auseinandergelegt habe, gilt nicht minder
fiir eine Reihe anderer Termini, etwa «Devotionalien» und selbst
«Wallfahrt»®5. Hans Diinninger zéhlt zu den wenigen modernen Auto-
ren, die von da her neu ansetzen®®, Er sucht u.a. Votivkult und be-
stimmte Formen von Heilbrauch zumindest terminologisch und in
ithren historischen Erscheinungsmdoglichkeiten genauer voneinander
zu scheiden, wodurch manche Schwierigkeiten beseitigt werden
konnten, in die eine Betrachtung leicht geraten muss, der die formalen
Kcriterien dazu verhelfen, alle Phinomene iiber einen Kamm zu sche-
ren. Nicht alles, was in Gnadenkapellen an dinglichen Zeugnissen
volkstiimlicher Andacht zu finden ist, darf unbedenklich Votivkult
genannt werden. Dieser besteht seinem Namen nach im feietlichen
Versprechen gegeniiber einem Partner, dem heiligen Patron, und um-
greift neben ausgesprochenen Votivgaben in Form von Zeichen der

82 Kotting (wie Anm. 7) 398.

63 Sartori (wie Anm. 44) 97.

84 Lutz Mackensen, Volksreligion und Religion im Volke, in: SAVk 27 (1927) 182.

65 Briickner (wie Anm. 40) demnichst; bislang: Ders., Das Bildnis in rechtlichen
Zwangsmitteln. Zum Magieproblem der Schandgemalde, in: Festschr. fir Harald Keller,
Darmstadt 1963. — Ders., s.v. Bildnisstrafe, in: Handworterb. zur dt. Rechtsgesch. (im
Ersch.) - Briicknet/Diinninger s.v. Devotionalien, in: Lexikon der Marienkunde (im Er-
scheinen). — Hans Diinninger, Was ist Wallfahrt ? Erneute Aufforderung zur Diskussion
um eine Begriffsbestimmung, in: Z. f. Vk. 59 (1963).

86 Hans Diinninger, Processio peregrinationis. Volkskundliche Untersuchungen zu
einer Geschichte des Wallfahrtswesens im Gebiet der heutigen Diézese Wiirzburg, in:
Wiirzburger Ditz. Gesch. Bl. 23 (1961) §3—176; 24 (1962) 52—188; vor allem I. 2 «Votiv-
kult und Wallfahrt», darin besonders Kap. 2 «Heilbrauch und Votivkult» 109ff. - Er-
gianzend vgl.: Ders., Was ist Wallfahrt ? (wie Anm. 65).



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 197

Stiftung eines solchen Patronatsverhiltnisses im geistigen «Auf-
opfern», der Anheimstellung (Rettenbeck), vor allem tatsichlich ge-
lobte Opfer aller Art bis hin zu votierten Bildstocken ausserhalb jedes
Gnadenortes, Votivmessen innerhalb jeder Kirche, Votivaltiren,
Votivbauten aller Art usw. Erst das einen Partner voraussetzende
Opfer vermag nach Diinninger einen actus vovendi zu begriinden.
Darum sind blosse «Zuriicklassungen» noch keine Votive.

Wenn man daraufhin die volkstiimlichen Benennungen mustert,
so ist zwar von «Votum» nur auf den «Taferln» die Rede, aber der
Gedanke herschenkender Weihe an die helfenden Patrone spricht aus
allen Verzeichnissen besonderer Opferleistungen. Die Bearbeiterin der
umfangreichen Bestinde eines methodisch hochst ergiebigen Beispiels
von «Votivkult», M. A. Konig, hat darum den Terminus «Weihe-
gaben» benutzt und ihn im weitesten Sinne des Wortes aufgefasst
wissen wollen, damit den Selbstzeugnissen der Votanten und der
unterschiedlichsten Darbringungen Gerechtigkeit widerfahre. In
ihren Altottinger Quellen werden genannt: «Glib, schankhung, ver-
ehrung, opfer, denckh und danckhzeichen»®?. Das «ex voto» der
Taferln driickt lediglich die versprochene Promulgation eines erfah-
renen Gnadenaktes aus. Was daneben, zuvor schon, oder hauptsich-
lich «geopfert» worden ist, kommt selten zum Ausdruck und wird
daher gern iibersehen®®. Dartiber hinaus bleiben solche «Denk- und
Dankzeichen» zu beachten, die weder ausdriickliches Opfer noch
zeichenhafte Gabe oder personliche Zurtcklassung darstellen, sondern
als gewohnheitsmissige Spende in der Nachfolge einst rechtlich fun-
dierter Pilgeroblationen zu werten sind®3s,

Die Forschung hat sich angewohnt, von Votivkult als einer fest-
gefiigten Institution zu reden, doch handelt es sich zweifelsohne um
ein hochst komplexes Gebilde. Der in der Volkssprache bisweilen ge-
briuchliche Begriff des Opferns fiir jede Art von dinglichen «Zuriick-
lassungen» im kirchlichen Raum darf nicht irritieren. Er entstammt
der sakralen Hochsprache und ist mit dem rémischen Ritus schon im
6. Jahrhundert in die mitteleuropiischen Sprachen eingedrungen, weil
offensichtlich kein entsprechendes Wort fiir das kirchliche Almosen-

87 Konig (wie Anm. 32) XIIL
88 Kriss-Rettenbeck, Votivbild (wie Anm. 7) 98 ff., Beispiele 130 und passim. Vgl. fiir
das frithe 13. Jh. besonders auffallend bei Héck (wie Anm. 12); dazu ganz allgemein die
Mitrakelbuchaufzeichnungen. — Selbst noch in protestantischen Relikten ist weihendes
Geschenk und zeichenhafte Zuriicklassung deutlich getrennt erkennbar, vgl. Lauffer
(wie Anm. 23) 21.

882 Vgl. Georg Schreiber, Strukturwandel der Wallfahrt, in: Wallfahrt und Volkstum
(Forsch. z. Vk. 16/17) Diisseldorf 1934, 8.



198 Wolfgang Briickner

geben existierte®?. Die Kirche aber hat alle Gaben ans Heiligtum als
Opfer oder Geltbnisse aufgefasst. Wenn zweihundert Jahre spiter der
vielzitierte «Indiculus Superstitionum» vom heidnischen Ritus der
Holzglieder spricht, dann pflegt man das gleich den theologischen
Paralleltexten weniger als germanischen Heilbrauch unbekannter, weil
schlecht tiberlieferter Art, sondern als Opfer in der Weise von Votiv-
kult zu interpretieren und dementsprechend didmonischen Patronen
zuzuweisen’®. Hier muss noch einmal von vorne begonnen werden
mit feineren Methoden des Vergleichens. Dinninger jedenfalls mochte
vorlidufig nur dies deutlich machen: volkstimlicher Heilbrauch aus
Akten, deren konkrete Hilfsmittel den Anschein ausschliesslicher
Gaben erwecken, wirkt in das eigentliche Votivwesen hinein und kann
ihm an gewissen Orten geschichtlich vorausgehen?!.

Die Frage nach Glaube und Aberglaube darf hierbei hochstens der
Theologe stellen, denn sie ist ohnehin eine Sache der jeweiligen Dogma-
tik und nicht der Geschichte?2. Dennoch triibt sie fortwihrend die
wissenschaftliche Diskussion. lhre uneingestandene Beantwortung
steckt als theoretischer Vorbehalt in fast jeder rationalistischen These
mitteleuropiischer Universititsgelehrsamkeit’. Der subjektiv-kon-
fessionelle Ursprung kann nicht geleugnet werden. Eine Verkniipfung
von Bildbrauch und Religion bleibt fiir die meisten Wissenschaftler
nur im Zusammenhang von Wertstufungen fassbar, so dass schon die
Existenz von dinglichen Votivgaben gentigt, solcher Art bildlich sich
dussernden Kult eo ipso fiir Paganismus und darum Magie zu halten.
Typische Beispiele bilden die Formulierungen des Laufler-Schiilers
Bargheer und anderer Norddeutscher, wie des Soziologen Rumpf und
des schon erwihnten Lutz Mackensen.

8% Kluge/Gotze, Etymologisches Wérterbuch der dt. Sprache (17. Aufl. 1960) s.v.
opfern.

70 Die iltere Forschung vereinigt bei: Heinrich Albin Saupe, Der Indiculus super-
stitionum et paganiarum. Ein Verzeichnis heidnischer und abergliubischer Gebrauche
und Meinungen aus der Zeit Karls des Grossen, aus zumeist gleichzeitigen Schriften er-
liutert. (Programmschr. 551) Leipzig 1891, 33. — Zur Quellenproblematik: Wilhelm
Boudriot, Die altgermanische Religion in der amtlichen kirchlichen Literatur des Abend-
landes vom 5. bis 11.Jh. (Untersuchungen zur allg. Religionsgesch. 2) Bonn 1928, 17f.

71 Diinninger, Processio (wie Anm. 66) I, 136.

72 Vgl Kurt Wagner, Aberglaube, Volksglaube und Erfahrung. (Volk, Erginzungs-
reihe 5). Halle 1941, 1f.

7 Vgl. hierzu Ad. E. Jensen, Gibt es Zauberhandlungen ? In: Zeitschr. fir Ethnologie
75 (1950) 3 (iiber Preuss); in der Volkskunde iiberspitzt: Friedrich Pfister, Probleme der
religiosen Volkskunde, in: Archiv fiir Religionswiss. 34 {1937) 974, vor allem 102ff.



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 199

Bargheer behandelt Organvotive unter der Uberschrift « Heilbrauche
des Volkes»?. Dabei bedeuten ihm «opfern», aber auch «danken»
fiir Antike und Gegenwart gleichermassen nur iiberhthte Umschrei-
bungen von aktiver Heilpraxis: «Wesentlich war der Connex zwischen
dem Kranken und der Gottheit, der durch Gebet und Geliibde schon
bestehen konnte, ehe die ganz reale Verbindung durch das Opfer
vor sich ging. Der Gedanke nun, diese letztere Verbindung in ihrer
primitiven Korperlichkeit fiir die allein wirksame zu halten und wih-
rend der Krankheit anzustreben, liegt nahe. Er wird vielleicht sogar
der urspriinglichere gewesen sein.»?® — Fir Rumpf stellen Votive
zunichst lediglich «volkstimliche Symbole» dar. Aber in all den
«das Andenken daran dauernd wach halten sollenden Gaben steckt
denn doch ein besonderes Mass sowohl von Naivitit wie auch von
derbster Dinghaftigkeit». Besonders die sexuellen Zeichen lassen
Rumpf feststellen: «Es zeigt dies nur besonders drastisch, wie unge-
heuer die geistigen Entfernungen innerhalb des Katholizismus stellen-
weise sind zwischen alter, erhabener, vergeistigter Hochkultur und
einetr noch viel dlteren erdschweren, erdlebensnahen Art frommen
gemeinen Volkes», dem der Weg «ins Unsichtbatre» versperrt und das
«am Sichtbaren haften bleibt»?8. Mackensen macht dafiir verantwort-
lich: krassen Egoismus, platte Gegenstindlichkeit des Denkens und
cine entwicklungsgeschichtlich niedriger einzustufende mystische —
sprich magische — Veranlagung?”. .

Solchen im protestantischen Glaubensbegriff befangenen Werturtei-
len versagt sich eine distanzierte Betrachtungsweise. Es verwundert
nicht, wenn von dieser Seite her versucht worden ist, den «Glauben des
deutschen Bauerntums» als ausserchristlich stammlich-soziologisch be-
dingte Weltanschauung zu begreifen, um ihn vor dem theologischen
Verruf des Aberglaubens und anderen, ideologisch bestimmten Ent-
wertungskategorien der Wissenschaft zu retten”8. Das war nicht allein
der Versuch eines nationalsozialistischen Tiibinger Theologen. An der
gleichen Universitit verkiindete der Historiker Johannes Haller in

% Ernst Bargheer, Eingeweide. Lebens- und Seelenkrifte des Leibesinnern im deut-
schen Glauben und Brauch. Berlin/Leipzig 1931, 3411

7> Bargheer (wie Anm. 74) 342.

" Max Rumpf, Religiose Volkskunde. (Das gemeine Volk 2z) Stuttgart 1933, 165.

"7 Mackensen (wie Anm. 64) bes. 172ff., 177, 180, 182; dabei befasst sich det Autor
ausschliesslich mit protestantischem Belegmaterial aus der Sicht kirchlicher Seelsorge.

"8 Herbert Grabert, Der Glaube des deutschen Bauerntums. Eine weltanschauungs-
kundliche und glaubensgeschichtliche Untetsuchung. Bd. I Bauerntum und Christentum.
Stuttgart/Berlin 1939. — Ders., Der protestantische Auftrag des deutschen Volkes (z. Aufl.
1936). — Dets., Die vélkische Aufgabe der Religionswissenschaft (1938).



200 Wolfgang Brickner

seinen berithmten «Epochen der deutschen Geschichte», dass gerade
die spiritualisierte und abstraktere Form des christlichen Bekennt-
nisses «fiir die eigentiimliche Art des deutschen Geistes die geeigne-
tere, die passendere ist, um seine Krifte zu wecken und zu entwickeln
und zum Hochsten zu befiahigen»??. Hieraus wird verstindlich, warum
in Deutschland jegliche Schichtentheorie so feste Wurzeln schlagen
kann. Die Divergenz zwischen oberschichtlichem Wollen und dem von
da gesehenen unterschichtlichen Befund darf daher nicht mehr be-
stiirzen. Die Frazersche Gegeniiberstellung von Religion und Magie
gehort hierzulande zu den immer wieder neu traktierten Themen aller
beteiligten Disziplinen®.

Ausser der Uberwindung derartiger Vorbehalte aus bekenntnishaf-
ten Vorstellungen dessen, was Religion «eigentlich» sein soll, scheinen
mir Differenzierungen wichtig, die nicht allein Altertum und Neuzeit
trennen, sondern beide zeitlichen Bereiche eigenstindigen Votiv-
brauchs aus einer gemeinsamen neuen Sicht beobachten lassen. Nilsson
betont z.B. fur die griechischen Funde mit Recht, dass die vielerlei
Weihegeschenke verschiedenen Urprungs seien und daher auch je
nach dem einen verschiedenen Sinn besdssen®!. Griechenland kannte
neben den iiblichen zeichenhaften Gaben schon friih die grosse Schau-
stellung, das Denkmal im heiligen Bezirk, frei von allen eventuell
zaubrischen Absichten. Genau das gleiche aber findet sich zumindest
seit der Renaissance auch bei uns, nur haben hochstens Kunsthistoriker
darauf aufmerksam gemacht und fertige religionswissenschaftliche
Thesen daran gekniipft82. Es gilt also sauber zu scheiden und histo-
risch begriindete Kategorien zu finden.

Hierzu wire es fiir unser Ziel notwendig, sich nidher mit dem Wachs
zu befassen, das einmal durch seinen kirchlichen Gebrauchswert Opfer-
material erster Giite werden musste und zum anderen wegen seiner
leichten Verformbarkeit die besten Voraussetzungen sowohl fir die
private Herstellung figiitlicher Gaben als auch handwerksmassiger
Massenware sowie realistischer Grossplastiken besitzt. Brogle, Laus-
berg und Wohlhaupter haben unter solchen Gesichtspunkten wichtige

" Johannes Haller, Die Epochen der deutschen Geschichte, zit. nach der Ausgabe:
Listbiicher 65 (Miinchen 1959) 131. (1. Aufl. Berlin 1923).

80 Dariiber eingehend: Ad. E. Jensen, Mythos und Kult bei Naturvolkern. Religions-
wissenschaftliche Betrachtungen. (Studien zur Kulturkunde 10) Wiesbaden 2. Aufl. 1960,
Kap. X Die praanimistische Zaubertheorie, 239 L.

81 Nilsson (wie Anm. 4) I, 123.

82 Warburg und Schlosser (wie Anm. 3), dazu Briickner, Bildnis in Zwangsmitteln
(wie Anm. 64).



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 201

Beitrige zu Wachsopfer und Kerzenbrauch geliefert®3, wihrend die
volkskundliche Forschung durch allzu schematische Trennung im
Beobachten von «Lichtbrauch» und « Opferbriuchen» zu vorgefassten
Kategorien gelangt ist8%. Wachsopfer und Darbringung von geform-
tem Wachs diirfen allerdings nicht unbedacht zusammengeworfen,
aber auch nicht isoliert voneinander betrachtet werden. Religiése An-
liegen, rechtliche Formungen und gesellschaftliche Funktionen sind zu
beobachten. Dies kann bei der Dirftigkeit des frith- und hochmittel-
alterlichen Materials eine vorldufig nur fragmentarisch zu 16sende Auf-
gabe sein. Man wird ausgehen miissen von den beiden dusseren Er-
scheinungsformen des Votivbrauchs: der reprisentativen Opfer-
plastik und den zeichenhaften Gaben meist wichserner Massenware.
Zur Erfassung der Phinomenologie des Brauchtums gentigt jedoch
nicht das Registrieren der Objekte und die Statistik zeitlicher Schich-
tungen. Ebensowenig fiihrt eine allein inhaltliche Deutung der sich
hier manifestierenden volkstiimlichen Bilderwelt und Chiffrensprache
zur Losung der anstehenden Grundfrage: Handelt es sich bei den
Votationen um zeitgebunden religios-gesellschaftliche Akte oder um
zeitlos magisch-parapsychologische Versuche.

Der methodische Ansatz darf daher nicht wie bisher von der Ideo-
logie eines sogenannt volkstiimlichen, primitiven oder urzeitlichen
Denkens ausgehen, sondern es miissen umgekehrt zunichst die hoch-
kulturellen Zeugnisse und deren Geschichte besser ins Auge gefasst
werden, um Sinn und Wandel brauchtimlicher Erscheinungen zu be-
greifen. Das bedeutet im vorliegenden Falle zugleich die Forderung
nach einer besonders ausgerichteten Erforschung des mittelalterlichen
Heiligenkultes und dessen dinglich brauchtiimlichen Ausserungen,
um tiber Hagiographie und Patrozinienkunde hinaus zu einem deut-
licheren Bild von den «geistlichen» — und stets auch praktisch wirk-
sam gewordenen Rechtsverhiltnissen zwischen himmlischen Patronen
und irdischen Schutzbefohlenen zu gelangen®s. Nur von hierher wird
es moglich sein zu iiberpriifen, ob die mystifizierende These der magi-

83 Vgl. Anm. 5.

84 Herbert Freudenthal, Das Feuer im deutschen Glauben und Brauch. Berlin/Leipzig
1931. — Leopold Schmidt, Lebendiges Licht im Volksbrauch und Volksglauben Mittel-
europas, in: Studium Generale 13 (1960) H. 10, 606-628. — Zum Oblationswesen: Georg
Schreiber, Gemeinschaften des Mittelalters. Recht und Verfassung, Kult und Frommig-
keit (Ges. Abhdlg. I) Miinster 1948.

8 Vgl. z.B.: Hans Conrad Peyer, Stadt und Stadtpatron im mittelalterlichen Italien.
(Ziircher Studien zur allg. Gesch. 10) 1955. — Heinrich Schmidt, Die deutschen Stidte-
chroniken als Spiegel des biirgerlichen Selbstverstindnisses im Spitmittelalter. (Schriften-
reihe d. hist. Kom. bei d. Bayer. Akademie d. Wiss. 3) Gottingen 1958, Kap. 3, II, 2/3.



202 Wolfgang Briickner

schen Bindung von Geschenken oder die abwertende Erfindung der
platten Leistungsformel tauschgesellschaftlicher Konstruktionen oder
gar die vielerlei Meinungen iiber banal bis raffiniert vorgestellten
bildzauberischen Hintergrinde den wahren Tatbestand aller zeitlich
und kulturell so verschiedenen Erscheinungen treffen.

Fir das Mittelalter bediirfte vielmehr der zentrale Gedanke des
rechtlichen Treueverhiltnisses, wie er sich sowohl zwischen den stin-
dischen Gruppen als auch zwischen der Gesamtheit der Menschen und
Gott ausdriickt, einer quellensicheren Beobachtung am vorliegenden
Objekt. Das von Rettenbeck erkannte Grundmotiv der Anheim-
stellung verlangt nach historischer Untermauerung durch den Auf-
weis bewusster religioser Horigkeitsverhiltnisse als einer wohl gene-
rellen geistigen Haltung®®. Der Rechtspersonlichkeit des Heiligen
stand ausser den tragenden Gestaltern der Frommigkeit auch der
kleine Mann nicht weniger niichtern und mit «juristisch» gescharftem
Bewusstsein gegeniiber als seinen zahlreichen, in vielfiltigen Abstu-
tungen und differenzierten Verknipfungen tiibergeordneten Herr-
schaften8?. Die juristisch umschriebenen Devotionsverhailtnisse in
Form der familidren Verwandtschaft oder der gleichfalls patriarchalisch
aufgefassten Horigkeit — zu gewissen Terminen oder Anldssen zeichen-
haft, bildnerisch oder spielmissig dargestellt und damit realisiert —
leben in der sich brauchtiimlich manifestierenden Existenz gemeindli-
cher Institutionen, der Verwaltungspraxis eigenstindiger Kommunen
und dem im Zeremoniell sinnfillig gemachten Selbstverstindnis von
Staatswesen. Sie finden sich, anschaulich (!) und auf Dauer angelegt,
in Bildwerken an heiligen Orten verwirklicht, in der «ewigen Anbe-
tung» des Stifterbildes, des Epitaphs und der Votivplastik®8.

Von daher sind die Denkstrukturen — auch des Volkes — geprigt
worden. Es ist wissenschaftlicher Aberglaube, immer wieder insgeheim
darauf zu hoffen, dass der romantische «Mutterboden der Nation»,
das «vulgus in populo» eine durchgingige Konstante sei, die unsere

88, Erste Beispiele bei: Karl S. Kramer, «Sankt Blasius zu leibeigen», in: Bayer. Jb. f.
Vk. 1954, 141-150. — Wolfgang Briickner, Die Verehrung des Heiligen Blutes in Walldiirn.
Volkskundlich-soziologische Untersuchungen zum Strukturwandel barocken Wallfaht-
tens. (Verofl. d. Gesch. und Kunstvereins Aschaffenburg 3) 1958, 92.

87 Das weite Gebiet der sich durch die Jahrhunderte wandelnden Wachszinsigkeit be-
darf von hier aus einer iibergreifenden Betrachtung. Die letzten grosseren Arbeiten von
Seiten der Historiker stammen aus der Zeit um den Ersten Weltkrieg. In den Sammlungen
des ‘Deutschen Rechtsworterbuches’ (Heidelberg) steht zu diesem Stichwort nur wenig zu
erwarten, wie ich an Ort und Stelle uiberpriift habe.

88 Vgl. Leo Bruhns, Das Motiv der ewigen Anbetung in der romischen Grabplastik
des 16., 17. und 18. Jhs., in: Rémisches Jb. fiir Kunstgesch. 4 (1940) 253-432.



Volkstiimliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 203

Geschichte tiberdauere und sowohl jegliche Atavismen bewahre als
auch die Kraft des Uberdauerns aller Kultur wie ein ewiger Jung-
brunnen in sich speichere. Solcher Glaube lebt von der bequemen
Voraussetzung des abwandelbaren Schulmerkverschens fiir schwache
Lateiner: «das, was man nicht erkliren kann, das sehe man als magisch
an», als Utrzeitrelikt, spitzeitlichen Kulturverfall, naturhafte Welt-
erfahrung oder zeitlos primitive Dumpfheit eines unterentwickelten
Intellekts — in jedem Falle als aufsteigende Bewegung aus unergriind-
lichen Tiefen. Erst wenn von all dem abgesehen werden kann, wird
sich der Blick 6ffnen fiir neue Quellensuche und eine vorurteilslosere,
wissenssoziologisch fundierte Interpretation der vielfiltigen Zeug-
nisse des menschlichen Geistes auf dem weiten Felde der suchenden
Beziehungen zu einer unbekannten Transzendenz.



	Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen : zur Forschungssituation und Theorie des bildlichen Opferkultes

