
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 59 (1963)

Heft: 3-4

Artikel: Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im
Votivwesen : zur Forschungssituation und Theorie des bildlichen
Opferkultes

Autor: Brückner, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i86

Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild
im Votivwesen

Zur Forschungssituation und Theorie des bildlichen Opferkultes

Von Wolfgang Brückner, Frankfurt/Main

Naive Geisteshaltung und primitives Denken begründen «Weltbild
und Wesensart» des sogenannten Volksmenschen in der wissenschaftlichen

Theorie religions- und volkskundlicher Forschung aller möglichen

Schattierungen. Hierbei werden Votiv- und Zauberwesen seit

Jahrzehnten in enger Beziehung gesehen, wenngleich die Geschichte
des abendländischen Votivbrauchs, sowohl der Antike als auch des

Mittelalters, noch nicht geschrieben ist, da die Aufarbeitung des Sach-

und Quellenmaterials trotz mancher Bemühungen weitgehend offensteht.

Lediglich die museale Erfassung des heutigen mitteleuropäischen

Votivwesens hat seit über einem halben Jahrhundert durch
einzelne volkskundliche Sammler eine systematische Förderung erfahren

(Marie Eysn, Hugo Preen, Rudolf Kriss).
Zuvor hatten antike Funde und literarische Zeugnisse Aufmerksamkeit

bei vergleichenden Mythologen und Anthropologen gefunden1.
Jacob Burckhardt behandelte als erster antike Weihegeschenke in
kulturhistorischer Sicht2, während nach der Jahrhundertwende die

verlorengegangenen Florentiner «Boti» der Renaissance auf
kunstgeschichtlicher Seite grosses methodisches Interesse gewannen3. Hinzu
traten Medizinhistoriker mit der Entdeckung der Donaria für
anatomisch-pathologische und volksmedizinische Studien, denen sich

religionshistorisch interessierte Altertumswissenschaftler anschlössen4,

1 Jacob Grimm, Deutsche Mythologie (Nachdruck d. 4. Aufl. Tübingen 1953) II,
986ff. - James George Frazer, The Golden Bough. A Study in Magic and Religion. 3. cd.

(London 1911/18) V. 2, 95.
2 Jacob Burckhardt, Die Weihegeschenke der Alten (1884), in: Kulturgeschichtliche

Vorträge, hrsg. von R. Marx (Kröners Taschenausgabe 56) Stuttgart 1959, I74ff.
3 Aby Warburg, Bildniskunst und Florentinisches Bürgertum (1902), in: Gesammelte

Schriften I (Leipzig 1932) 99t!., n6ff., 346ff. - Julius von Schlosser, Geschichte der
Portraitbildnerei in Wachs. Ein Versuch, in : Jb. der kunsthist. Sammlungen des allerhöchst.
Kaiserhauses XXIX. 3 (1910/11) 207-221.

4 Ludwig Stieda, Anatomisch-archäologische Studien II. Anatomisches über altitalische
Weihegeschenkc (Donaria). (Anatomische FIcfte I, 10) Wiesbaden 1901. - Karl Sudhoff mit
verschiedenen kleineren Beiträgen: vgl. seine Bibliographie (zusammengestellt bei M.
Arnim, Internationale Personalbibliographie. Stuttgart 1952, 632s.): 1901, 1903, 1907, 1913,
1914,1926 und zahlreicheHandbuchartikel. - E. Blind,Gynäkologisch interessanteEx-votos,
in: Globus 82 (1902) Nr. 5, 69 ff. -Otto von Flovorka und Arthur Kronfeld, Vergleichende
Volksmedizin I (Stuttgart 1908) 331 ff., 433 ff. - Otto Weinreich, Antike Fleilungswunder.



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 187

während die Wirtschafts- und Sozialgeschichte bei der Beobachtung
von Wachsgebrauch und Wachsrechten in Mittelalter und Neuzeit
mit unserem Problem in Berührung kamen5.

Diesem allgemeinen Interesse entsprechen jedoch keineswegs die
sachlichen Voraussetzungen für übergreifende Interpretationen. Die
Registrierung heutiger Bestände6, ergrabener Zeugnisse und zufälliger

Bodenfunde ist am weitesten gediehen7. An schriftlichen Quellen
hat bislang nur die Mirakelliteratur der letzten Jahrhunderte
eingehendere Bearbeitung gefunden8, während Rechnungs- und Inventarbelege

früherer Zeiten ausschliessliche Zufallsfunde darstellen9. Die
systematische Forschung nach Bildzeugnissen fehlt fast völlig10,
dagegen ist die italienische Novellenliteratur schon auf spätmittelalterliche
Beispiele von Wachsvotiven befragt worden11; weitere Heiligen-

(Religionsgesch. Versuche und Vorarbeiten 8. 1) Giessen 1909. - Meyer-Steinegg,
Darstellung normaler und krankhaft veränderter Körperteile in antiken Weihegaben, in:
Jenaer med. hist. Beiträge H. 2 (1912). - Paul Roquettes, Les ex-voto médicaux d'organes
internes dans l'antiquité romaine, in : Bulletin de la Soc. franc, d' Histoire de la méd. XI. 7

(Paris 1912). - Otto von Hovorka, Altgriechische Fleilvotive vom ärztlichen Standpunkt,
in: Archiv für Gesch. der Medizin 7 (1914). - Eugen Holländer, Plastik und Medizin.
Berlin 1914. - Rudolf Herzog, Die Wunderheilungen von Epidauros. F.in Beitrag zur
Geschichte der Medizin und der Religion. Philologus Erg. Bd. 22. 3 (Leipzig 1931). -
Gustav Jungbauer, Deutsche Volksmedizin. Berlin/Leipzig 1934, 189ff. - Georg Wilke,
Die Heilkunde der europäischen Vorzeit. Leipzig 1936, 363 ff. - Martin P. Nilsson,
Geschichte der griechischen Religion I (FIb. der Altertumswissenschaften 5. 2) München

1941, 75ff., 123fT. II (1950) 211 ff.
5 Theodor Brogle, Die Ökonomik des schweizerischen Wachsgewerbes unter besonderer

Berücksichtigung des katholisch-kirchlichen Einschlags. (Diss. Bern) Weinfelden

1920. - Celine Lausberg, Beiträge zur Geschichte des Kerzenmachergewerbes im Mittelalter.

(Diss. Freiburg/Br.) Duisburg 1928. - Eugen Wohlhaupter, Die Kerze im Recht.

(Forsch, zum deutschen Recht 4. 1) Weimar 1940.
6 Überblick bei : Wolfgang Brückner, Wallfahrtsforschung im deutschen Sprachgebiet

seit 1945, in: Z. f. Vk. 55 (1959) n8ff. - Sonst vgl. die Jge. der volkskundlichen
Bibliographie.

7 Für die Antike ausser den unterAnm. 4 genannten : Karl Prümm, Religionsgeschichtliches

Handbuch für den Raum der altchristlichen Umwelt. Freiburg/Br. 1943, 489. -
Bernhard Kötting, Peregrinatio religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen
in der alten Kirche. (Forsch, z. Vk. 33/35) Münster 1950, 398ff. - Lenz Kriss-Rettenbeck,
Das Votivbild. München 1958, 150; 152F; 155.

8 Wie Anm. 6.
9 Eine Zusammenstellung aller, auch über die bisher in der volkskundlichen Literatur

hinaus bekannten Beispiele ist in Vorbereitung für die «Floechster Beiträge vom Wachs».
10 Vereinzelt: Karl Gröber, Votivgaben auf alten Bildern, in: Bayer. Heimatschutz 25

(1929) 113-118. - Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 7) 144. - Zur Bildquellenforschung
überhaupt vgl. Leopold Schmidt, in: öster. Z. f. Vk. NS 13 (1959) 48ff. und öfters a.a.O.;
desgl. J. M. und G. Ritz, in: Festschr. Spamer (Berlin 1953) 121 ff.; Bayer. Jb. f. Vk. 1958,

i43ff.
11 Leopold Schmidt, Zur Geschichte des Wachsopfers im Mittelalter, in : Öster. Z. f.

Vk. NS 1 (1947) 86-94.



188 Wolfgang Brückner

viten, frühe Exempelerzählungen und Canonisationsprotokolle harren

noch der Ausbeute12.

Die religionswissenschaftlichen Deutungen des Phänomens Votivgaben

stehen im Banne mannigfacher Opfer- und Zaubertheorien. Die
simpelste Formel hat das 19. Jahrhundert mit seiner Vorstellung vom
Rechtsdenken der Primitiven gefunden und dafür den Ausdruck zum
Gesetz erhoben, den die spätantike Literatur - selbst schon reflektierend

- anbot: «do ut des»13. Van der Leeuw hingegen sah später am
religiösen Opfer im Akt des Gebens eine tiefergreifende Kommunikation

zwischen Kultträgern und Gottheit, so dass bei ihm «do ut des»

kein Rechenexempel oder kommerzialisierten Zauberverkehr meint,
sondern im Sinne Lévy-Bruhls eine gemeinsame Partizipation von
Geber und Beschenktem an der Gabe14. Dies zielt natürlich auf die

grossen religiösen Akte kultischer Opferfeiern und weniger auf die

private Niederlegung etwa eines kleinen Wachsfigürchens an geheiligtem

Ort. Dennoch sieht Nilsson das Do-ut-des-Prinzip gerade «in den

Votivgaben am deutlichsten zum Ausdruck» kommen, weil es keine
einfache Eigentumsüberlassung darstelle, sondern Bindung schaffe:
«schon das Gabenopfer ist kommunikativ»15. Dies sei «in der
Kraftvorstellung Orenda16) begründet, die sich im Zauber entwickelt
hat, in der Religion aber zurückgedrängt worden ist». So sei schliesslich

schon in Griechenland «aus dem Zaubermittel eine Dank- und
Erinnerungsgabe geworden»17.

Diese moderne religionswissenschaftliche Auffassung ist insofern
für die Volkskunde methodisch bedeutsam, als zwar weiterhin Magie
und Religion einander evolutionistisch gegenübergestellt werden,
aber unbelastet von Schichtentheorien des menschlichen Geistes und
sozialer Gruppen eine historische Grenzziehung gewagt wird, die es

unmöglich macht, alle volkstümliche Religiosität auch unserer Tage
dem hypothetischen Primitivzustand von Eiszeitmenschen zu
vergleichen, wie es im Grunde der Reügionswissenschaftler Mensching

12 Ein gutes Beispiel : Alfred Hock, Frühe Wachsvotive am Elisabethgrab in Marburg/
Lahn, in: Z. f. Vk. 59 (1963) 59-72.

13 Gerardus van der Leeuw, Die Do-ut-des-Formel in der Opfertheorie, in : Archiv für
Religionswiss. 20 (1920/21) 241ft'.

14 Ders., Phänomenologie der Religion. 2. Aufl. Tübingen 1956, 393ff.
15 Nilsson (wie Anm. 4) I, 53.
16 Dieser Begriff von F. Pfister in der Volkskunde propagiert (vgl. HDA s.v. heilig,

s.v. Orendismus), aufgegriffen jedoch nur von Peuckert auf anderen Gebieten.
17 Nilsson (wie Anm. 4) I, 128.



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 189

mit Hilfe des Volkskundlers Kriss bis in jüngste Publikationen hinein
t-18tut1
Damit hat sich - grob gesprochen - die anthropologische Beurteilung

des Phänomens Votivgaben seit 15 o Jahren nur in Variationen

ergangen. An Jacob Grimms Notizen entzündeten sich einst bayerische

Mythologieliebhaber. Der Ingenieur Friedrich Panzer entdeckte

mit dem Leonhardskult ein germanisch gedeutetes Wallfahrtsbrauchtum,

dem vielerlei Spekulationen galten19. Andere griffen das Thema

für die patriotische Frühgeschichtsschreibung auf20. Das gab jedoch
den Anstoss für nähere Bestandsaufnahmen, wie etwa die des Tölzer
Badearztes Max Höfler21. Hieraus zog man allerdings im übrigen
Deutschland den irrigen Schluss, das Votivwesen sei von alters her
eine südlichere Angelegenheit gewesen, und es fehlte nicht an Stimmen,

die polemische Schriften der Reformationszeit mit Hinweisen
auf verwandte norddeutsche Verhältnisse der Verallgemeinerung
bezichtigten22, während dort selbst in protestantischen Orten und bis

ins 19. Jahrhundert hinein Nachwirkungen von Votivkult zu
registrierenbleiben23. Interesse fanden vornehmlich die bäuerlichen Votivgaben

von Tiernachbildungen. Ulrich Jahn aus der Schule Karl
Weinholds, des wissenschaftlichen Streiters gegen die «Herren Folkloristen»,

verurteilte zwar die vergleichende Methode der Mannhardt-
schen Naturmythologie, sah aber wie Mannhardt in den historischdeutschen

Zeugnissen an Stelle von Bräuchen stets Kulte, indem er
allem und jedem aus der volkstümlichen Überlieferung den Stempel

«Opfer» aufdrückte, um zur «Kenntnis des heidnisch-germanischen
Kultus» zu gelangen24. Die bayerischen Votive bei St.Leonhard
bedeuteten ihm daher abgeschwächte Sühneopfer in Seuchengefahr. Die

18 Vor allem : Gustav Mensching, Das Wunder im Glauben und Aberglauben der
Völker. Leiden 1957, 58 und 62-68.

19 Friedrich Panzer, Bayerische Sagen und Bräuche. Beitrag zur deutschen Mythologie.
II (München 1855) 390)!.

20 Anton Quitzmann, Die heidnische Religion der Baiwaren. Erster faktischer Beweis
für die Abstammung dieses Volkes. Leipzig/Heidelberg i860, 92fr., 142, 223.

21 Max Höfler, Votivgaben beim St.Leonhardskult in Oberbayern, in: Beiträge zur
Anthropologie und Urgeschichte Bayerns 9 (1891) 109-136; 11 (1894) 45-89.

22 Ulrich Jahn, Die deutschen Opfergebräuche bei Ackerbau und Viehzucht. Ein
Beitrag zur deutschen Mythologie und Alterthumskunde. (Germanist. Abhandlungen 3)
Breslau 1884, 50.

23 Richard Andrée, Katholische Überreste beim evangelischen Volke, in: Z. für Vk. 21

(1911) n6ff. (Weihegaben allg.). - Otto Lauffer, Die Begriffe «Mittelalter» und «Neuzeit»

im Verhältnis zur deutschen Altertumskunde. Berlin 1936. 21 (Lausitz 17. Jh.).
24 Jahn (wie Anm. 22) 1-8, «Einleitung». - Vgl. Hans Moser, Vom Folklorismus in

unserer Zeit, in: Z. f. Vk. (1962) 177F



190 Wolfgang Brückner

einst getöteten Opfertiere würden heute durch Geld oder «Votivbilder»

abgelöst25.
Die volkskundlichen Theoretiker haben auch nach den mythologischen

Versuchen weiterhin alle Möglichkeiten der Deutung von Votiven

als «Opfer» abgeschritten, indem sie von diesem bisweilen im
Volke üblichen Ausdruck ausgingen. Neben der rationalistischen
Auffassung vom «do ut des» und seiner Abwandlung zur zwingenden
Mächtigkeit der Gaben» erhielt die Idee der Sühneopfernachklänge
auf germanischem Boden grosse Nahrung von der an antike
Kultgebräuche anschliessenden Ersatzopfertheorie. DieVotivgaben menschlicher

Figuren seien in Nachfolge tatsächlicher Menschenopfer
entstanden, so wie die billigen Votivtiere Ersatzopfer minderbemittelter
Schichten darstellten26. Frazers Stoffsammlungen boten bald
weltweite Vergleichsmöglichkeiten27. Auch dem Kunsthistoriker von
Schlosser genügte noch gleich den Flumanisten das spätrömische
Selbstverständnis der Argei während der Saturnalienfeiern28. Für die
Volkskunde späterer Jahrzehnte hat der Altphilologe und
Religionswissenschaftler Friedrich Pfister die Ersatzopfertheorie als eine der

grundlegenden Wurzeln des Votivwesens unbedenklich weitergetragen29,

ganz zu schweigen von der populärwissenschaftlichen Literatur
wie etwa P. Herrmanns «Altdeutsche Kultgebräuche»30.

Verwandt damit ist die durch die deutsche Rechtsgeschichte inspirierte

These vom Bussopfergedanken in der Art des germanischen Wer-
und Lösegeldes. Noch Eugen Wohlhaupter wollte die grossen
Beeinflussungen durch germanisches Rechtsdenken nicht übergangen wissen,
ja er sah Kerzenopfer und Votivgaben als spätere «Abschwächungen
und Erleichterungen» des Sühneopfers an31. Derartige Verweise
finden sich bis zu M. A. König32 und Kötting, der das aus Tours über-

25 Ebd. 49-54 und 135; «Votivbilder» Votive.
26 Etwa: Johann Nepomuk Sepp, Die Religion der alten Deutschen und ihr

Fortbestand in Volkssagen, Aufzügen und Festgebräuchen bis zur Gegenwart. Mit
durchgreifender Rcligionsvergleichung. München 1890, 338.

27 Frazer (wie Anm. 1) III, 214; V. 2, 95.
28 Schlosser (wie Anm. 3) 209F
20 Friedrich Pfister, Bild und Volksglaube, in: Bayer. Heimatschutz. 23 (1927) 34. -

Ders., in: HDA s.v. Bildopfer. - Ders., Deutsches Volkstum in Glauben und
Aberglauben. (Deutsches Volkstum 4) Berlin/Leipzig 1936, 97F

30 Paul Herrmann, Altdeutsche Kultgebräuche. (Deutsche Volkhcit) Jena 1928, 8

und 28.
31 Eugen Wohlhaupter, Wallfahrt und Recht, in: Wallfahrt und Volkstum (Forsch, z.

Vk. 16./17) Düsseldorf 1934, 239. - Ders., Kerze (wie Anm. 5) 8of.
32 Maria Angela König, Weihegaben an u. 1. Frau von Altötting. Bd. 1 Überzeitliche

Zusammenhänge. München 1939, 1.



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 191

lieferte Aufwiegen im Anschluss an ein bei Prümm diskutiertes keltisches

Beispiel als spezifisch germanisches Ablösungsopfer deutet33.

Schlichtweg «Bildzauber» nannte Aby Warburg 1902 «den
unausrottbaren religiösen Urtrieb», «dem Göttlichen in der fassbaren Form
des menschlichen Abbildes sich in eigener Person oder im Abbilde
annähern zu können», und er fuhr fort: «Die Florentiner, Nachkommen
der heidnisch abergläubischen Etrusker, haben nun diesen Bildzauber
in krassester Form gepflegt... und kultiviert.»34 Ganz ähnlich wollte
Schlosser verstanden sein, wenn er dem «Bildzauber» des von ihm
angenommenen Ersatzopfers eine «innere Tendenz zum Naturalismus»
zusprach, die dahin dränge, «das möglichst treue, allenfalls noch durch
naturalistische Zutaten potenzierte Abbild des Stifters» herzustellen.
Das waren die logischen Konsequenzen aus den Ansätzen Jacob
Grimms: «diese deutsche paganie berührt sich also mit dem zauber
durch Wachsbilder und mit heidnischen opfern, die zwischen dem was
erfleht werden soll und dem geopferten gegenständ analogie
beachten.»36

Mythologen und Symboliker haben das nicht allein für gegeben
angesehen37, sondern bald auch den Schluss gezogen, solchermassen

magisch wirksame Votivgaben seien dann wohl zum parallel verstandenen

Schadenzauber gleichfalls brauchbar gewesen. Menzel etwa
vermutete : «Wahrscheinlich dienten später solche Glieder auch zum
Behexen Gesunder, denen man übel wollte»38. Bei FIovorka/Kronfeld
findet sich das verallgemeinerte seltene Beispiel einer sogenannten
«Zauberkuh» unter die Votivgaben eingereiht39. Auch die
Nebenbemerkung eines sehr instruktiven ungarischen Berichtes über

Rachepuppen, dass nämlich im Schwundstadium dieses Zauberbrauches
ersatzweise undprivatim bisweilen Wachsfiguren von Wallfahrtshändlern
benutzt worden seien, ist innerhalb der volkskundlichen Literatur
sogleich aus dem Zusammenhang gelöst und verabsolutiert worden,
obgleich keinerlei Verknüpfungen mit dem kultischen Bereich vor-

33 Kötting (wie Anm. 7) 400. - Prümm (wie Anm. 7) 692.
34 Warburg (wie Anm. 3) 99.
36 Schlosser (wie Anm. 3) 210.
36 Grimm (wie Anm. 1) 987.
37 Etwa: Joh. Ph. Glock, Die Symbolik der Bienen und ihrer Produkte in Sage,

Dichtung, Kultus, Kunst und Bräuchen der Völker. Heidelberg 1891, 241 f.
38 August Menzel, Die Biene in ihren Beziehungen zur Kulturgeschichte und ihr

Leben im Kreislaufe des Jahres. Zürich 1869, 21.
39 Hovorka/Kronfeld (wie Anm. 4) 338f. und Abb. 188.



192 Wolfgang Brückner

liegen40. Zwar existieren davon völlig unterscheidbare Zeugnisse, die
tatsächlich magischen Versuchen angehören, doch gilt es auch hier zu
trennen zwischen den Zauberimagines spätantiker Theurgenkünste,
ihrer arabischen und nordwesteuropäischen Nachahmer - sowie den

erst in nachmittelalterlicher Zeit auftauchenden sympathetischen Heil-
figürchen paralleler Gegenwirkung etwa bei Paracelsus. Beides beruht
auf neuplatonischen Spekulationen und hat mit volkstümlichem
Aberglauben und Heilbrauch wenig zu tun, rein gar nichts aber mit den
innersten Antrieben des Votivkultes41.

Die Bildzauberthesen haben ethnographische Parallelen ganz anderer

Zusammenhänge unterstützen helfen müssen. Erwin Richter z.B.

mengte Beispiele von Krankheitsbannungen in Bilder dazu, wenngleich

die «magische Abwehrhandlung» des Herschenkens von
Krankheiten oder gar Krankheitsdämonen an die Gottheit wenig
logisch - auch im Sinne blosser Ideenassoziation - scheinen will42.
Schon Grimm und der Mythologe Friedreich hatten davon im
Zusammenhang der wächsernen Votivgaben gesprochen43. Frazer lieferte
wiederum das völkerkundliche Material, und nicht allein Sartori sah

im zauberischen Abwehrmotiv den ursprünglichen Sinn, sondern auch

Wohlhaupter sprach von «Bildheilzauber»44. Selbst Kriss formuliert
heute: «die Krankheit wird so in den magischen Kreis, der um den

Heiligen herum ist, gewissermassen gebannt und kann nicht mehr
zurückkommen»45.

Der Mediziner Wilke liess zumindest für vorgeschichtliche Zeiten
die Übertragung von Krankheitsdämonen in die Nachbildungen
kranker Glieder gelten46. Seiner Meinung nach mögen erst für spätere

40 Franz von Gabnay, Rachepuppen aus Ungarn, in: Globus 80 (1901) 373. -
Danach: Franz Skutsch, in: Mitt. d. schles. Gesell, f. Vk. 13 14 (1911/12) 532 Anm. I. -
Dazu demnächst: Wolfgang Brückner, Bildnis und Brauch, Studien zur Bildfunktion in
Geschichte und Volksglaube.

41 Darüber demnächst : Brückner (wie Anm. 40) ; bislang : Ders., Cera -cera virgo -cera
virginea. Ein Beitrag zu «Wörter und Sachen und zur Theorie der 'Stoffheiligkeit' », in :

Z. f. Vk. 59 (1963).
42 Erwin Richter, Einwirkungen des Paracelsismus auf die Entwicklung des

Votivwesens, in: Actes du 4e Congrès Intern, d. Sciences Anthropol. et Ethnolog. Viennes 1952,
111(1956)93.

43 Grimm (wie Anm. 1). - J. B. Friedreich, Die Symbolik und Mythologie der Natur.
Würzburg 1859, 697.

44 Frazer (wie Anm. 1) VI, 171 ff. und 203. - Paul Sartori, Sitte und Brauch, in:
Deutsche Volkskunde, hrsg. von John Meier. Berlin 1926, 97. - Wohlhaupter (wie
Anm. 5) 32.

40 Rudolf Kriss, Die Volkskunde der altbairischen Gnadenstätten. Bd. Ill Theorie des

Wallfahrtswesens. München 1956, 131.
48 Wilke (wie Anm. 4) 363 f.



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 193

Zeiten Sudhoffs Interpretationen zutreffen. Der Begründer der
wissenschaftlichen Medizingeschichtsschreibung in Deutschland hatte die
antiken Brust- und Eingeweidevotive als detaillierte bildliche Schilderungen

der Krankheit für den Heilgott aufgefasst, damit dieser als

himmlischer Arzt am erkrankten Gliede in effigie genaue Diagnose
stellen und heilen könne47. Gewisse antike Votivreliefs sind daher
dann auch so aufgefasst worden, dass man in offensichtlichen Votanten,

die Donarien in Form von riesigen Gliedervotiven darbringen, den
in Aktion befindlichen Heilgott vermutete48.

Für das Votivwesen unserer Tage schliesst hier indirekt eine andere
These an, wenngleich der unmittelbar praktizierende Heilgott
ungenannt bleibt. Rudolf Kriss hat im Grunde Sudhoff weitergeführt und
in Ablehnung der Ersatzopfertheorie seine an anderem Bildzauber
(Herbert Kühn)49 orientierte These vom «Identifikationsopfer» für
den Grossteil heutiger Votivgaben aufgestellt50. Die stellvertretend
gedachte Abbildung des Kranken oder seiner Gliedmassen übertrage
im heilenden Umkreis des helfenden Numens gleichsam die Heilwirkungen

auf das damit identifizierte Original. Solche Zauberei werde

möglich durch die magische Wirklichkeit des Abbildes. Kriss' genauer
Beobachtung ist es natürlich nicht entgangen, dass gewisse sogenannte
«Opferbräuche» den bildlichen Ausdruck religiöser Weihehandlungen
darstellen. Dennoch möchte er hierbei die Darbringung einer Gabe als

«Verstärkung des religiösen Gedankens nach der magischen Seite»
hin werten51. Kriss' formale Klassifikationen hat Wohlhaupter
missverstanden, wenn er z.B. «Opfer von Heiligenattributen »vom
«Identifikationsopfer» getrennt sieht52. Auch hier nimmt Kriss an, der
Votant «identifiziert die Opfergabe mit eben dem im Gebet
intendierten Gegenstand»53.

Lenz Kriss-Rettenbeck hat' damit gebrochen54. In seinen Arbeiten
fehlt die übliche ethnologisch-religionswissenschaftliche Terminologie ;

47 Nach Wilke; Sudhoffs Bibliographie s. oben Anm. 4.
48 Lit. und Diskussion darüber bei Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 7) 152.
49 Herbert Kühn, Die Anfänge des Denkens in der Frühzeit, in : Philosophisches Jb. 5 8

(1948) 315-323 ; dazu seine seit den zwanziger Jahren häufig aufgelegten Bücher über
Eiszeitmenschen und Felsbilder.

50 Rudolf Kriss, Die religiöse Volkskunde Altbaierns. Baden bei Wien 1933, 98ff. -
Ders. (wie Anm. 45) i3off.

61 Kriss (wie Anm. 45) 131.
52 Wohlhaupter (wie Anm. 5) 34.
53 Kriss (wie Anm. 45) 163.
54 Kriss-Rettenbeck (wie Anm. 7). - Ders., Zur Phänomenologie des Votivbrauch-

tums, in: Bayer. Jb. f. Vk. 1952, 75-78. - Ders., Das Kranzmotiv, in: Bayer. Jb. f. Vk.
I955.93-I02-



194 Wolfgang Brückner

er vermeidet die belasteten Begriffe : Opfer, Gabenmächtigkeit, Magie,
Bildzauber, Identifikation usw. und stellt dem vergleichenden Sprung
über Kontinente und Jahrtausende eine exakte Phänomenologie des

Brauchtums entgegen, die den historischen und psychologischen
Hintergrund im Kulturkreis der Brauchtumsträger sucht. Er begreift
den beobachtbaren Votivbrauch als komplexe Ausdrucksgestaltung
im abendländischen Kulturstil. Subjektiv magisches Erleben, bei dem
das Darbringen von Votiven als Tathandlung mit autonomer Wirkung
empfunden werde, ist nach Rettenbeck nur in besonderen
krisenbedingten emotionalen Zuständen möglich, die solche abnormen oder

gar pathologischen Erscheinungen hervorbringen können. Votive
sind demnach Gaben mit zeichenhafter Bedeutung in einem besonderen

Anliegen. Sie dienen dem sinnfälligen Ausdruck für den
Verlöbnisakt persönlicher Anheimstellung unter den Schutz eines heiligen
Patrons. Auch die Votivtafeln zählen hierzu als Bildvotive. Das
besondere Anliegen wird für Bitte oder Dank mit Hilfe von Bildzeichen
in einer Art Bildbrief kundgetan.

Damit gelangen wir an einen Punkt terminologischer Unterscheidungen

von zugleich theoretischer Natur. Für Leopold Schmidt
existiert ein wesentlicher innerer Unterschied zwischen Votiv und
Votivtafeln55, wenngleich er zur Bestimmung aller «Kategorien der

Bildmagie im Bildopfer» auch die üblichen Deutungen des

Votivwesens überhaupt zu Hilfe nimmt, denn «derartige Erscheinungen
sind bei gleicher seelischer Grundhaltung jederzeit und allerorts
möglich und auch nachgewiesen»56. Die Eigenart des Votivbildes
bestehe in seiner historisch festlegbaren «Sonderbildung» zur Zeit der
«klassischen Antike» und der «Jahrhunderte um den Ausgang des

Mittelalters und dem Beginn der Neuzeit» mit einem speziellen Drang
zur ständigen bildlichen Vergegenwärtigung im Heiligtum. Rettenbeck

dagegen konstatiert lediglich einen äusseren Unterschied in der
betont promulgierten Anheimstellung des öffentlichen Danksagens.
So bedeutsam der Schritt zu einer historischen Differenzierung bei
Schmidt genannt werden muss, so wenig hat er hier im Grunde die

55 Leopold Schmidt, Das deutsche Votivbild. Erscheinung und Geschichte eines
Volkskunstwerks, in: Hb. der Geisteswissenschaften II (Wien 1948) 103-126, zuvor in: Deutsche

Vicrteljahrsschrift 19 (1941) 458ft. - Ders., Rez. zu Kriss-Rettenbeck, Votivbild, in:
Öster. Z. f. Vk. NS 12 (1958) 357 ft. Flier stützt sich Schmidt u.a. auf ein keineswegs
überzeugendes, sondern sogar zum Gegenbeweis fähiges Zeugnis, das dann Erwin Richter im
gleichen Sinne aufgegriffen hat : Der Drudenfuss als Krankheitssignum auf einer seltenen
oberösterreichischen Votivtafel von 1765, in: Mitt. der Anthropolog. Gesellsch. Wien
88/89 (I959) 116-124.

58 Schmidt, Votivbild (wie Anm. 55) 107F



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 195

alten Vorstellungen vom zeitlosen Primitivismus geistiger
Unterschichten aufgegeben. Auch das in seinen äusseren Erscheinungsformen

gleichartig anmutende Votivwesen aller Zeiten bedarf der
historischen Sondierung. Die Ansätze hierzu sind immer wieder verwischt
worden durch die sattsam überforderte Ursprungsfrage mit der ihr
innewohnenden Hoffnung auf Monokausalerklärungen. Als Jacob
Grimm versuchte, einen Unterschied zwischen dem bekannten antiken
und einem erschlossenen altdeutschen Votivbrauch zu zeigen, sah er
auf der einen Seite nur die Darbringung von Anathemata und auf der
anderen Zeugnisse, die er als Aufstellen von Idolen zur Übelabwehr
deutete. Die Alten hätten mithinDankopfer, die Germanen zauberische

Bittzeichen besessen. «Darum reichte auch ein hölzernes oder vielleicht
wächsernes Abbild hin, das ein unstattliches Geschenk für den
hilfreichen Gott gewesen wäre»57. Diese zwar die wenigen «germanischen»

Schriftquellen überinterpretierende, aber in bezug auf die

grosse Masse der heute üblichen Votivgaben realistische Beobachtung
bestärkte jedoch nur die Annahme magischer Motivationen, wie oben
schon gezeigt worden ist58.

Richard Andrée hat sich später zunächst bewusst jeder allgemeinen
Hypothesen, Herkunftsdeutungen und Psychologismen enthalten59,

dagegen mit seiner Feststellung der «volkstümlichen» Bezeichnung
«Opfer» den positiven Sinn der Grimmschen Beobachtung wieder
verdunkelt, so dass er schliesslich Papiervotive als «höchsten Verfall»
bezeichnen musste60. Andrée führte als wissenschaftliche Unterschei-

scheidung für diese «Opfer» zwei aus antiken Anregungen gewonnene
Begriffe ein: «Votive» und «Weihegeschenke». Votive nannte er

«Dankopfer», Weihegeschenke «Wunsch- und Bittgaben». Diese

Terminologie haben die volkskundlichen Handbücher übernommen61.

Von Bernhard Kötting ist darauf hingewiesen worden, dass die
frühchristlichen Theologen das in antiker Kontinuität gepflegte Votivwesen

stets unter dem Gedanken der Danksagung fassten und deshalb
duldeten. Somit lasse sich der Danksagungscharakter geradezu als

christliches Spezifikum analysieren. Der Gläubige aber habe wie zu

57 Grimm (wie Anm. 1) 987.
58 Vgl. zu Anm. 36 ff.
59 Richard Andrée, Votive und Weihegaben des katholischen Volkes in Süddeutschland.

Ein Beitrag zur Volkskunde. Braunschweig 1904; in der Einleitung und passim nur
kurze Hinweise auf Saturnalien 77, Wergeid 78, Identifikation 94.

60 Andrée (wie Anm. 59) 99.
61 HDA VIII, 1760ft". s.v. Votive. - Beiti, Wörterbuch, s.v. Opfer. - Pfister, Volkstum

(wie Anm. 29) 97.



196 Wolfgang Brückner

allen Zeiten nicht darüber reflektiert, wie oder wann Bitt- und Dank-
votive zu unterscheiden seien62. Auch Sartori hatte das schon so
gesehen, allerdings - von der Theorie zeitlos primitiver Urgedanken
verblendet - daraus den Schluss gezogen, der sogenannte Volksmensch
könne gar nicht danken, höchstens unbewusst zaubern. Alles andere
sei oberschichtliche Vergeistigung63. Lutz Mackensen formulierte in
den gleichen Jahren: «Die religiöse Formgebundenheit des

Volksmenschen in ihrer egoistischen Tendenz führt ihn notwendig zur
Magie, und so werden Gegenstände und Formen der christlichen Sitte
in seiner Hand zum zauberkräftigen Geheimnis, zum Fetisch.»64

Solche Diskussion krankt am Mangel terminologischer Vorklärungen.

Hier geht es nicht anders wie überall da, wo Tatbestände aus
dem Bereich des Volksglaubens in theologische Begriffe gefasst und

von einer eigenen glaubensmässigen Warte aus beschrieben werden.
Was ich an anderem Ort für die Wirksamkeit des wissenschaftlichen
Modewortes «Bildzauber» auseinandergelegt habe, gilt nicht minder
für eine Reihe anderer Termini, etwa «Devotionalien» und selbst

«Wallfahrt»65. Hans Dünninger zählt zu den wenigen modernen Autoren,

die von da her neu ansetzen66. Er sucht u.a. Votivkult und
bestimmte Formen von Heilbrauch zumindest terminologisch und in
ihren historischen Erscheinungsmöglichkeiten genauer voneinander
zu scheiden, wodurch manche Schwierigkeiten beseitigt werden
könnten, in die eine Betrachtung leicht geraten muss, der die formalen
Kriterien dazu verhelfen, alle Phänomene über einen Kamm zu scheren.

Nicht alles, was in Gnadenkapellen an dinglichen Zeugnissen
volkstümlicher Andacht zu finden ist, darf unbedenklich Votivkult
genannt werden. Dieser besteht seinem Namen nach im feierlichen

Versprechen gegenüber einem Partner, dem heiligen Patron, und
umgreift neben ausgesprochenen Votivgaben in Form von Zeichen der

62 Kötting (wie Anm. 7) 398.
63 Sartori (wie Anm. 44) 97.
64 Lutz Mackensen, Volksreligion und Religion im Volke, in: SAVk 27 (1927) 182.
65 Brückner (wie Anm. 40) demnächst; bislang: Ders., Das Bildnis in rechtlichen

Zwangsmitteln. Zum Magieproblem der Schandgemälde, in: Festschr. für Harald Keller,
Darmstadt 1963. - Ders., s.v. Bildnisstrafe, in: Flandwörterb. zur dt. Rechtsgesch. (im
Ersch.) - Brückner/Dünninger s.v. Devotionalien, in: Lexikon der Marienkunde (im
Erscheinen). - Hans Dünninger, Was ist Wallfahrt Erneute Aufforderung zur Diskussion
um eine Begriffsbestimmung, in: Z. f. Vk. 59 (1963).

66 Flans Dünninger, Processio peregrinationis. Volkskundliche Untersuchungen zu
einer Geschichte des Wallfahrtswesens im Gebiet der heutigen Diözese Würzburg, in:
Würzburger Diöz. Gesch. Bl. 23 (1961) 53-176; 24 (1962) 52-188; vor allem I. 2 «Votivkult

und Wallfahrt», darin besonders Kap. 2 «Heilbrauch und Votivkult» 109fr. -
Ergänzend vgl. : Ders., Was ist Wallfahrt? (wie Anm. 65).



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 197

Stiftung eines solchen Patronatsverhältnisses im geistigen
«Aufopfern», der Anheimstellung (Rettenbeck), vor allem tatsächlich
gelobte Opfer aller Art bis hin zu votierten Bildstöcken ausserhalb jedes

Gnadenortes, Votivmessen innerhalb jeder Kirche, Votivaltären,
Votivbauten aller Art usw. Erst das einen Partner voraussetzende

Opfer vermag nach Dünninger einen actus vovendi zu begründen.
Darum sind blosse «Zurücklassungen» noch keine Votive.

Wenn man daraufhin die volkstümlichen Benennungen mustert,
so ist zwar von «Votum» nur auf den «Taferln» die Rede, aber der
Gedanke herschenkender Weihe an die helfenden Patrone spricht aus
allen Verzeichnissen besonderer Opferleistungen. Die Bearbeiterin der

umfangreichen Bestände eines methodisch höchst ergiebigen Beispiels
von «Votivkult», M. A. König, hat darum den Terminus «Weihegaben»

benutzt und ihn im weitesten Sinne des Wortes aufgefasst
wissen wollen, damit den Selbstzeugnissen der Votanten und der
unterschiedlichsten Darbringungen Gerechtigkeit widerfahre. In
ihren Altöttinger Quellen werden genannt: «Glib, schankhung,
Verehrung, opfer, denckh und danckhzeichen»67. Das «ex voto» der
Taferln drückt ledigüch die versprochene Promulgation eines erfahrenen

Gnadenaktes aus. Was daneben, zuvor schon, oder hauptsächlich

«geopfert» worden ist, kommt selten zum Ausdruck und wird
daher gern übersehen68. Darüber hinaus bleiben solche «Denk- und
Dankzeichen» zu beachten, die weder ausdrückliches Opfer noch
zeichenhafte Gabe oder persönliche Zurücklassung darstellen, sondern
als gewohnheitsmässige Spende in der Nachfolge einst rechtlich
fundierter Pilgeroblationen zu werten sind68a.

Die Forschung hat sich angewöhnt, von Votivkult als einer
festgefügten Institution zu reden, doch handelt es sich zweifelsohne um
ein höchst komplexes Gebilde. Der in der Volkssprache bisweilen
gebräuchliche Begriff des Opferns für jede Art von dinglichen «

Zurücklassungen» im kirchlichen Raum darf nicht irritieren. Er entstammt
der sakralen Hochsprache und ist mit dem römischen Ritus schon im
6. Jahrhundert in die mitteleuropäischen Sprachen eingedrungen, weil
offensichtlich kein entsprechendes Wort für das kirchliche Almosen-

67 König (wie Anm. 32) XIII.
68 Kriss-Rettenbeck, Votivbild (wie Anm. 7) 98 ff., Beispiele 130 und passim. Vgl. für

das frühe 13. Jh. besonders auffallend bei Flock (wie Anm. 12); dazu ganz allgemein die

Mirakelbuchaufzeichnungen. - Selbst noch in protestantischen Relikten ist weihendes
Geschenk und zeichenhafte Zurücklassung deutlich getrennt erkennbar, vgl. Lauffer
(wie Anm. 23) 21.

es, Ygj Georg Schreiber, Strukturwandel der Wallfahrt, in : Wallfahrt und Volkstum
(Forsch, z. Vk. 16/17) Düsseldorf 1934, 8.



198 Wolfgang Brückner

geben existierte69. Die Kirche aber hat alle Gaben ans Heiligtum als

Opfer oder Gelöbnisse aufgefasst. Wenn zweihundert Jahre später der
vielzitierte «Indiculus Superstitionum» vom heidnischen Ritus der
Flolzglieder spricht, dann pflegt man das gleich den theologischen
Paralleltexten weniger als germanischen Heilbrauch unbekannter, weil
schlecht überlieferter Art, sondern als Opfer in der Weise von Votivkult

zu interpretieren und dementsprechend dämonischen Patronen
zuzuweisen70. Hier muss noch einmal von vorne begonnen werden
mit feineren Methoden des Vergleichens. Dünninger jedenfalls möchte

vorläufig nur dies deutlich machen: volkstümlicher Heilbrauch aus

Akten, deren konkrete Hilfsmittel den Anschein ausschliesslicher
Gaben erwecken, wirkt in das eigentliche Votivwesen hinein und kann
ihm an gewissen Orten geschichtlich vorausgehen71.

Die Frage nach Glaube und Aberglaube darf hierbei höchstens der

Theologe stellen, denn sie ist ohnehin eine Sache der jeweiligenDogma-
tik und nicht der Geschichte72. Dennoch trübt sie fortwährend die
wissenschaftliche Diskussion. Ihre uneingestandene Beantwortung
steckt als theoretischer Vorbehalt in fast jeder rationalisüschen These

mitteleuropäischer Universitätsgelehrsamkeit73. Der subjektiv-konfessionelle

Ursprung kann nicht geleugnet werden. Eine Verknüpfung
von Bildbrauch und Religion bleibt für die meisten Wissenschaftler

nur im Zusammenhang von Wertstufungen fassbar, so dass schon die
Existenz von dinglichen Votivgaben genügt, solcher Art bildlich sich
äussernden Kult eo ipso für Paganismus und darum Magie zu halten.

Typische Beispiele bilden die Formulierungen des Lauffer-Schülers

Bargheer und anderer Norddeutscher, wie des Soziologen Rumpf und
des schon erwähnten Lutz Mackensen.

69 Kluge/Götze, Etymologisches Wörterbuch der dt. Sprache (17. Aufl. i960) s.v.
opfern.

70 Die ältere Forschung vereinigt bei: Heinrich Albin Saupe, Der Indiculus
superstitionum et paganiarum. Ein Verzeichnis heidnischer und abergläubischer Gebräuche
und Meinungen aus der Zeit Karls des Grossen, aus zumeist gleichzeitigen Schriften
erläutert. (Programmschr. 551) Leipzig 1891, 33. - Zur Quellenproblematik: Wilhelm
Boudriot, Die altgermanische Religion in der amtlichen kirchlichen Literatur des Abendlandes

vom 5. bis 11.Jh. (Untersuchungen zur allg. Religionsgesch. 2) Bonn 1928, 17F
71 Dünninger, Processio (wie Anm. 66) I, 136.
72 Vgl. Kurt Wagner, Aberglaube, Volksglaube und Erfahrung. (Volk, Ergänzungsreihe

5). Halle 1941, 1 f.
73 Vgl. hierzu Ad. E. Jensen, Gibt es Zauberhandlungen? In: Zeitschr. für Ethnologie

75 (!95°) 3 (über Preuss); in der Volkskunde überspitzt: Friedrich Pfister, Probleme der
religiösen Volkskunde, in: Archiv für P.eligionswiss. 34 (1937) 97ff-, voi allem io2ff.



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 199

Bargheer behandelt Organvotive unter der Überschrift «Heilbräuche
des Volkes»74. Dabei bedeuten ihm «opfern», aber auch «danken»
für Antike und Gegenwart gleichermassen nur überhöhte Umschreibungen

von aktiver Heilpraxis : «Wesentlich war der Connex zwischen
dem Kranken und der Gottheit, der durch Gebet und Gelübde schon
bestehen konnte, ehe die ganz reale Verbindung durch das Opfer
vor sich ging. Der Gedanke nun, diese letztere Verbindung in ihrer
primitiven Körperlichkeit für die allein wirksame zu halten und während

der Krankheit anzustreben, liegt nahe. Er wird vielleicht sogar
der ursprünglichere gewesen sein.»75 - Für Rumpf stellen Votive
zunächst lediglich «volkstümliche Symbole» dar. Aber in all den
«das Andenken daran dauernd wach halten sollenden Gaben steckt
denn doch ein besonderes Mass sowohl von Naivität wie auch von
derbster Dinghaftigkeit». Besonders die sexuellen Zeichen lassen

Rumpf feststellen : « Es zeigt dies nur besonders drastisch, wie ungeheuer

die geistigen Entfernungen innerhalb des Katholizismus stellenweise

sind zwischen alter, erhabener, vergeistigter Hochkultur und
einer noch viel älteren erdschweren, erdlebensnahen Art frommen
gemeinen Volkes», dem der Weg «ins Unsichtbare» versperrt und das

«am Sichtbaren haften bleibt»76. Mackensen macht dafür verantwortlich:

krassen Egoismus, platte Gegenständlichkeit des Denkens und
eine entwicklungsgeschichtlich niedriger einzustufende mystische -
sprich magische - Veranlagung77.

Solchen im protestantischen Glaubensbegriff befangenen Werturteilen

versagt sich eine distanzierte Betrachtungsweise. Es verwundert
nicht, wenn von dieser Seite her versucht worden ist, den «Glauben des

deutschen Bauerntums» als ausserchristlich stammlich-soziologisch
bedingte Weltanschauung zu begreifen, um ihn vor dem theologischen
Verruf des Aberglaubens und anderen, ideologisch bestimmten
Entwertungskategorien der Wissenschaft zu retten78. Das war nicht allein
der Versuch eines nationalsozialistischen Tübinger Theologen. An der

gleichen Universität verkündete der Historiker Johannes Haller in

74 Ernst Bargheer, Eingeweide. Lebens- und Seelenkräfte des Leibesinnern im
deutschen Glauben und Brauch. Berlin/Leipzig 1931, 34iff.

75 Bargheer (wie Anm. 74) 342.
76 Max Rumpf, Religiöse Volkskunde. (Das gemeine Volk 2) Stuttgart 1933, 165.
77 Mackensen (wie Anm. 64) bes. 172ft"., 177, 180, 182; dabei befasst sich der Autor

ausschliesslich mit protestantischem Belegmaterial aus der Sicht kirchlicher Seelsorge.
78 Flerbert Grabert, Der Glaube des deutschen Bauerntums. Eine weltanschauungs-

kundliche und glaubensgeschichtliche Untersuchung. Bd. I Bauerntum und Christentum.
Stuttgart/Berlin 1939. - Ders., Der protestantische Auftrag des deutschen Volkes (2. Aufl.
1936). - Ders., Die völkische Aufgabe der Religionswissenschaft (1938).



200 Wolfgang Brückner

seinen berühmten «Epochen der deutschen Geschichte», dass gerade
die spiritualisierte und abstraktere Form des christlichen Bekenntnisses

«für die eigentümliche Art des deutschen Geistes die geeignetere,

die passendere ist, um seine Kräfte zu wecken und zu entwickeln
und zum Höchsten zu befähigen»79. Hieraus wird verständlich, warum
in Deutschland jegliche Schichtentheorie so feste Wurzeln schlagen
kann. Die Divergenz zwischen oberschichtüchemWollen und dem von
da gesehenen unterschichtlichen Befund darf daher nicht mehr be-
stürzen. Die Frazersche Gegenüberstellung von Religion und Magie
gehört hierzulande zu den immer wieder neu traktierten Themen aller
beteiligten Disziplinen80.

Ausser der Überwindung derartiger Vorbehalte aus bekenntnishaften

Vorstellungen dessen, was Religion «eigentlich» sein soll, scheinen
mir Differenzierungen wichtig, die nicht allein Altertum und Neuzeit
trennen, sondern beide zeitlichen Bereiche eigenständigen Votiv-
brauchs aus einer gemeinsamen neuen Sicht beobachten lassen. Nilsson
betont z.B. für die griechischen Funde mit Recht, dass die vielerlei
Weihegeschenke verschiedenen Urprungs seien und daher auch je
nach dem einen verschiedenen Sinn besassen81. Griechenland kannte
neben den üblichen zeichenhaften Gaben schon früh die grosse
Schaustellung, das Denkmal im heiligen Bezirk, frei von allen eventuell
zaubrischen Absichten. Genau das gleiche aber findet sich zumindest
seit der Renaissance auch bei uns, nur haben höchstens Kunsthistoriker
darauf aufmerksam gemacht und fertige religionswissenschaftliche
Thesen daran geknüpft82. Es gilt also sauber zu scheiden und historisch

begründete Kategorien zu finden.
Hierzu wäre es für unser Ziel notwendig, sich näher mit dem Wachs

zu befassen, das einmal durch seinen kirchlichen Gebrauchswert
Opfermaterial erster Güte werden musste und zum anderen wegen seiner
leichten Verformbarkeit die besten Voraussetzungen sowohl für die

private Pierstellung figürlicher Gaben als auch handwerksmässiger
Massenware sowie realistischer Grossplastiken besitzt. Brogle, Lausberg

und Wohlhaupter haben unter solchen Gesichtspunkten wichtige

79 Johannes Flauer, Die Epochen der deutschen Geschichte, zit. nach der Ausgabe:
Listbücher 65 (München 1959) 131. (1. Aufl. Berlin 1923).

80 Darüber eingehend: Ad. E. Jensen, Mythos und Kult bei Naturvölkern.
Religionswissenschaftliche Betrachtungen. (Studien zur Kulturkunde 10) Wiesbaden 2. Aufl. i960,
Kap. X Die präanimistische Zaubertheorie, z^yß.

81 Nilsson (wie Anm. 4) I, 123.
82 Warburg und Schlosser (wie Anm. 3), dazu Brückner, Bildnis in Zwangsmitteln

(wie Anm. 64).



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 201

Beiträge zu Wachsopfer und Kerzenbrauch geliefert83, während die

volkskundliche Forschung durch allzu schematische Trennung im
Beobachten von « Lichtbrauch » und « Opferbräuchen » zu vorgefassten
Kategorien gelangt ist84. Wachsopfer und Darbringung von geformtem

Wachs dürfen allerdings nicht unbedacht zusammengeworfen,
aber auch nicht isoliert voneinander betrachtet werden. Religiöse
Anliegen, rechtliche Formungen und gesellschaftliche Funktionen sind zu
beobachten. Dies kann bei der Dürftigkeit des früh- und hochmittelalterlichen

Materials eine vorläufig nur fragmentarisch zu lösende Aufgabe

sein. Man wird ausgehen müssen von den beiden äusseren

Erscheinungsformen des Votivbrauchs : der repräsentativen Opferplastik

und den zeichenhaften Gaben meist wächserner Massenware.

Zur Erfassung der Phänomenologie des Brauchtums genügt jedoch
nicht das Registrieren der Objekte und die Statistik zeitlicher
Schichtungen. Ebensowenig führt eine allein inhaltliche Deutung der sich
hier manifestierenden volkstümlichen Bilderwelt und Chiffrensprache
zur Lösung der anstehenden Grundfrage: Handelt es sich bei den

Votationen um zeitgebunden religiös-gesellschaftliche Akte oder um
zeitlos magisch-parapsychologische Versuche.

Der methodische Ansatz darf daher nicht wie bisher von der Ideologie

eines sogenannt volkstümlichen, primitiven oder urzeitlichen
Denkens ausgehen, sondern es müssen umgekehrt zunächst die
hochkulturellen Zeugnisse und deren Geschichte besser ins Auge gefasst
werden, um Sinn und Wandel brauchtümlicher Erscheinungen zu
begreifen. Das bedeutet im vorliegenden Falle zugleich die Forderung
nach einer besonders ausgerichteten Erforschung des mittelalterlichen
Heiligenkultes und dessen dinglich brauchtümlichen Äusserungen,
um über Hagiographie und Patrozinienkunde hinaus zu einem
deutlicheren Bild von den «geistlichen» - und stets auch praktisch wirksam

gewordenen Rechtsverhältnissen zwischen himmlischen Patronen
und irdischen Schutzbefohlenen zu gelangen85. Nur von hierher wird
es möglich sein zu überprüfen, ob die mystifizierende These der magi-

83 Vgl. Anm. 5.
84 Herbert Freudenthal, Das Feuer im deutschen Glauben und Brauch. Berlin/Leipzig

1931. - Leopold Schmidt, Lebendiges Licht im Volksbrauch und Volksglauben
Mitteleuropas, in: Studium Generale 13 (i960) FI. 10, 606-628. - Zum Oblationswesen: Georg
Schreiber, Gemeinschaften des Mittelalters. Recht und Verfassung, Kult und Frömmigkeit

(Ges. Abhdlg. I) Münster 1948.
85 Vgl. z. B. : Hans Conrad Peyer, Stadt und Stadtpatron im mittelalterlichen Italien.

(Zürcher Studien zur allg. Gesch. 10) 1955. - Heinrich Schmidt, Die deutschen
Städtechroniken als Spiegel des bürgerlichen Selbstverständnisses im Spätmittelalter. (Schriftenreihe

d. hist. Kom. bei d. Bayer. Akademie d. Wiss. 3) Göttingen 1958, Kap. 3, II, 2/3.



202 Wolfgang Brückner

sehen Bindung von Geschenken oder die abwertende Erfindung der

platten Leistungsformel tauschgesellschaftlicher Konstruktionen oder

gar die vielerlei Meinungen über banal bis raffiniert vorgestellten
bildzauberischen Hintergründe den wahren Tatbestand aller zeitlich
und kulturell so verschiedenen Erscheinungen treffen.

Für das Mittelalter bedürfte vielmehr der zentrale Gedanke des

rechtlichen Treueverhältnisses, wie er sich sowohl zwischen den
ständischen Gruppen als auch zwischen der Gesamtheit der Menschen und
Gott ausdrückt, einer quellensicheren Beobachtung am vorliegenden
Objekt. Das von Rettenbeck erkannte Grundmotiv der Anheimstellung

verlangt nach historischer Untermauerung durch den Aufweis

bewusster religiöser Hörigkeitsverhältnisse als einer wohl
generellen geistigen Plaltung86. Der Rechtspersönlichkeit des Heiligen
sland ausser den tragenden Gestaltern der Frömmigkeit auch der
kleine Mann nicht weniger nüchtern und mit «juristisch» geschärftem
Bewusstsein gegenüber als seinen zahlreichen, in vielfältigen
Abstufungen und differenzierten Verknüpfungen übergeordneten
Herrschaften87. Die juristisch umschriebenen Devotionsverhältnisse in
Form der familiärenVerwandtschaft oder der gleichfalls patriarchalisch
aufgefassten Hörigkeit - zu gewissen Terminen oder Anlässen zeichenhaft,

bildnerisch oder spielmässig dargestellt und damit realisiert -
leben in der sich brauchtümlich manifestierenden Existenz gemeindlicher

Institutionen, der Verwaltungspraxis eigenständiger Kommunen
und dem im Zeremoniell sinnfällig gemachten Selbstverständnis von
Staatswesen. Sie finden sich, anschaulich und auf Dauer angelegt,
in Bildwerken an heiligen Orten verwirklicht, in der «ewigen Anbetung»

des Stifterbildes, des Epitaphs und der Votivplastik88.
Von daher sind die Denkstrukturen - auch des Volkes - geprägt

worden. Es ist wissenschaftlicher Aberglaube, immer wieder insgeheim
darauf zu hoffen, dass der romantische «Mutterboden der Nation»,
das «vulgus in populo» eine durchgängige Konstante sei, die unsere

88. Erste Beispiele bei: Karl S. Kramer, «Sankt Blasius zu leibeigen», in: Bayer. Jb. f.

\ k. 1954, 141-150. - Wolfgang Brückner, Die Verehrung des Heiligen Blutes in Walldürn.
Volkskundlich-soziologische Untersuchungen zum Strukturwandel barocken Wallfahr-
tens. (Veröff. d. Gesch. und Kunstvereins Aschaffenburg 3) 1958, 92.

87 Das weite Gebiet der sich durch die Jahrhunderte wandelnden Wachszinsigkeit
bedarf von hier aus einer übergreifenden Betrachtung. Die letzten grösseren Arbeiten von
Seiten der Historiker stammen aus der Zeit um den Ersten Weltkrieg. In den Sammlungen
des 'Deutschen Rechtswörterbuches7 (Heidelberg) steht zu diesem Stichwort nur wenig zu
erwarten, wie ich an Ort und Stelle überprüft habe.

88 Vgl. Leo Bruhns, Das Motiv der ewigen Anbetung in der römischen Grabplastik
des 16., 17. und 18. Jhs., in: Römisches Jb. für Kunstgesch. 4 (1940) 253-432.



Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen 203

Geschichte überdauere und sowohl jegliche Atavismen bewahre als

auch die Kraft des Überdauerns aller Kultur wie ein ewiger
Jungbrunnen in sich speichere. Solcher Glaube lebt von der bequemen
Voraussetzung des abwandelbaren Schulmerkverschens für schwache

Lateiner : « das, was man nicht erklären kann, das sehe man als magisch

an», als Urzeitrelikt, spätzeitlichen Kulturverfall, naturhafte
Welterfahrung oder zeitlos primitive Dumpfheit eines unterentwickelten
Intellekts - in jedem Falle als aufsteigende Bewegung aus unergründlichen

Tiefen. Erst wenn von all dem abgesehen werden kann, wird
sich der Blick öffnen für neue Quellensuche und eine vorurteilslosere,
wissenssoziologisch fundierte Interpretation der vielfältigen Zeugnisse

des menschlichen Geistes auf dem weiten Felde der suchenden

Beziehungen zu einer unbekannten Transzendenz.


	Volkstümliche Denkstrukturen und hochschichtliches Weltbild im Votivwesen : zur Forschungssituation und Theorie des bildlichen Opferkultes

