
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 59 (1963)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray)

Autor: Haberland, Eike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


35

Zur Volkskunde der Hoch- Äthiopier (Amhara und Tigray)

Von Bike Ffaberland, Frankfurt a.M.

Ungeachtet der zahllosen Bücher, die über Äthiopien geschrieben
wurden und der Existenz einer eigenen äthiopischen - vor allem
theologischen und historischen - Literatur, ist eine Volkskunde der beiden
für die Geschichte und Kultur ganz Äthiopiens bedeutsamsten christlichen

Völker - der Amhara und der Tigray - noch nicht geschrieben
worden. Das Interesse der europäischen orientalistischen Forschung war
zu stark aufdie äthiopische Literatur und überhaupt auf den
christlichorientalischen Überbau ausgerichtet, wie er sich am Kaiserhofe und
in den grossen Klöstern manifestierte. Die Völkerkunde Afrikas
wiederum schenkte diesem Raum als einer Domäne der Orientalistik
ebensowenig Beachtung wie der Kultur der Fellachen Ägyptens oder
der Beduinen Arabiens. Daher sind wir über südäthiopische Völker
wie die Galla, Somali, Konso oder Kaffa besser unterrichtet ais über
die Amhara und Tigray, die - zwischen dem Orient und Afrika
stehend - noch auf eine gründliche Untersuchung ihrer Kultur warten.
In der Tat nimmt Äthiopien in Afrika eine Sonderstellung ein und
bildet eine Kulturprovinz eigener Ordnung. Schon die Landschaft als

prägender Faktor - alpines Hochgebirge mit kühlem Klima und
immergrüner Vegetation - ist unafrikanisch. Unterschiedlich gegenüber

den europäischen Alpen ist die Art der Siedlungsräume : massiert
sich in Europa die Bevölkerung in den Tälern, so werden die
äthiopischen «Tiefländer» (Kwolla), die für den Amhara allerdings schon
unterhalb von 2000 m beginnen, ihres trockenen, heissen und
ungesunden Klimas wegen gemieden. Das Leben spielt sich im Hochland
(Dega) ab, das aus weiten Hochflächen und Tafelbergen besteht und
auf dem bis zu einer Höhe von etwa 3000 m Feldbau möglich ist.
Gerste gedeiht stellenweise bis 3800 m. Das äthiopische Hochgebirge
steigt wie eine Bastion aus den Wüsten und Savannen der Rote-Meer-
Küste oder des Sudans empor. Sein unzugänglicher Charakter hat oft
genug im Verlauf der Geschichte den besten Schutz für seine Bewohner

gebildet. Andrerseits war das zerrissene Gebirge, in dem über
tausend Meter tiefe, in der Regenzeit unpassierbare Canons die
einzelnen Gaue voneinander trennen, einem Kulturaustausch und einem
Fernhandel - wie sie im mohammedanischen Sudan zwischen dem
Nil und Cap Vert stattfanden - nicht günstig. Trotz der Verbreitung
des Christentums und der Macht des äthiopischen Kaisertums bildeten
viele Gaue autonome Gebiete mit eigener Kultur, die sich von ihren
nächsten Nachbarn abschlössen. Das äthiopische Klima ist dem des



36 Eike Flaberland

europäischen Alpensommers vergleichbar - heisse Tagestemperaturen,
die durch frische Winde gemildert werden und kalte Nächte, in denen
das Thermometer bis unter den Gefrierpunkt sinkt. In der Kleinen
Regenzeit - März bis Mai - fallen häufige Schauer, in der Grossen

Regenzeit - Juni bis September - täglich mehrstündige Gewitter, die
den Boden in Schlamm und sogar kleine Bäche in reissende Ströme
verwandeln und jeden Verkehr unmöglich machen.

Aber nicht nur Landschaft und Klima, auch Ethnologie und
Geschichte heben Äthiopien vom « Schwarzen Kontinent» ab. Das ethnische

Substrat der heutigen FIoch-Äthiopier besteht aus hellhäutigen
Agau, die der nicht-negriden «äthiopiden» (auch «hamitischen»)
Rasse zugerechnet werden und die zusammen mit anderen südäthiopischen

Völkern (Galla, Somali, Konso, Sidamo, Kaffa, Ometo) den
kuschitischen Zweig der hamito-semitischen Sprachfamilie bilden.
Andere Zweige dieser Sprachfamilie sind das Semitische, das Berberische,

das Tschadische (z.B. Flaussa) und das ausgestorbene
Altägyptische.

Entscheidend für die besondere Entwicklung Äthiopiens wurde die
in verschiedenen Wellen über das Rote Meer erfolgende Einwanderung
südarabischer Gruppen in den letzten vorchristlichen Jahrhunderten.
Durch ihre Vermischung mit den Kuschiten entstanden neue, semitisch

sprechende Völker, von denen die Tigray als Staatsvolk des

«Reiches» von Aksum und später die Amhara als Träger des

mittelalterlichen und neuzeitlichen äthiopischen Reiches die grösste Bedeutung

erlangen sollten, während andere ethnische Einheiten wie die

Tigre in Nord-Eritrea und semitisch sprechende Gruppen in Mittel-
Äthiopien (Gafat-Aymallal, Gurage im eigentlichen Sinne, Flarari-
Silti) politisch und kulturell nicht so hervortraten. Der Staat von
Aksum, die erste grössere Gründung der südarabischen Einwanderer,
spielte trotz seiner geringen Ausdehnung mehrere Jahrhunderte lang
eine bedeutende politische Rolle im Gebiet des Roten Meeres, vor
allem seit unter König Ezana (um 350) das Christentum Staatsreligion
wurde und sich seine Herrscher mit den oströmischen Kaisern
verbündeten. Ausser einigen archäologischen Zufallsfunden geben bisher
ausschliesslich die noch erhaltenen Bauwerke der Stadt Aksum -
mächtige Stockwerkstelen, Siegestafeln, die die Taten der Könige
verherrlichen, Gräber und Zisternen - sowie die zahlreichen Münzfunde

Auskunft über die Kultur dieses Staates. Man erhält das Bild
einer hellenistisch-orientalischen Mischkultur, die schon vor dem
Aufkommen des Islams verschwand und deren meiste Elemente - fast



Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray) 37

alles, was das Wesen einer hellenistischen Kultur ausmachte - in den

dunklen Jahrhunderten der äthiopischen Geschichte zwischen 600

und 1140 vergingen. Doch genügten die von der höher entwickelten
Welt des Orients und des Mittelmeeres ausgehenden befruchtenden

Impulse, vor allem die Einführung der Schrift, das Christentum und die

Reichsidee, um in Ploch-Äthiopien eine besondere Kultur entstehen

zu lassen, die mit nichts in ihrer Umgebung verglichen werden kann.

Aus christlich-orientalischem Geist erwachsen ist das unter dem
Namen «Kebra Nagast» - «Die Flerrlichkeit der Könige» - bekannte

eschatologische Werk, in dem sich orientalische und biblische Legenden

und der Mythus von der Weltherrschaft Roms vereinigten. Es

wurde um 1300 kodifiziert, zu einer Zeit, da nach den dunklen
Jahrhunderten und dem Interregnum einer kuschitischen Dynastie — der

Zague - ein Geschlecht den Thron bestieg, das den Anspruch erhob,
rechtmässiger Nachkomme der aksumitischen Flerrscher zu sein und
wie diese von König Salomo von Jerusalem und der Königin von
Saba abzustammen. Mit den Worten der Fleiligen Schrift wurden der

Plerrschaftsanspruch des äthiopischen Reiches als Ordnungsmacht
über die eine Hälfte der Erde - die andere wies man dem schon längst
nicht mehr existierenden Rom zu! - und die göttliche Legitimation
der Salomoniden bewiesen. Dieses Werk, das bis heute die Magna
Charta des äthiopischen Reiches blieb, hat auf seine Entwicklung den

grössten Einfluss gehabt. Es hat ihm eine für afrikanische Verhältnisse
unerhörte Stabilität gegeben und den Amhara, im schwächeren Masse

auch den Tigray, das Bewusstsein eingeflösst, das neue auserwählte
Volk zu sein und diesen beiden ursprünglich kleinen Stämmen die

ungeheure Kraft verliehen, in langwierigen friedlichen und kriegerischen

Auseinandersetzungen allmählich ganz Hoch-Äthiopien
einzunehmen und die dort lebenden Kuschiten (Agau) zu assimilieren oder
auszurotten. Ausserdem dehnten die Amhara seit 1350 ihre Herrschaft
auf grosse Teile Süd-Äthiopiens aus. Um 1500, als die ersten
portugiesischen Gesandtschaften kamen, hatte die Macht des Reiches seinen

Höhepunkt erreicht, von dem es durch die vernichtenden Feldzüge
eines genialen mohammedanischen Feldherrn des ostäthiopischen
Staates Adal fast bis zur völligen Vernichtung herabsinken sollte. Mit
Hilfe portugiesischer Soldaten wurde man dieser Gefahr Herr, doch
brachten die durch portugiesische Missionare hervorgerufenen
religiösen Streitigkeiten und die furchtbaren Kriegszüge der Galla, eines

südäthiopischen Viehzüchtervolkes, neue Gefahren und trugen zum
allmählichen Niedergang des Reiches bei, das sich trotz aller Anstren-



38 Eike Haberland

gungen von Kaiser und Kirche immer stärker zersetzte, bis von 1784
bis 1855 offene Anarchie herrschte. 1889 kam mit dem energischen
Menilek die salomonische Dynastie wieder an die Macht und in einem
Wettlauf mit den europäischen Kolonialmächten wurden die einst zum
Reich gehörigen Gebiete im Süden und viele neue Provinzen erobert.

Bei einer Betrachtung der Kultur der Amhara und Tigray fällt auf,
wie wenig von der hellenistischen Kultur des Reiches Aksum trotz
ihres vielhundertjährigen Bestandes Wurzeln geschlagen hat. Was

von den Aksumiten blieb, war nicht viel mehr als die Schrift und der

Pflug. Ähnlich war es mit den Elementen christlich-orientalischer
Kultur, die Äthiopien dank seiner Verbindung mit der koptischen
Kirche Ägyptens erreichten - sie fanden allenfalls am Kaiserhofe oder
in den grossen Klöstern ihren Niederschlag und beschränkten sich auf
literarische Anregungen und den Import von Luxusgegenständen für
Kirche und Hof. Auch die Ideen, die von den portugiesischen Missionaren

gebracht wurden, verhallten ebenso wie die Vorbilder ihres
technischen Könnens (Bau von Brücken und Palästen) ohne Widerklang.

Ausser theologischen Streitschriften und einigen nach Äthiopien

verschlagenen Kupferstichen (auch solchen von Dürer!), die in
abgeänderter Form als Malvorlagen äthiopischer Miniaturen weiterlebten,

ist nichts von jener bedeutsamen Epoche geblieben! Äthiopien
blieb bis zum Ende des 19. Jahrhunderts eine «christliche Insel im
heidnischen Meer», die ihr Eigenleben führte, die «die Welt vergessen
hatte und von der Welt vergessen war».

Dabei muss noch die bemerkenswerte Diskrepanz hervorgehoben
werden, die zwischen dem eben geschilderten, von Kirche und Kaiserhof

gebildeten Überbau und der eigentlichen Volkskultur der Amhara
und Tigray besteht. Wenn auch das Christentum feste Wurzeln schlug
und heute wie früher die Bezeichnung «Amhara» oder «Tigray»
gleichbedeutend mit «Christ» ist, wenn auch die Worte der Psalmen
und der Evangelien geistiges Gut eines jeden Hoch-Äthiopiers sind
und das Volksleben von den Formen des äthiopischen Christentums
beherrscht wird, so kann man doch keine verbindende Brücke zu den

übrigen Völkern der Christenheit, ja nicht einmal zu den koptischen
Glaubensbrüdern in Ägypten schlagen. Wenn Hoch-Athiopien auch
nicht zum Afrika der Neger gerechnet werden darf, so bleibt es doch
ein afrikanisches Reich, in dem viele, den anderen christlichen oder
mohammedanischen Völkern des Orients sonst gemeinsame Züge
fehlen. In diesem rein bäuerlichen Lande hat es nie Städte gegeben -
nimmt man die wenigen auf fremde Einflüsse zurückgehenden Grün-



Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray) 39

düngen aus wie Aksum, das nach seinem Niedergang im .Mittelalter
nie mehr war als ein grosser Flecken, das Residenz-«Dorf» Gondar,
das seine Entstehung um 1650 indoportugiesischen Baumeistern
verdankt, oder die arabische Handelsstadt Harar. Addis Ababa, die «Neue
Blume» wurde erst wenige Jahre vor der Jahrhundertwende gegründet

In Äthiopien fehlten weiter eine bürokratische Verwaltung, Geld,
Fernhandel, eine sich über bäuerliches Niveau erhebende Wohnkultur
(Behauen von Steinen, Gewölbe und Mörtel wTaren unbekannt) und
ein Handwerkertum, dessen Fähigkeiten über die Pierstellung der

lebensnotwendigsten Güter hinausging. Wir erwähnen von fehlenden
Geräten nur: Säge, Zange, Nagel, Drillbohrer, Schere, Lötkolben,
die Töpferscheibe und überhaupt alle mit dem Rotationsprinzip
zusammenhängenden Einrichtungen. Dennoch ist die hochäthiopische
Kultur ein gutes Beispiel dafür, wie wenig materielle Elemente allein
Maßstab für die absolute Flöhe einer Kultur sein können. Zwar stehen
die FIoch-Äthiopier in ihrem materiellen Können vielfach sogar hinter
den kuschitischen Völkern des äthiopischen Südens zurück, aber der

vom Christentum und vom Orient ausgehende spirituelle Anstoss war
doch so gewaltig, dass er die Amhara und Tigray als die beiden das

heilige Reich tragenden Völker geistig für immer über das Niveau
ihrer afrikanischen Nachbarn erhob.

Diese Schwellenstellung dokumentiert sich in allen Elementen der

hochäthiopischen Kultur. Grosse Teile der Bevölkerung trugen noch

um die Jahrhundertwende Lederkleidung: die Männer Schurze

und zottige Umhänge und die Frauen Lederröcke. Doch bildete
die weisse Baumwollkleidung schon seit alter Zeit die
erstrebenswerte Tracht, die wenigstens an den Festtagen
anzulegen Verpflichtung auch für den ärmsten Bauern war. Der
Weberei haftete wie allem Handwerk bei diesem bäuerlichen und stolzen
Volk etwas Verächtliches an - es galt zwar nicht als schimpflich für die

Frauen, für den eigenen Bedarf Baumwolle mit den kleinen
Handspindeln zu spinnen, wohl aber für die Männer, für Geld zu weben.
Die Tracht der Männer bestand früher aus der Kniehose, der langen
Leibbinde und dem togaähnlichen Umhang, dessen rote Kante -
andere Farben sind ausser bei den Priesterkleidern junger Import -
einen Amtsträger anzeigte. Qualität und Grösse des Gewebes, die
Breite der bunten Kante und vor allem die Tragweise des Umhangs
sind heute noch von der sozialen Stellung des Trägers abhängig.
Besonders im Verkehr zwischen Niederen und Höheren gibt es unzählige
Möglichkeiten, den Umhang je nach der Situation zu drapieren. In der



40 Eike Haberland

Mitte des vorigen Jahrhunderts traten zur Männerkleidung das lange
weisse Hemd und der schwarze capeähnliche Burnus aus Filz mit roter
Lederkante. Beide sind auf arabischen Einfluss zurückzuführen. Die
Frauentracht besteht aus dem hemdartigen Kleid und dem Umhang.
Reicher Silberschmuck, vor allem unterschiedliche Halsketten, der

Frauen, während das Tragen von Schmuck und die Haartracht der
Männer von ihrem Rang und ihren «Verdiensttaten» (siehe unten)be-
stimmt wurde. Die charakteristische Flaartracht der hochäthiopischen
Frauen bestand bis zur Jahrhundertwende aus einer Vielzahl von
winzigen Zöpfchen.

An Haustypen sind sowohl das typische altafrikanische Kegeldachhaus

als auch das Rechteckhaus mit flachem Dach verbreitet. In ein
und derselben Provinz stehen neben jammervollen Kegeldachhäusern,
deren mit Lehm bestrichenes Flechtwerk nur unzureichenden Schutz

vor der Witterung bietet, rechteckige oder runde, häufig einstöckige
Steinbauten, deren Wände aus sorgfältig ausgesuchten und aufeinan-

dergesetzten Steinen bestehen. Allerdings entbehren diese schönen
Bauten ebenso wie die elenden Erdhütten mancher Landschaften

jeglicher Inneneinrichtung, sieht man von den mit arabischen Importgütern

ausgestatteten Häusern der vornehmen Tigray ab. Das
südäthiopische Sprichwort: «Das Bett des Galla ist die Rinderhaut» hat

ebensogut für die Hoch-Äthiopier Geltung. Das Mobiliar des Bauernhauses,

in dessen einem Raum sich zur Nachtzeit nicht nur der Hausherr,

seine Familie und das Gesinde, sondern auch die wertvollsten
Haustiere (Milchkühe, Maultiere und das Schlachtross des Flerrn)
einfinden, besteht aus den drei Herdsteinen, einigen Tontöpfen zum
Kochen und Brauen oder zum Aufbewahren von Bier und Wasser,
aus Stroh und Bambus geflochtenen Urnen, Körben, Schalen und
Platten, in denen Getreide, Flülsenfrüchte, Baumwolle, Kleider und

Wertgegenstände bewahrt oder die zum Worfeln oder als Speiseunterlagen

benutzt werden, aus den beiden Reibsteinen für das Getreide -
die orientalische, drehbare Flandmühle hat sich noch nicht durchgesetzt

- einigen dreibeinigen aus einem Stück gehauenen Holzstühl-
chen und den nötigen Geräten. Das mit Lederriemen bespannte Bett
verrät durch seinen Namen (Angareb) seine arabische Herkunft ebenso

wie Stühle mit Rückenlehnen, Teppiche oder Matten. Bei Rundhäusern
wird das Kegeldach von einer Reihe seitlicher Stützen oder von einem

Mittelpfahl getragen. Die Dachspitze krönt bei Reichen und
Ranginhabern ein kegelförmiger, mit phantastischen Zieraten geschmückter
Aufsatz aus Ton. Alles was aus Holz besteht - auch die aus einer Holz-



Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray) 41

platte gefertigten, sich in Zapfen drehenden Türflügel - ist mit der
Axt ohne jedes andere Werkzeug zurechtgeschlagen. Der Rauch des

Herdes zieht durch die verrussten, schwarz glänzenden Dachsparren ab.

Ähnlich ausgestattet waren auch die Häuser der Vornehmen, nur dass

dort importierte oder von Mohammedanern im Lande hergestellte
grobe Teppiche oder Rinderhäute den Boden bedeckten. In solchen
Häusern wurde die Sitzecke des Flausherrn durch Vorhänge aus
einfachem Baumwollstoffvor denBlicken derDiener, Sklaven undGefolgs-
leute abgeschirmt, die Tag und Nacht mit ihrem Flerrn verbrachten.

Auch die anderen Erzeugnisse äthiopischer Handfertigkeit sind
einfacher Art - grobes Eisengerät : Messer, Äxte, Hacken, Pflugscharen,
gezähnte Sicheln und wenig differenzierte Tongefässe, deren grösste
über hundert Liter fassen können. Bemerkenswert sind die zahlreichen
Musikinstrumente: Kirchenleier, kleine Leier, Fiedel, Trommeln und

Kirchenpauken, Trompeten, Flöten und Sistren. Speer und Rundschild
aus Leder bildeten die alten Waffen, der orientalische Krummsäbel
wurde erst spät eingeführt.

Die Handwerker - Töpfer, Schmiede und Lederarbeiter - bilden mit
den Berufsmusikanten und den Berufsjägern die verachteten Kasten.

Im Feldbau hat sich das südarabische Element mit dem Pfluge
durchgesetzt und - im Gegensatz zum intensiven Hackbau der
südäthiopischen Völker, die vor allem Knollenfrüchte (Taro, Yams,
Coleus, Ensete) anbauen - einen extensiven Getreideanbau zur Folge
gehabt. Gepflügt wird mit dem einfachen Flakenpflug, der den Boden
aufreisst, jedoch nicht wendet. Die Felder werden daher meist drei- bis
viermal in allen Richtungen durchgepflügt. Der Pflug wird von Ochsen

gezogen, denen das hölzerne Joch vor dem Buckel aufliegt. Ebenfalls

südarabisch-orientalischem Einfluss zuzuschreiben ist die Vielzahl

der Anbaupflanzen. Teff (Poa abyssinica, eine feinkörnige
Getreideart, die die beliebteste Brotfrucht der Äthiopier ist), Gerste und
Weizen sind allerdings seit alter Zeit in Äthiopien heimisch, wenn sie

nicht überhaupt in diesem Lande ihren Ursprung haben. Ausserdem
werden angebaut: Hirse (Sorghum), Mais, viele Hülsenfrüchte (Erbsen,

Kichererbsen, Bohnen, Saubohnen, Linsen), Ölsaaten (Lein,
Safflor, Guizotia, Sesam), Gewürze (roter Pfeffer, Coriander), Kohl,
Baumwolle. Obst war unbekannt, d.h. es wurde ebenso wie Kaffee
und Tabak, deren Genuss die äthiopische Kirche mit dem Bann
belegte, nur von Mohammedanern angebaut. Die immergrünen Wiesen
des Hochlandes bieten grossen Herden von Zebu-Rindern, Ziegen
und Schafen eine gute Weide. Pferde, Esel und Maultiere werden als



42 Eike Haberland

Tragtiere gehalten, gute Maultiere bilden die Reittiere der Vornehmen,
die nur im Kriege ihre Schlachtrosse bestiegen. Im Viehzüchterritual
haben sich noch manche Elemente der Vorbevölkerung erhalten, z.B.
darf die erste Milch der kalbenden Kuh nur vom Familienvater genossen

werden, nach dem Tode eines Kalbes versucht man, um die Milch
nicht versiegen zu lassen, die Kuh durch den ausgestopften Balg des

Kalbes (Kalbspuppe) zu täuschen u. a. Rinder bilden in diesem Lande,
das kein Geld kannte, und in dem der Boden häufig Reichslehen oder

Gesamteigentum einer Sippe war, das wichtigste Symbol individuellen
Reichtums.

Die Ernährung der Bauern ist sehr einfach und besteht im Alltag aus

lockeren Fladen gesäuerten Brotes (Endjera), der typischen Gemüseoder

Fleischsauce (Wot) mit viel rotem Pfeffer, saurer Milch und Bier
aus geräucherter Gerste. Doch sind die vielen guten Speisen, die an

Festtagen in den Fläusern der Vornehmen bereitet werden und die
sehr ausgebildeten Tischsitten Gradmesser für den Einfluss der
orientalischen Plochkulturen.

Die Einführung des Christentums hat vieles von der alten
Sozialstruktur zerstört. So ist die sehr freie Stellung der Frau, die eigentumsfähig

und erbberechtigt ist und das Verschwinden der alten kuschitischen

sakralen Eheform dem christlichen Einfluss zuzuschreiben. Zwar
existiert die vor dem Priester geschlossene, durch die heilige
Kommunion bekräftigte unauflösliche christliche Eheform, doch gehen
nur sehr wenige Äthiopier eine solche Ehe ein vind schliessen statt
dessen einen rein juristischen Ehekontrakt, der wie jeder Vertrag
auflösbar ist. Das sind aber auch die beiden einzigen in ihren Auswirkungen

verbindlichen Eheformen, während alle anderen Möglichkeiten,

von denen häufig genug gefabelt wird, nur Spielarten des

Konkubinates sind. Doch haftet dem nicht legalisierten Zusammenleben

von Mann und Frau nichts Schimpfliches an ; wohnen sie für längere
Zeit zusammen und führen einen gemeinsamen Haushalt, dann werden
sie auch als Eheleute respektiert. Nur haben Frau und Kinder nach
der Auflösung dieses Verhältnisses keinen rechtlichen Anspruch auf
Unterhalt oder Erbe wie bei einer formell geschlossenen Ehe. Der
Klan in seiner alten festen Form, wie man ihn bei den Kuschiten findet,
ist bei den Amhara und Tigray verschwunden, jedoch haben die
Familien- und Sippenverbände noch heute grosse Bedeutung, und in
vielen Landschaften ist der Boden Gemeineigentum eines solchen
Verbandes und wird jährlich oder in bestimmten Abständen nach der
Anzahl der Familien in Lose aufgeteilt.



Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray) 43

Das politische Leben der Amhara und Tigray wurde durch zwei
Elemente bestimmt: durch die demokratische Selbstverwaltung der
einzelnen Gemeinden und Gaue, die aus den bedeutenden Männern,
die einen nicht erblichen «Verdienstadel» bildeten, die Amtsträger
und Führer wählten, und durch die ungeheure Bedeutung und die

Heiligkeit des Kaisertums als Verkörperung von Volk, Reich und
Kirche. Während die unteren Würdenträger - es gibt eine genau
abgestufte Hierarchie mit vielen Rangtiteln - von den Gemeinden gewählt
und abgesetzt wurden, bedurften die Chefs der Provinzen der
Bestätigung durch den Kaiser und wurden auch von ihm abberufen. Diese

Abberufungen geschahen nach festen Regeln, ihnen haftete nichts
Willkürliches an, wie es den europäischen Berichterstattern, die das

System nicht verstanden, oft schien. Im Gegenteil: es war sehr

begehrt, ein Amt auch nur kurze Zeit zu bekleiden, da der Titel dem
Inhaber lebenslänglich blieb und ihm eine geachtete Position innerhalb
dieser auf Ehren und Würden so grossen Wert legenden Gesellschaft
verlieh. Obwohl alle freien Männer mit Ausnahme der verachteten
Kasten der Handwerker politisch gleichberechtigt waren, so bildeten
die Ranginhaber und andere Verdienstvolle doch eine Art von
Adelsschicht, von der allerdings auch besondere Fähigkeiten und Leistungen

erwartet wurden wie Klugheit und politisches Geschick, körperliche

Gewandtheit und Tapferkeit (Erlegung von gefährlichem Grosswild

- Löwen, Elefanten, Büffeln und Rhinos oder die Tötung von
Feinden im Krieg, deren abgeschnittene Genitalien als Siegeszeichen

vorgezeigt wurden), Freigebigkeit und Grossmut (Verteilung reicher
Geschenke an die Gefolgsleute, grosse Gastmähler für die Mitbürger,
die in Massenschlachtungen ganzer Rinderherden ausarteten). Dafür
erhielten sie ausser Ämtern und Titeln eine ganze Zahl von Vorrechten:

der Kaiser gab ihnen mit Einkünften verbundene Lehen, ihnen

war das Tragen besonderer Kleidung und besonderen Schmucks
erlaubt, der ihren Rang und ihre Tötungen anzeigte (phallischer
Stirnschmuck, Umhänge aus Raubtierfellen, Federschmuck, Ohrringe),
sie durften ihren eigenen Siegesgesang singen und sich eine Gefolgschaft

halten. Der «Verdienstvolle», der «grosse Mann», war
überhaupt das Ideal der hochäthiopischen Gesellschaft, die ungeachtet ihres
afrikanischen Substrates eine ganze Zahl von ausgesprochen ritterlichfeudalen

Zügen entwickelte. Auch rein äusserlich ergaben sich viele

Übereinstimmungen zwischen diesem Lande, in dem eine ritterliche
«Pferdekultur» zu Hause war, und dem mittelalterlichen Europa.
Der Sohn eines «grossen Mannes» musste erst durch eigene Leistungen

seine Bedeutung zeigen, bis auch er in den Verdienstadel aufge-



44 Eike Flaberland

nommen wurde. In Zeiten, da die Macht des Kaisers im Sinken
begriffen war, vor allem im 19. Jahrhundert, kam es zur Bildung einer
erblichen Adelsschicht aus diesen Verdienstvollen.

Über allem thronte der von den heiligen Königen des Alten Testaments

abstammende Kaiser, in dessen Ritual sich afrikanische,
südarabische und christliche Elemente verbanden. Ungeachtet des grossen
Einflusses der Hofgeistlichen und Mönche, die versuchten, das

Herrscherbild in allem den alttestamentlich-christlichen Vorbildern
anzugleichen, erhielten sich viele alte Züge wie die Unsichtbarkeit und
Unberührbarkeit des Kaisers, der verschleiert oder hinter Vorhängen
verborgen in seiner Pfalz Audienz erteilte, der den Erdboden nicht
berühren, seine Flände nicht zum Essen gebrauchen und nicht von der
Sonne beschienen werden durfte, der Gewalt über den Regen hatte,
Flüsse teilen und Fruchtbarkeit verleihen konnte. Seine Pfalz war bis

1650 ein Zeltlager, das mehrmals jährlich den Platz wechselte, danach
bis 1855 das Schloss von Gondar und seit 1889 die Pfalz von Addis
Ababa. Nur bei grossen Kirchenfesten oder bei den Gastmählern, die

er seinen treuen Kriegern gab, erschien der Kaiser in vollem Ornat,
von den Symbolen kaiserlicher Macht, den grossen rotgoldenen
Sonnenschirmen beschützt, in der Öffentlichkeit. Der sakrale Bereich der

Pfalz, in der das Leben durch eine Vielzahl ritueller Gebote geregelt
war, bildete wie die grossen Klöster ein Einfallstor für den
christlichorientalischen Kultureinfluss. Hier wurden - häufig auf Geheiss des

Kaisers oder literarisch interessierter Kaiserinnen oder Prinzessinnen -
theologische Werke ins Äthiopische übersetzt oder neu geschrieben,
hier fanden auch die kostbaren Güter des Orients, die man im Lande
nicht herstellen konnte, Eingang.

Ungeachtet der Stärke des afrikanischen Substrats ist PIoch-Athio-
pien ein rein christliches Land. Seine einzige Verbindung zur übrigen
christlichen Welt stellte bis in die neueste Zeit die koptische Kirche
Ägyptens dar, mit der es das gemeinsame monophysitische Dogma
verband und deren Patriarch als geistliches Oberhaupt anerkannt wurde

- daher auch die irrtümliche Bezeichnung der äthiopischen Kirche als

«koptisch». Kirchensprache, Liturgie, Feste usw. sind jedoch rein
äthiopisch. Der einzige äthiopische Bischof war immer ein ägyptischer
Mönch, der vom Patriarchen geschickt wurde. Äthiopische Mönche
erhielten gelegentlich ihre Ausbildung in ägyptischen Klöstern, und
der Stil der koptischen Literatur und Kunst wirkte stark auf Äthiopien
ein.

Das Priestertum zerfällt wie in anderen orientalischen und östlichen
Ländern in zwei Klassen: in die Weltgeistlichen und in die Mönche.



Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray) 45

Die Weltpriester, für die Ehezwang besteht und deren Amt meist
erblich ist, leben mit den ebenfalls erbliche Kasten bildenden Diakonen
und Kirchensängern (Debtera) als Bauern unter Bauern und bestellen
mit ihren Familien in den Pausen, die ihnen der häufige Gottesdienst
lässt, ihre Felder. Die Kirchen sind einfache Rundhäuser mit Strohdach,

in deren Innerem sich das den Laien unsichtbare Allerheiligste
(Tabot) verbirgt : eine Holzplatte mit dem eingeschnitzten Namen des

Kirchenheiligen, die dem Ort erst die sakrale Weihe verleiht. Ungeachtet

ihrer häufig zu Unrecht getadelten Unbildung sind die
Weltpriester Vertreter einer wirklichen Volkskirche und Pfeiler christlicher
Gesinnung. In den Händen der Mönche lag Wissenschaft, Kunst und
Erziehung. Als Würdenträger am Kaiserhofe hatten sie grossen
Einfluss.

Bei den Kirchenfesten manifestieren sich Bedeutung und Glanz der
Kirche am eindruckvollsten, wenn alles Volk in seinen weissen

Festtaggewändern in ungeheuren Scharen zu den Kirchen strömt, um dem

Gottesdienst, den grossen Prozessionen und den Tänzen der in kostbare

Gewänder gehüllten Priester und Kirchensänger beizuwohnen.

Altäthiopische und alttestamentliche Züge verbinden sich hier in
eigentümlicher Weise, wenn die Priester, den langen Krückstock in
der einen Hand haltend und das Sistrum (Rassel) in der anderen

schwenkend, beim Paukenschlag in rhythmischen Schritten tanzen.
Die Kirchenschätze, kostbare Manuskripte, bestickte Sonnenschirme,

von Kaisern e-estiftete Kronen und Gewänder werden dabei zur
Schau gestellt. Das Kreuzfest (Maskai) hat als Jahresanfang des

äthiopischen Kalenders die grösste Bedeutung : die kalte Regenzeit hat
aufgehört und alles freut sich des milden Frühlingswetters und der
reifenden Saaten. Arm und Reich umschreitet mit langen Stäben und
Blumensträussen ein grosses Feuer, mit dessen Asche man sich das

Kreuzzeichen auf der Stirn anbringt. Epiphanias (Timkat) - in
Erinnerung an die Taufe Christi im Jordan - versammelt alle Gläubigen
an einem Bach oder einer Quelle, wo sie von den Priestern mit Wasser

besprengt werden. In der Nacht zuvor übernachteten alle Gemeindemitglieder

auf freiem Felde - ein uralter, auch bei den kuschitischen
Völkern des Südens häufiger Brauch. Ostern wird als das Ende der

achtwöchigen Fastenzeit begangen. An die Gottesdienste und Prozessionen

am frühen Morgen schliessen sich Tage dauernde Festmahle an.
Das äthiopische Christentum wird stark durch die «Fleiligung des

Gesetzes» im alttestamentlichen Sinne bestimmt. So hält man sich an
die alttestamentlichen Speisegebote und die Schächtungsvorschriften
und achtet streng auf die Feiertagsheiligung am Samstag und Sonntag



46 Eike Flaberland

und an den unzähligen Festtagen des äthiopischen Kirchenkalenders.
In keinem Lande der Welt beobachtet man ein so strenges Fasten. Die
Beschneidung beider Geschlechter ist allerdings nicht auf israelitisches
Vorbild zurückzuführen, sondern ist ein kuschitisches Element.

Von allen Kulturgütern, die die Südaraber mitbrachten, hat die
Schrift den grössten Einfluss auf die Entwicklung der äthiopischen
Kultur gehabt. In ihrem Ursprungsland seit der Einführung des

Islams und der nordarabischen Buchstaben verschwunden, lebt die
südarabische Schrift in etwas modifizierter Form in Äthiopien als
offizielle Schrift bis zum heutigen Tage weiter. Sie war das Medium des

Kulturkontaktes zum Orient, sie ermöglichte die Entstehung einer
bescheidenen Literatur: Kaiserannalen, Viten äthiopischer Heiliger
und viele erbauliche oder poetische theologische Werke. Noch grösser
ist die Zahl der aus dem Koptischen oder Arabischen übersetzten

theologischen Arbeiten. Miniaturmalerei (auf dem Pergament der

Buchseiten) und Wandmalerei (auf Baumwollstoffen, die an die Wände
der Kirchen geklebt werden) wurde ausschliesslich von Mönchen
ausgeübt und folgte konventionellen Mustern, die ursprünglich den von
der koptischen Kirche geprägten Stil kopierten, seit 1500 starke

Anregungen durch italienische Renaissance-Malerei und mitteleuropäische

Graphik empfingen.
Institute oder Museen, die sich ausschliesslich mit der Volkskunde

der beiden grossen christlichen Völker Äthiopiens beschäftigen oder
sie zum Schwerpunkt ihrer Forschung machen, existieren noch nicht.
Das kürzlich gegründete «Institute of Ethiopian Studies» an derHaile-
Sellasse-Universität in Addis Ababa soll ein Dokumentationszentrum
aller Forschungen über Äthiopien werden, während die Arbeiten der
Ethnologischen Gesellschaft des University College von Addis
Ababa alle äthiopischen Völker gleichermassen berücksichtigen. Die
früher beim italienischen Kolonialministerium bestehenden

Forschungsabteilungen existieren nicht mehr.

Die beiden grösseren Sammlungen in Addis Ababa - die der
Nationalbibliothek und die der ethnologischen Gesellschaft des University-
College - zeigen die Kultur aller äthiopischen Völker. Grössere Sammlungen

hochäthiopischer Gegenstände, die jedoch weit davon entfernt
sind, ein geschlossenes Bild der Kultur der Amhara oder Tigray zu
bieten, befinden sich ferner in den Völkerkundemuseen von Rom
(«Pigorini») und Florenz, im Flistorischen Museum von Bern und in
der Universitätssammlung von Zürich (Sammlung Ilg), in den
Völkerkundemuseen von Wien (Sammlung Bieber), München, Stuttgart
(Sammlung Rosen), Frankfurt am Main, Berlin und Hamburg, im



Zur Volkskunde der FIoch-Athiopier (Amhara und Tigray) 47

Musée de l'Homme in Paris (Sammlung Griaule) und im British
Museum in London, kleinere Sammlungen in fast allen europäischen
Völkerkundemuseen. Bemerkenswert sind die im Musée de l'FIomme
in Paris befindlichen Wandmalereien der Kirche des hl. Antonius von
Gondar, die nicht nur das einzige Beispiel dieser Art in Europa,
sondern auch von ganz hervorragender Qualität sind.

Äthiopische Flandschriften unterschiedlichen Wertes sind über die

ganze Welt verstreut, kostbare Codices mit wertvollen Miniaturen
liegen vermutlich noch unbekannt in äthiopischen Klöstern. Berühmte
Handschriftensammlungen in Europa sind die der Bibliothèque
Nationale in Paris (Sammlungen Abbadie und Griaule), des British
Museum in London (Magdala Collection), der Universitätsbibliothek
von Oxford, der ehemaligen Preussischen Staatsbibliothek, der
Stadtbibliothek Frankfurt am Main sowie verschiedener römischer
Bibliotheken.

Die meisten äthiopistischen Zeitschriften beschäftigen sich mit
philologischen und linguistischen Problemen. Volkskundliches
Material bieten vor allem das «Bulletin» der Ethnologischen Gesellschaft
des University College in Addis Ababa, die «Rassegna di Studi Etiopici»

(Rom) und die «Annales d'Ethiopie» (Paris-Addis Ababa).
Eine umfassende Volkskunde der beiden christlichen Völker der

Amhara und Tigray bleibt noch immer ein Desiderat. Darüber hinaus

wäre es ein dringendes Erfordernis, Sammlungen ihrer Kultur anzulegen

und auch systematisch ihr Brauchtum aufzunehmen. Die
Forschung befindet sich in Äthiopien zwar in einer besseren Situation als

in den Ländern Afrikas, die europäische Kolonien waren, denn in den

entlegenen Gauen FIoch-Äthiopiens ist noch so gut wie kein fremder
Einfluss zu spüren. Die ihrer vieltausendjährigen Geschichte bewusste

äthiopische Kultur tritt der europäischen Zivilisation anders entgegen
als die Kulturen des Schwarzen Afrika. Aber auch hier macht sich die
Gewalt der europäisch-amerikanischen Zivilisation bemerkbar, die

von Jahr zu Jahr mehr an Boden gewinnt, so dass die noch lebendige
mittelalterliche Kultur des amharischen und tigrinischen Bauern ein
lebendes Museum darstellt, dessen Tage gezählt sind.

Wer sich mit äthiopischer Folklore beschäftigt, wird sich ausser den nicht sehr
zahlreichen Einzeluntersuchungen vor allem mit den Berichten der portugiesischen Missionare

und älteren Reisenden auseinandersetzen müssen, in denen manche wichtige Angabe
zu finden ist. Es sind zu nennen:
Abbadie, A. d', Douze ans de séjour dans la Haute Ethiopie (Abyssinie). Paris, 1868.

Almeyda, Manoeld', Rerum Aethiopicarum Scriptores Occidentales, Vol. 5-8. Roma, 1907.
Alvarez, Fr., Narrative of the Portuguese Embassy to Abyssinia. (Flakluyt Society, 64).

London, 1881.



48 Eike Flabcrland

Bruce, J., Reisen zur Entdeckung der Quellen des Nils. 5 Bde. Leipzig, 1790/91.
Harris, C. W., The Highlands of Aethiopia. 3 Bde. London, 1844.

Lefèvre, Th., Voyage en Abyssinie. 2 Bde. Paris, 1845.

Lobo, J., Relation historique d'Abyssinie. Paris, 1728.

Parkins, Mansfield, Life in Abyssinia. 2 Bde. London, 1853.
Pearce, Nathaniel, The life and adventures of Nathaniel Pearce written by him during a

residence in Abyssinia. 2 Bde. London, 1831.
Plowden, W. C, Travels in Abyssinia and the Galla country with an account of a mission

to Ras Ali. London, 1868.

Rüppell, E., Reise in Abyssinien. 2 Bde. Frankfurt, 1838/40.
Salt, FI., A voyage to Abyssinia. London, 1814.
Wylde, A., Modern Abyssinia. London, 1900.

Die folgenden neueren Arbeiten beschäftigen sich mit volkskundlichen Themen oder
bieten volkskundliches Material:

Buxton, D., Travels in Ethiopia. London, 1949.
Cerulli, F., Canti Popolari Amarici: Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, Ser. V,

Voi. 25. Roma, 1916.
Cerulli, E., Canti Amarici dei Musulmani di Abissinia: RRAL, Ser. VI, Voi. 2. Roma, 1926.
Cohen, Al., jeux Abyssins: journal Asiatique 1911 (Paris, 1912).
Cohen, M., Documents ethnographiques d7Abyssinie: Revue d'Ethnographie et de

Sociologie (Paris) 1912 und 1913.
Conti Rossini, C, Il Loggo e la legge dei Loggo Sarda: Giornale della Società Asiatica

Italiana 17 (Firenze, 1904).
Conti Rossini, C, Principi di diritto consuetudinario dell'Eritrea. Roma, 1916.

Duchesnc-Fournet, j., Mission en Ethiopie. 2 Bde. Paris, 1909.
Eadie, j. I., An Amharic Reader. Cambridge, 1924.
Griaule, M., Mythes, croyances et coutumes du Begamder (Abyssinie): Journal Asiatique

212 (Paris, 1928).
Guèbrè Sellassié, Chronique du regne de Ménélik II. 2 Bde. Paris, 1930/31.
Guidi, L, Proverbi, strofe e racconti abissini. Roma, 1894.

Höfner, M., Das Feteh Mahari. Sitten und Recht der Mänsa. Wiesbaden, 1951.
Hövermann, j., Bauerntum und häuerliche Siedlung in Äthiopien: Die E.rde, 89 (Berlin,

1958).

Krencker, D., Littmann, F.. und Lüpke, Th. v., Ergebnisse der Deutschen Aksum-F.x-
pedition. 5 Bde. Berlin, 1913.

Leiris, M., La possession et ses aspects théâtraux chez les Ethiopiens de Gondar. Paris,
195S.

Mérab, D., Impressions d'Ethiopie. 3 Bde. Paris, 1921, 1914, 1929.
Mittwoch, L'., Proben aus amharischem Volksmunde: Mitteilungen des Seminars für

Orientalische Sprachen in Berlin 10 (Berlin, 1907).
Mucchi, A., 1910. Gli oggetti etnografici delle popolazioni etiopiche posseduti del museo

nazionale d'antropologia in Firenze: Archivio per l'Antropologia e la Etnologia, 30

(Firenze, 1907).
Moreno, M. M., Cent fables amhariques: Cahiers de la Société Asiatique, 11 (Paris, 1948).

Kamil, Murad, Das Land des Negus. Innsbruck, 1953.
Nadel, S. F., Land tenure on the Eritrean Plateau: Africa, 16 (London, 1946).
Pollerà, A., Il regime della proprietà terriera in Etiopia e nella ColoniaEritrea. Roma, 1913.
Rohrer, E. F., Beiträge zur Kenntnis der materiellen Kultur der Amhara. Schönburg-

Bern, 1932.
Simoons, Fr. j., Northwest Ethiopia. Madison, i960.
Ullendorf, E., The Ethiopians, London, 1961.

Walker, C. FT., The Abyssinian at Home. London, 1933.


	Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray)

