Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 59 (1963)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Volkskunde der Hoch-Athiopier (Amhara und Tigray)
Autor: Haberland, Eike

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

35

Zur Volkskunde der Hoch- Athiopier (Amhara und Tigray)
Von Eike Haberland, Frankfurt a. M.

Ungeachtet der zahllosen Biicher, die iiber Athiopien geschrieben
wurden und der Existenz einer eigenen dthiopischen — vor allem theo-
logischen und historischen — Literatur, ist eine Volkskunde der beiden
fiir die Geschichte und Kultur ganz Athiopiens bedeutsamsten christ-
lichen Volker — der Amhara und der Tigray — noch nicht geschrieben
worden. DasInteresse der europiischen orientalistischen Forschung war
zu stark auf die dthiopische Literatur und tiberhaupt auf den christlich-
orientalischen Uberbau ausgerichtet, wie er sich am Kaisethofe und
in den grossen Klostern manifestierte. Die Volkerkunde Afrikas
wiederum schenkte diesem Raum als einer Domine der Orientalistik
ebensowenig Beachtung wie der Kultur der Fellachen Agyptens oder
der Beduinen Arabiens. Daher sind wir tber siiddthiopische Volker
wie die Galla, Somali, Konso oder Kaffa besser unterrichtet als iiber
die Amhara und Tigray, die — zwischen dem Orient und Afrika ste-
hend - noch auf eine grundliche Untersuchung ihrer Kultur warten.
In der Tat nimmt Athiopien in Afrika eine Sonderstellung ein und
bildet eine Kulturprovinz eigener Ordnung. Schon die Landschaft als
prigender Faktor — alpines Hochgebirge mit kiithlem Klima und
immergriiner Vegetation — ist unafrikanisch. Unterschiedlich gegen-
tber den europiischen Alpen ist die Art der Siedlungsriume: massiert
sich in Europa die Bevolkerung in den Tilern, so werden die dthio-
pischen «Tieflinder» (Kwolla), die fir den Ambhara allerdings schon
unterhalb von 2000 m beginnen, ihres trockenen, heissen und unge-
sunden Klimas wegen gemieden. Das Leben spielt sich im Hochland
(Dega) ab, das aus weiten Hochflichen und Tafelbergen besteht und
auf dem bis zu einer Héhe von etwa 3ooo m Feldbau moglich ist.
Gerste gedeiht stellenweise bis 3800 m. Das dthiopische Hochgebirge
steigt wie eine Bastion aus den Wiisten und Savannen der Rote-Meer-
Kiste oder des Sudans empor. Sein unzuginglicher Charakter hat oft
genug im Verlauf der Geschichte den besten Schutz fiir seine Bewoh-
ner gebildet. Andrerseits war das zerrissene Gebirge, in dem tiber
tausend Meter tiefe, in der Regenzeit unpassierbare Canons die ein-
zelnen Gaue voneinander trennen, einem Kulturaustausch und einem
Fernhandel — wie sie im mohammedanischen Sudan zwischen dem
Nil und Cap Vert stattfanden — nicht giinstig. Trotz der Verbreitung
des Christentums und der Macht des #thiopischen Kaisertums bildeten
viele Gaue autonome Gebiete mit eigener Kultur, die sich von ihren
nichsten Nachbarn abschlossen. Das ithiopische Klima ist dem des



36 Eike Habetland

europdischen Alpensommers vergleichbar — heisse Tagestemperaturen,
die durch frische Winde gemildert werden und kalte Nichte, in denen
das Thermometer bis unter den Gefrierpunkt sinkt. In der Kleinen
Regenzeit — Mirz bis Mai — fallen hdufige Schauer, in der Grossen
Regenzeit — Juni bis September — tiglich mehrstindige Gewitter, die
den Boden in Schlamm und sogar kleine Biche in reissende Strome
verwandeln und jeden Verkehr unméglich machen.

Aber nicht nur Landschaft und Klima, auch Ethnologie und Ge-
schichte heben Athiopien vom «Schwarzen Kontinent» ab. Das ethni-
sche Substrat der heutigen Hoch-Athiopier besteht aus hellhiutigen
Agau, die der nicht-negriden «idthiopiden» (auch «hamitischen»)
Rasse zugerechnet werden und die zusammen mit anderen stidithio-
pischen Volkern (Galla, Somali, Konso, Sidamo, Kaffa, Ometo) den
kuschitischen Zweig der hamito-semitischen Sprachfamilie bilden.
Andere Zweige dieser Sprachfamilie sind das Semitische, das Berberi-
sche, das Tschadische (z.B. Haussa) und das ausgestorbene Alt-
dgyptische.

Entscheidend fiir die besondere Entwicklung Athiopiens wurde die
in verschiedenen Wellen tiber das Rote Meer erfolgende Einwanderung
siidarabischer Gruppen in den letzten vorchristlichen Jahrhunderten.
Durch ihre Vermischung mit den Kuschiten entstanden neue, semi-
tisch sprechende Volker, von denen die Tigray als Staatsvolk des
«Reiches» von Aksum und spiter die Amhara als Trager des mittel-
alterlichen und neuzeitlichen dthiopischen Reiches die grosste Bedeu-
tung erlangen sollten, wihrend andere ethnische Einheiten wie die
Tigre in Nord-Eritrea und semitisch sprechende Gruppen in Mittel-
Athiopien (Gafat-Aymallal, Gurage im eigentlichen Sinne, Harari-
Silti) politisch und kulturell nicht so hervortraten. Der Staat von
Aksum, die erste grossere Grindung der siidarabischen Einwanderer,
spielte trotz seiner geringen Ausdehnung mehrere Jahrhunderte lang
eine bedeutende politische Rolle im Gebiet des Roten Meeres, vor
allem seit unter Koénig Ezana (um 350) das Christentum Staatsreligion
wurde und sich seine Herrscher mit den ostromischen Kaisern ver-
biindeten. Ausser einigen archéiologischen Zufallsfunden geben bisher
ausschliesslich die noch erhaltenen Bauwerke der Stadt Aksum —
michtige Stockwerkstelen, Siegestafeln, die die Taten der Konige
verherrlichen, Griber und Zisternen — sowie die zahlreichen Minz-
funde Auskunft tiber die Kultur dieses Staates. Man erhilt das Bild
einer hellenistisch-orientalischen Mischkultur, die schon vor dem Auf-
kommen des Islams verschwand und deten meiste Elemente — fast



Zur Volkskunde der Hoch-Athiopier (Amhara und Tigray) 37

alles, was das Wesen einer hellenistischen Kultur ausmachte — in den
dunklen Jahrhunderten der dthiopischen Geschichte zwischen Goo
und 1140 vergingen. Doch gentigten die von der hoher entwickelten
Welt des Orients und des Mittelmeeres ausgehenden befruchtenden
Impulse, vor allem die Einfithrung der Schrift, das Christentum und die
Reichsidee, um in Hoch-Athiopien eine besondere Kultur entstehen
zu lassen, die mit nichts in ihrer Umgebung verglichen werden kann.

Aus christlich-orientalischem Geist erwachsen ist das unter dem
Namen «Kebra Nagast» — «Die Herrlichkeit der Kénige» — bekannte
eschatologische Werk, in dem sich orientalische und biblische Legen-
den und der Mythus von der Weltherrschaft Roms vereinigten. Es
wurde um 1300 kodifiziert, zu einer Zeit, da nach den dunklen Jaht-
hunderten und dem Interregnum einetr kuschitischen Dynastie — der
Zague — ein Geschlecht den Thron bestieg, das den Anspruch erhob,
rechtmissiger Nachkomme der aksumitischen Herrscher zu sein und
wie diese von Konig Salomo von Jerusalem und der Konigin von
Saba abzustammen. Mit den Worten der Heiligen Schrift wurden der
Herrschaftsanspruch des athiopischen Reiches als Ordnungsmacht
uber die eine Hilfte der Erde — die andere wies man dem schon lingst
nicht mehr existierenden Rom zu! — und die gottliche Legitimation
der Salomoniden bewiesen. Dieses Werk, das bis heute die Magna
Charta des dthiopischen Reiches blieb, hat auf seine Entwicklung den
grossten Einfluss gehabt. Es hat thm eine fiir afrikanische Verhiltnisse
unerhorte Stabilitit gegeben und den Ambhara, im schwicheren Masse
auch den Tigray, das Bewusstsein eingeflosst, das neue auserwihlte
Volk zu sein und diesen beiden urspriinglich kleinen Stimmen die
ungeheure Kraft verliehen, in langwierigen friedlichen und kriegeri-
schen Auseinandersetzungen allmihlich ganz Hoch-Athiopien einzu-
nehmen und die dort lebenden Kuschiten (Agau) zu assimilieren oder
auszurotten. Ausserdem dehnten die Amhara seit 1350 ihre Herrschaft
auf grosse Teile Siid-Athiopiens aus. Um 1500, als die ersten portu-
giesischen Gesandtschaften kamen, hatte die Macht des Reiches seinen
Hoéhepunkt erreicht, von dem es durch die vernichtenden Feldziige
eines genialen mohammedanischen Feldherrn des ostithiopischen
Staates Adal fast bis zur volligen Vernichtung herabsinken sollte. Mit
Hilfe portugiesischer Soldaten wurde man dieser Gefahr Herr, doch
brachten die durch portugiesische Missionare hervorgerufenen reli-
gitsen Streitigkeiten und die furchtbaren Kriegsziige der Galla, eines
stidathiopischen Viehziichtervolkes, neue Gefahren und trugen zum
allmidhlichen Niedergang des Reiches bei, das sich trotz aller Anstren-



38 Eike Haberland

gungen von Kaiser und Kirche immer stirker zersetzte, bis von 1784
bis 1855 offene Anarchie herrschte. 1889 kam mit dem energischen
Menilek die salomonische Dynastie wieder an die Macht und in einem
Wettlauf mit den europdischen Kolonialmichten wurden die einst zum
Reich gehorigen Gebiete im Stiden und viele neue Provinzen erobert.

Bei einer Betrachtung der Kultur der Amhara und Tigray fillt auf,
wie wenig von der hellenistischen Kultur des Reiches Aksum trotz
ithres vielhundertjihrigen Bestandes Wurzeln geschlagen hat. Was
von den Aksumiten blieb, war nicht viel mehr als die Schrift und der
Pflug. Ahnlich war es mit den Elementen christlich-orientalischer
Kultur, die Athiopien dank seiner Verbindung mit der koptischen
Kirche Agyptens erreichten — sie fanden allenfalls am Kaiserhofe oder
in den grossen Klostern ihren Niederschlag und beschrinkten sich auf
literarische Anregungen und den Impotrt von Luxusgegenstinden fur
Kirche und Hof. Auch die Ideen, die von den portugiesischen Missio-
naren gebracht wurden, verhallten ebenso wie die Vorbilder ihtes
technischen Konnens (Bau von Briicken und Palisten) ohne Wider-
klang. Ausser theologischen Streitschriften und einigen nach Athio-
pien verschlagenen Kupferstichen (auch solchen von Diirer!), die in
abgeinderter Form als Malvorlagen ithiopischer Miniaturen weiter-
lebten, ist nichts von jener bedeutsamen Epoche geblieben! Athiopien
blieb bis zum Ende des 19. Jahrhunderts eine «christliche Insel im
heidnischen Meer», die ihr Eigenleben fiihrte, die «die Welt vergessen
hatte und von der Welt vergessen war».

Dabei muss noch die bemerkenswerte Diskrepanz hervorgehoben
werden, die zwischen dem eben geschilderten, von Kirche und Kaiser-
hof gebildeten Uberbau und der eigentlichen Volkskultur der Amhara
und Tigray besteht. Wenn auch das Christentum feste Wurzeln schlug
und heute wie frither die Bezeichnung «Amhara» oder «Tigray»
gleichbedeutend mit «Christ» ist, wenn auch die Worte der Psalmen
und der Evangelien geistiges Gut eines jeden Hoch-Athiopiers sind
und das Volksleben von den Formen des dthiopischen Christentums
beherrscht wird, so kann man doch keine verbindende Briicke zu den
tbrigen Volkern der Christenheit, ja nicht einmal zu den koptischen
Glaubensbriidern in Agypten schlagen. Wenn Hoch-Athiopien auch
nicht zum Afrika der Neger gerechnet werden darf, so bleibt es doch
ein afrikanisches Reich, in dem viele, den anderen christlichen oder
mohammedanischen Vélkern des Orients sonst gemeinsame Ziige
fehlen. In diesem rein bduerlichen Lande hat es nie Stidte gegeben —
nimmt man die wenigen auf fremde Einfliisse zuriickgehenden Griin-



Zur Volkskunde der Hoch-Athiopier (Amhara und Tigray) 39

dungen aus wie Aksum, das nach seinem Niedergang im Mittelalter
nie mehr war als ein grosser Flecken, das Residenz-«Dorf» Gondar,
das seine Entstehung um 1650 indoportugiesischen Baumeistern vet-
dankt, oder die arabische Handelsstadt Harar. Addis Ababa, die «Neue
Blume» wurde erst wenige Jahre vor der Jahrhundertwende gegriin-
det! In Athiopien fehlten weiter eine biirokratische Verwaltung, Geld,
Fernhandel, eine sich iiber biuerliches Niveau erhebende Wohnkultur
(Behauen von Steinen, Gewo6lbe und Moértel waren unbekannt) und
cin Handwerkertum, dessen Fahigkeiten iiber die Herstellung der le-
bensnotwendigsten Giiter hinausging. Wir erwihnen von fehlenden
Geriten nur: Sige, Zange, Nagel, Drillbohrer, Schere, Lotkolben,
die T'opferscheibe und iiberhaupt alle mit dem Rotationsprinzip zu-
sammenhingenden Einrichtungen. Dennoch ist die hochithiopische
Kultur ein gutes Beispiel dafiir, wie wenig materielle Elemente allein
Maf3stab fiir die absolute Hohe einer Kultur sein konnen. Zwar stehen
die Hoch-Athiopier in ihrem materiellen Kénnen vielfach sogar hinter
den kuschitischen Volkern des dthiopischen Siidens zuriick, aber der
vom Christentum und vom Orient ausgehende spirituelle Anstoss war
doch so gewaltig, dass er die Amhara und Tigray als die beiden das
heilige Reich tragenden Volker geistig fiir immer iiber das Niveau
ihrer afrikanischen Nachbarn erhob.

Diese Schwellenstellung dokumentiert sich in allen Elementen der
hochithiopischen Kultur. Grosse Teile der Bevolkerung trugen noch
um die Jahrhundertwende ILederkleidung: die Minner Schurze
und zottige Umhinge und die Frauen Lederrécke. Doch bildete
die weisse Baumwollkleidung schon seit alter Zeit die er-
strebenswerte Tracht, die wenigstens an den Festtagen an-
zulegen Verpflichtung auch fiir den drmsten Bauern war. Der We-
berei haftete wie allem Handwerk bei diesem biuerlichen und stolzen
Volk etwas Verichtliches an — es galt zwar nicht als schimpflich fiir die
Frauen, fir den eigenen Bedarf Baumwolle mit den kleinen Hand-
spindeln zu spinnen, wohl aber fiir die Minner, fir Geld zu weben.
Die Tracht der Minner bestand frither aus der Kniehose, der langen
Leibbinde und dem togaihnlichen Umhang, dessen rote Kante —
andere Farben sind ausser bei den Priesterkleidern junger Import —
einen Amtstriger anzeigte. Qualitit und Grosse des Gewebes, die
Breite der bunten Kante und vor allem die Tragweise des Umhangs
sind heute noch von der sozialen Stellung des Trigers abhingig. Be-
sonders im Verkehr zwischen Niedeten und Hoheren gibt es unzihlige
Moglichkeiten, den Umhang je nach der Situation zu drapieren. In der



40 Eike Habetland

Mitte des vorigen Jahrhunderts traten zur Minnerkleidung das lange
weisse Hemd und der schwarze capedhnliche Burnus aus Filz mit roter
Lederkante. Beide sind auf arabischen Einfluss zuriickzufiithren. Die
Frauentracht besteht aus dem hemdartigen Kleid und dem Umhang.
Reicher Silberschmuck, vor allem unterschiedliche Halsketten, der
Frauen, wihrend das Tragen von Schmuck und die Haartracht der
Minner von ihrem Rang und ihren «Verdiensttaten» (siehe unten)be-
stimmt wurde. Die charakteristische Haartracht der hochithiopischen
Frauen bestand bis zur Jahrhundertwende aus einer Vielzahl von
winzigen Zopfchen.

An Haustypen sind sowohl das typische altafrikanische Kegeldach-
haus als auch das Rechteckhaus mit flachem Dach verbreitet. In ein
und derselben Provinz stehen neben jammervollen Kegeldachhiusern,
deren mit Lehm bestrichenes Flechtwerk nur unzureichenden Schutz
vor der Witterung bietet, rechteckige oder runde, hiufig einstockige
Steinbauten, deren Winde aus sorgfiltig ausgesuchten und aufeinan-
dergesetzten Steinen bestehen. Allerdings entbehren diese schonen
Bauten ebenso wie die elenden Erdhiitten mancher Landschaften
jeglicher Inneneinrichtung, sieht man von den mit arabischen Import-
glitern ausgestatteten Hiusern der vornehmen Tigray ab. Das siid-
dthiopische Sprichwort: «Das Bett des Galla ist die Rinderhaut» hat
ebensogut fiir die Hoch-Athiopier Geltung. Das Mobiliar des Bauern-
hauses, in dessen einem Raum sich zur Nachtzeit nicht nur der Haus-
herr, seine Familie und das Gesinde, sondern auch die wertvollsten
Haustiere (Milchkithe, Maultiere und das Schlachtross des Herrn)
einfinden, besteht aus den drei Herdsteinen, einigen Tontopfen zum
Kochen und Brauen oder zum Aufbewahren von Bier und Wasser,
aus Stroh und Bambus geflochtenen Urnen, Koérben, Schalen und
Platten, in denen Getreide, Hiilsenfriichte, Baumwolle, Kleider und
Wertgegenstinde bewahrt oder die zum Worfeln oder als Speiseunter-
lagen benutzt werden, aus den beiden Reibsteinen fiir das Getreide —
die orientalische, drehbare Handmiihle hat sich noch nicht durchge-
setzt — einigen dreibeinigen aus einem Stiick gehauenen Holzstihl-
chen und den notigen Geriten. Das mit Lederriemen bespannte Bett
verrit durch seinen Namen (Angareb) seine arabische Herkunft ebenso
wie Stiihle mit Riickenlehnen, Teppiche oder Matten. Bei Rundhdusern
wird das Kegeldach von einer Reihe seitlicher Stiitzen oder von einem
Mittelpfahl getragen. Die Dachspitze kront bei Reichen und Rang-
inhabern ein kegelf6rmiger, mit phantastischen Zieraten geschmiickter
Aufsatz aus Ton. Alles was aus Holz besteht — auch die aus einer Holz-



Zur Volkskunde der Hoch-Athiopier (Amhara und Tigray) 41

platte gefertigten, sich in Zapfen drehenden Ttirfligel — ist mit der
Axt ohne jedes andere Werkzeug zurechtgeschlagen. Der Rauch des
Herdes zieht durch die verrussten, schwarz glinzenden Dachsparren ab.
Ahnlich ausgestattet waren auch die Hauser der Vornehmen, nur dass
dort importierte oder von Mohammedanern im Lande hergestellte
grobe Teppiche oder Rinderhidute den Boden bedeckten. In solchen
Hiusern wurde die Sitzecke des Hausherrn durch Vorhinge aus ein-
fachem Baumwollstoff vor denBlicken derDiener, Sklaven und Gefolgs-
leute abgeschirmt, die Tag und Nacht mit ihrem Herrn verbrachten.

Auch die anderen Erzeugnisse dthiopischer Handfertigkeit sind ein-
facher Art — grobes Eisengerit: Messer, Axte, Hacken, Pflugscharen,
gezihnte Sicheln und wenig differenzierte Tongefisse, deren grosste
uber hundert Liter fassen konnen. Bemerkenswert sind die zahlreichen
Musikinstrumente: Kitchenleier, kleine Leier, Fiedel, Trommeln und
Kirchenpauken, Trompeten, Fléten und Sistren. Speer und Rundschild
aus Leder bildeten die alten Waffen, der otientalische Krummsibel
wurde erst spit eingefiihrt.

Die Handwerker — Topfer, Schmiede und Lederarbeiter — bilden mit
den Berufsmusikanten und den Berufsjigern die verachteten Kasten.

Im Feldbau hat sich das siidarabische Element mit dem Pfluge
durchgesetzt und — im Gegensatz zum intensiven Hackbau der siid-
ithiopischen Volker, die vor allem Knollenfriichte (Taro, Yams,
Coleus, Ensete) anbauen — einen extensiven Getreideanbau zur Folge
gehabt. Gepflliigt wird mit dem einfachen Hakenpflug, der den Boden
aufreisst, jedoch nicht wendet. Die Felder werden daher meist drei- bis
viermal in allen Richtungen durchgepfliigt. Der Pflug wird von Och-
sen gezogen, denen das holzerne Joch vor dem Buckel aufliegt. Eben-
falls siidarabisch-orientalischem Einfluss zuzuschreiben ist die Viel-
zahl der Anbaupflanzen. Teff (Poa abyssinica, eine feinkdrnige Ge-
treideart, die die beliebteste Brotfrucht der Athiopier ist), Gerste und
Weizen sind allerdings seit alter Zeit in Athiopien heimisch, wenn sie
nicht iberhaupt in diesem Lande ihren Ursprung haben. Ausserdem
werden angebaut: Hirse (Sorghum), Mais, viele Hulsenfriichte (Erb-
sen, Kichererbsen, Bohnen, Saubohnen, Linsen), Olsaaten (Lein,
Safflor, Guizotia, Sesam), Gewiirze (roter Pfeffer, Coriander), Kohl,
Baumwolle. Obst war unbekannt, d.h. es wurde ebenso wie Kaffee
und Tabak, deren Genuss die dthiopische Kirche mit dem Bann be-
legte, nur von Mohammedanern angebaut. Die immergriinen Wiesen
des Hochlandes bieten grossen Herden von Zebu-Rindern, Ziegen
und Schafen eine gute Weide. Pferde, Esel und Maultiere werden als



42 Eike Haberland

Tragtiere gehalten, gute Maultiere bilden die Reittiere der Vornehmen,
die nur im Kriege ihre Schlachtrosse bestiegen. Im Viehziichterritual
haben sich noch manche Elemente der Vorbevolkerung erhalten, z. B.
darf die erste Milch der kalbenden Kuh nur vom Familienvater genos-
sen werden, nach dem Tode eines Kalbes versucht man, um die Milch
nicht versiegen zu lassen, die Kuh durch den ausgestopften Balg des
Kalbes (Kalbspuppe) zu tiuschen u.a. Rinder bilden in diesem Lande,
das kein Geld kannte, und in dem der Boden hiufig Reichslehen oder
Gesamteigentum einer Sippe war, das wichtigste Symbol individuellen
Reichtums.

Die Erndhrung der Bauern ist sehr einfach und besteht im Alltag aus
lockeren Fladen gesiduerten Brotes (Endjera), der typischen Gemiise-
oder Fleischsauce (Wot) mit viel rotem Pfeffer, saurer Milch und Bier
aus gerducherter Gerste. Doch sind die vielen guten Speisen, die an
Festtagen in den Hiusern der Vornehmen bereitet werden und die
sehr ausgebildeten Tischsitten Gradmesser fiir den Einfluss der orien-
talischen Hochkulturen.

Die Einfihrung des Christentums hat vieles von der alten Sozial-
struktur zerstort. So ist die sehr freie Stellung der Frau, die eigentums-
fihig und erbberechtigt ist und das Verschwinden der alten kuschiti-
schen sakralen Eheform dem christlichen Einfluss zuzuschreiben. Zwar
existiert die vor dem Priester geschlossene, durch die heilige Kom-
munion bekriftigte unauflosliche christliche Eheform, doch gehen
nur sehr wenige Athiopier eine solche Ehe ein und schliessen statt
dessen einen rein juristischen Ehekontrakt, der wie jeder Vertrag auf-
16sbar ist. Das sind aber auch die beiden einzigen in ihren Auswit-
kungen verbindlichen Eheformen, wihrend alle anderen Méglichkei-
ten, von denen hiufig genug gefabelt wird, nur Spielarten des Kon-
kubinates sind. Doch haftet dem nicht legalisierten Zusammenleben
von Mann und Frau nichts Schimpfliches an; wohnen sie fiir lingere
Zeit zusammen und fithren einen gemeinsamen Haushalt, dann werden
sie auch als Eheleute respektiert. Nur haben Frau und Kinder nach
der Auflodsung dieses Verhiltnisses keinen rechtlichen Anspruch auf
Unterhalt oder Erbe wie bei einer formell geschlossenen Ehe. Der
Klan in seiner alten festen Form, wie man ihn bei den Kuschiten findet,
ist bei den Amhara und Tigray verschwunden, jedoch haben die Fa-
milien- und Sippenverbinde noch heute grosse Bedeutung, und in
vielen Landschaften ist der Boden Gemeineigentum eines solchen Ver-
bandes und wird jihrlich oder in bestimmten Abstinden nach der
Anzahl der Familien in Lose aufgeteilt.



Zur Volkskunde der Hoch-Athiopier (Amhara und Tigray) 43

Das politische Leben der Amhara und Tigray wurde durch zwei
Elemente bestimmt: durch die demokratische Selbstverwaltung der
einzelnen Gemeinden und Gaue, die aus den bedeutenden Minnern,
die einen nicht erblichen «Verdienstadel» bildeten, die Amtstriger
und Fihrer wihlten, und dutrch die ungeheure Bedeutung und die
Heiligkeit des Kaisertums als Verkorperung von Volk, Reich und
Kirche. Wihrend die unteren Wiirdentriger — es gibt eine genau abge-
stufte Hierarchie mit vielen Rangtiteln — von den Gemeinden gewihlt
und abgesetzt wurden, bedurften die Chefs der Provinzen der Besti-
tigung durch den Kaiser und wurden auch von ihm abberufen. Diese
Abberufungen geschahen nach festen Regeln, ihnen haftete nichts
Willkiirliches an, wie es den europiischen Berichterstattern, die das
System nicht verstanden, oft schien. Im Gegenteil: es war sehr be-
gehrt, ein Amt auch nur kurze Zeit zu bekleiden, da der Titel dem
Inhaber lebenslinglich blieb und ihm eine geachtete Position innerhalb
dieser auf Ehren und Wiirden so grossen Wert legenden Gesellschaft
verlieh. Obwohl alle freien Minner mit Ausnahme der verachteten
Kasten der Handwerker politisch gleichberechtigt waren, so bildeten
die Ranginhaber und andere Verdienstvolle doch eine Art von Adels-
schicht, von der allerdings auch besondere Fihigkeiten und Leistun-
gen erwartet wurden wie Klugheit und politisches Geschick, korper-
liche Gewandtheit und Tapferkeit (Erlegung von gefidhtlichem Gross-
wild — Lowen, Elefanten, Biiffeln und Rhinos oder die T6tung von
Feinden im Krieg, deren abgeschnittene Genitalien als Siegeszeichen
vorgezeigt wurden), Freigebigkeit und Grossmut (Verteilung reicher
Geschenke an die Gefolgsleute, grosse Gastmihler fir die Mitburger,
die in Massenschlachtungen ganzer Rinderherden ausarteten). Dafiir
erhielten sie ausser Amtern und Titeln eine ganze Zahl von Vorrech-
ten: der Kaiser gab ihnen mit Einkiinften verbundene Lehen, ithnen
war das Tragen besonderer Kleidung und besonderen Schmucks er-
laubt, der ihren Rang und ihre Totungen anzeigte (phallischer Stirn-
schmuck, Umbhinge aus Raubtierfellen, Federschmuck, Ohrringe),
sie durften ihren eigenen Siegesgesang singen und sich eine Gefolg-
schaft halten. Der «Verdienstvolle», der «grosse Mann», war tiber-
haupt das Ideal der hochithiopischen Gesellschaft, die ungeachtet ihres
afrikanischen Substrates eine ganze Zahl von ausgesprochen ritterlich-
feudalen Ziigen entwickelte. Auch rein dusserlich ergaben sich viele
Ubereinstimmungen zwischen diesem Lande, in dem eine ritterliche
«Pferdekultur» zu Hause war, und dem mittelalterlichen Europa.
Der Sohn eines «grossen Mannes» musste erst durch eigene Leistun-
gen seine Bedeutung zeigen, bis auch er in den Verdienstadel aufge-



44 Eike Haberland

nommen wurde. In Zeiten, da die Macht des Kaisers im Sinken be-
griffen war, vor allem im 19. Jahrhundert, kam es zur Bildung einer
erblichen Adelsschicht aus diesen Verdienstvollen.

Uber allem thronte der von den heiligen Konigen des Alten Testa-
ments abstammende Kaiser, in dessen Ritual sich afrikanische, stid-
arabische und christliche Elemente verbanden. Ungeachtet des grossen
Einflusses der Hofgeistlichen und Monche, die versuchten, das Herr-
scherbild in allem den alttestamentlich-christlichen Vorbildern anzu-
gleichen, erhielten sich viele alte Ziige wie die Unsichtbarkeit und
Unberiihrbarkeit des Kaisers, der verschleiert oder hinter Vorhingen
verborgen in seiner Pfalz Audienz erteilte, der den Erdboden nicht
beriihren, seine Hande nicht zum Essen gebrauchen und nicht von der
Sonne beschienen werden durfte, der Gewalt iiber den Regen hatte,
Flusse teilen und Fruchtbarkeit verleihen konnte. Seine Pfalz war bis
1650 ein Zeltlager, das mehrmals jihrlich den Platz wechselte, danach
bis 1855 das Schloss von Gondar und seit 1889 die Pfalz von Addis
Ababa. Nur bei grossen Kirchenfesten odet bei den Gastmahlern, die
er seinen treuen Kriegern gab, erschien der Kaiser in vollem Ornat,
von den Symbolen kaiserlicher Macht, den grossen rotgoldenen Son-
nenschirmen beschiitzt, in der Offentlichkeit. Der sakrale Bereich der
Pfalz, in der das Leben durch eine Vielzahl ritueller Gebote geregelt
wat, bildete wie die grossen Kloster ein Einfallstor fur den christlich-
orientalischen Kultureinfluss. Hier wurden — hiufig auf Geheiss des
Kaisers oder literarisch interessierter Kaiserinnen oder Prinzessinnen —
theologische Werke ins Athiopische iibersetzt oder neu geschrieben,
hier fanden auch die kostbaren Giiter des Orients, die man im Lande
nicht herstellen konnte, Eingang.

Ungeachtet der Stirke des afrikanischen Substrats ist Hoch-/Athio-
pien ein rein christliches Land. Seine einzige Verbindung zur iibrigen
christlichen Welt stellte bis in die neueste Zeit die koptische Kirche
Agyptens dar, mit der es das gemeinsame monophysitische Dogma
verband und deren Patriarch als geistliches Oberhaupt anerkannt wurde
— daher auch die irrtiimliche Bezeichnung der dthiopischen Kirche als
«koptisch». Kirchensprache, Liturgie, Feste usw. sind jedoch rein
ithiopisch. Der einzige ithiopische Bischof war immer ein dgyptischer
Monch, der vom Patriarchen geschickt wurde. Athiopische Monche
erhielten gelegentlich ihre Ausbildung in dgyptischen Klostern, und
der Stil der koptischen Literatur und Kunst wirkte stark auf Athiopien
ein.

Das Priestertum zerfillt wie in anderen orientalischen und 6stlichen
Lindern in zwei Klassen: in die Weltgeistlichen und in die Monche.



Zur Volkskunde der Hoch-Athiopier (Amhara und Tigray) 45

Die Weltpriester, fiir die Ehezwang besteht und deren Amt meist
erblich ist, leben mit den ebenfalls erbliche Kasten bildenden Diakonen
und Kirchensingern (Debtera) als Bauern unter Bauern und bestellen
mit ihren Familien in den Pausen, die ihnen der hdufige Gottesdienst
lasst, ihre Felder. Die Kirchen sind einfache Rundhiduser mit Stroh-
dach, in deren Innerem sich das den Laien unsichtbare Allerheiligste
(Tabot) verbirgt: eine Holzplatte mit dem eingeschnitzten Namen des
Kirchenheiligen, die dem Ort erst die sakrale Weihe verleiht. Unge-
achtet ihrer hiufig zu Unrecht getadelten Unbildung sind die Welt-
priester Vertreter einer wirklichen Volkskirche und Pfeiler christlicher
Gesinnung. In den Héinden der Monche lag Wissenschaft, Kunst und
Erziehung. Als Wiirdentriger am Kaiserhote hatten sie grossen
Einfluss.

Bei den Kirchenfesten manifestieren sich Bedeutung und Glanz der
Kirche am eindruckvollsten, wenn alles Volk in seinen weissen Fest-
taggewindern in ungeheuren Scharen zu den Kirchen strémt, um dem
Gottesdienst, den grossen Prozessionen und den Ténzen der in kost-
bare Gewinder gehiillten Priester und Kirchensinger beizuwohnen.
Altithiopische und alttestamentliche Ziige verbinden sich hier in
cigentiimlicher Weise, wenn die Priester, den langen Kriickstock in
der einen Hand haltend und das Sistrum (Rassel) in der anderen
schwenkend, beim Paukenschlag in rhythmischen Schritten tanzen.
Die Kirchenschitze, kostbare Manuskripte, bestickte Sonnenschirme,
von Kaisern gestiftete Kronen und Gewinder werden dabei zur
Schau gestellt. Das Kreuzfest (Maskal) hat als Jahresanfang des éthio-
pischen Kalenders die grosste Bedeutung: die kalte Regenzeit hat auf-
gehort und alles freut sich des milden Friithlingswetters und der rei-
fenden Saaten. Arm und Reich umschreitet mit langen Stiben und
Blumenstriussen ein grosses Feuer, mit dessen Asche man sich das
Kreuzzeichen auf der Stirn anbringt. Epiphanias (Timkat) — in Erin-
nerung an die Taufe Christi im Jordan — versammelt alle Glidubigen
an einem Bach oder einer Quelle, wo sie von den Priestern mit Wasser
besprengt werden. In der Nacht zuvor iibernachteten alle Gemeinde-
mitglieder auf freiem Felde — ein uralter, auch bei den kuschitischen
Volkern des Siidens hidufiger Brauch. Ostern wird als das Ende der
achtwochigen Fastenzeit begangen. An die Gottesdienste und Prozes-
sionen am frithen Morgen schliessen sich Tage dauernde Festmahle an.
Das idthiopische Christentum wird stark durch die «Heiligung des
Gesetzes» im alttestamentlichen Sinne bestimmt. So hilt man sich an
die alttestamentlichen Speisegebote und die Schichtungsvorschriften
und achtet streng auf die Feiertagsheiligung am Samstag und Sonntag



46 Eike Haberland

und an den unzihligen Festtagen des dthiopischen Kirchenkalenders.
In keinem Lande der Welt beobachtet man ein so strenges Fasten. Die
Beschneidung beider Geschlechter ist allerdings nicht auf israelitisches
Vorbild zuriickzufiihren, sondern ist ein kuschitisches Element.

Von allen Kulturgiitern, die die Siidaraber mitbrachten, hat die
Schrift den grossten Einfluss auf die Entwicklung der dthiopischen
Kultur gehabt. In ihrem Ursprungsland seit der Einfihrung des
Islams und der nordarabischen Buchstaben verschwunden, lebt die
siidarabische Schrift in etwas modifizierter Form in Athiopien als offi-
zielle Schrift bis zum heutigen Tage weiter. Sie war das Medium des
Kulturkontaktes zum Orient, sie ermoglichte die Entstehung einer
bescheidenen Literatur: Kaiserannalen, Viten ithiopischer Heiliger
und viele erbauliche oder poetische theologische Werke. Noch grosser
ist die Zahl der aus dem Koptischen oder Arabischen iibersetzten
theologischen Arbeiten. Miniaturmalerei (auf dem Pergament der
Buchseiten) und Wandmalerei (auf Baumwollstoffen, die an die Winde
der Kirchen geklebt werden) wurde ausschliesslich von Monchen aus-
gelibt und folgte konventionellen Mustern, die urspriinglich den von
der koptischen Kirche geprigten Stil kopierten, seit 1500 starke An-
regungen durch italienische Renaissance-Malerei und mitteleuropii-
sche Graphik empfingen.

Institute oder Museen, die sich ausschliesslich mit der Volkskunde
der beiden grossen christlichen Vélker Athiopiens beschiftigen oder
sie zum Schwerpunkt ihrer Forschung machen, existieren noch nicht.
Das kiirzlich gegriindete «Institute of Ethiopian Studies» an der Haile-
Sellasse-Universitit in Addis Ababa soll ein Dokumentationszentrum
aller Forschungen iiber Athiopien werden, wihrend die Arbeiten der
Ethnologischen Gesellschaft des University College von Addis
Ababa alle idthiopischen Volker gleichermassen berticksichtigen. Die
friher beim italienischen Kolonialministerium bestehenden TFot-
schungsabteilungen existieren nicht mehr.

Die beiden grosseren Sammlungen in Addis Ababa — die der Natio-
nalbibliothek und die der ethnologischen Gesellschaft des University-
College — zeigen die Kultur aller dthiopischen Volker. Grossere Samm-
lungen hochithiopischer Gegenstinde, die jedoch weit davon entfernt
sind, ein geschlossenes Bild der Kultur der Amhara oder Tigray zu
bieten, befinden sich ferner in den Volkerkundemuseen von Rom
(«Pigorini») und Florenz, im Historischen Museum von Bern und in
der Universititssammlung von Ziirich (Sammlung Ilg), in den Volker-
kundemuseen von Wien (Sammlung Bieber), Miinchen, Stuttgart
(Sammlung Rosen), Frankfurt am Main, Berlin und Hamburg, im



Zur Volkskunde der Hoch-Athiopier (Amhara und Tigray) 47

Musée de I’'Homme in Paris (Sammlung Griaule) und im British
Museum in London, kleinere Sammlungen in fast allen europiischen
Vilkerkundemuseen. Bemerkenswert sind die im Musée de ’Homme
in Paris befindlichen Wandmalereien der Kirche des hl. Antonius von
Gondar, die nicht nur das einzige Beispiel dieser Art in Europa, son-
dern auch von ganz hervorragender Qualitit sind.

Athiopische Handschriften unterschiedlichen Wertes sind iiber die
ganze Welt verstreut, kostbare Codices mit wertvollen Miniaturen
liegen vermutlich noch unbekannt in dthiopischen Kléstern. Berithmte
Handschriftensammlungen in Europa sind die der Bibliothéque Na-
tionale in Paris (Sammlungen Abbadie und Griaule), des British
Museum in London (Magdala Collection), der Universititsbibliothek
von Oxford, der ehemaligen Preussischen Staatsbibliothek, der Stadt-
bibliothek Frankfurt am Main sowie verschiedener romischer Biblio-
theken.

Die meisten dthiopistischen Zeitschriften beschiftigen sich mit
philologischen und linguistischen Problemen. Volkskundliches Ma-
terial bieten vor allem das «Bulletin» der Ethnologischen Gesellschaft
des University College in Addis Ababa, die «Rassegna di Studi Etio-
pici» (Rom) und die «Annales d’Ethiopie» (Paris-Addis Ababa).

Eine umfassende Volkskunde der beiden christlichen Volker der
Ambara und Tigray bleibt noch immer ein Desiderat. Dariiber hinaus
wire es ein dringendes Erfordernis, Sammlungen ihrer Kultur anzu-
legen und auch systematisch ihr Brauchtum aufzunehmen. Die Foz-
schung befindet sich in Athiopien zwar in einer besseren Situation als
in den Lindern Afrikas, die europiische Kolonien waren, denn in den
entlegenen Gauen Hoch-Athiopiens ist noch so gut wie kein fremder
Einfluss zu spiiren. Die ihrer vieltausendjahrigen Geschichte bewusste
dthiopische Kultur tritt der europiischen Zivilisation anders entgegen
als die Kulturen des Schwarzen Afrika. Aber auch hier macht sich die
Gewalt der europiisch-amerikanischen Zivilisation bemerkbar, die
von Jahr zu Jahr mehr an Boden gewinnt, so dass die noch lebendige
mittelalterliche Kultur des amhatischen und tigrinischen Bauern ein
lebendes Museum darstellt, dessen Tage gezdhlt sind.

Wert sich mit idthiopischer Folklore beschiftigt, wird sich ausser den nicht sehr zahl-
reichen Einzeluntersuchungen vor allem mit den Berichten der portugiesischen Missio-
nare und ilteren Reisenden auseinandersetzen miissen, in denen manche wichtige Angabe
zu finden ist. Es sind zu nennen:

Abbadie, A. d’, Douze ans de séjour dans la Haute Ethiopie (Abyssinie). Paris, 1868.

Almeyda, Manoel d’, Rerum Aethiopicarum Scriptores Occidentales, Vol. 5-8. Roma, 1907.

Alvarez, Fr., Narrative of the Portuguese Embassy to Abyssinia. (Hakluyt Society, 64).
London, 1881.



48 Eike Haberland

Bruce, J., Reisen zur Entdeckung der Quellen des Nils. § Bde. Leipzig, 1790/91.

Harris, C. W., The Highlands of Aethiopia. 3 Bde. London, 1844.

Lefevre, Th., Voyage en Abyssinie. 2 Bde. Paris, 1845.

Lobo, J., Relation historique d’Abyssinie. Paris, 1728.

Parkins, Mansfield, Life in Abyssinia. 2 Bde. London, 1853.

Pearce, Nathaniel, The life and adventures of Nathaniel Pearce written by him during a
residence in Abyssinia. 2 Bde. London, 1831.

Plowden, W. C., Travels in Abyssinia and the Galla country with an account of a mission
to Ras Ali. London, 1868.

Riippell, E., Reise in Abyssinien. 2 Bde. Frankfurt, 1838/40.

Salt, H., A voyage to Abyssinia. London, 1814.

Wylde, A., Modern Abyssinia. London, 1900.

Die folgenden neueren Arbeiten beschiftigen sich mit volkskundlichen Themen oder
bieten volkskundliches Material:

Buxton, D., Travels in Ethiopia. London, 1949.

Cerulli, E., Canti Popolari Amarici: Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, Ser. V,
Vol. 25. Roma, 1916.

Cerulli, E., Canti Amarici dei Musulmani di Abissinia: RRAL, Ser. VI, Vol. 2. Roma, 1926.

Cohen, M., Jeux Abyssins: Journal Asiatique 1911 (Paris, 1912).

Cohen, M., Documents ethnographiques d’Abyssinie: Revue d’Ethnographie et de So-
ciologie (Paris) 1912 und 1913,

Conti Rossini, C,, Il Loggo ¢ la legge dei Loggo Sarda: Giornale della Societd Asiatica
Italiana 17 (Firenze, 1904).

Conti Rossini, C., Principi di diritto consuetudinario dell’Eritrea. Roma, 1916.

Duchesne-Fournet, J., Mission en Ethiopie. 2 Bde. Paris, 1909.

Eadie, J. I, An Amharic Reader. Cambridge, 1924.

Griaule, M., Mythes, croyances et coutumes du Begamder (Abyssinie): Journal Asiatique
212 (Paris, 1928).

Guebre Sellassi¢, Chronique du régne de Ménélik II. 2 Bde. Paris, 1930/31.

Guidi, 1., Proverbi, strofe e racconti abissini. Roma, 1894.

Hofner, M., Das Feteh Mahari. Sitten und Recht der Miinsa. Wiesbaden, 1951.

Hévermann, J., Bauerntum und biuerliche Siedlung in Athiopien: Die Erde, 89 (Berlin,
1958).

Krencker, D., Littmann, E. und Liipke, Th. v., Ergebnisse der Deutschen Aksum-Ex-
pedition. 5 Bde. Berlin, 1g13.

Leiris, M., La possession ct ses aspects théatraux chez les Fthiopiens de Gondar. Paris,
1958.

Mérab, D., Impressions d’Ethiopie. 3 Bde. Paris, 1921, 1914, 1929.

Mittwoch, E., Proben aus amharischem Volksmunde: Mitteilungen des Seminars fiir
Orientalische Sprachen in Berlin , 1o (Berlin, 1907).

Mocchi, A., 1910. Gli oggetti etnografici delle popolazioni etiopiche posseduti del museo
nazionale d’antropologia in Firenze: Archivio per I’Antropologia ¢ la Etnologia, 30
(Firenze, 1907).

Moreno, M. M., Cent fables amhariques: Cahiers de la Socié¢té Asiatique, 11 (Paris, 1948).

Kamil, Murad, Das Land des Negus. Innsbruck, 1953.

Nadel, S. F., Land tenure on the Eritrean Plateau: Africa, 16 (London, 1946).

Pollera, A., Il regime della proprieta terriera in Etiopia e nella Colonia Eritrea. Roma, 1913.

Rohrer, E. F., Beitrige zur Kenntnis der materiellen Kultur der Amhara. Schiénburg-
Bern, 1932,

Simoons, Fr. J., Northwest Ethiopia. Madison, 196o0.

Ullendortf, E., The Ethiopians, London, 1961.

Walker, C. H., The Abyssinian at Home. London, 1933.



	Zur Volkskunde der Hoch-Äthiopier (Amhara und Tigray)

