Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Die Volksballade von der schénen Judin im européischen
Zusammenhang mit dem Lied von den zwei Kénigskindern

Autor: Weber-Kellermann, Ingeborg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115660

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

151

Die Volksballade von der schonen Jiidin
im europdischen Zusammenhang
mit dem Lied von den zwei Konigskindern*

Von 7Tngeborg Weber-Kellermann, Marburg [Lahn

Die Sage von Hero und Leander kennt ein jeder. Immer wieder hat
das grosse Thema von den beiden Liebenden, deren sehnsiichtiges
Zueinanderstreben von feindlichen Michten gehindert wird und die
dariiber den Tod finden, die Menschen angeriihrt und zu kiinstleri-
scher Gestaltung gereizt. Der zuerst von Ovid tberlieferte Sagenstoft
gehort zu den grossen Menschheitsthemen, die Kunstdichtung und
Volkstiberlieferung in gleichem Masse gestalteten. In der Volks-
tradition ist eine Verbreitung der sog. « Schwimmersage» iiber ganz
Mittel- und Nordeuropa festzustellen®. Sie bildete im deutschen Tra-
ditionskreis den Vorwurf zu einer der schonsten Volksballaden, die
wir besitzen: dem Lied von den zwei Konigskindern. Das deutsche
Volksliedarchiv zu Freiburg i/Br. bewahrt tiber soo deutsche Varian-
ten dieses Liedes auf, das in einer Fiille von ober-, mittel- und nieder-
deutschen Fassungen vorliegt, zudem in niederldndischen, dinischen,
skandinavischen, aus dem Nordwesten Frankreichs und in einigen von
den Texten beeinflussten Varianten aus baltischen Lindern, der Ukraine
und dem sorbischen Gebiet. In Griechenland selbst ist erstaunlicher-
weise kein Fortleben des Stoffes im Volkslied festzustellen. In der
antiken Sage erblickt L.eander auf dem Adonisfest zu Sestos die Aphro-
ditepriesterin Hero, zu der er so sehr in Liebe entbrennt, dass er es
wagt, sie an heiliger Stitte anzusprechen. Zunichst weist Hero ihn
zuriick, aber schliesslich nennt sie ihm ihren Aufenthalt, den sturm-
umbrausten Turm bei Sestos, wo sie nach dem harten Gebot ihter
Eltern allein mit einer Dienerin haust. Sie verabreden, dass Leander
durch den Hellespont zu ihr schwimmt und sie ihm mit einer Fackel
entgegenleuchtet. Eine Zeitlang gelingt der Plan; doch als die Winter-
stiirme kommen und Leander mit den Wogen kidmpft, verloscht die
Fackel, und er ertrinkt. Hero, die vergeblich auf ihn wartete, sieht thn
am Morgen tot am Ufer liegen und stiirzt sich nun verzweifelt selbst
ins Meer. :

Aus diesem Handlungsablauf haben die Singer der deutschen Volks-
ballade eine Anzahl von Grundmotiven tibernommen:

* Vortrag, gehalten auf dem 3. Weltkongtess fiir jildische Wissenschaften in Jerusalem,
Juli 1961.

1 M. Jellinek, Die Sage von Hero und Leander in der Dichtung (Betlin 1890). — J.
Sahr, Die Schwimmetsage: Wiss. Beilage der Leipziget Zeitung 1907, Nr. 30-34.



152 Ingeborg Weber-Kellermann

Zwei Liebende sind durch ein tiefes Wasser getrennt; der Liebhaber
versucht, es schwimmend zu durchqueren; das Midchen weist thm
den Weg mit einem Lichtzeichen; das Licht verloscht; infolgedessen
ertrinkt der Liebhaber; das Midchen findet am andern Morgen seine
Leiche und ertrinkt sich aus Verzweiflung (= eine Erweiterung des
Schemas, das Ernst Rosenmiiller? aufgestellt hat).

Die Entstehung des Liedes wird von der Forschung auf etwa 1400

datiert. Eine der frithesten deutschen Fassungen ist uns auf einem
Niirnberger Flugblattdruck von 1563 tberliefert. Der erste Teil, der
durch manche Wortformen und Fillwendungen deutlich erweist, dass
das Lied damals schon lingere Zeit im Volksmund umgelaufen war,
hat nun in den folgenden Jahrhunderten zahlreiche Wandlungen und
Umgestaltungen durchgemacht. Wenn auch der Grundinhalt von der
tragisch zerstdrten Liebesbeziehung bestehen blieb, so wurde doch
der lokale Rahmen der Erzihlung, Namen und Stand der Liebenden,
die Gestalt der missgiinstigen Frau und die ibrigen Handlungs-
requisiten vielfaltig verdndert und der jeweiligen Umweltwirklichkeit
der singenden Trigergruppe angepasst. Anders verlief die Lied-
geschichte fiir den zweiten Teil der Ballade, in dem die ungliickliche
Jungfrau den Leichnam ihres Geliebten, unbemerkt von Vater und
Mutter, suchen geht. Dieser zweite Akt der Tragtdie besteht vor allem
aus umfinglichen Zwiesprachen zwischen dem Midchen und ihren
Eltern, dem Midchen und dem Fischer. Hier herrscht die Formel mit
threr stindigen Wiederkehr in Anrede, Frage und Antwort. Und das
vorgegebene Baugeriist der formelhaften Dialoge scheint diesen Bal-
ladenteil in wenig verinderter Form durch die Jahrhunderte getragen
zu haben.
Sie hat thm in den Singgemeinschaften eine solche Beliebtheit ver-
lichen, dass er sogar in einer ganzen Reihe von Mischformen — los-
gelost von der Schwimmererzihlung und versehen mit einer neuen
Eingangsstrophe — ein seltsam zusammenhangloses Dasein fiihrte.
Wir werden bei der Behandlung unserer Jidinnenballade darauf
zuriickkommen.

Im Balladenwerk des Freiburger Volksliedarchives? sind die «Ko-
nigskinder» als Nr. 20 ausfiihtlich analysiert worden. Ohne hier auf
Einzelheiten eingehen zu konnen, folgen wir der dort entwickelten
Liedgeschichte, die den Ursprung des Liedes in Siiddeutschland (um

2 Ernst Rosenmiiller, Das Volkslied: Es waren zwei Konigskinder. Ein Beitrag zur
Geschichte des Volksliedes iiberhaupt. Diss. Dresden 1917.

8 Deutsche Volkslieder mit ihren Melodien, hrsg. vom deutschen Volksliedarchiv,
Bd. 1 (Berlin 1935).



Die Volksballade von der schénen Judin im europiischen Zusammenhang 153

1400) lokalisiert, von wo der Weg nach Norden fithrt. Innerdeutsch-
land bietet den urspriinglich einheitlichen 6rtlichen Rahmen. Von die-
ser alten Gruppe sind aber nur vereinzelte, im letzten Jahrhundert
verklingende Reste iibriggeblieben, wihrend sich im niederlindisch-
niederdeutschen Kontaktgebiet ein neues Zentrum bildete, von dem
alle weiteren Ausstrahlungen bis in die entferntesten und jlingsten
Texte ausgehen. Eine Sonderform bilden die slawischen Varianten,
die offenbar auch die Texte der Gottscheer Sprachinsel beeinflusst
haben. Auch die tibrigen im europiischen Bereich liegenden verwand-
ten Lieder dieses Stoffkreises miissen nicht auf eine Abhidngigkeit von
der Konigskinderballade zuriickzufiithren sein, sondern beweisen nur
das weit tiber regionale und nationale Grenzen hinausreichende Et-
griffensein von diesem grossen Thema.

Bei solcher Blickweitung gelangen wir nun zu einer Vermutung, die
zu bedenken wire. Eine der Motivgruppen, in die John Meier im
Balladenwerk die rund soo Konigskindervarianten einordnete, ist die
sog. «Viterhassform». Neben dem trennenden Wasser tritt hier die
Feindschaft der Familien in Erscheinung:

«Denn zwischen beiden Vitern
lag immer Hader und Streit

und zwischen beiden Lindern
ein See gar tief und breit.»

Auch wenn wir fir diese Variation mit dem Herausgeber des Balladen-
werkes kunstmissige Bearbeitung und spite Entstehung annehmen
wollen, so dirfen wir doch nicht tibersehen, dass der gleiche Gedanke
bereits in den frithen Liedbelegen anklingt. Denn warum l6scht die
bése Frau (oder die Mutter) das Licht aus ? Doch nicht nur aus morali-
schen Griinden. Warum verschweigt das Midchen den Eltern gegen-
tiber so hartnickig den Zweck ihres Spazierganges am Seeufer? Ja,
sogar die klassische Hero-und-Leandersage fiigt dem trennenden
Wasser das Motiv gesellschaftlicher oder gar religiéser Trennlinien
hinzu, sodass das Wasser mehr und mehr zum Symbol ganz anderer
Hindernisse und Widerstinde wird. Bei der klaren Formulierung
dieses Doppelsinnes in der «Viterhassform» tritt allsobald das andere
grosse tragische Liebespaar der europiischen Ubetlieferung in unser
Bewusstsein: Romeo und Julia, die an der Feindschaft ihrer Familien
zerbrechen. Bedenken wir, wie stark seit dem 16. Jahrhundert durch
die weite Verbreitung der italienischen Novellenliteratur, durch die
Popularitit der Shakespeareschen Dramen dieser tief bewegende Stoft
in alle Kreise eingedrungen ist; bedenken wir, wie das Thema die
Kunstdichtung zu immer neuen Umgestaltungen aufrief bis hin zum



154 Ingeborg Weber-Kellermann

Broadwaymusical “West Side Story” unseter Tage; bedenken wir
schliesslich, wie auch diese Geschichte — genau so wie die von den
zwel Konigskindern — zum Motiv der in Pamilienschuld verstrickten
tragisch Liebenden schlechthin wurde, am meisterhaftesten gestaltet
durch Gottfried Keller in seinet Novelle « Romeo und Julia auf dem
Dotfer, zu der er durch eine Zeitungsnotiz iiber den gemeinsamen
Selbstmord eines biuetlichen Liebespaares angeregt wurde.

Es soll mit diesen Ausfithrungen nur soviel gesagt werden, dass
unset Stoff von jener Zeit an bis heute von einer ungeheuren Populari-
tit und Volklidufigkeit war. Die Schicksale von Hero und Leander,
von Romeo und Julia wurden nicht nur von der Kunstdichtung viel-
fach aufgegriffen, sondern erhielten sich gerade in der Volkstiberlie-
ferung auf Grund ihrer vorgeprigten Form eine langdauernde Leben-
digkeit oder fiillten sich mit neuen gegenwartsbezogenen Inhalten.
Der Weg solcher Ubernahmen, Anpassungen und Verwandlungen ist
spatethin kaum noch zu rekonstruieren. Welche Impulse stehen an
ihrem Beginn? Sind es nur dussere Assoziationen, die den Balladen-
singer zu einer Kontamination zweier Texte veranlassen? Ist es das
Gefiihl fiir die innere Ubereinstimmung der besungenen Menschen-
schicksale, die die Vetbindung von neuerem Stoft und ilterer Form
hervorruft? Im Bewusstsein der durch das Material bedingten Un-
sicherheit unserer Beweisfithrung mochten wir doch der letzteren An-
nahme zuneigen und glauben, dass zu diesen Neugestaltungen der
Volksballade von den zwei Konigskindern, zu diesen Zeichen der
dauernden Bewegung, des stindigen lebendigen Wandels auf dem
Feld volkskultureller Ausserungen, zu diesen Reaktivierungen fremd
gewordener Inhalte durch die auf Aktualitit bedachte Trigerschicht
auch die Ballade von der schonen Jiidin gehort (vgl. Erk-Béhme 1,
Nr. 98).

Es war einmal eine Jidin

1. Es war einmal cine Judin,
ein wunderhiibsches Weib;
die hatt’ eine einzige Tochter,
ihr Haar war ihr geflochten,
zum Tod (Tanz, zur Nonn!) war sie bereit.

2. «Ach Mutter, Herzensmutter,
mein Kopf tut mir so weh!
Lass du mich eine Weile
spazieren auf griner Heide,
bis dass es mir vergeht!»

3. «Ach Tochter, Herzenstochter,
allein kannst du nicht gehn;
nimm du deine jiingste Schwester,
die kann ja mit dir gehn!»



Die Volksballade von der schonen Judin im europiischen Zusammenhang 155

4. «Ach Mutter, Herzensmutter,
meine Schwester ist nur cin Kind;
die ptlickt ja alle Blumen,
die in dem Walde sind!»

5. «Ach 'Tochter, Herzenstochter,
allein kannst du nicht gehn;
nimm du deinen jungsten Bruder,
der kann ja mit dir gehn!»

6. «Ach Mutter, Herzensmutter,
mein Bruder ist noch zu klein;
cr schiesst mir alle die Voglein,
die in dem Walde sind!»

7. Die Mutter legt sich schlafen,
die Tochter ging ihren Gang,
sic ging uber viele Strassen,
bis sic den Jager (Fischer) fand.

3. «Ach Jiger, Herzensjiger (Fischer),
der Kopf tut mit so weh;
wit woll'n eine kleine Weile
spazieren auf griner Heide,
bis dass es mir vergeht!»

9. «Ach Judin, Herzensjidin,
ich mocht *ne Christin hab’n;
wenn du dich lissest taufen,
Maria Magdalena sollst du heissen,
dann will ich dich nehmen zur Eh’.»

1o. «Ach Jager, Herzensjiger (Fischer),
ach nein, das kann ich nicht!
Eh, ich mich lasse taufen,
viel lieber will ich mich crsaufen
im tiefen, tiefen See!»
11. Sie schlug auf ihren Mantel
und stiirzt sich in den See:
«Ade, herzliebster Vater und Mutter
ade, herzliebster Jager (Fischet),
wir sehn uns nimmermeht ! »4

>

Vom dusseren Schema der Konigskinderballade ist hier wenig tibrig-
geblieben. Schon die wechselnde Metrik dieser Fassung (viele andere
«Jidinnen»-Varianten sind ginzlich in fiinfzeiligen Strophen gedich-
tet) scheint auf eine unabhingige Entstehung und erst nachtragliche
Verbindung der beiden Balladen hinzudeuten. Und auch bei Betrach-
tung der inhaltlichen Abfolge wiirde eine formale Liedanalyse zunichst
dhnliche Schliisse nahelegen?.

4 DVA Freiburg Nr. A 146384 = mindliche Aufzcichnung aus Altprilipp, Kr. Pyritz
aus den Jahren 1929/30.

5 Prof. E. Seemann hilt eine solche spite Vermischung der Kénigskinder- und Jiidin-
ballade, vielleicht auf Grund einer vagen Assoziation, fiir wahrscheinlich. Ohne diese
Annahme biindig widerlegen zu kénnen, mochte ich doch im folgenden eine andere
Mbglichkeit der Liedentstehung auf Grund einer sozialgeschichtlichen Interpretation zu
erwigen geben.



156 Ingeborg Weber-Kellermann

Auf eine Eingangsstrophe, die uns in die Situation einfiihrt und
von einer schonen Judenmutter und deren tanzlustiger Tochter be-
richtet, folgt das bekannte Zwiegesprich, in dem die Tochter die
Mutter um die Erlaubnis zu einem Abendgang am See oder auf der
Strasse bittet. Trotz des Verbotes entspringt das Midchen hinter dem
Riicken der Mutter, um ihren Liebsten, einen Schreiber (oder Jiget)
zu treflen, den sie um ein liebevolles Zusammensein bittet. Sicher ist
die Gestalt des Schreibers, zu dem vom jiidischen Lebenskreis aus
zahlreiche Berithrungen bestanden, die urspriinglichere. Dieser ver-
spricht ihr unter der Bedingung, dass sich das Midchen auf einen
christlichen Namen (zumeist den der biblischen Biisserin Maria
Magdalena) taufen lisst, sie zur Frau zu nehmen.

Das Midchen will jedoch darauf nicht eingehen und ertrinkt sich
lieber im Meer, als eine Christin zu werden. In anderen Vatianten
sagt sie zu und bittet nur ihren Liebsten, einen Abschiedsbrief an ihre
jidischen Eltern schreiben zu diirfen, von denen sie sich nun trennen
muss®é,

Neben der in ithrem Handlungsablauf geschlossenen «Jiidin-und-
Schreiber»-Ballade, von der in Freiburg fast 300 deutsche Varianten
vorliegen und die noch in einem zukiinftigen Band des Balladenwerks
ihre eingehende Behandlung erfahren wird, existieren zahlreiche Misch-
texte, die wir hier nur erwihnen mochten. Sie beginnen mit der ersten
Strophe der Jidinnenballade, es folgt die Zwiesprache zwischen
Mutter und Tochter aus den Konigskindern und am Schluss die Fi-
scherstrophe und der Tod des Médchens. Obgleich hier keinerlei in-
haltlich logischer Zusammenhang besteht, haben diese Texte dennoch
eine gewaltige Verbreitung erfahren und insbesondere in Mittel-
deutschland, in Sachsen und Sachsen-Anhalt, die «Konigskinder»
vollig verdringt. In der grossen altmirkischen Volksliedsammlung
des Ludolf Parisius von 1860 z.B. finden wir nicht weniger als sieben
Varianten dieser Mischform?, wihrend die Ballade von den Konigs-
kindern tiberhaupt nicht und die von Jtdin und Schreiber nur dreimal
vertretenIist. Diese unselbstindige Kontaminationsform mit den
Konigskindern findet sich tibrigens auch noch mit anderen Eingangs-
zeilen wie «Es war einmal eine Grifin» oder «Es war einmal eine
Witwe», — Zeichen fiir die Unsicherheit der Uberlieferung, die sich
aber dann uberwiegend auf die «schone Jiidin» als zentrale Figur
konzenttiert.

¢ Angaben weiterer Varianten und der einschligigen Literatur bei I. Weber-Keller-
mann, Ludolf Parisius und seine altmirkischen Volkslieder (Betlin 1957) 736 (Nt. 321).
7 Weber-Kellermann (wie Anm. 6) 698 (Nr. 17).



Die Volksballade von der schonen Judin im europiischen Zusammenhang 157

Es ist nur selten moglich, die Entstehungszeiten von Volkstiberlie-
ferungen genau zu fixieren. Sie fithren weder die Daten ihrer Urheber
mit sich, noch sind wir meist so gliicklich, bestimmte Textstellen fiir
kulturgeschichtlich zuverlissige Datierungen zu finden. Und wenn tat-
siachlich terminierbare Flugblattdrucke oder handschriftliche Belege
votliegen, so ist nicht deren Datum ausschlaggebend, sondern es darf
dann im allgemeinen schon mit einer linger vorausgehenden miindli-
chen Umlaufzeit gerechnet werden. Auch in unserem Falle wird es
wenig besagen, dass die ersten Aufzeichnungen dieser Mischtexte erst
aus dem frithen 19. Jahrhundert stammen. Sicher scheint jedoch eines:
zur Zeit ihrer Entstehung muss die Nachbarballade von Jidin und
Schreiber bereits zum festen Bestand des umlaufenden Volksliedgutes
gehort haben und in ithrem dramatischen Inhalt gewusst worden sein —
und zwar seit lingerer Zeit. Ohne diese Voraussetzung hitte jene ver-
stimmelte Mischform nie eine solche Verbreitung und Beliebtheit
erlangen kénnen.

Rosenmiiller vermutet die Entstehung der Jidinnenballade in der
ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts und stiitzt sich dabei auf formale
Gesichtspunkte wie den Mangel an mundartlichen Fassungen u.a.m.
Auch die Ahnlichkeit der Melodien scheint ihm einen verhiltnismissig
spiten gemeinsamen Ursprung, den er nach Frankfurt, dem Zentrum
judischen Lebens, verlegt, zu unterbauen. In «Des Knaben Wundet-
horn» (1806) ist jedenfalls «die Judentochter» als «miindlich» um-
laufend belegt®. Rosenmiiller widerspricht Roese®, der wegen der
sozialen Verhiltnisse in den Niederlanden die Entstehung der Ballade
nach dort und in das 16. Jahrhundert verlegt. Seinen Zweifeln ist inso-
fern zu folgen, als die strenge Glaubenstrennung in den Niederlanden
zur damaligen Zeit sicher nicht entscheidend fiir eine derartige Ur-
sprungszuschreibung sein kann. Der Gedanke Roeses jedoch, die
Ursprungsfrage einer so verbreiteten Volksballade durch sozial-
geschichtliche Uberlegungen zu kliren, ist unbestreitbar weit frucht-
barer als Rosenmiillers textkritisches Verfahren, das bei einem so
fluktuierenden Stoff wie der Volksballade, die im Munde jedes neuen
Singers neuen Umwandlungsmoglichkeiten unterworfen ist, kaum das
Wesentliche erfassen diirfte. Zudem hat die Volksliedforschung der
letzten Jahrzehnte deutlich gemacht, dass das mundartliche Singen
insbesondere von Balladentexten eine sehr seltene Erscheinung ist und
bei dlteren Ausgaben (wie z.B. Meinerts «Volkslieder in der Mundart
des Kuhlindchens» von 1817) auf nachtriglichen Umdichtungen der

8 Ein etwas élterer Beleg findet sich noch bei Bothe, Friihlings-Almanach, 1804, 64fL.
® E. Roese, Lebende Spinnstubenlieder (Betlin 1911) 116ff.



158 Ingeborg Weber-Kellermann

beflissenen Sammler beruht. Die authentischen Sammlungen des
19. Jahrhunderts weisen, abgesehen von den plattdeutschen, im allge-
meinen keine mundartlichen, sondern nur hochdeutsche Balladen-
fassungen auf, auch wenn die betreffenden Gewihrsleute im tiglichen
Leben Mundart sprechen. Als Ausnahme und weitere Widerlegung der
Rosenmiillerschen Theorie moge auf eine Mundartfassung aus dem
Bakonyerwald, einer deutschen Sprachinsel in Ungarn, hingewiesen
werden!.

Fihren wir uns nochmals die Hauptelemente des Handlungsablaufes
im Vergleich zu den « Ko6nigskindern» vor Augen. Das tragende Motiv
des trennenden Wassers ist vollig geschwunden, dagegen hat sich jenes
der gesellschaftlich religiésen Kluft breit zum uniiberbriickbaren Ehe-
hindernis ausgeweitet. Das Dilemma aber liegt nun fast ginzlich bei
dem Midchen. Wihrend in den «Ko6nigskindern» die Liebenden un-
trennbar sind, konzentriert sich jetzt die Tragik auf die Seite des Mid-
chens, und auch die Sympathie des Singers fillt auf die Frauengestalt,
die bedingungslos und bis zum eigenen Untergang ihrem Gefiihl
gehorcht. — Uber den Anfang ihres Liebesverhiltnisses zu einem
Christen erfahren wir nichts. Ubereinstimmend in fast allen bekannten
Fassungen beginnt die Ballade damit, dass das Madchen mit schén ge-
flochtenem Haar heimlich zum Tanze gehen will und versucht, ihre
Mutter zu tduschen, indem sie ein Kopfweh vorgibt und deshalb um
die Erlaubnis zu einem Spaziergang bittet. In ihrer Tubinger Disser-
tation fragt Hilde Kommerell'! nach der Herkunft des Tanzmotivs in
der Jidinnenballade und erklirt es als eine aus Gedankenlosigkeit er-
wachsene Vermengung mit der Konigskinder-Kopfwehstrophe, die
den Fortgang des Liedes als Kontamination mit den Konigskindern
nach sich zog. Hier wie in ihren tbrigen Ausfiihrungen zu unserer
Ballade kommt sie von ihrer stilanalytischen Methode aus dem Wesen
des Jidinnentextes nicht nahe und gelangt m.E. zu volligen Fehl-
deutungen. — Wir sehen vielmehr vom inhaltlichen Zusammenhang
her das Judenmidchen bereit, verbotenerweise dem Geliebten zuliebe
aus ihrer judischen Gemeinschaft auszubrechen. Die Mutter jedoch
durchschaut sie und bedeutet ihr:

«Ach Tochter, liebe Tochter,
dies kann und darf nicht sein.
Das wiir uns ja eine Schande

fir’s ganze judische Lande,
wenn eine Jidin zum Tanze ging!»

10 DVA Freiburg Nr. A 128562 = hs. Facharbeit der Anna Loschdorfer, Die Lieder
der Dorfgemeinschaft zu Veszpremfajsz (Kom. Vezprem) (Budapest 1932) 119f.
11 H, Kommerell, Das Volkslied «Es waren zwei Konigskinder» (Stuttgart 1931).



Die Volksballade von der schonen Jiidin im europiischen Zusammenhang 159

(Pinck, Verkl. Weisen II S. 121, und dhnlich u.a. DVA, A 58524/
Schlesw. Holst.; A 76657/Hannover; A 121598/ Hedingen/Hohenzol-
lern; A 171063/Batschka; E 1251/Birkenwerder b. Berlin). In
anderen Fassungen hilt es die Mutter fiir eine Schande, dass das
Midchen auf der Gasse spazierengeht, in Samt und Seide geht, oder
einfach nur alleine geht, — also eine Ubertragung auf allgemeine
biuerliche Sittenordnungen durch den biuerlichen Sidnger. Aus-
schlaggebend fiir uns aber sind die erstgenannten Fassungen, in denen
dem Midchen von der Mutter, einer stolzen Jidin, klargemacht wird,
dass es sich den glaubensstrengen Gesittungsordnungen ihrer Familie
und ihrer jiidischen Gemeinde zu fiigen habe2. Threm Herzen folgend
durchbricht die Jungfrau dennoch diese Ordnung und springt heim-
lich zu ihrem Geliebten ...

«in die Strassen,
wo Herren und Schreiber sassen»

(Firsten und Schreiber, Schreiber und Studenten, alle Schreiber, viele
Soldaten, Jiger und Reiter usw.). Damit ist der stidtische Charakter
des Handlungsortes und der Stand des minnlichen Partners innerhalb
einer birgerlich-stidtischen Gesellschaftsordnung gekennzeichnet.
Schon Roese wies darauf hin, dass die Gestalt des «Schreibers» in der
Bedeutung eines jungen angehenden Juristen auf eine Entstehung des
Liedes «auf der Grenze zwischen Mittelalter und Neuzeit» schliessen
liesse; das Lied berichtet danach also von der Liebe eines reichen
judischen Midchens zu einem vornehmen und gebildeten christlichen
Jungling, und erst spitere Uberlieferungstriger haben dann aus Un-
verstindnis diese Figur anderen im Volkslied gingigen Berufsstinden
angepasst. — In ihrer Herzensnot und ihrem schlechten Gewissen ihrer
judischen Familiengemeinschaft gegeniiber springt sie «dem Schreiber
in sein’n Schoss» oder «dem Jdger in seinen Arm» und erwartet nun
von ihrem Iiebsten Hilfe und Schutz, ohne ihn jedoch um die Ehe zu
bitten. Nun aber erhebt sich die Trennmauer von der anderen Seite:
der christliche Geliebte weist sie bedingungslos von sich, wenn sie
nicht zu seinem Glauben {iibertritt und einen christlichen Namen an-
nimmt. Dann will er sie zu seiner Ehefrau machen. Wir diirfen Rosen-
miiller und Roese zustimmen, wenn sie die Fassungen mit gliicklichem
Ausgang, in denen das Midchen auf diesen Vorschlag eingeht und
sich von ihrer Familie trennt, fiir die jiingeren halten, Alter und ur-
spriinglicher ist sicher der tragische Schluss. Das Middchen weiss nun

12 \Wie sich die Glaubensstrenge jiidischer Heiratsgesittung im jiddischen Volkslied

ausdriickt, behandelt Yehoash Dworkin, Social Background of East European Yiddish
Folk Love-Songs, in: Studies in Biblical and Jewish Folklore (Bloomington 1960) 201-221.



160 Ingeborg Weber-Kellermann

keinen Ausweg mehr. Threr Familie hat sie durch ihre Liebe Schande
gebracht, aber den ginzlichen Abfall von ihrem angestammten Lebens-
kreis, ihrer Glaubenswelt, will sie dennoch nicht vollziehen:

«Nein, Jiger, schonster Jiger,
das kann und muss nicht sein.
Eh ich mich will lassen tiufen,
viel lieber will ich mich ersdufen
wohl in die tiefste See.»

Sie schwang sich um ihr’n Mantel
und ging wohl hin und her.
«Ade, ihr Vater und Mutter,

ade, ihr Schwestern und Briider,
nun sehn wir uns nimmermehr!»

(DVA, E 1257: aus Sachsenhausen bei Oranienburg)

Mit dieser letzten Strophe kehrt das Lied wieder in das Schema der
Konigskinderballade zuriick; doch was hat sich inzwischen fiir eine
Umgestaltung und neue Sinngebung vollzogen! Wie tief muss die
Problematik solcher ungliicklichen Liebe durch lange Zeiten hindurch
bewegend im Volke gewirkt haben, um die Fille der Jidin- und
Schreiber-Varianten hervorbringen und lebendig erhalten zu kénnen!

Das Lied ist — seiner ganzen Formung und seinem Geiste nach -
sicher nicht in jidischen Kreisen entstanden, sondern in christlichen.
Es dirfte auch seinen vielen parteilichen und zuweilen spo6ttischen
Umformungen nach vorwiegend in christlichen Trigerschichten ge-
sungen worden sein. Bekannt ist aus jiidischer Verbreitung nur eine
Fassung!3, Aber an der Quelle der Ballade muss eine tiefe Kenntnis
und ein realistisches Miterleben der jidischen Problematik innerhalb
des deutschen biirgerlich rechtlichen und sittlichen Volkslebens ge-
standen haben. Es wire eine nicht zu verkennende geistige Leistung,
wenn im Wandlungsprozess eines Volksliedes die konkret anschauliche
Materie des grossen trennenden Wassers zur abstrakten Kluft gesell-
schaftlicher und religiser Tabuvorschriften gefiltert wird. Diese
Leistung konnte nur auf dem Boden tatsidchlichen sozialgeschichtli-
chen Erlebens vollbracht worden sein, und dafiir wire das bisher als
Entstehungszeit der Ballade angesehene aufgeklirte 18. Jahrhundert
eines Mendelssohn, das Lessing zu seinem «Nathan» inspirierte, nicht
der richtige Ort. Wie wenig auch in gebildeten Kreisen das gesell-
schaftliche Problem einer Judin-Christ-Verbindung in dieser Zeit
noch bewusst war, zeigt Goethes rein impressive Bemerkung zu der
«Judentochter» im Wunderhorn: «Passender, seltsamer Vortrag zu

13 A, Eliasberg, Ostjiidische Volkslieder (Betlin 1918) Nr. 51.



Die Volksballade von der schénen Jiidin im europiischen Zusammenhang 161

konfusem und zerriittetem Gemiitswesen'®.» Wir miissen frithere
historische Schichten anschneiden, um den Geist zu treffen, der den
ersten Formen unserer Ballade zugrunde gelegen hat, und miissten
dann annehmen, dass ihre Entstehung zumindest 100 Jahre frither an-
zusetzen ist. Um das glaubhaft zu machen, ist ein kleiner Einstieg in
die Geschichte der Juden in Deutschland unumginglich5.

Das Aufbliihen des deutschen Stidtewesens seit dem 10. und
11. Jahrhundert hatte viele Juden veranlasst, sich in stidtischen Sied-
lungen niederzulassen. Von ihrer konstruktiven Rolle im Miteinander-
leben der neuen biirgerlichen Sozialstrukturen geben die Landfriedens-
gesetze der Rheinlande, aber auch der Sachsenspiegel aufschlussreiches
Zeugnis. Gerade die jungen biirgerlichen Behérden waren im Interesse
des Aufblithens ihrer Stidte zum Schutze des Judentums bereit, den
sie in Form gewisser Privilegien erteilten. Infolge der einzigartigen
Verbindung von konfessionellem und volksmissigem Bereich, der
dem Judentum von jeher den Charakter eines «heiligen Volkstums»,
einer bewussten Einheit von Religiosem und Nationalem verlieh, bil-
deten sie auch in rechtlicher Beziehung!® eine Enklave innerhalb des
biirgerlichen Rechtskreises, was fiir sie gleichermassen einen Vorteil
und eine Gefahr bedeutete. Dem christlichen Deutschen galten sie als
«Fremde», spiter als «Ungldubige», mit denen eine Verschmelzung
unmoglich erschien und deren Rechtsstellung, mochte sie auch zeit-
weilig positiv sein, immer auf einem Ausnahmerecht beruhte. Der
religiose Unterschied verhinderte jeden Ausgleich, und je michtiger
mit dem aufsteigenden Mittelalter die religiose Bindung des Menschen
wurde, um so tiefer 6ffnete sich die Kluft. Selbst bei einem so verhilt-
nismissig toleranten Prediger wie Berthold von Regensburg (1220 bis
1272) gilt «der Jude» als absolutes Gegenstiick zum «rechten Chri-
sten». — Doch war zu seiner Zeit im allgemeinen bereits der heitere
weltoffene Sinn des frithen Mittelalters verdistert durch religiGsen
Fanatismus, der im Gefolge der Kreuzziige und der Predigten der

14 Aus Goethes Besprechung des «Wunderhorns» in der Jenaischen allgemeinen
Literaturzeitung 1805. (Diesen Hinweis verdanke ich W. Tschiedert, Marburg.)

16 Zur Geschichte des Judentums in Deutschland wurde folgende Literatur benutzt:
S. Dubnow, Die Geschichte des judischen Volkes in der Neuzeit (Berlin 1927), Bd. VI
und VII. - J. Miinz, Jiidisches Leben im Mittelalter (Leipzig 1930). — G, Kisch, Forschun-
gen zur Rechts- und Sozialgeschichte der Juden in Deutschland wihrend des Mittelalters
(Stuttgart 1955). — H. Fischer, Die verfassungsrechtliche Stellung der Juden in den deut-
schen Stidten wihrend des 13. Jahrhunderts (Breslau 1931). — G. Caro, Sozial und Wirt-
schaftsgeschichte der Juden im Mittelalter und der Neuzeit (Leipzig 1908). — A. Berliner,
Leben der Juden im Mittelalter.

18 O. Gierke, Deutsches Privatrecht, Bd. 1, § 55 «Rechtsverhaltnisse der Juden». —
Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. IV: Stichwort «Mischehe».

Schweiz. Archiv. f. Volkskunde 58 (1962) I1



162 Ingeborg Weber-Kellermann

Bettelmonche eine Periode der Judenverfolgungen mit sich brachte.
Die Auswanderung vieler Juden nach Osteuropa war eine der Konse-
quenzen dieser Ereignisse. — Die Juden hatten seit dem 12. Jahrhundert
nur unter der Schutzherrschaft des Kaisers gestanden, in einer Art
losen Horigkeitsverhiltnisses als «kaiserliche Kammerknechte». Spi-
ter wurde dieses Regal von den Landesherren und Stidten abgeldst
und gelangte seit dem 16. Jahrhundert vollig unter die jeweilige Lan-
deshoheit, womit ein verschiedenes Mass an willkiirlicher Duldung
verbunden war.

Im Mittelalter, begiinstigt durch das Recht des Zinsennehmens, be-
nachteiligt durch den Ausschluss von den politischen Rechten in Ge-
meinde und Staat, Nichtzulassung zu Gilden und Ziinften, Beschrin-
kung ihrer Niederlassungs- und Verehelichungsfreiheit, lebten die
Juden in genossenschaftlich verbundenen «Judengesammtheiten» in
einer zundchst erstrebten, dann aufgezwungenen Absonderung von
der Gbrigen Bevolkerung. Thre Judengemeinden waren religitse und
zugleich burgerliche und politische Verbinde mit eigenen Vorstehern
und eigenem rabbinischem Gericht. Die autonome Kraft dieser Ge-
richte nahm allmiéhlich ab, ihre Zustindigkeit wurde seit dem 18. Jahr-
hundert mehr und mehr eingeschrinkt und auch die Juden unter das
allgemeine Recht gestellt. Dieses hatte jedoch fiir die Deutschen unter
dem Einfluss der Kirche mit dem Einbruch des rémischen Rechtes
entscheidende Wandlungen durchgemacht, die in starkem Masse
gerade das Eherecht, das uns hier besonders interessiert, betrafen.
Getragen von der rechtssetzenden Gewalt des Papstes war die alte
Form der Ehe als Familienvertrag dem kanonischen Eherecht gewi-
chen, das simtliche Eheangelegenheiten der kirchlichen Gerichtsbar-
keit unterstellte. Die Eheschliessung eines Christen mit einer Nicht-
christin wurde also auch von da aus vollig unméglich.

Wie fir das Judentum der entscheidende Einfluss des religidsen
Elementes auf die rechtlichen, sozialen und wirtschaftlichen Verhilt-
nisse nie iibersehen werden darf, so ist auch fiir das Verstindnis des
deutschen Mittelalters und der frithen Neuzeit die Einbeziechung des
religits sittlichen Empfindens als tragendes Grundgefiihl allen Rech-
tens und Handelns immer wieder in das Licht der Betrachtung zu
setzen!?. Von hier aus erklirt sich die leidenschattliche Ablehnung der
Juden als «Ungldubige», die die soziale Verichtlichmachung nach
sich zog. Bestirkt wurde die vorurteilsvolle Volksmeinung durch die
fanatische Haltung der katholischen Kirche, gegen die Luther im

17 H. Dombois und F. Schumann, Weltliche und kirchliche Eheschliessung. Beitrage
zur Frage des Eheschliessungsrechtes (Gladbeck 1953).




Die Volksballade von der schonen Jidin im europiischen Zusammenhang 163

Zuge seines Reformationswerkes zunidchst kdmpfte (1523: «Dass
Jesus Christus ein geborener Jude sei»). Da seine Bestrebungen aber
erklirlicherweise auf Bekehrung und nicht auf Gewissensfreiheit aus-
gingen, konnte die Enttduschung nicht ausbleiben, die eine zornige
Abwehr gegen die «Verstockten» hervorrief, von deren Einfluss er
ein Aufleben ketzerischer Sekten befiirchtete (1538: «Brief wider die
Sabbater»; 1543: «Von den Juden und ihren Liigen»). So kam es,
dass nach der Reformation die Verhiltnisse fiir die Juden (abgesehen
von den reichen Hofjuden) in den katholischen Lindern giinstiger
waren als in den protestantischen. Besonders Sachsen bemiihte sich
mit Hirte und Ehrgeiz, «judenrein» zu sein, und erst als August der
Starke 1697 zum polnischen Konig gekront und damit katholisch
wurde, traten mildere Verhiltnisse ein. Doch blieb dort auch weiterhin
das Aufenthaltsverbot fiir Juden auf dem Lande bestehen.

Wenn wir von hier aus zum Inhalt unserer Jidinnenballade zurtick-
kehren, so erkennen wir im Hintergrund die rechtlich sozialen Ver-
hiltnisse, wie sie fiir das Nachreformationsjahrhundert anzusetzen
sind: den noch funktionierenden Verband der Judengemeinde, der
unter der Formel «im ganzen jid’schen Lande» verborgen ist und
dem Midchen die zwischenmenschliche Beziehung zu den christlichen
Altersgenossen bei Tanz und Spaziergang strenge verbietet, der ihr
aber auch die Riickkehr nach der Ubertretung der Gebote unméglich
macht und sie so in eine ausweglose tragische Situation dridngt; die
ebenso strengen Glaubensgesetze des jungen biirgerlich abhingigen
Mannes, die dieser von seiner stirkeren gesellschaftlichen Position
aus iiberhaupt nicht zu tiberschreiten erwigt. So stehen sich zwei uner-
bittliche, religits versiegelte Gesellschaftssysteme gegeniiber, und die
beiden Liebenden «konnen zu einander nicht kommen». Spiteren
toleranteren Zeiten bleibt es vorbehalten, die Siegel zu lockern und die
Moéglichkeiten fiir jene Kompromissformen zu erdfinen, in denen uns
die Ballade in zahlreichen Varianten tberliefert ist.

Aber auch der ganze Geist des Textes stimmt zur Atmosphire der
Reformationszeit. Es handelt sich offenbar um ein damals durchaus
volkstiimliches Motiv, das u.a. der Niirnberger Barbier Hans Folz in
seinem Fastnachtsspiel «Der Juden Messias» satirisch verarbeitete!.

Endlich scheint der Verbreitungskreis des Jiidinnentextes unsere
Vermutung zu unterstiitzen. Rosenmiiller hatte ihn vor allem in Stid-
deutschland, dann in Sachsen, Schlesien, Brandenburg, Pommern,
Ostpreussen und dem Baltikum lokalisiert. Inzwischen sind neue Va-

18 In: Bibl. d. litt. Vereins in Stuttgart (Stuttgart 1853), Bd. XXX, 1223



164 Ingeborg Weber-Kellermann

rianten aus den Wolgakolonien und den Sprachinseln Siidosteuropas
aufgetaucht. Da die Deutschen dorthin im Laufe des 18. Jahrhunderts
auswanderten, ist zumindest mit aller Vorsicht zu vermuten, dass sie
das Jiidinnenlied aus einer lingeren Ubetlieferung her in ihrem Ge-
pick mit sich fithrten, um es am neuen Ort den neuen Lebensumstin-
den entsprechend herzhaft umzuformen (Schirmunski, Loschdorfer
u.a.).

Mit einer Strophe aus einem Flugblattdruck von 1680 konnte unsere
Zeitansetzung weiterhin bestdtigt werden. In einem offenbar aus
vielerlei dlteren Balladenelementen (Beginn: Graf und Nonne «Ich
stund an einem Berge») zusammengesetzten, moritatenhaften 14stro-
phigen Liede «Der Waffenschmid» lautet Vers 6:

«Ach Waffen-Schmid, lieber Waffen-Schmid mein,
Wie thut mir mein Herz so weh!

Lass mich ein kleine Weil ruhen,

Biss mir der Schwindel vergeh

Wol in dem griinen Kleh!»®

Wenn die Strophe, wie man vermuten kann, aus der Jidin- und
Schreiber-Ballade entnommen wurde, so miisste diese bereits im
17. Jahrhundert volkliufig gewesen sein.

Doch wie es auch immer mit dem Alter der Ballade bestellt sei:
wesentlicher ist ihr Entstehen itiberhaupt und ihre weitverbreitete
langlebige Bestindigkeit. Es kann uns nach allem Gesagten nicht als
Zufall erscheinen, dass sich das Lied von Jiidin und Schreiber gerade
der Konigskinderballade verbunden hat, etwa auf Grund einer rein
jusserlichen Textankniipfung. Der inneren Ubereinstimmungen sind
zu viele. Das Scheitern einer Ehe zwischen Juden und Christen an ge-
sellschaftlich-religiosen Tabus ist sicher 6fter vorgekommen, auch hin
und wieder der darauflolgende Freitod eines geheimnisvoll schonen
Judenmidchens. Aber dass solchen Erlebnissen eine zweite erhohte
Wirklichkeit verliehen wurde, indem man sie einbezog in den Motiv-
kreis eines alten, fast archetypischen, symbolkriftigen Erzihlstoffes,
indem man dies Vorbild wirkungsvoll verwandelte, anpasste, es gar
ins Humanitire lenkte und doch die alte herzbewegende Gestalt be-
deutungsvoll hindurchschimmern liess, das sind nicht nur grosse Lei-
stungen der Gruppe und ihrer Individualkrifte, sondern das ist auch
ein heller Schein auf dem oft so disteren Bild des deutschen und judi-
schen Zusammenlebens.

19 7. Bolte, in: Zs. f. Vk. 14 (1904) 222, Nr. 21. (Den Hinweis verdanke ich Prof
E. Seemann, Freiburg).



	Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang mit dem Lied von den zwei Königskindern

