
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen
Zusammenhang mit dem Lied von den zwei Königskindern

Autor: Weber-Kellermann, Ingeborg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151

Die Volksballade von der schönen Jüdin
im europäischen Zusammenhang

mit dem Lied von den zwei Königskindern*
Von Jngeborg Weber-Kellermann, Marburg/Lahn

Die Sage von Fiero und Leander kennt ein jeder. Immer wieder hat
das grosse Thema von den beiden Liebenden, deren sehnsüchtiges
Zueinanderstreben von feindlichen Mächten gehindert wird und die
darüber den Tod finden, die Menschen angerührt und zu künstlerischer

Gestaltung gereizt. Der zuerst von Ovid überlieferte Sagenstoff
gehört zu den grossen Menschheitsthemen, die Kunstdichtung und

Volksüberlieferung in gleichem Masse gestalteten. In der
Volkstradition ist eine Verbreitung der sog. «Schwimmersage» über ganz
Mittel- und Nordeuropa festzustellen1. Sie bildete im deutschen
Traditionskreis den Vorwurf zu einer der schönsten Volksballaden, die

wir besitzen: dem Lied von den zwei Königskindern. Das deutsche

Volksliedarchiv zu Freiburg i/Br. bewahrt über 500 deutsche Varianten

dieses Liedes auf, das in einer Fülle von ober-, mittel- und
niederdeutschen Fassungen vorliegt, zudem in niederländischen, dänischen,
skandinavischen, aus dem Nordwesten Frankreichs und in einigen von
den Texten beeinflussten Varianten aus baltischen Ländern, derUkraine
und dem sorbischen Gebiet. In Griechenland selbst ist erstaunlicherweise

kein Fortleben des Stoffes im Volkslied festzustellen. In der

antiken Sage erblickt Leander auf dem Adonisfest zu Sestos die Aphro-
ditepriesterin Fiero, zu der er so sehr in Liebe entbrennt, dass er es

wagt, sie an heiliger Stätte anzusprechen. Zunächst weist Hero ihn
zurück, aber schliesslich nennt sie ihm ihren Aufenthalt, den sturm-
umbrausten Turm bei Sestos, wo sie nach dem harten Gebot ihrer
Eltern allein mit einer Dienerin haust. Sie verabreden, dass Leander
durch den Hellespont zu ihr schwimmt und sie ihm mit einer Fackel

entgegenleuchtet. Eine Zeitlang gelingt der Plan; doch als die Winterstürme

kommen und Leander mit den Wogen kämpft, verlöscht die

Fackel, und er ertrinkt. Hero, die vergeblich auf ihn wartete, sieht ihn
am Morgen tot am Ufer liegen und stürzt sich nun verzweifelt selbst
ins Meer.

Aus diesem Handlungsablauf haben die Sänger der deutschen
Volksballade eine Anzahl von Grundmotiven übernommen :

* Vortrag, gehalten auf dem 3. Weltkongress für jüdische Wissenschaften in Jerusalem,
Juli 1961.

1 M. Jellinek, Die Sage von Hero und Leander in der Dichtung (Berlin 1890). - J.

Sahr, Die Schwimmersage: Wiss. Beilage der Leipziger Zeitung 1907, Nr. 30-34.



152 Ingeborg Weber-Kellermann

Zwei Liebende sind durch ein tiefes Wasser getrennt ; der Liebhaber
versucht, es schwimmend zu durchqueren; das Mädchen weist ihm
den Weg mit einem Lichtzeichen; das Licht verlöscht; infolgedessen
ertrinkt der Liebhaber; das Mädchen findet am andern Morgen seine
Leiche und ertränkt sich aus Verzweiflung eine Erweiterung des

Schemas, das Ernst Rosenmüller2 aufgestellt hat).
Die Entstehung des Liedes wird von der Forschung auf etwa 1400

datiert. Eine der frühesten deutschen Fassungen ist uns auf einem

Nürnberger Flugblattdruck von 1563 überliefert. Der erste Teil, der
durch manche Wortformen und Füllwendungen deutlich erweist, dass

das Lied damals schon längere Zeit im Volksmund umgelaufen war,
hat nun in den folgenden Jahrhunderten zahlreiche Wandlungen und
Umgestaltungen durchgemacht. Wenn auch der Grundinhalt von der

tragisch zerstörten Liebesbeziehung bestehen blieb, so wurde doch
der lokale Rahmen der Erzählung, Namen und Stand der Liebenden,
die Gestalt der missgünstigen Frau und die übrigen Handlungsrequisiten

vielfältig verändert und der jeweiligen Umweltwirklichkeit
der singenden Trägergruppe angepasst. Anders verlief die
Liedgeschichte für den zweiten Teil der Ballade, in dem die unglückliche
Jungfrau den Leichnam ihres Geliebten, unbemerkt von Vater und
Mutter, suchen geht. Dieser zweite Akt der Tragödie besteht vor allem
aus umfänglichen Zwiesprachen zwischen dem Mädchen und ihren
Eltern, dem Mädchen und dem Fischer. Hier herrscht die Formel mit
ihrer ständigen Wiederkehr in Anrede, Frage und Antwort. Und das

vorgegebene Baugerüst der formelhaften Dialoge scheint diesen
Balladenteil in wenig veränderter Form durch die Jahrhunderte getragen
zu haben.
Sie hat ihm in den Singgemeinschaften eine solche Beliebtheit
verliehen, dass er sogar in einer ganzen Reihe von Mischformen -
losgelöst von der Schwimmererzählung und versehen mit einer neuen
Eingangsstrophe - ein seltsam zusammenhangloses Dasein führte.
Wir werden bei der Behandlung unserer Jüdinnenballade darauf
zurückkommen.

Im Balladenwerk des Freiburger Volksliedarchives3 sind die

«Königskinder» als Nr. 20 ausführlich analysiert worden. Ohne hier auf
Einzelheiten eingehen zu können, folgen wir der dort entwickelten
Liedgeschichte, die den Ursprung des Liedes in Süddeutschland (um

2 Ernst Rosenmüller, Das Volkslied : Es waren zwei Königskinder. Ein Beitrag zur
Geschichte des Volksliedes überhaupt. Diss. Dresden 1917.

3 Deutsche Volkslieder mit ihren Melodien, hrsg. vom deutschen Volksliedarchiv,
Bd. 1 (Berlin 1935).



Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang 153

1400) lokalisiert, von wo der Weg nach Norden führt. Innerdeutschland

bietet den ursprünglich einheitlichen örtlichen Rahmen. Von dieser

alten Gruppe sind aber nur vereinzelte, im letzten Jahrhundert
verklingende Reste übriggeblieben, während sich im
niederländischniederdeutschen Kontaktgebiet ein neues Zentrum bildete, von dem
alle weiteren Ausstrahlungen bis in die entferntesten und jüngsten
Texte ausgehen. Eine Sonderform bilden die slawischen Varianten,
die offenbar auch die Texte der Gottscheer Sprachinsel beeinflusst
haben. Auch die übrigen im europäischen Bereich liegenden verwandten

Lieder dieses Stoffkreises müssen nicht auf eine Abhängigkeit von
der Königskinderballade zurückzuführen sein, sondern beweisen nur
das weit über regionale und nationale Grenzen hinausreichende
Ergriffensein von diesem grossen Thema.

Bei solcher Blickweitung gelangen wir nun zu einer Vermutung, die

zu bedenken wäre. Eine der Motivgruppen, in die John Meier im
Balladenwerk die rund 500 Königskindervarianten einordnete, ist die

sog. «Väterhassform». Neben dem trennenden Wasser tritt hier die
Feindschaft der Familien in Erscheinung:

«Denn zwischen beiden Vätern
lag immer Hader und Streit
und zwischen beiden Ländern
ein See gar tief und breit. »

Auch wenn wir für diese Variation mit dem Herausgeber des Balladenwerkes

kunstmässige Bearbeitung und späte Entstehung annehmen

wollen, so dürfen wir doch nicht übersehen, dass der gleiche Gedanke
bereits in den frühen Liedbelegen anklingt. Denn warum löscht die
böse Frau (oder die Mutter) das Licht aus Doch nicht nur aus moralischen

Gründen. Warum verschweigt das Mädchen den Eltern gegenüber

so hartnäckig den Zweck ihres Spazierganges am Seeufer? Ja,

sogar die klassische Hero-und-Leandersage fügt dem trennenden
Wasser das Motiv gesellschaftlicher oder gar religiöser Trennlinien
hinzu, sodass das Wasser mehr und mehr zum Symbol ganz anderer
Hindernisse und Widerstände wird. Bei der klaren Formulierung
dieses Doppelsinnes in der «Väterhassform» tritt allsobald das andere

grosse tragische Liebespaar der europäischen Überlieferung in unser
Bewusstsein : Romeo und Julia, die an der Feindschaft ihrer Familien
zerbrechen. Bedenken wir, wie stark seit dem lO.Jahrhundert durch
die weite Verbreitung der italienischen Novellenliteratur, durch die

Popularität der Shakespeareschen Dramen dieser tief bewegende Stoff
in alle Kreise eingedrungen ist; bedenken wir, wie das Thema die

Kunstdichtung zu immer neuen Umgestaltungen aufrief bis hin zum



154 Ingeborg Weber-Kellermann

Broadwaymusical "West Side Story" unserer Tage; bedenken wir
schliesslich, wie auch diese Geschichte - genau so wie die von den
zwei Königskindern - zum Motiv der in Familienschuld verstrickten
tragisch Liebenden schlechthin wurde, am meisterhaftesten gestaltet
durch Gottfried Keller in seiner Novelle «Romeo und Julia auf dem

Dorfe», zu der er durch eine Zeitungsnotiz über den gemeinsamen
Selbstmord eines bäuerlichen Liebespaares angeregt wurde.

Es soll mit diesen Ausführungen nur soviel gesagt werden, dass

unser Stoff von jener Zeit an bis heute von einer ungeheuren Popularität
und Volkläufigkeit war. Die Schicksale von Hero und Leander,

von Romeo und Julia wurden nicht nur von der Kunstdichtung vielfach

aufgegriffen, sondern erhielten sich gerade in der Volksüberlieferung

auf Grund ihrer vorgeprägten Form eine langdauernde
Lebendigkeit oder füllten sich mit neuen gegenwartsbezogenen Inhalten.
Der Weg solcher Übernahmen, Anpassungen und Verwandlungen ist
späterhin kaum noch zu rekonstruieren. Welche Impulse stehen an
ihrem Beginn? Sind es nur äussere Assoziationen, die den Balladensänger

zu einer Kontamination zweier Texte veranlassen Ist es das

Gefühl für die innere Übereinstimmung der besungenen Menschenschicksale,

die die Verbindung von neuerem Stoff und älterer Form
hervorruft? Im Bewusstsein der durch das Material bedingten
Unsicherheit unserer Beweisführung möchten wir doch der letzteren
Annahme zuneigen und glauben, dass zu diesen Neugestaltungen der
Volksballade von den zwei Königskindern, zu diesen Zeichen der
dauernden Bewegung, des ständigen lebendigen Wandels auf dem
Feld volkskultureller Äusserungen, zu diesen Reaktivierungen fremd
gewordener Inhalte durch die auf Aktualität bedachte Trägerschicht
auch die Ballade von der schönen Jüdin gehört (vgl. Erk-Böhme I,
Nr. 98).

Es war einmal eine Jüdin

1. Es war einmal eine Jüdin,
ein wunderhübsches Weib;
die hatt' eine einzige Tochter,
ihr Flaar war ihr geflochten,
zum Tod (Tanz, zur Nonn war sie bereit.

2. «Ach Mutter, Herzensmutter,
mein Kopf tut mir so weh
Lass du mich eine Weile
spazieren auf grüner Fleidc,
bis dass es mir vergeht!»

3. «Ach Tochter, Flerzenstochter,
allein kannst du nicht gehn;
nimm du deine jüngste Schwester,
die kann ja mit dir gehn!»



Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang 155

4. «Ach Mutter, Herzensmutter,
meine Schwester ist nur ein Kind;
die pflückt ja alle Blumen,
die in dem VC aide sind »

5. «Ach Tochter, Herzenstochter,
allein kannst du nicht gehn;
nimm du deinen jüngsten Bruder,
der kann ja mit dir gehn!»

6. «Ach Mutter, Herzensmutter,
mein Bruder ist noch zu klein;
er schiesst mir alle die Vöglein,
die in dem Walde sind »

7. Die Mutter legt sich schlafen,
die Tochter ging ihren Gang,
sie ging über viele Strassen,
bis sie den Jäger (Fischer) fand.

ü. «Ach Jäger, Herzensjäger (Fischer),
der Kopf tut mir so weh ;

wir woll'n eine kleine Weile
spazieren auf grüner Flcide,
bis dass es mir vergeht!»

9. «Ach Jüdin, I lerzensjüdin,
ich möcht 'nc Christin hab'n;
wenn du dich lassest taufen,
Maria Magdalena sollst du heissen,
dann will ich dich nehmen zur Eh'.»

10. «Ach Jäger, Herzensjäger (Fischer),
ach nein, das kann ich nicht!
Eh, ich mich lasse taufen,
viel lieber will ich mich ersäufen
im tiefen, tiefen See!»

11. Sie schlug auf ihren Mantel
und stürzt sich in den See:

«Ade, herzliebster Vater und Mutter,
ade, herzliebster Jäger (Fischer),
wir sehn uns nimmermehr »4

Vom äusseren Schema der Königskinderballade ist hier wenig
übriggeblieben. Schon die wechselnde Metrik dieser Fassung (viele andere

«Jüdinnen»-Varianten sind gänzlich in fünfzeiligen Strophen gedichtet)

scheint auf eine unabhängige Entstehung und erst nachträgliche
Verbindung der beiden Balladen hinzudeuten. Und auch bei Betrachtung

der inhaltlichen Abfolge würde eine formale Liedanalyse zunächst
ähnliche Schlüsse nahelegen5.

4 DVA Freiburg Nr. A 146384 mündliche Aufzeichnung aus Altprilipp, Kr. Pyritz
aus den Jahren 1929/30.

5 Prof. E. Seemann hält eine solche späte Vermischung der Königskinder- und
Jüdinballade, vielleicht auf Grund einer vagen Assoziation, für wahrscheinlich. Ohne diese
Annahme bündig widerlegen zu können, möchte ich doch im folgenden eine andere

Möglichkeit der Liedentstehung auf Grund einer sozialgeschichtlichen Interpretation zu

erwägen geben.



156 Ingeborg Weber-Kellermann

Auf eine Eingangsstrophe, die uns in die Situation einführt und

von einer schönen Judenmutter und deren tanzlustiger Tochter
berichtet, folgt das bekannte Zwiegespräch, in dem die Tochter die

Mutter um die Erlaubnis zu einem Abendgang am See oder auf der
Strasse bittet. Trotz des Verbotes entspringt das Mädchen hinter dem
Rücken der Mutter, um ihren Liebsten, einen Schreiber (oder Jäger)
zu treffen, den sie um ein liebevolles Zusammensein bittet. Sicher ist
die Gestalt des Schreibers, zu dem vom jüdischen Lebenskreis aus
zahlreiche Berührungen bestanden, die ursprünglichere. Dieser
verspricht ihr unter der Bedingung, dass sich das Mädchen auf einen
christlichen Namen (zumeist den der biblischen Büsserin Maria
Magdalena) taufen lässt, sie zur Frau zu nehmen.

Das Mädchen will jedoch darauf nicht eingehen und ertränkt sich
lieber im Meer, als eine Christin zu werden. In anderen Varianten
sagt sie zu und bittet nur ihren Liebsten, einen Abschiedsbrief an ihre
jüdischen Eltern schreiben zu dürfen, von denen sie sich nun trennen
muss6.

Neben der in ihrem Flandlungsablauf geschlossenen «Jüdin-und-
Schreiber»-Ballade, von der in Freiburg fast 300 deutsche Varianten
vorliegen und die noch in einem zukünftigen Band des Balladenwerks
ihre eingehende Behandlung erfahren wird, existieren zahlreiche Mischtexte,

die wir hier nur erwähnen möchten. Sie beginnen mit der ersten
Strophe der Jüdinnenballade, es folgt die Zwiesprache zwischen
Mutter und Tochter aus den Königskindern und am Schluss die

Fischerstrophe und der Tod des Mädchens. Obgleich hier keinerlei
inhaltlich logischer Zusammenhang besteht, haben diese Texte dennoch
eine gewaltige Verbreitung erfahren und insbesondere in
Mitteldeutschland, in Sachsen und Sachsen-Anhalt, die «Königskinder»
völlig verdrängt. In der grossen altmärkischen Volksliedsammlung
des Ludolf Parisius von i860 z.B. finden wir nicht weniger als sieben
Varianten dieser Mischform7, während die Ballade von den Königskindern

überhaupt nicht und die von Jüdin und Schreiber nur dreimal
vertretenTist. Diese unselbständige Kontaminationsform mit den

Königskindern findet sich übrigens auch noch mit anderen Eingangszeilen

wie «Es war einmal eine Gräfin» oder «Es war einmal eine

Witwe», - Zeichen für die Unsicherheit der Überlieferung, die sich
aber dann überwiegend auf die «schöne Jüdin» als zentrale Figur
konzentriert.

6 Angaben weiterer Varianten und der einschlägigen Literatur bei I. Weber-Kellermann,

Ludolf Parisius und seine altmärkischen Volkslieder (Berlin 1957) 736 (Nr. 321).
7 Weber-Kellermann (wie Anm. 6) 698 (Nr. 17).



Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang 157

Es ist nur selten möglich, die Entstehungszeiten von Volksüberlieferungen

genau zu fixieren. Sie führen weder die Daten ihrer Urheber
mit sich, noch sind wir meist so glücklich, bestimmte Textstellen für
kulturgeschichtlich zuverlässige Datierungen zu finden. Und wenn
tatsächlich terminierbare Flugblattdrucke oder handschriftliche Belege

vorliegen, so ist nicht deren Datum ausschlaggebend, sondern es darf
dann im allgemeinen schon mit einer länger vorausgehenden mündlichen

Umlaufzeit gerechnet werden. Auch in unserem Falle wird es

wenig besagen, dass die ersten Aufzeichnungen dieser Mischtexte erst
aus dem frühen 19. Jahrhundert stammen. Sicher scheint jedoch eines:

zur Zeit ihrer Entstehung muss die Nachbarballade von Jüdin und
Schreiber bereits zum festen Bestand des umlaufenden Volksliedgutes
gehört haben und in ihrem dramatischen Inhalt gewusst worden sein -
und zwar seit längerer Zeit. Ohne diese Voraussetzung hätte jene
verstümmelte Mischform nie eine solche Verbreitung und Beliebtheit
erlangen können.

Rosenmüller vermutet die Entstehung der Jüdinnenballade in der

ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts und stützt sich dabei auf formale

Gesichtspunkte wie den Mangel an mundartlichen Fassungen u.a.m.
Auch die Ähnlichkeit der Melodien scheint ihm einen verhältnismässig
späten gemeinsamen Ursprung, den er nach Frankfurt, dem Zentrum
jüdischen Lebens, verlegt, zu unterbauen. In «Des Knaben Wunder-
horn» (1806) ist jedenfalls «die Judentochter» als «mündlich»
umlaufend belegt8. Rosenmüller widerspricht Roese9, der wegen der
sozialen Verhältnisse in den Niederlanden die Entstehung der Ballade
nach dort und in das 16. Jahrhundert verlegt. Seinen Zweifeln ist insofern

zu folgen, als die strenge Glaubenstrennung in den Niederlanden
zur damaligen Zeit sicher nicht entscheidend für eine derartige Ur-
sprungszuschreibung sein kann. Der Gedanke Roeses jedoch, die

Ursprungsfrage einer so verbreiteten Volksballade durch
sozialgeschichtliche Überlegungen zu klären, ist unbestreitbar weit fruchtbarer

als Rosenmüllers textkritisches Verfahren, das bei einem so

fluktuierenden Stoff wie der Volksballade, die im Munde jedes neuen
Sängers neuen Umwandlungsmöglichkeiten unterworfen ist, kaum das

Wesentliche erfassen dürfte. Zudem hat die Volksliedforschung der
letzten Jahrzehnte deutlich gemacht, dass das mundartliche Singen
insbesondere von Balladentexten eine sehr seltene Erscheinung ist und
bei älteren Ausgaben (wie z.B. Meinerts «Volkslieder in der Mundart
des Kuhländchens » von 1817) auf nachträglichen Umdichtungen der

8 Ein etwas älterer Beleg findet sich noch bei Bothe, Frühlings-Almanach, 1804, 64 ff.
9 E. Roese, Lebende Spinnstubenlieder (Berlin 1911) n6ff.



158 Ingeborg Weber-Kellermann

beflissenen Sammler beruht. Die authentischen Sammlungen des

19. Jahrhunderts weisen, abgesehen von den plattdeutschen, im
allgemeinen keine mundartlichen, sondern nur hochdeutsche
Balladenfassungen auf, auch wenn die betreffenden Gewährsleute im täglichen
Leben Mundart sprechen. Als Ausnahme und weitere Widerlegung der
Rosenmüllerschen Theorie möge auf eine Mundartfassung aus dem

Bakonyerwald, einer deutschen Sprachinsel in Ungarn, hingewiesen
werden10.

Führen wir uns nochmals die Hauptelemente des Flandlungsablaufes
im Vergleich zu den «Königskindern» vor Augen. Das tragendeMotiv
des trennenden Wassers ist völlig geschwunden, dagegen hat sich jenes
der gesellschaftlich religiösen Kluft breit zum unüberbrückbaren Ehe-
hindernis ausgeweitet. Das Dilemma aber liegt nun fast gänzlich bei
dem Mädchen. Während in den «Königskindern» die Liebenden
untrennbar sind, konzentriert sich jetzt die Tragik aufdie Seite des

Mädchens, und auch die Sympathie des Sängers fällt aufdie Frauengestalt,
die bedingungslos und bis zum eigenen Untergang ihrem Gefühl
gehorcht. - Über den Anfang ihres Liebesverhältnisses zu einem
Christen erfahren wir nichts. Übereinstimmend in fast allen bekannten

Fassungen beginnt die Ballade damit, dass das Mädchen mit schön
geflochtenem Haar heimlich zum Tanze gehen will und versucht, ihre
.Mutter zu täuschen, indem sie ein Kopfweh vorgibt und deshalb um
die Erlaubnis zu einem Spaziergang bittet. In ihrer Tübinger Dissertation

fragt Hilde Kommerell11 nach der Flerkunft des Tanzmotivs in
der Jüdinnenballade und erklärt es als eine aus Gedankenlosigkeit
erwachsene Vermengung mit der Königskinder-Kopfwehstrophe, die

den Fortgang des Liedes als Kontamination mit den Königskindern
nach sich zog. Flier wie in ihren übrigen Ausführungen zu unserer
Ballade kommt sie von ihrer stilanalytischen Methode aus dem Wesen
des Jüdinnentextes nicht nahe und gelangt m.E. zu völligen
Fehldeutungen. - Wir sehen vielmehr vom inhaltlichen Zusammenhang
her das Judenmädchen bereit, verbotenerweise dem Geliebten zuliebe

aus ihrer jüdischen Gemeinschaft auszubrechen. Die Mutter jedoch
durchschaut sie und bedeutet ihr:

«Ach Tochter, liebe Tochter,
dies kann und darf nicht sein.
Das war uns ja eine Schande
für's ganze jüdische Lande,
wenn eine Jüdin zum Tanze ging!»

10 DVA Freiburg Nr. A 128562 hs. Facharbeit der Anna Loschdorfcr, Die Lieder
der Dorfgemeinschaft zu Veszpremfajsz (Kom. Vezprem) (Budapest 1932) 119F

11 Fl. Kommerell, Das Volkslied «Es waren zwei Königskinder» (Stuttgart 1931).



Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang 159

(Pinck, Verkl. Weisen II S. 121, und ähnlich u.a. DVA, A 58524/
Schlesw. Holst.; A 76657/Hannover; A 121598/Hedingen/Flohenzol-
lern; A 171063/Batschka; E 1251/Birkenwerder b. Berlin). In
anderen Fassungen hält es die Mutter für eine Schande, dass das

Mädchen auf der Gasse spazierengeht, in Samt und Seide geht, oder
einfach nur alleine geht, - also eine Übertragung auf allgemeine
bäuerliche Sittenordnungen durch den bäuerlichen Sänger.
Ausschlaggebend für uns aber sind die erstgenannten Fassungen, in denen

dem Mädchen von der Mutter, einer stolzen Jüdin, klargemacht wird,
dass es sich den glaubensstrengen Gesittungsordnungen ihrer Familie
und ihrer jüdischen Gemeinde zu fügen habe12. Ihrem Flerzen folgend
durchbricht die Jungfrau dennoch diese Ordnung und springt heimlich

zu ihrem Geliebten

«in die Strassen,

wo Flerren und Schreiber sassen»

(Fürsten und Schreiber, Schreiber und Studenten, alle Schreiber, viele
Soldaten, Jäger und Reiter usw.). Damit ist der städtische Charakter
des Flandlungsortes und der Stand des männlichen Partners innerhalb
einer bürgerlich-städtischen Gesellschaftsordnung gekennzeichnet.
Schon Roese wies darauf hin, dass die Gestalt des « Schreibers » in der

Bedeutung eines jungen angehenden Juristen auf eine Entstehung des

Liedes «auf der Grenze zwischen Mittelalter und Neuzeit» schliessen

Hesse; das Lied berichtet danach also von der Liebe eines reichen

jüdischen Mädchens zu einem vornehmen und gebildeten christlichen

Jüngling, und erst spätere Überlieferungsträger haben dann aus
Unverständnis diese Figur anderen im Volkslied gängigen Berufsständen

angepasst. - In ihrer Herzensnot und ihrem schlechten Gewissen ihrer
jüdischen Familiengemeinschaft gegenüber springt sie «dem Schreiber
in sein'n Schoss» oder «dem Jäger in seinen Arm» und erwartet nun
von ihrem Liebsten Hilfe und Schutz, ohne ihn jedoch um die Ehe zu
bitten. Nun aber erhebt sich die Trennmauer von der anderen Seite :

der christliche Geliebte weist sie bedingungslos von sich, wenn sie

nicht zu seinem Glauben übertritt und einen christlichen Namen
annimmt. Dann will er sie zu seiner Ehefrau machen. Wir dürfen Rosenmüller

und Roese zustimmen, wenn sie die Fassungen mit glücklichem
Ausgang, in denen das Mädchen auf diesen Vorschlag eingeht und
sich von ihrer Familie trennt, für die jüngeren halten. Älter und
ursprünglicher ist sicher der tragische Schluss. Das Mädchen weiss nun

12 Wie sich die Glaubensstrenge jüdischer Heiratsgesittung im jiddischen Volkslied
ausdrückt, behandelt Yehoash Dworkin, Social Background of East European Yiddish
Folk Love-Songs, in : Studies inBiblicaland Jewish Folklore (Bloomington i960) 201-221.



i6o Ingeborg Weber-Kellermann

keinen Ausweg mehr. Ihrer Familie hat sie durch ihre Liebe Schande

gebracht, aber den gänzlichen Abfall von ihrem angestammten Lebenskreis,

ihrer Glaubenswelt, will sie dennoch nicht vollziehen:

«Nein, Jäger, schönster Jäger,
das kann und muss nicht sein.
Eh ich mich will lassen taufen,
viel lieber will ich mich ersäufen
wohl in die tiefste See. »

Sie schwang sich um ihr'n Mantel
und ging wohl hin und her.
«Ade, ihr Vater und Mutter,
ade, ihr Schwestern und Brüder,
nun sehn wir uns nimmermehr »

(DVA, E 1257: aus Sachsenhausen bei Oranienburg)

Mit dieser letzten Strophe kehrt das Lied wieder in das Schema der

Königskinderballade zurück; doch was hat sich inzwischen für eine

Umgestaltung und neue Sinngebung vollzogen! Wie tief muss die
Problematik solcher unglücklichen Liebe durch lange Zeiten hindurch
bewegend im Volke gewirkt haben, um die Fülle der Jüdin- und
Schreiber-Varianten hervorbringen und lebendig erhalten zu können!

Das Lied ist - seiner ganzen Formung und seinem Geiste nach -
sicher nicht in jüdischen Kreisen entstanden, sondern in christlichen.
Es dürfte auch seinen vielen parteilichen und zuweilen spöttischen
Umformungen nach vorwiegend in christlichen Trägerschichten
gesungen worden sein. Bekannt ist aus jüdischer Verbreitung nur eine

Fassung13. Aber an der Quelle der Ballade muss eine tiefe Kenntnis
und ein realistisches Miterleben der jüdischen Problematik innerhalb
des deutschen bürgerlich rechtlichen und sittlichen Volkslebens
gestanden haben. Es wäre eine nicht zu verkennende geistige Leistung,
wenn im Wandlungsprozess eines Volksliedes die konkret anschauliche
Materie des grossen trennenden Wassers zur abstrakten Kluft
gesellschaftlicher und religiöser Tabuvorschriften gefiltert wird. Diese

Leistung könnte nur auf dem Boden tatsächlichen sozialgeschichtlichen

Erlebens vollbracht worden sein, und dafür wäre das bisher als

Entstehungszeit der Ballade angesehene aufgeklärte 18. Jahrhundert
eines Mendelssohn, das Lessing zu seinem «Nathan» inspirierte, nicht
der richtige Ort. Wie wenig auch in gebildeten Kreisen das

gesellschaftliche Problem einer Jüdin-Christ-Verbindung in dieser Zeit
noch bewusst war, zeigt Goethes rein impressive Bemerkung zu der
«Judentochter» im Wunderhorn: «Passender, seltsamer Vortrag zu

A. Eliasberg, Ostjüdische Volkslieder (Berlin 1918) Nr. 51.



Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang 161

konfusem und zerrüttetem Gemütswesen14.» Wir müssen frühere
historische Schichten anschneiden, um den Geist zu treffen, der den

ersten Formen unserer Ballade zugrunde gelegen hat, und mussten
dann annehmen, dass ihre Entstehung zumindest ioo Jahre früher
anzusetzen ist. Um das glaubhaft zu machen, ist ein kleiner Einstieg in
die Geschichte der Juden in Deutschland unumgänglich15.

Das Aufblühen des deutschen Städtewesens seit dem io. und
11. Jahrhundert hatte viele Juden veranlasst, sich in städtischen
Siedlungen niederzulassen. Von ihrer konstruktiven Rolle im Miteinanderleben

der neuen bürgerlichen Sozialstrukturen geben die Landfriedensgesetze

der Rheinlande, aber auch der Sachsenspiegel aufschlussreiches

Zeugnis. Gerade die jungen bürgerlichen Behörden waren im Interesse
des Aufblühens ihrer Städte zum Schutze des Judentums bereit, den
sie in Form gewisser Privilegien erteilten. Infolge der einzigartigen
Verbindung von konfessionellem und volksmässigem Bereich, der
dem Judentum von jeher den Charakter eines «heiligen Volkstums»,
einer bewussten Einheit von Religiösem und Nationalem verlieh,
bildeten sie auch in rechtlicher Beziehung16 eine Enklave innerhalb des

bürgerlichen Rechtskreises, was für sie gleichermassen einen Vorteil
und eine Gefahr bedeutete. Dem christlichen Deutschen galten sie als

«Fremde», später als «Ungläubige», mit denen eine Verschmelzung
unmöglich erschien und deren Rechtsstellung, mochte sie auch
zeitweilig positiv sein, immer auf einem Ausnahmerecht beruhte. Der
religiöse Unterschied verhinderte jeden Ausgleich, und je mächtiger
mit dem aufsteigenden Mittelalter die religiöse Bindung des Menschen
wurde, um so tiefer öffnete sich die Kluft. Selbst bei einem so
verhältnismässig toleranten Prediger wie Berthold von Regensburg (1220 bis

1272) gilt «der Jude» als absolutes Gegenstück zum «rechten
Christen». - Doch war zu seiner Zeit im allgemeinen bereits der heitere
weltoffene Sinn des frühen Mittelalters verdüstert durch religiösen
Fanatismus, der im Gefolge der Kreuzzüge und der Predigten der

14 Aus Goethes Besprechung des «Wunderhorns » in der Jenaischen allgemeinen
Literaturzeitung 1805. (Diesen Hinweis verdanke ich W. Tschiedert, Marburg.)

15 Zur Geschichte des Judentums in Deutschland wurde folgende Literatur benutzt:
S. Dubnow, Die Geschichte des jüdischen Volkes in der Neuzeit (Berlin 1927), Bd. VI
und VII. - J. Münz, Jüdisches Leben im Mittelalter (Leipzig 1930). - G. Kisch, Forschungen

zur Rechts- und Sozialgeschichte der Juden in Deutschland während des Mittelalters
(Stuttgart 1955). - H. Fischer, Die verfassungsrechtliche Stellung der Juden in den
deutschen Städten während des 13. Jahrhunderts (Breslau 1931). - G. Caro, Sozial und
Wirtschaftsgeschichte der Juden im Mittelalter und der Neuzeit (Leipzig 1908). - A. Berliner,
Leben der Juden im Mittelalter.

16 O. Gierke, Deutsches Privatrecht, Bd. 1, § 55 «Rechtsverhältnisse der Juden». -
Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. IV: Stichwort «Mischehe».

Schweiz. Archiv, f. Volkskunde 58 (1962) 11



i62 Ingeborg Weber-Kellermann

Bettelmönche eine Periode der Judenverfolgungen mit sich brachte.
Die Auswanderung vieler Juden nach Osteuropa war eine der

Konsequenzen dieser Ereignisse. - Die Juden hatten seit dem 12. Jahrhundert
nur unter der Schutzherrschaft des Kaisers gestanden, in einer Art
losen Hörigkeitsverhältnisses als «kaiserliche Kammerknechte». Später

wurde dieses Regal von den Landesherren und Städten abgelöst
und gelangte seit dem 16. Jahrhundert völlig unter die jeweilige
Landeshoheit, womit ein verschiedenes Mass an willkürlicher Duldung
verbunden war.

Im Mittelalter, begünstigt durch das Recht des Zinsennehmens,
benachteiligt durch den Ausschluss von den politischen Rechten in
Gemeinde und Staat, Nichtzulassung zu Gilden und Zünften, Beschränkung

ihrer Niederlassungs- und Verehelichungsfreiheit, lebten die

Juden in genossenschaftlich verbundenen «Judengesammtheiten» in
einer zunächst erstrebten, dann aufgezwungenen Absonderung von
der übrigen Bevölkerung. Ihre Judengemeinden waren religiöse und
zugleich bürgerliche und politische Verbände mit eigenen Vorstehern
und eigenem rabbinischem Gericht. Die autonome Kraft dieser
Gerichte nahm allmählich ab, ihre Zuständigkeit wurde seit dem 18.

Jahrhundert mehr und mehr eingeschränkt und auch die Juden unter das

allgemeine Recht gestellt. Dieses hatte jedoch für die Deutschen unter
dem Einfluss der Kirche mit dem Einbruch des römischen Rechtes
entscheidende Wandlungen durchgemacht, die in starkem Masse

gerade das Eherecht, das uns hier besonders interessiert, betrafen.

Getragen von der rechtssetzenden Gewalt des Papstes war die alte

Form der Ehe als Familienvertrag dem kanonischen Eherecht gewichen,

das sämtliche Eheangelegenheiten der kirchlichen Gerichtsbarkeit

unterstellte. Die Eheschliessung eines Christen mit einer Nicht-
christin wurde also auch von da aus völlig unmöglich.

Wie für das Judentum der entscheidende Einfluss des religiösen
Elementes auf die rechtlichen, sozialen und wirtschaftlichen Verhältnisse

nie übersehen werden darf, so ist auch für das Verständnis des

deutschen Mittelalters und der frühen Neuzeit die Einbeziehung des

religiös sittlichen Empfindens als tragendes Grundgefühl allen Rechtens

und Flandelns immer wieder in das Licht der Betrachtung zu
setzen17. Von hier aus erklärt sich die leidenschaftliche Ablehnung der

Juden als «Ungläubige», die die soziale Verächtlichmachung nach

sich zog. Bestärkt wurde die vorurteilsvolle Volksmeinung durch die

fanatische Haltung der katholischen Kirche, gegen die Luther im

17 H. Dombois und F. Schumann, Weltliche und kirchliche Eheschliessung. Beiträge
zur Frage des Eheschliessungsrechtes (Gladbeck 1953).



Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang 163

Zuge seines Reformationswerkes zunächst kämpfte (1523: «Dass

Jesus Christus ein geborener Jude sei»). Da seine Bestrebungen aber
erklärlicherweise auf Bekehrung und nicht auf Gewissensfreiheit
ausgingen, konnte die Enttäuschung nicht ausbleiben, die eine zornige
Abwehr gegen die «Verstockten» hervorrief, von deren Einfluss er
ein Aufleben ketzerischer Sekten befürchtete (1538: «Brief wider die

Sabbater»; 1543: «Von den Juden und ihren Lügen»). So kam es,
dass nach der Reformation die Verhältnisse für die Juden (abgesehen

von den reichen HofJuden) in den katholischen Ländern günstiger
waren als in den protestantischen. Besonders Sachsen bemühte sich

mit Härte und Ehrgeiz, «judenrein» zu sein, und erst als August der
Starke 1697 zum polnischen König gekrönt und damit katholisch
wurde, traten mildere Verhältnisse ein. Doch blieb dort auch weiterhin
das Aufenthaltsverbot für Juden auf dem Lande bestehen.

Wenn wir von hier aus zum Inhalt unserer Jüdinnenballade zurückkehren,

so erkennen wir im Hintergrund die rechtlich sozialen
Verhältnisse, wie sie für das Nachreformationsjahrhundert anzusetzen
sind: den noch funktionierenden Verband der Judengemeinde, der

unter der Formel «im ganzen jüd'schen Lande» verborgen ist und
dem Mädchen die zwischenmenschliche Beziehung zu den christlichen
Altersgenossen bei Tanz und Spaziergang strenge verbietet, der ihr
aber auch die Rückkehr nach der Übertretung der Gebote unmöglich
macht und sie so in eine ausweglose tragische Situation drängt; die
ebenso strengen Glaubensgesetze des jungen bürgerlich abhängigen
Mannes, die dieser von seiner stärkeren gesellschaftlichen Position
aus überhaupt nicht zu überschreiten erwägt. So stehen sich zwei
unerbittliche, religiös versiegelte Gesellschaftssysteme gegenüber, und die

beiden Liebenden «können zu einander nicht kommen». Späteren
toleranteren Zeiten bleibt es vorbehalten, die Siegel zu lockern und die

Mögüchkeiten für jene Kompromissformen zu eröffnen, in denen uns
die Ballade in zahlreichen Varianten überliefert ist.

Aber auch der ganze Geist des Textes stimmt zur Atmosphäre der

Reformationszeit. Es handelt sich offenbar um ein damals durchaus
volkstümliches Motiv, das u. a. der Nürnberger Barbier Hans Folz in
seinem Fastnachtsspiel «Der Juden Messias» satirisch verarbeitete18.

Endlich scheint der Verbreitungskreis des Jüdinnentextes unsere

Vermutung zu unterstützen. Rosenmüller hatte ihn vor allem in
Süddeutschland, dann in Sachsen, Schlesien, Brandenburg, Pommern,
Ostpreussen und dem Baltikum lokalisiert. Inzwischen sind neue Va¬

in: Bibl. d. litt. Vereins in Stuttgart (Stuttgart 1853), Bd. XXX, 1223fr.



164 Ingeborg Weber-Kellermann

rianten aus den Wolgakolonien und den Sprachinseln Südosteuropas
aufgetaucht. Da die Deutschen dorthin im Laufe des 18. Jahrhunderts
auswanderten, ist zumindest mit aller Vorsicht zu vermuten, dass sie

das Jüdinnenlied aus einer längeren Überlieferung her in ihrem
Gepäck mit sich führten, um es am neuen Ort den neuen Lebensumständen

entsprechend herzhaft umzuformen (Schirmunski, Loschdorfer
u.a.).

Mit einer Strophe aus einem Flugblattdruck von 1680 könnte unsere
Zeitansetzung weiterhin bestätigt werden. In einem offenbar aus
vielerlei älteren Balladenelementen (Beginn: Graf und Nonne «Ich
stund an einem Berge») zusammengesetzten, moritatenhaften 14strophigen

Liede «Der Waffenschmid» lautet Vers 6:

«Ach Waffen-Schmid, lieber Waffen-Schmid mein,
Wie thut mir mein Herz so weh!
Lass mich ein kleine Weil ruhen,
Biss mir der Schwindel vergeh
Wol in dem grünen Kleh!»lB

Wenn die Strophe, wie man vermuten kann, aus der Jüdin- und
Schreiber-Ballade entnommen wurde, so müsste diese bereits im
17. Jahrhundert volkläufig gewesen sein.

Doch wie es auch immer mit dem Alter der Ballade bestellt sei:

wesentlicher ist ihr Entstehen überhaupt und ihre weitverbreitete
langlebige Beständigkeit. Es kann uns nach allem Gesagten nicht als

Zufall erscheinen, dass sich das Lied von Jüdin und Schreiber gerade
der Königskinderballade verbunden hat, etwa auf Grund einer rein
äusserlichen Textanknüpfung. Der inneren Übereinstimmungen sind

zu viele. Das Scheitern einer Ehe zwischen Juden und Christen an

gesellschaftlich-religiösen Tabus ist sicher öfter vorgekommen, auch hin
und wieder der darauffolgende Freitod eines geheimnisvoll schönen

Judenmädchens. Aber dass solchen Erlebnissen eine zweite erhöhte
Wirklichkeit verliehen wurde, indem man sie einbezog in den Motivkreis

eines alten, fast archetypischen, symbolkräftigen Erzählstoffes,
indem man dies Vorbild wirkungsvoll verwandelte, anpasste, es gar
ins Flumanitäre lenkte und doch die alte herzbewegende Gestalt
bedeutungsvoll hindurchschimmern liess, das sind nicht nur grosse
Leistungen der Gruppe und ihrer Individualkräfte, sondern das ist auch
ein heller Schein auf dem oft so düsteren Bild des deutschen und
jüdischen Zusammenlebens.

19 J. Bolte, in: Zs. f. Vk. 14 (1904) 222, Nr. 21. (Den Flinweis verdanke ich Prof
E. Seemann, Freiburg).


	Die Volksballade von der schönen Jüdin im europäischen Zusammenhang mit dem Lied von den zwei Königskindern

