Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Zur Entstehung des ratoromanischen St. Margaretha-Liedes
Autor: Decurtius, Alexi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Entstehung des ritoromanischen St. Margaretha-Liedes
Von Alexi Decurtins, Chur

L.

Vom St.Margaretha-Lied geht, jedesmal wenn man es hort, eine
eigenartige, starke Wirkung aus. Die «einfiltige» und zugleich hintet-
griindige Aussage klingt an unser Ohr wie die zeitlose Botschaft aus
einer fremden, oder aus einer uns fremd gewordenen Welt.

Schon der Text allein, losgelost vom getragenen Rezitativ, steht vor
uns strahlend wie ein Bergkristall. Schlicht und doch vollendet in
seiner Art, vereinigt er in sich die Wesensziige eines literarischen
Kunstwerkes, in dem epische, dramatische und lyrische Elemente in
seltener Ausgewogenheit wetteifern!.

Im ritoromanischen Volksliederschatz wird man nicht leicht etwas
finden, das sich als Ganzes mit unserem lLiede messen kann. Da das
Lied zudem als das wohl élteste Sprachdenkmal der Oralliteratur gilt,
so ist man vorerst erstaunt, dass im Kreise der Erforscher des Liedes
die Stimme des Philologen bisher nicht zu horen war. Bei nidherer
Priifung stellen sich jedoch bald Griinde fiir dieses Abseitsstehen ein.
Der Volkskundler vermochte den sagenhaften, mythischen Kern des
Liedes herauszuschilen, der Musiker fand in der Melodie Anklinge
an mittelalterliche, kirchliche Weisen; der Historiker besitzt in der
Lokalisierung, und was die Verchristlichung des Liedes betriftt, in
verschiedenen Angaben (Titel, Glocken von St. Georg und St. Gallus)
mehr oder weniger konkrete Anhaltspunkte. Demgegeniiber hilt es aus
sprachlicher Sicht schwer, dem Texte einige fiir die Entstehung und
Datierung des Liedes wirklich ins Gewicht fallende Ergebnisse abzu-
gewinnen.

I1.

Im vorausgehenden Aufsatz hat 1. Miiller mit guten Argumenten
den blassen christlichen Firnis des Liedes, also den christlichen Rah-
men, um einige Jahrhunderte spiter angesetzt, als bis dahin angenom-
men. Er hilt dafiir, dass die «schriftliche Fixierung» des Liedes, das
schon vorher in einet romanisch-lateinischen Form fortlebte, im
14. Jahrhundert erfolgt sei®.

1 C. Decurtins veroffentlichte in der Ratoromanischen Chrestomathie 11, 238 erstmals
den Text, in III, zof. fiinf Liedanfinge. Er zihlt das Lied zu den iltesten Denkmilern der
ritoromanischen Literatur, spricht jedoch nirgends von seiner literarischen Einmaligkeit.
Dagegen hat uns die faszinierende Arbeit von Exz. Chr. Caminada (op. cit.) auch fiir die
sprachlichen Schénheiten des Textes hellhérig und hellsichtig gemacht.

2 Nach Caminada (op. cit. 236) wire «das Lied zwischen 645 und 753 entstanden .,
die Echtheit der beiden Schlussverse vorausgesetzt»,



Zur Entstehung des ritoromanischen St. Matgatetha-Liedes 139

Wie stellt sich, so fragt man sich wohl, die Sprachforschung zu dieser
Ausserung des Historikers? Ganz allgemein betrachtet striubt man
sich schon rein gefithlsmissig dagegen, die Entstehung des Liedes ins
7.-8. Jahrhundert zu setzen. Dabei denkt man nicht einmal an eine
«schriftliche Fixierung», die fiir jene Zeit ohnehin auszuschliessen ist.
Die iltesten ritoromanischen Schriftproben, etwa die Einsiedler
Intetlinearversion aus dem 11./12. Jahrhundert, die nach dem neuesten
Stand der Forschung als im «Pirminschen Kreise» (= Reichenau,
Pfifers, Disentis) entstanden betrachtet wird, zeigt sprachlich eine
Kluft zu unserem Liede3. Es wire natiirlich unbillig, wollte man die
Einsiedler Interlinearversion direkt mit unserem modernen Texte ver-
gleichen. Aber von Leuten, die noch im 11./12. Jahrhundert mit der
Ubersetzung einer lateinischen Predigt ihre liebe Miihe hatten,
war eine solche Leistung, wie sie das St.Margaretha-Lied darstellt,
doch kaum zu erwarten. Man erinnert sich auch, dass andere romani-
sche Sprachen, wie das Franzosische und Italienische, fiir diese Zeit
nicht einmal die bescheidensten schriftsprachlichen Zeugnisse vorzu-
weisen haben. Das Franzosische meldet sich im 9. Jahrhundert mit den
Strassburger Eiden und mit der Séguence de Sainte Enlalie, das Italienische
erst im 10. Jahrhundert mit der Carta capuana®.

Das St.Margaretha-Lied wirkt als literarischer Text ungemein ge-
schlossen. Sieht man von den fiir das Volkslied typischen Wiederho-
lungen ab, so ist dem Lied kein Wortchen zu viel und keines zu wenig
eigen. Es ist als ob dieser «erratische Block» seit undenklichen Zeiten
seine urspriingliche Gestalt bewahrt hitte. Hinter dieser einheitlichen
Form mochte man, ohne moderne literarkritische Mal3stibe anlegen
zu wollen, irgend eine schopferische Individualitit vermuten, irgend
einen «ritischen Homer», der das Lied aus verschiedenen Themen ge-
staltet und geformt hitte. Natiirlich besteht nicht die geringste Hoff-
nung, dass wir den «Dichter» jemals finden werden. Auch in anderer
Hinsicht gibt uns das Lied mehr Ritsel auf, als wir deten zu l6sen ver-
mogen. Aber wir konnen zumindest versuchen, auf uns vertrauteren,
wenn auch nicht immer gesicherten und gefahrlosen Pfaden, dem
Problem der Entstehung des Liedes nidher zu kommen. Seit der Arbeit
Caminadas zum Vorschein gekommenes, neues Material sowie weitere
Erkenntnisse werden uns die eine oder andere neue Sicht ermdglichen.

3 Vgl. Th. Gartner, Handbuch der ritoromanischen Sprache und Literatur 274;
Zeitschrift fir romanische Philologie 58, 549; I. Miiller in Vox Romanica 18 (1959) 104f.
4 Vgl. E. Monaci, Crestomazia italiana (1912) 1ff.



140 Alexi Decurtins

I1I.

Das St.Margaretha-Lied liegt in zwei vollstindigen Texten vor.
Es handelt sich um denjenigen, den C. Decurtins, dem Lautstand nach
zu urteilen, irgendwo in der Foppa oder Lumnezia aufgenommen hat5
sowie um die Version, die Frau Gartmann, Surrin (Lumnezia), an-
lasslich der 1931 von Hanns in der Gand durchgefiihrten Liedaufnahme
beisteuerte. Ein Vergleich der beiden untereinander ist nur bedingt
moglich. Die lugnezische Singerin musste sich das Lied erst wieder in
Erinnerung rufen und stiitzte sich dabei «teilweise auf den Text der
Chrestomathie»®. Die beiden Versionen decken sich inhaltlich und
stimmen auch sprachlich weitgehend tberein. Beide enthalten die
gleiche Zahlensymbolik (7-15-3-24), dieselben seltenen Worter und
Wendungen’. Diese inhaltliche und sprachliche Ubereinstimmung, die
auch durch die surselvische Sage /.jarva de sontga Margriatha (Das
Islindisch Moos)® bestitigt wird, erlaubt die Feststellung, dass die
Urfassung, trotz moglicher geringfiigiger Verdnderungen, im wesent-
lichen durch die Jahrhunderte erhalten geblieben ist. Gegeniiber dem
Texte der Chrestomathie weist derjenige von Frau Gartmann einige
Archaismen auf, die ihn doch als etwas idlter erscheinen lassen. Im
lugnezischen Texte ist bemerkenswert der Ausdruck gegna purschala,
welcher in der Chrestomathie durch ventireivia purschala ersetzt ist.
Dass mit gezna die Gehilfin des Sennen, der weibliche Zusenn (zeger)
bezeichnet werden soll, steht ausser Frage. Es ist aber wohl moglich,
dass das Attribut spiter, da es als ungewohnt und storend empfunden
wurde, durch ventireivla ersetzt wurde. Vom Liedinhalt aus gesehen ist
der Ausdruck ventireivia kaum am Platze, da es «gliicklich», nicht aber
das, was es wohl ausdriicken mochte, nimlich «gliickbringend» be-
deutet. Oder ist der Ausdruck der Verchristlichungstendenz zuzu-
schreiben, indem man an Anrufungen der Muttergottes, etwa beada
purschala dachte ? Sprachlich wichtiger sind die sich wiederholenden

5 Ritoromanische Chrestomathie II, 238.

8 Caminada, op. cit. 203.

7 Paster petschen ha quei ad aguri cattan (Der Hirtenbub hat das gesehen); petschen fur pign
ist heute in der Surselva ein seltenes Wort mit literarischem Anstrich. Es war frither, wie
schon die Flur- und Familiennamen bezeugen, bedeutend vitaler. Vgl. Disentis: Ac/etsa
Petschna, Vignogn: Prau Petschen sowie Ritisches Namenbuch Bd. III, s.v. *pikk. — ad
aguri cattau fir cattan ad agur ist auffillig wegen des -/, das zusammen mit der Inversion
aus dem Bediirfnis nach grosserer Sangbarkeit des Textes zu erkldren ist. Es erinnert an
den Anfang des Volksliedes O frari, o frari fur O frar, o frar. Vgl. Ratoromanische Chresto-
mathie II, 332. — In der Surselva ebenfalls selten und durch das Material des Dicziunari
rumantsch grischun als fiir die Foppa und Lumnezia typisch ausgewiesen, ist fundar
(sinken, einsinken; versiegen vom Wasser); vgl. B. Alig, Epistolas ad Evangelis 1674,
311, Bibl. Nr. 54.

8 Ritoromanische Chrestomathie II, 652; dazu auch unten Anm. 16.



Zur Entstehung des ritoromanischen St. Margaretha-Liedes 141

Wendungen Quwei sto nies signun ir a saver (das muss unser Senne er-
fahren) und sche jeu mon ir naven (wenn ich fortgehe). Diese erinnern an
die im Altlugnezischen des 17. Jahrhunderts hiufig belegte syntaktische
Konstrunktion des Typus esser + Infinitiv (z.B. je# sun far, ich bin im
Begriffe, zu tun; # eis tarfischar, du leuchtest, glinzest), mit welcher
ein durativer und futurischer Aspekt ausgedriickt werden sollte®. Die
Wendung jex mon ir richtet sich genau nach diesem Bildungsprinzip,
und 7r a saver ist nicht weit davon entfernt!.

Der ganze ibrige Wortschatz des Liedes bietet nichts Aussergewohn-
liches, ja mutet uns geradezu modern an. Dass das Lied im Gegensatz
zu manchem alten ritoromanischen Volkslied den Reim nicht kennt —
nur an zwei Stellen treten mehr zufillige Reime auf — kénnte fiir ein
hohes Alter sprechen. Allein, es bleibt zu bedenken, dass der Reim im
Rezitativ, welches von Fall zu Fall wechselte, nicht von Belang war.

Man wird also aus diesem, sprachlich betrachtet mageren Ergebnis
nicht allzuviel fiir das Alter des Liedes schliessen konnen. Im Vergleich
zum iibrigen uns bekannten Volksliederschatz,weist das St. Margaretha-
Lied keine Merkmale auf, die es gestatten wiirden, es als sprachlich und
formal wesentlich ilter als jenes zu bezeichnen. Auch sachlich-lexi-
kologisch ist aus dem Texte nicht viel herauszuholen. Ausdriicke der
Alpwirtschatt wie signun (Senne), caldera (Kisekessel), panaglia (Butter-
tass), curter (Gebse) sind mit dieser zusammen schon uralt. Begrifte wie
curtin (Obstgarten), ma/in (Miihle) finden sich bereits in den frithesten
ritolateinischen Urkunden!l. Auch der Ausdruck camischa (Hemd)
diirfte nicht aus diesem Rahmen fallen!2,

IV.

Fir die Behandlung unseres Problems ergiebiger ist die Beantwor-
tung der Frage nach den Quellen des Liedes. Mit ziemlicher Sicherheit
kann man sagen, dass im St. Margaretha-Lied zwei bis drei bekannte
Sagenmotive zu einem Ganzen umgeschmolzen wurden. Das erfolgte
derart kunstvoll, dass die Nahtstellen kaum mehr ersichtlich sind. Es
ist zundchst jene Sage, die von hilfsbereiten Geistern, meistens jung-
triaulichen Gestalten (rdtorom. dialas, dienldas, tschalereras, wuldaunas,
vioulas) berichtet. Den Sommer iiber sind diese Feen der Alplerfamilie
behilflich. Thre Zauberkraft, die sich auf die Quellen und Kriuter und

® Vgl. Vox Romanica 15/2, 87fL.

10 Nach Exz. Bischof Caminada (schriftliche Mitteilung) soll man im Lugnez noch
heute Bildungen héren, wie guels ein a leger (sie sind im Begriffe, daran, zu lesen), jeu sun a
far messa (ich stehe oder bin im Begriffe, Messe zu lesen).

11 Biindner Urkundenbuch 1, 465; 1, 478.

12 Dicziunati rumantsch grischun 3, 226.



142 Alexi Decurtins

auf das Wachstum und Gedeihen des Viehs erstreckt, erlischt aber,
sobald sie in ihrem Wesen erkannt werden. Fir diese Sage hat A.
Schortal® aut den erstmals bei F. Jecklin!* verzeichneten Stoff der
«Finggin Madrisa» hingewiesen. In der s. Margriata vermutet er eine
vorchristliche Madrisa, eine Gottheit der Fruchtbarkeit, die ihre Spu-
ren in manchen Ortsnamen in Graubiinden und dariiber hinaus im
Vorarlberg und in den Dolomiten zuriickgelassen hat'5. Der Inhalt
der betreffenden Sage ist kurz folgender: Ein Bauer aus Saas im Priitti-
gau flttert im Winter seine Viehhabe auf dem Maiensiss aus. Da er
nie nach Hause kehrt und nichts von sich verlauten lisst, macht sich
dessen Vater auf, um nachzusehen, wie es mit seinem Sohne, mit dem
Vieh und dem Heuvorrat bestellt sei. In der Maiensisshutte angekom-
men, ist er erstaunt liber den reichen Ertrag an Molkenprodukten,
iber das vorziigliche Aussehen des Viehs und iiber die kaum ange-
tasteten Vorrite. Er befragt den Sohn nach dem Geheimnis dieses
Segens. Da deutet der Jiingling auf die Pritsche in der Hiittenecke, wo
eine Jungfrau schlift, deren goldgelbes Haar iiber die Lade herunter-
tillt. «Das hat meine Madrisa getan», sagt er. Da erwacht das Mad-
chen, ldsst sich herbei und sagt ruhig und wehmiitig zum Vater: «Ach,
dass du kommen musstest. Wire ich unerkannt geblieben ... So aber
muss ich scheiden.» Und sie zog von dannen, leichten Schrittes, den
Felsenhornern zu, die ihren Namen tragen ... und ward nie mehr
gesehen.

Die Madrisa, die schone wilde Maid, die die geheimnisvolle Zauber-
kraft von Kriutern und Wurzeln kennt, ist der s. Margriata in man-
chem dhnlich. Sie ist trotz ihrer wilden Abstammung ein sanftes We-
sen. Traurig verldsst sie, einmal entdeckt, wie jene den Sennen, das
Vieh und die Alp.

Die Parallelitit ist jedoch nicht liickenlos. Die Madrisa hat sich nicht
verstellt und verkleidet. Sie ist auch dusserlich eine wirkliche Jungfrau
und als solche vom Saaser Jiingling erkannt. So glaubt er ihre An-
wesenheit und ihr Wirken dem Vater nicht verbergen zu miissen und
gibt sein « Geheimnis» ohne weiteres preis. Die Madrisa feilscht im
weiteren nicht mit Schweigegaben um ihr Bleiben. Das hitte auch
wenig Sinn. Das Geheimnis ist einer Drittperson gegeniiber verraten
worden. Das ganze dramatische Geschehen, das im St. Margaretha-Lied
eine zentrale Stellung einnimmt, ist damit hinfillig. Das Scheiden der
Fee hat nicht eine Verédung der Alp zur Folge. Das Leben kehrt ein-

13 H. Bertogg, Evangelische Verkiindigung 52, Anm. 20.
14 F, Jecklin, Volkstiimliches aus Graubiinden (1916) 291.
15 Ritisches Namenbuch 11, 4. Teil s. v. Madris.



Zur Entstehung des ritoromanischen St. Margaretha-Liedes 143

fach zum iblichen Alltag zuriick. Auffillig ist auch, dass der Saaser
Bursche, obschon er das «Geheimnis» enthiillt, nicht eigentlich be-
straft wird. Der Handbub im St.Margaretha-Lied dagegen versinkt
drei Klafter tief im Boden, bevor er tiberhaupt dazu kommt, seine
Entdeckung dem Sennen kundzutun.

Obschon bei derartigen Vergleichen von Sagenmotiven mit reiner
Logik nicht auszukommen sein diirfte, dringen sich verschiedene
Fragen auf. Die Madrisa-Sage als einzige Quelle fiir unser Lied gentigt
nicht, es sei denn, der Liedschopfer habe, um die Sage interessanter
und dramatischer zu gestalten, verschiedene neue Elemente eingefiihrt,
wie die Verkleidung der Jungfrau, das Feilschen mit Schweigegaben
um die Einsicht des Hiiterbuben, die Bestrafung desselben und die
ginzliche Verodung der Alp. Woher hat er diesen Stoff genommen ?
Hat er es aus seiner eigenen Phantasie geschopft oder aus anderen
Sagen?

Fir die Verddung der Alp stand natiirlich das im ganzen alpinen
Raum bekannte Thema der «verfluchten Alp» zur Verfiigung!®.
Wie verhilt es sich aber mit der Verkleidung der s. Margriata?
Bildet sie wirklich ein uraltes Sagenmotiv'? oder gehort sie zusammen
mit der Bestrafung des Hiiterbuben vielleicht auch zum christlichen
Rahmen des Liedes ?

Es ist in diesem Zusammenhang gegeben, auf die fiinf Sagen hinzu-
weisen, die G. Gadola im Kalender 7/ G/ogn veroffentlicht hat und die
mit dem Stoff des St. Margaretha-Liedes eng verkniipft sind!8. Allen
tinf Sagen, die Gadola gesammelt hat und die surselvische Alpen der
linken Talseite!®, von der Alp Magriel (Disentis) bis hinunter zur Alp

18 Vgl. in Ritoromanische Chrestomathie XI, 219 die Remiiser Sage der Segnessa
soincha (Heilige Sennerin), die das Islindische Moos verfluchte und verdorren liess, sei es,
dass sie zu faul war, die Kiihe dreimal im Tag zu melken, sei es, dass sie beleidigt wurde.
Diese Sage spielt zweifellos auch in das St. Margaretha-Lied hinein. Ihr Grundgedanke ist
u.a. in der Schweigegabe #reis bialas vaccas che ti sas mulscher treis gadas il di ... enthalten. In
der surselvischen Sage [I’jarva de sontga Margriatha fliessen die beiden Sagenmotive
Sontga Margriata und Jarva de sontga Margriata ineinander. Der Ausdruck jarva sontga Mar-
griata scheint iibrigens eine altritische Form busecca, vgl. dazu Dicziunari rumantsch gri-
schun 2, 711 s.v. busecca 11 ersetzt zu haben.

17 Caminada, op. cit. 220, der auf die Schweigepflicht in den Initiationsriten hinweist,
scheint das anzunehmen. Nach Jecklin (wie Anm.14) 540 kleideten sich namentlich die
weiblichen Vertreter der u.a. im Prittigau, Schanfigg, Safien und (nach Vorban s. u.)
auch im Montafon erscheinenden «Waldfinggen» mit umgeworfenen Fellen von Fiich-
sen, Dachsen, Mardern und andern Tieren. Sie «wverkleideten» sich aber -anscheinend
nicht. Vgl. auch Vonbun, Beitrige zur deutschen Mythologie (1862) 45. )

18 Vgl. Il Glogn 1941, 4 Detgas e pranias alpestras ch’audan tier la legenda de s. Margretta.
Dazu auch Il Glogn 1940, 89.

19 Obschon Gadola darauf hinweist, dass die von ihm publizierten Sagenstoffe nur
Alpen der linken Rheinseite betreffen, wird man daraus nicht zu viel folgern diirfen. Aus-



144 Alexi Decurtins

Kunkels betreffen, haben das gemeinsam, dass sie von einem als
Jungling «verkleideten» weiblichen Zusenn, in einem Falle von einem
Gehilfen des Schafhirten berichten. Die diewida-tersola (Alp Magriel)
zu ritorom. fersie/ (Zusenn), diala-paster pign (Alp Crap ner/Sumvitg),
dialda-nursera (Alp Ranasca/Pigniu), zu ritorom. nurser (Schafhirt) be-
stitigen eindeutig die gegxna purschala des St.Margaretha-Liedes. Sie
weisen auch nach, dass hinter der s. Margriata eine diaula, eine Fee
steckt.

Es erhebt sich nun die Frage, ob die erwihnten Sagen erst sekundir,
d.h. erst nach dem frither weiter verbreiteten Liede entstanden seien.
Das ist aus verschiedenen Griinden unwahrscheinlich. Was darin
deutlich ins Auge fillt, ist das Fehlen irgend eines christlichen Ele-
mentes. Nie ist in ihnen von der s. Margriata die Rede, ebensowenig
erschallt bei ihrem Wegzug von der Alp die eherne Stimme irgend
einer Glocke. Lediglich die letzte, auf die Alp Kunkels lokalisierte
Variante, erwihnt das « Zusammenlduten», wobei der Schwengel der
«grossen Glocke» herausfiel. Sie weist auch in anderer Hinsicht ver-
wandtschaftliche Ziige zum St.Margaretha-Lied auf. So spricht sie
ausdriicklich vom Tersie/ grond dell’alp de Cunclas und vom Kunkels,
den die entdeckte Fee bei threm Abschied beniitzt haben soll. Ebenso
erscheinen in dieser Sage, wie librigens auch in den ibrigen vier, die
sogenannten «Schweigegaben», welche die Fee dem Hiuterbuben an-
bietet. Sie sind hier jedoch anderer Art, man mdéchte sagen mirchen-
hafter als jene im St.Margaretha-Lied. Da sind einmal drei Zauber-
stibe oder Wiinschelruten, einer um Quellen hervorzuzaubern, ein
anderer, um die Riifen und Wildwasser zu bannen, und ein dritter,
um die Wolken zu zerteilen. Da sind im weiteren drei Kriuter, eines
gegen die Krankheit, eines gegen die bosen Geister und eines gegen
den Tod. Da ist endlich ein Napf, der sich nachts mit Rahm, tagsiiber
mit Wein fillt. Nicht wenig erstaunt ist man, in der genannten Sage
die lyrische Invokation der Alp, der Alplerfamilie und der Quellen
vorzufinden, wie wir sie aus der Abschiedsszene des Margaretha-Liedes
kennen. Wir wollen uns das fiir spiter merken.

In den ersten vier Sagen ist der mythische Charakter sehr abge-
schliffen. Der Mythos ist hier zu einem sexuellen Anliegen herab-
gesunken. Das ist aber nicht ein zwingender Grund dafiir, sie als
junger hinzustellen als das St.Margaretha-Lied. Thr Zustand besagt
vielmehr, was durchaus einleuchtend wirkt, dass der mythische Ge-

grabungen prihistorischer Siedlungen (z.B. Grepault/Truns) und spitere historische Do-
kumente (Tello-Testament) weisen ja die Kultur schon seit iltester Zeit auf beiden Seiten
des Flusses nach.



Zur Entstehung des ritoromanischen St. Margaretha-Liedes 145

halt im christlichen Gewand und in der gebundeneren Form des
Liedes der Zeit besser getrotzt hat.

V.

Nun gilt es hinsichtlich des St. Margaretha-Liedes eine weitere Tat-
sache ins Feld zu fihren. Schon C. Decurtins hat auf Grund einer
Arbeit von A. Mohr erkannt, dass das St.Margaretha-Lied auch im
Engadin verbreitet war, Es habe, so schreibt er, «die dlteste Fassung
der Margaretalegende zur Voraussetzung»2°. Dieser wichtige Hinweis
ist anscheinend Caminada entgangen. Mohrs Beitrag wurde durch A.
Schorta im Rahmen einer Vorlesung an der ETH wiederum in die
Diskussion eingespannt. Pfarrer A. Mohr von Susch (Unterengadin)
erinnerte sich, als er das St. Margaretha-Lied bei Decurtins sah, dass
er in seiner Kindheit ungefihr dieselbe Sage habe erzihlen horen?l,
Die Gefahr, er konnte dabei einer Autosuggestion zum Opfer gefallen
sein, ist auszuschliessen. Das beweisen die nachstehenden, von ihm
aus der Erinnerung zitierten Versfragmente und Uberginge:

«T'ras mai il signun a savair vain

Ch’dina ginventschella nus qui avain .. .»
«Fontana d’fontaniva,

Tuott’ova in tai staliva ...»

«Costera, costeretta,

Spassir dess ti’erbetta ...»

«E Perba spassit. Passand ella sper la chapella
da St. Gierg, schi sun’il sain da quella»

«1in, tin, tin,

Cha’l battagl saglia onra alla fin.»

Ist nun diese Sage im Engadin autochthon, oder stammt sie aus Rhei-
nischbiinden ?22 Manche Griinde sprechen fiir die letztere Annahme.
In der unterengadinischen Sage wird der Name Margreta erwihnt,
wobei nicht besonders auffillig ist, dass sie ihres Heiligenscheins ver-
lustig gegangen ist. Nicht minder wichtig ist die Erwihnung der
«Kapelle» und der Glocke von «St. Gierg», wihrend der hl. Gallus
fehlt. Die engadinischen Versfragmente sind, und das diirfte den Text
gegeniiber dem St. Margaretha-Lied als jlinger ausweisen, kunstvoller
und straffer gebaut als diejenigen der surselvischen Versionen. Man

20 Ritoromanische Chrestomathie 1X, IX.
21 Annalas da la Societa retorumantscha 16 (1902) 22.
22 Vgl. oben Anm. 16.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 58 (1962) 10



146 Alexi Decurtins

beachte die bewusst gesetzten Reime, die Alliterationen und laut-
malerischen Effekte:

«Fontana d’fontaniva, tuott’ova in tai staliva ...»

«Costera, costeretta, spassir dess ti’erbetta ...»

Die Engadiner Variante hat mit dem St.Margaretha-Lied einen ge-
wissen sprachlich-archaischen Zug gemein. Man denke an das sehr
seltene Adjektiv fontaniv, fontaniva, pra funtaniv (Ort, Wiese, wo viel
Wasser hervorsickert, Quellboden), das man in blindnerromanischen
Flurnamen vielfach belegt findet??. Ferner an sta/ivar (versickern),
spassir (welken) und besonders an die Infinitivkonstruktion gnir a
savair, die im surselvischen 7r a saver ihte Entsprechung hat.

Um das Vorhandensein des St. Margaretha-Liedes im Unterengadin
besser erkliren zu kénnen, miissen wir hier etwas weiter ausholen. In
den Notizias sur il lungatg romonsch e sia litteratura schreibt G. C. Muoth
in einer beiliufigen Bemerkung, das bekannte St.Margaretha-Lied
stamme zusammen mit verschiedenen Fragmenten von historischen
Gedichten (« Hennenkrieg» 1475, Eroberung von Bormio und Puschlav
durch die Biindner 1486), wenn wir ihn richtig interpretieren, aus dem
Ende des 15.]Jahrhunderts®t. Diese Ansicht hat einiges fiir sich.
Gerade in jener vorreformatorischen Epoche war das Lland der Drei
Biinde noch nicht so «verkammert» wie spiter zur Zeit der Blindner
Wirren.

Ein im Rheingebiet entstehendes Volkslied konnte ohne weiteres
den Weg an die Ufer des Inn finden und umgekehrt. Das surselvische
Voikslied Stai si, Gion Paul da Flem, stai si ...*> treffen wir im Engadin
(Zuoz) als Wiegenlied an?%, und zwar in einer interessanten Mischung
von Surselvisch und Oberengadinisch, was deutlich zeigt, dass es aus
dem Rheingebiet stammen muss. Die gleiche Variante wie in Zuoz
ist auch fir Bergiin belegt??. Sie ist nach dem Material des Dicziunari
rumantsch grischun auch in Flims zu Hause.

Das Lied der Schamser Braut, die einen ungeliebten Oberlinder
heiraten muss, trifft man nicht nur im Schams, sondern auch im Enga-

23 Vgl. Ritisches Namenbuch 11, s.v. fontana, Ableitungen.

24 Cudisch de lectura 1882, 323, Bibl. Nr. 830; zu den genannten historischen Gedich-
ten vgl. Campell, Historia Raetica I, 562563 und 597 (Ausgabe (P. Plattner).

% Eine alte Alplermir, die vom Einfall der Glarner in die Flimseralp berichtet. Sie
entfithrten das Vieh und ermordeten den Sennen. Der Alphirte konnte entfliehen und blies
am Flimserstein Alarm, so kriiftig, dass ihm die Lungen platzten. Fs liegen von diesem
Liede mehrere Versionen vor. Die eine nennt als Raubweg den Segnespass, die andere er-
wihnt ausdriicklich den Kunkels Tia vacca nera va avon | Da Cunclas gin, ti scarvon Gion,
Vgl. Ritoromanische Chrestomathie I1, 341, ibid. 111, 12 Melodie.

26 Biindner Monatsblatt 1939, Nr. 1, 23.

27 Annalas da la Societa retorumantscha 16 (1902) s0.



Zur Entstehung des ritoromanischen St. Margaretha-Liedes 147

din an, das die Braut verstindlicherweise als Engadinerin ausgibt; die
Surselva, die im Liede etwas schlecht wegkommt, kennt es begreifli-
cherweise nicht?®. Weitere Lieder, wie Dunna, dunna va a casa; Calger
vev’ina minr sind gleichfalls im Engadin wie in der Surselva vertreten?®.

Kehren wir nach dieser Abschweifung zum Thema des St. Marga-
retha-Liedes zuriick, so ist folgendes zu sagen. Die Versfragmente
der engadinischen Sage bezeugen, dass das Lied sprachlich, und zwar
in einem echt dichterischen Sinne, immer wieder umgemodelt werden
konnte. Das geht, was einzelne Ausdriicke anbelangt, allein schon aus
den beiden surselvischen Texten hervor. In ihren Grundziigen aber
decken sich die drei Texte und lassen also auf eine in sich ziemlich
geschlossene Urfassung des Liedes schliessen.

Was beim wandernden Volkslied einigermassen unverindert bleibt,
das sind gewisse immer wiederkehrende Merkspriiche, die im Lied
einen besonderen Klang haben oder die im Geschehen besonders her-
vortreten. Zum Beispiel Staz si, Gion Paul da Flem, stai si; Quei sto nies
signun ir a saver, e quei sto nies signun ir a saver, oder Surselva, Surselva, ti
freida Surselva; | Val Schoms, Val Schoms, ti bialla Val Schoms®°. Das
konnte vielleicht andeuten, wie die Entwicklung von der Sage (oder
vom Mirchen) zum Lied, zur Ballade vor sich ging. Die Sage an sich,
das geschichtliche Bewusstsein primitiver Vélker, ist niichtern und
rauh. Sie strebt keine literarische Wirkung an. Aber sobald der Sagen-
erzihler seinen Bericht kommentiert oder ithn mittels des Dialogs oder
mittels seiner Phantasie lebendiger gestaltet, setzt der Wandel ein. Die
Sage wird zum Mirchen3! oder, wenn die Formung noch straffer er-
folgt, zur Ballade. Die erste Phase wird dargestellt von den ersten vier
durch Gadola aufgezeichneten Sagen. Eine zweite Phase haben wir
in der Sage von der Kunkelser Alp, die nicht nur mérchenhafte Ziige
aufweist (Schweigegaben), sondern tiberdies in nucleo die rithrende
Abschiedsszene des St. Margaretha-Liedes bereits vorwegnimmt. Von
einem solchen Kern aus war der Schritt zur geschlossenen Ballade
nicht mehr so gross.

2% Annalas da la Societa retorumantscha 33 (1919) 136f. A. Flugi, Volkslieder des En-

gadins 23.
2% Ritoromanische Chrestomathie II, 327; dazu Dicziunari rumantsch grischun 3,

197, 3.
30 Ritoromanische Chrestomathie II, 345.
31 Die von G. Gadola aufgezeichneten Texte sind tatsidchlich mehr als Mirchen denn

als Sagen anzusprechen, wobei das, was Gadola méglicherweise aus eigenem hinzugefiigt
hat, dahingestellt bleiben mag.



148 Alexi Decurtins

VI

Das Weiterleben der von Gadola aufgenommenen Alpsagen stiitzt
in einem gewissen Sinne die von C. Decurtins gedusserte Ansicht,
wonach wir «die Erhaltung dieses Liedes durch die Jahrhunderte
hindurch wohl dem Umstande» verdanken, «dass die Hirten auf den
Alpen das Singen desselben als verdienstvoll und als Mittel, die Herde
vor Schaden zu bewahren betrachteten »32. Man hat allerdings etwelche
Miihe zu glauben, die rauhe Welt des Alplers sei die Wiege eines so
feinen Liedes — zumindest der Fassungen, die uns tiberliefert sind —
gewesen. Nicht ausgeschlossen wire es aber, dass eine dltere, mit der
endgiiltigen Form unseres Liedes nur bedingt vergleichbare Fassung
vorgelegen hitte, welche in uralter Zeit auf den Alpen die Funktion
des Abwehrzaubers ausgeiibt hitte.

Hier stellt sich ein fliichtiger Vergleich mit dem Betruf der Sennen
(Avemaria dils signuns) von selbst ein. Auch von diesem finden sich in
der Ritoromanischen Chrestomathie®?® zwei Varianten, wovon jene
kiirzere von Sevgein im vorliegenden Zusammenhang die bemerkens-
wertere sein dirfte. In dieser stossen wir gleich eingangs auf den
ritselhaften Ruf Hotsch la baloma, der sich im Verlaufe des Betrufes
nochmals wiederholt. Man nimmt heute an, dass die Alpenbetrufe
keine «originire Entstehung» haben, sondern dass man mit ihnen
iltere schadenabwehrende Formeln aus heidnischer Zeit verdringte34.
Hotsch la baloma durfte ein spirliches Relikt einer solchen Beschwo-
rungsformel darstellen35.

Wenn unser Lied, vermutlich in einer primitiveren Form, auf den
Alpen rezitiert oder gesungen wurde, welche Beziehung hat es dann

32 C. Decurtins, Geschichte der ritoromanischen Literatur 220. Der Verfasser lisst
uns im dunkeln dariiber, wie er zu diesem Schluss gekommen ist. Im Zusammenhang
mit der Textverdffentlichung spricht er nicht davon.

33 Ritoromanische Chrestomathie II, 236 und II, 695.

31 Im SAVk 36 (1937/38) 49ft. sagt M. Bukofzer, das Verhiltnis Kihreihen — Alpen-
betruf kommentierend: «Man christianisierte den Kiihreihen, indem man allmihlich die
Beschworungsformeln heidnischer Magie durch die Anrufung von Heiligen ersetzte.»

35 M. Bukofzer (wie Anm. 34) 51, weist darauf hin, dass sich in den Alpenbetrufen das
Wort «loben» sinnwidrig hiuft. Er bringt es mit den Kiihreihen und «Lobe»tinzen in
Verbindung und nimmt an, dass das alte illyrische /oba (Rufname der Kuh), das sich von
Albanien bis zu den Westalpen erstreckt, sich dahinter verberge. Es ist naheliegend, dass
man auch im dunkeln /z baloma ein verkiimmertes /loba, Joba zu erblicken hat, das vielleicht
nach baloma, buloma, dem fir das Vieh giftigen Weissen Germer (Veratrum album) volks-
etymologisch umgedeutet wurde. In Romanischbiinden erscheint /ba nur mehr in der
sekundiren Bedeutung ‘Tannzapfen; Dolde’, doch ist es in Mittelbiinden und im unteren
Teil der Surselva (Foppa, Lumnezia) in der Nebenform boba, hova auch als Ruf-, Lockname
fiir Rinder gut belegt und lebendig. Vgl. Riitimeyer, Ur-Ethnographie der Schweiz (1924)
104.



Zur Entstehung des ritoromanischen St. Margaretha-Liedes 149

zum Betruf der Sennen ? Nach W. Stadler3® «haben wir uns das Singen
des Liedes unmittelbar nach dem Betruf der Sennen vorzustellen».
Das spricht nicht gegen die obigen Ausfithrungen. Abwehrzauber,
d. h. die ilteste Form unseres Liedes, und Betruf mogen eine Zeitlang
nebeneinander bestanden haben. War das der Fall, so mochte man
gegenseitige musikalische, rhythmische, sprachliche und inhaltliche
Einwirkungen annehmen. Das alles misste einmal von Fachleuten
niher untersucht werden. Koénnte beispielsweise nicht der Name der
hl. Margaretha aus einem Betruf stammen? Durchaus. Dass die hl.
Margaretha im Betruf der Walser in Obersaxen erwihnt wird, nicht
aber im Avemaria dils signuns®” beweist nicht das Gegenteil. Schon die
zwel uns zuginglichen romanischen Betrufe fithren nidmlich verschie-
dene und verschieden viele Heiligennamen an. Um 1901 kannte in der
Surselva nur ein einziger Hirte mehr den Betruf?®8. Nach G. Gadola
soll man um 1830 herum den letzten Betruf auf der Alp Russein-
Disentis vernommen haben??. Wer kann uns also verbiirgen, dass es
nicht romanische Betrufe gegeben habe, in denen die hl. Margatetha,
die zur Verdringung der heidnischen Maid wie pridestiniert erschien,
vorkam! Im Betruf der Sennen am Brindlisberg, auf Lasen, Pardiel
und im Weisstannental — aus einem dem Kunkels nahestehenden Ge-
biet — dem «schonsten unter den deutschen Betrufen»4?, werden die
Heiligen «St. Jori» und «St. Gall» angerufen??.

VIL

Auf Grund unserer Untersuchung konnen mit aller Vorsicht einige
Folgerungen gezogen werden. Die verschiedenen Fassungen des Lie-
des, die wir kennen, lassen auf eine Urform schliessen, deren wesent-
liche Bestandteile von Anfang an feststanden. Anders ausgedriickt:
Das Lied muss zu einer gewissen Zeit sprachlich und bis zu einem
gewissen Grade auch musikalisch gestaltet worden sein. Es ist dabei
nicht so wichtig, ob man eine schriftliche oder miindliche Fixierung
annehmen will.

Das St.Margaretha-Lied ist im Rheingebiet, im Raume um den
Kunkels entstanden. Das bezeugt indirekt auch die engadinische
Variante, die sich inhaltlich mit den tbrigen Fassungen deckt, und

38 Neue Ziircher Zeitung 1955, 10. April, Blatt 8.

37 Caminada, Biindner Glocken 85f.

38 Ritoromanische Chrestomathie II, 243.

3% 11 Glogn 1940, 115.

40 Handwdrterbuch des deutschen Aberglaubens I, 1183.

41 F. Egger, Urkunden und Aktensammlung der Gemeinde Ragaz (1872) XXI.



150 Alexi Decurtins

wo der Name Margaretha und die Glocke der St. Georgs-Kapelle er-
scheinen?2,

Das Lied muss in vorreformatorischer Zeit konzipiert und in Umlauf
gebracht worden sein, ansonst es kaum ins Engadin gelangt wire. Es
ist jedoch nicht anzunehmen, dass dies schon im 7.-8. Jahrhundert
geschehen sei. Die sprachlich-formale Qualitit des Liedes spricht ent-
schieden dagegen.

Dass das Lied als solches auf irgend einer Alp entstanden sei, ja, dass
man es in der endgiiltigen Form auf den Alpen gesungen habe, ist
mit Vorbehalt aufzunehmen. Wohl ist es moglich, dass hier eine uralte
Beschworungsformel, die von irgend einer heidnischen Gottheit be-
richtete, gesprochen oder rezitiert wurde. Eine Art Abwehrzauber
gegen schidliche Einfliisse, gegen Dimonen, eine Anrufung fur das
Wachstum und Gedeihen von Mensch und Tier. Diese alte Formel
wurde moglicherweise durch den Alpenbetruf verdringt. Die jetzige
Form hat das Lied aber sicher nicht auf irgendeiner Alp erhalten. Der
liturgische Aufbau mit dem Erzihler (der gleichsam die Rolle des
antiken Chores iibernimmt), mit dem dramatischen Dialog zwischen
der Heiligen Margaretha und dem Handbub, mit seinen Anklingen an
kirchliche Musik, mit andern Worten: die tiber die christlichen Sputen
hinausgehende Gestaltung des Liedes setzt jemanden voraus, det
nicht im Alplermilieu zu suchen ist, sondern der Giber eine ansehnliche
Bildung verfuigte.

Ob die straffe Formung des Liedes (aus ilterem Sagengut) gleich-
zeitig mit der Verchristlichung erfolgt sei, ist nicht leicht zu entschei-
den, aber nach allem, was wir gehort haben, doch nicht ganz von der
Hand zu weisen.

42 Verschiedene Ortsnamen lassen vermuten, dass die Lokalisierung des Liedes auch
andernorts versucht wurde. Vgl. Surcasti (Lumnezia): Pleun Sontga Margriata;Vignogn

(Lumnezia): Fantewna Sontga Margriata (Quelle im Wald). Dazu Ritisches Namenbuch 11,
3. Teil s.v. Margarita.



	Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes

