
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes

Autor: Decurtius, Alexi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes

Von Alexi Decurtins, Chur

I.
Vom St. Margaretha-Lied geht, jedesmal wenn man es hört, eine

eigenartige, starke Wirkung aus. Die «einfältige »und zugleich
hintergründige Aussage klingt an unser Ohr wie die zeitlose Botschaft aus

einer fremden, oder aus einer uns fremd gewordenen Welt.
Schon der Text allein, losgelöst vom getragenen Rezitativ, steht vor

uns strahlend wie ein Bergkristall. Schlicht und doch vollendet in
seiner Art, vereinigt er in sich die Wesenszüge eines literarischen
Kunstwerkes, in dem epische, dramatische und lyrische Elemente in
seltener Ausgewogenheit wetteifern1.

Im rätoromanischen Volksliederschatz wird man nicht leicht etwas
finden, das sich als Ganzes mit unserem Liede messen kann. Da das

Lied zudem als das wohl älteste Sprachdenkmal der Oralliteratur gilt,
so ist man vorerst erstaunt, dass im Kreise der Erforscher des Liedes
die Stimme des Philologen bisher nicht zu hören war. Bei näherer

Prüfung stellen sich jedoch bald Gründe für dieses Abseitsstehen ein.
Der Volkskundler vermochte den sagenhaften, mythischen Kern des

Liedes herauszuschälen, der Musiker fand in der Melodie Anklänge
an mittelalterliche, kirchliche Weisen; der Historiker besitzt in der

Lokalisierung, und was die Verchristlichung des Liedes betrifft, in
verschiedenen Angaben (Titel, Glocken von St. Georg und St. Gallus)
mehr oder weniger konkrete Anhaltspunkte. Demgegenüber hältes aus

sprachlicher Sicht schwer, dem Texte einige für die Entstehung und

Datierung des Liedes wirklich ins Gewicht fallende Ergebnisse
abzugewinnen.

II.
Im vorausgehenden Aufsatz hat I. Müller mit guten Argumenten

den blassen christlichen Firnis des Liedes, also den christlichen
Rahmen, um einige Jahrhunderte später angesetzt, als bis dahin angenommen.

Er hält dafür, dass die «schriftliche Fixierung» des Liedes, das

schon vorher in einer romanisch-lateinischen Form fortlebte, im
14. Jahrhundert erfolgt sei2.

1 C. Decurtins veröffentlichte in der Rätoromanischen Chrestomathie II, 238 erstmals
den Text, in III, 20F fünf Liedanfänge. Er zählt das Lied zu den ältesten Denkmälern der
rätoromanischen Literatur, spricht jedoch nirgends von seiner literarischen Einmaligkeit.
Dagegen hat uns die faszinierende Arbeit von Exz. Chr. Caminada (op. cit.) auch für die

sprachlichen Schönheiten des Textes hellhörig und hellsichtig gemacht.
2 Nach Caminada (op. cit. 236) wäre «das Lied zwischen 645 und 753 entstanden

die Echtheit der beiden Schluss verse vorausgesetzt».



Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes 139

Wie stellt sich, so fragt man sich wohl, die Sprachforschung zu dieser

Äusserung des Historikers? Ganz allgemein betrachtet sträubt man
sich schon rein gefühlsmässig dagegen, die Entstehung des Liedes ins

7.-8.Jahrhundert zu setzen. Dabei denkt man nicht einmal an eine

«schriftliche Fixierung», die für jene Zeit ohnehin auszuschliessen ist.
Die ältesten rätoromanischen Schriftproben, etwa die Einsiedler
Interlinearversion aus dem 11./12. Jahrhundert, die nach dem neuesten
Stand der Forschung als im «Pirminschen Kreise» Reichenau,
Pfäfers, Disentis) entstanden betrachtet wird, zeigt sprachlich eine

Kluft zu unserem Liede3. Es wäre natürlich unbillig, wollte man die
Einsiedler Interlinearversion direkt mit unserem modernen Texte
vergleichen. Aber von Leuten, die noch im 11./12. Jahrhundert mit der
Übersetzung einer lateinischen Predigt ihre liebe Mühe hatten,
war eine solche Leistung, wie sie das St. Margaretha-Lied darstellt,
doch kaum zu erwarten. Man erinnert sich auch, dass andere romanische

Sprachen, wie das Französische und Italienische, für diese Zeit
nicht einmal die bescheidensten schriftsprachlichen Zeugnisse
vorzuweisen haben. Das Französische meldet sich im 9. Jahrhundert mit den

Strassburger Eiden und mit derSéquence de Sainte Eulalie, das Italienische
erst im 10. Jahrhundert mit der Carta capuana*.

Das St. Margaretha-Lied wirkt als literarischer Text ungemein
geschlossen. Sieht man von den für das Volkslied typischen Wiederholungen

ab, so ist dem Lied kein Wörtchen zu viel und keines zu wenig
eigen. Es ist als ob dieser «erratische Block» seit undenklichen Zeiten
seine ursprüngliche Gestalt bewahrt hätte. Hinter dieser einheitlichen
Form möchte man, ohne moderne literarkritische Maßstäbe anlegen
zu wollen, irgend eine schöpferische Individualität vermuten, irgend
einen «rätischen Homer», der das Lied aus verschiedenen Themen
gestaltet und geformt hätte. Natürlich besteht nicht die geringste
Hoffnung, dass wir den «Dichter» jemals finden werden. Auch in anderer
Hinsicht gibt uns das Lied mehr Rätsel auf, als wir deren zu lösen

vermögen. Aber wir können zumindest versuchen, auf uns vertrauteren,
wenn auch nicht immer gesicherten und gefahrlosen Pfaden, dem
Problem der Entstehung des Liedes näher zu kommen. Seit der Arbeit
Caminadas zum Vorschein gekommenes, neues Material sowie weitere
Erkenntnisse werden uns die eine oder andere neue Sicht ermöglichen.

3 Vgl. Th. Gartner, Handbuch der rätoromanischen Sprache und Literatur 274;
Zeitschrift für romanische Philologie 58, 549; I. Müller in Vox Romanica 18 (1959) 104F

4 Vgl. E. Monaci, Crestomazia italiana (1912) iff.



I40 Alexi Decurtins

III.
Das St. Margaretha-Lied liegt in zwei vollständigen Texten vor.

Es handelt sich um denjenigen, den C. Decurtins, dem Lautstand nach

zu urteilen, irgendwo in der Foppa oder Lumnezia aufgenommen hat5

sowie um die Version, die Frau Gartmann, Surrin (Lumnezia),
anlässlich der 1931 von Hanns in derGand durchgeführten Liedaufnahme
beisteuerte. Ein Vergleich der beiden untereinander ist nur bedingt
möglich. Die lugnezische Sängerin musste sich das Lied erst wieder in
Erinnerung rufen und stützte sich dabei « teilweise auf den Text der
Chrestomathie»6. Die beiden Versionen decken sich inhaltlich und
stimmen auch sprachlich weitgehend überein. Beide enthalten die

gleiche Zahlensymbolik (7-15-3-24), dieselben seltenen Wörter und
Wendungen7. Diese inhaltliche und sprachliche Übereinstimmung, die
auch durch die surselvische Sage ffjarva de sontga Margriatha (Das
Isländisch Moos)8 bestätigt wird, erlaubt die Feststellung, dass die

Urfassung, trotz möglicher geringfügiger Veränderungen, im wesentlichen

durch die Jahrhunderte erhalten geblieben ist. Gegenüber dem
Texte der Chrestomathie weist derjenige von Frau Gartmann einige
Archaismen auf, die ihn doch als etwas älter erscheinen lassen. Im
lugnezischen Texte ist bemerkenswert der Ausdruck %e%na purschala,
welcher in der Chrestomathie durch ventireivla purschala ersetzt ist.
Dass mit %e%na die Gehilfin des Sennen, der weibliche Zusenn (^e-^en)

bezeichnet werden soll, steht ausser Frage. Es ist aber wohl möglich,
dass das Attribut später, da es als ungewohnt und störend empfunden
wurde, durch ventireivla ersetzt wurde. Vom Liedinhalt aus gesehen ist
der Ausdruck ventireivla kaum am Platze, da es «glücklich», nicht aber

das, was es wohl ausdrücken möchte, nämlich «glückbringend»
bedeutet. Oder ist der Ausdruck der Verchristlichungstendenz
zuzuschreiben, indem man an Anrufungen der Muttergottes, etwa beada

purschala dachte? Sprachlich wichtiger sind die sich wiederholenden

5 Rätoromanische Chrestomathie II, 238.
8 Caminada, op. cit. 203.
7 Paster petschen ha quei ad aguri cattau (Der Hirtenbub hat das gesehen) ; petschen für pign

ist heute in der Surselva ein seltenes Wort mit literarischem Anstrich. Es war früher, wie
schon die Flur- und Familiennamen bezeugen, bedeutend vitaler. Vgl. Disentis: Acletta
Petschna, Vignogn: Prati Petschen sowie Rätisches Namenbuch Bd. III, s.v. *pikk. - ad

aguri cattau für cattau ad agur ist auffällig wegen des -/', das zusammen mit der Inversion
aus dem Bedürfnis nach grösserer Sangbarkeit des Textes zu erklären ist. Es erinnert an
den Anfang des Volksliedes Ofrari, ofrari für O frar, ofrar. Vgl. Rätoromanische Chrestomathie

II, 332. - In der Surselva ebenfalls selten und durch das Material des Dicziunari
rumantsch grischun als für die Foppa und Lumnezia typisch ausgewiesen, ist fundar
(sinken, einsinken; versiegen vom Wasser); vgl. B. Alig, Epistolas ad Evangelis 1674,

311, Bibl. Nr. 54.
8 Rätoromanische Chrestomathie II, 652; dazu auch unten Anm. 16.



Zur Entstehung des rätoromanischen St.Margaretha-Liedes 141

Wendungen Quei sto nies signun ir a saver (das muss unser Senne

erfahren) und sehe jeu mon ir naven (wenn ich fortgehe). Diese erinnern an
die im Altlugnezischen des 17. Jahrhunderts häufig belegte syntaktische
Konstrunktion des Typus esser + Infinitiv (z.B. jeu sun far, ich bin im
Begriffe, zu tun; ti eis tarlischar, du leuchtest, glänzest), mit welcher
ein durativer und futurischer Aspekt ausgedrückt werden sollte9. Die
Wendung jeu mon ir richtet sich genau nach diesem Bildungsprinzip,
und ir a saver ist nicht weit davon entfernt10.

Der ganze übrige Wortschatz des Liedes bietet nichts Aussergewöhn-
liches, ja mutet uns geradezu modern an. Dass das Lied im Gegensatz
zu manchem alten rätoromanischen Volkslied den Reim nicht kennt -
nur an zwei Stellen treten mehr zufällige Reime auf - könnte für ein
hohes Alter sprechen. Allein, es bleibt zu bedenken, dass der Reim im
Rezitativ, welches von Fall zu Fall wechselte, nicht von Belang war.

Man wird also aus diesem, sprachlich betrachtet mageren Ergebnis
nicht allzuviel für das Alter des Liedes schhessen können. Im Vergleich
zum übrigen uns bekannten Volksliederschatz,weist das St. Margaretha-
Lied keine Merkmale auf, die es gestatten würden, es als sprachlich und
formal wesentlich älter als jenes zu bezeichnen. Auch sachlich-lexi-

kologisch ist aus dem Texte nicht viel herauszuholen. Ausdrücke der

AlpWirtschaft wie signun (Senne), caldera (Käsekessel), panaglia (Butterfass),

curter (Gebse) sind mit dieser zusammen schon uralt. Begriffe wie
curtin (Obstgarten), mulin (Mühle) finden sich bereits in den frühesten
rätolateinischen Urkunden11. Auch der Ausdruck camischa (Hemd)
dürfte nicht aus diesem Rahmen fallen12.

IV.
Für die Behandlung unseres Problems ergiebiger ist die Beantwortung

der Frage nach den Quellen des Liedes. Mit ziemlicher Sicherheit
kann man sagen, dass im St. Margaretha-Lied zwei bis drei bekannte

Sagenmotive zu einem Ganzen umgeschmolzen wurden. Das erfolgte
derart kunstvoll, dass die Nahtstellen kaum mehr ersichtlich sind. Es
ist zunächst jene Sage, die von hilfsbereiten Geistern, meistens
jungfräulichen Gestalten (rätorom. dialas, dieuldas, tschalereras, uldaunas,

vioulas) berichtet. Den Sommer über sind diese Feen der Älplerfamilie
behilflich. Ihre Zauberkraft, die sich auf die Quellen und Kräuter und

9 Vgl. Vox Romanica 15/2, 87fr.
10 Nach Exz. Bischof Caminada (schriftliche Mitteilung) soll man im Lugnez noch

heute Bildungen hören, wie quels ein a leger (sie sind im Begriffe, daran, zu lesen), jeu sun a

far messa (ich stehe oder bin im Begriffe, Messe zu lesen).
11 Bündner Urkundenbuch 1, 465; 1, 478.
12 Dicziunari rumantsch grischun 3, 226.



142 Alexi Decurtins

auf das Wachstum und Gedeihen des Viehs erstreckt, erlischt aber,
sobald sie in ihrem Wesen erkannt werden. Für diese Sage hat A.
Schorta13 auf den erstmals bei F. Jecklin14 verzeichneten Stoff der

«Fänggin Madrisa» hingewiesen. In der s. Margriata vermutet er eine
vorchristliche Madrisa, eine Gottheit der Fruchtbarkeit, die ihre Spuren

in manchen Ortsnamen in Graubünden und darüber hinaus im
Vorarlberg und in den Dolomiten zurückgelassen hat15. Der Inhalt
der betreffenden Sage ist kurz folgender: Ein Bauer aus Saas im Prättigau

füttert im Winter seine Viehhabe auf dem Maiensäss aus. Da er
nie nach Flause kehrt und nichts von sich verlauten lässt, macht sich
dessen Vater auf, um nachzusehen, wie es mit seinem Sohne, mit dem

Vieh und dem Heuvorrat bestellt sei. In der Maiensässhütte angekommen,

ist er erstaunt über den reichen Ertrag an Molkenprodukten,
über das vorzügliche Aussehen des Viehs und über die kaum
angetasteten Vorräte. Er befragt den Sohn nach dem Geheimnis dieses

Segens. Da deutet der Jüngling aufdie Pritsche in der Flüttenecke, wo
eine Jungfrau schläft, deren goldgelbes Haar über die Lade herunterfällt.

«Das hat meine Madrisa getan», sagt er. Da erwacht das

Mädchen, lässt sich herbei und sagt ruhig und wehmütig zum Vater: «Ach,
dass du kommen musstest. Wäre ich unerkannt geblieben So aber

muss ich scheiden.» Und sie zog von dannen, leichten Schrittes, den
Felsenhörnern zu, die ihren Namen tragen und ward nie mehr
gesehen.

Die Madrisa, die schöne wilde Maid, die die geheimnisvolle Zauberkraft

von Kräutern und Wurzeln kennt, ist der s. Margriata in
manchem ähnlich. Sie ist trotz ihrer wilden Abstammung ein sanftes Wesen.

Traurig verlässt sie, einmal entdeckt, wie jene den Sennen, das

Vieh und die Alp.
Die Parallelität ist jedoch nicht lückenlos. Die Madrisa hat sich nicht

verstellt und verkleidet. Sie ist auch äusserlich eine wirkliche Jungfrau
und als solche vom Saaser Jüngling erkannt. So glaubt er ihre
Anwesenheit und ihr Wirken dem Vater nicht verbergen zu müssen und

gibt sein «Geheimnis» ohne weiteres preis. Die Madrisa feilscht im
weiteren nicht mit Schweigegaben um ihr Bleiben. Das hätte auch

wenig Sinn. Das Geheimnis ist einer Drittperson gegenüber verraten
worden. Das ganze dramatische Geschehen, das im St. Margaretha-Lied
eine zentrale Stellung einnimmt, ist damit hinfällig. Das Scheiden der
Fee hat nicht eine Verödung der Alp zur Folge. Das Leben kehrt ein-

13 H. Bertogg, Evangelische Verkündigung 52, Anm. 20.
14 F. Jecklin, Volkstümliches aus Graubünden (1916) 291.
15 Rätisches Namenbuch II, 4. Teil s. v. Madris.



Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes 143

fach zum üblichen Alltag zurück. Auffällig ist auch, dass der Saaser

Bursche, obschon er das «Geheimnis» enthüllt, nicht eigentlich
bestraft wird. Der Flandbub im St. Margaretha-Lied dagegen versinkt
drei Klafter tief im Boden, bevor er überhaupt dazu kommt, seine

Entdeckung dem Sennen kundzutun.
Obschon bei derartigen Vergleichen von Sagenmotiven mit reiner

Logik nicht auszukommen sein dürfte, drängen sich verschiedene

Fragen auf. Die Madrisa-Sage als einzige Quelle für unser Lied genügt
nicht, es sei denn, der Liedschöpfer habe, um die Sage interessanter
und dramatischer zu gestalten, verschiedene neue Elemente eingeführt,
wie die Verkleidung der Jungfrau, das Feilschen mit Schweigegaben
um die Einsicht des Hüterbuben, die Bestrafung desselben und die

gänzliche Verödung der Alp. Woher hat er diesen Stoff genommen
Fiat er es aus seiner eigenen Phantasie geschöpft oder aus anderen

Sagen
Für die Verödung der Alp stand natürlich das im ganzen alpinen

Raum bekannte Thema der «verfluchten Alp» zur Verfügung16.
Wie verhält es sich aber mit der Verkleidung der s. Margriata?
Bildet sie wirklich ein uraltes Sagenmotiv17 oder gehört sie zusammen
mit der Bestrafung des Hüterbuben vielleicht auch zum christlichen
Rahmen des Liedes

Es ist in diesem Zusammenhang gegeben, aufdie fünf Sagen
hinzuweisen, die G. Gadola im Kalender // Glogn veröffentlicht hat und die
mit dem Stoff des St. Margaretha-Liedes eng verknüpft sind18. Allen
fünf Sagen, die Gadola gesammelt hat und die surselvische Alpen der
linken Talseite19, von der Alp Magriel (Disentis) bis hinunter zur Alp

16 Vgl. in Rätoromanische Chrestomathie XI, 219 die Remüser Sage der Segnessa

soincha (Heilige Sennerin), die das Isländische Moos verfluchte und verdorren liess, sei es,
dass sie zu faul war, die Kühe dreimal im Tag zu melken, sei es, dass sie beleidigt wurde.
Diese Sage spielt zweifellos auch in das St. Margaretha-Lied hinein. Ihr Grundgedanke ist

u.a. in der Schweigegabe treis bialas vaccas che ti sas mulscher treis gadas il di... enthalten. In
der surselvischen Sage I.jarva de sontga Margriatha niessen die beiden Sagenmotive
Sontga Margriata und Jarva de sontga Margriata ineinander. Der Ausdruck jarva sontga
Margriata scheint übrigens eine akratische Form busecca, vgl. dazu Dicziunari rumantsch
grischun 2, 711 s.v. busecca II ersetzt zu haben.

17 Caminada, op. cit. 220, der aufdie Schweigepflicht in den Initiationsriten hinweist,
scheint das anzunehmen. Nach Jecklin (wie Anm. 14) 540 kleideten sich namentlich die
weiblichen Vertreter der u.a. im Prättigau, Schanfigg, Safien und (nach l'onbun s. u.)
auch im Montafon erscheinenden «Waldfänggen» mit umgeworfenen Fellen von Füchsen,

Dachsen, Mardern und andern Tieren. Sie «verkleideten» sich aber anscheinend
nicht. Vgl. auch Vonbun, Beiträge zur deutschen Mythologie (1862) 45.

18 Vgl. II Glogn 1941, 4 Detgas e praulas alpestras ch'audan tier la legenda de s. Margretta.
Dazu auch II Glogn 1940, 89.

19 Obschon Gadola darauf hinweist, dass die von ihm publizierten Sagenstoffe nur
Alpen der linken Rheinseite betreffen, wird man daraus nicht zu viel folgern dürfen. Aus-



144 Alexi Decurtins

Kunkels betreffen, haben das gemeinsam, dass sie von einem als

Jüngling «verkleideten» weiblichen Zusenn, in einem Falle von einem
Gehilfen des Schafhirten berichten. Die dieulda-tersola (Alp Magriel)
zu rätorom. tersiel (Zusenn), diala-paster pign (Alp Crap ner/Sumvitg),
dialda-nursera (Alp Ranasca/Pigniu), zu rätorom. nurser (Schafhirt)
bestätigen eindeutig die zeZna purschala des St. Margaretha-Liedes. Sie

weisen auch nach, dass hinter der s. Margriata eine diaula, eine Fee

steckt.
Es erhebt sich nun die Frage, ob die erwähnten Sagen erst sekundär,

d. h. erst nach dem früher weiter verbreiteten Liede entstanden seien.

Das ist aus verschiedenen Gründen unwahrscheinlich. Was darin
deutlich ins Auge fällt, ist das Fehlen irgend eines christlichen
Elementes. Nie ist in ihnen von der s. Margriata die Rede, ebensowenig
erschallt bei ihrem Wegzug von der Alp die eherne Stimme irgend
einer Glocke. Lediglich die letzte, auf die Alp Kunkels lokalisierte
Variante, erwähnt das « Zusammenläuten », wobei der Schwengel der

«grossen Glocke» herausfiel. Sie weist auch in anderer Hinsicht
verwandtschaftliche Züge zum St. Margaretha-Lied auf. So spricht sie

ausdrücklich vom Tersiel grond dell'alp de Cunclas und vom Kunkels,
den die entdeckte Fee bei ihrem Abschied benützt haben soll. Ebenso
erscheinen in dieser Sage, wie übrigens auch in den übrigen vier, die

sogenannten «Schweigegaben», welche die Fee dem Hüterbuben
anbietet. Sie sind hier jedoch anderer Art, man möchte sagen märchenhafter

als jene im St. Margaretha-Lied. Da sind einmal drei Zauberstäbe

oder Wünschelruten, einer um Quellen hervorzuzaubern, ein

anderer, um die Rufen und Wildwasser zu bannen, und ein dritter,
um die Wolken zu zerteilen. Da sind im weiteren drei Kräuter, eines

gegen die Krankheit, eines gegen die bösen Geister und eines gegen
den Tod. Da ist endlich ein Napf, der sich nachts mit Rahm, tagsüber
mit Wein füllt. Nicht wenig erstaunt ist man, in der genannten Sage
die lyrische Invokation der Alp, der Älplerfamilie und der Quellen
vorzufinden, wie wir sie aus der Abschiedsszene des Margaretha-Liedes
kennen. Wir wollen uns das für später merken.

In den ersten vier Sagen ist der mythische Charakter sehr
abgeschliffen. Der Mythos ist hier zu einem sexuellen Anliegen
herabgesunken. Das ist aber nicht ein zwingender Grund dafür, sie als

jünger hinzustellen als das St.Margaretha-Lied. Ihr Zustand besagt
vielmehr, was durchaus einleuchtend wirkt, dass der mythische

Gegrabungen prähistorischer Siedlungen (z.B. Grepault/Truns) und spätere historische
Dokumente (Tello-Testament) weisen ja die Kultur schon seit ältester Zeit auf beiden Seiten
des Flusses nach.



Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes 145

halt im christlichen Gewand und in der gebundeneren Form des

Liedes der Zeit besser getrotzt hat.

V.

Nun gilt es hinsichtlich des St. Margaretha-Liedes eine weitere
Tatsache ins Feld zu führen. Schon C. Decurtins hat auf Grund einer
Arbeit von A. Mohr erkannt, dass das St. Margaretha-Lied auch im
Engadin verbreitet war. Es habe, so schreibt er, «die älteste Fassung
der Margaretalegende zur Voraussetzung»20. Dieser wichtige Hinweis
ist anscheinend Caminada entgangen. Mohrs Beitrag wurde durch A.
Schorta im Rahmen einer Vorlesung an der ETH wiederum in die

Diskussion eingespannt. Pfarrer A. Mohr von Susch (Unterengadin)
erinnerte sich, als er das St. Margaretha-Lied bei Decurtins sah, dass

er in seiner Kindheit ungefähr dieselbe Sage habe erzählen hören21.

Die Gefahr, er könnte dabei einer Autosuggestion zum Opfer gefallen
sein, ist auszuschliessen. Das beweisen die nachstehenden, von ihm
aus der Erinnerung zitierten Versfragmente und Übergänge :

« Tras mai il signun a savoir vain

Ch'unagiuventschella nus qui avain ...»
«Fontana d'fontaniva,
Tuott'ova in tai staliva ...»
«.Costerà, costeretta,

Spassir dess ti'erbetta ...»
«E l'erba spassit. Passand ella sper la chapella
da St. Gierg, schi sun'il sain da quella»

«Tin, tin, tin,
Cha'l battagl saglia oura alla fin. »

Ist nun diese Sage im Engadin autochthon, oder stammt sie aus
Rheinischbünden ?22 Manche Gründe sprechen für die letztere Annahme.
In der unterengadinischen Sage wird der Name Margreta erwähnt,
wobei nicht besonders auffällig ist, dass .sie ihres Heiligenscheins
verlustig gegangen ist. Nicht minder wichtig ist die Erwähnung der

«Kapelle» und der Glocke von «St. Gierg», während der hl. Gallus
fehlt. Die engadinischen Versfragmente sind, und das dürfte den Text
gegenüber dem St. Margaretha-Lied als jünger ausweisen, kunstvoller
und straffer gebaut als diejenigen der surselvischen Versionen. Man

20 Rätoromanische Chrestomathie IX, IX.
21 Annalas da la Società retorumantscha 16 (1902) 22.
22 Vgl. oben Anm. 16.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 58 (1962)



146 Alexi Decurtins

beachte die bewusst gesetzten Reime, die Alliterationen und
lautmalerischen Effekte :

«Fontana d'fontaniva, tuott'ova in tai staliva ...»
«Costerà, costeretta, spassir dess ti'erbetta ...»

Die Engadiner Variante hat mit dem St. Margaretha-Lied einen
gewissen sprachlich-archaischen Zug gemein. Man denke an das sehr
seltene Adjektiv fontaniv, fontaniva, prä funtaniv (Ort, Wiese, wo viel
Wasser hervorsickert, Quellboden), das man in bündnerromanischen
Flurnamen vielfach belegt findet23. Ferner an sta/ivar (versickern),
spassir (welken) und besonders an die Infinitivkonstruktion gnir a

savair, die im surselvischen ir a saver ihre Entsprechung hat.
Um das Vorhandensein des St. Margaretha-Liedes im Unterengadin

besser erklären zu können, müssen wir hier etwas weiter ausholen. In
den Notifias sur il lunga tg romonsch e sia litteratura schreibt G. C. Muoth
in einer beiläufigen Bemerkung, das bekannte St. Margaretha-Lied
stamme zusammen mit verschiedenen Fragmenten von historischen
Gedichten « Flennenkrieg »1475, Eroberung von Bormio und Puschlav
durch die Bündner i486), wenn wir ihn richtig interpretieren, aus dem
Ende des 15.Jahrhunderts24. Diese Ansicht hat einiges für sich.
Gerade in jener vorreformatorischen Epoche war das Land der Drei
Bünde noch nicht so «verkammert» wie später zur Zeit der Bündner
Wirren.

Ein im Rheingebiet entstehendes Volkslied konnte ohne weiteres
den Weg an die Ufer des Inn finden und umgekehrt. Das surselvische
Volkslied Stai si, Gion Paul da Flem, stai si ...25 treffen wir im Engadin
(Zuoz) als Wiegenlied an26, und zwar in einer interessanten Mischung
von Surselvisch und Oberengadinisch, was deutlich zeigt, dass es aus
dem Rheingebiet stammen muss. Die gleiche Variante wie in Zuoz
ist auch für Bergün belegt27. Sie ist nach dem Material des Dicziunari
rumantsch grischun auch in Flims zu Hause.

Das Lied der Schamser Braut, die einen ungeliebten Oberländer
heiraten muss, trifft man nicht nur im Schams, sondern auch im Enga-

23 Vgl. Rätisches Namenbuch II, s.v. fontana, Ableitungen.
24 Cudisch de lectura 1882, 323, Bibl. Nr. 830; zu den genannten historischen Gedichten

vgl. Campell, Historia Raetica I, 562-563 und 597 (Ausgabe (P. Plattner).
20 Eine alte Älplermär, die vom Einfall der Glarner in die Flimseralp berichtet. Sie

entführten das Vieh und ermordeten den Sennen. Der Alphirte konnte entfliehen und blies

am Flimserstein Alarm, so kräftig, dass ihm die Lungen platzten, lis liegen von diesem
Liede mehrere Versionen vor. Die eine nennt als Raubweg den Segnespass, die andere
erwähnt ausdrücklich den Kunkels Tia vacca nera va avon Da Cunclas gilt, ti scarvon Gion.

Vgl. Rätoromanische Chrestomathie 11, 341, ibid. 111, 12 Melodie.
26 Bündner Monatsblatt 1939, Nr. 1, 23.
27 Annalas da la Società retorumantscha 16 (1902) 50.



Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes 147

din an, das die Braut verständlicherweise als Engadinerin ausgibt; die

Surselva, die im Liede etwas schlecht wegkommt, kennt es
begreiflicherweise nicht28. Weitere Lieder, wie Dunna, dunna va a casa; Calger
vev'ina miur sind gleichfalls im Engadin wie in der Surselva vertreten29.

Kehren wir nach dieser Abschweifung zum Thema des St.
Margaretha-Liedes zurück, so ist folgendes zu sagen. Die Versfragmente
der engadinischen Sage bezeugen, dass das Lied sprachlich, und zwar
in einem echt dichterischen Sinne, immer wieder umgemodelt werden
konnte. Das geht, was einzelne Ausdrücke anbelangt, allein schon aus
den beiden surselvischen Texten hervor. In ihren Grundzügen aber
decken sich die drei Texte und lassen also auf eine in sich ziemlich
geschlossene Urfassung des Liedes schliessen.

Was beim wandernden Volkslied einigermassen unverändert bleibt,
das sind gewisse immer wiederkehrende Merksprüche, die im Lied
einen besonderen Klang haben oder die im Geschehen besonders
hervortreten. Zum Beispiel Stai si, Gion Paul da Flem, stai si; Quei sto nies

signun ir a saver, e quei sto nies signun ir a saver, oder Surselva, Surselva, ti
freida Surselva; / Val Schoms, Val Schoms, ti bìalla Val Schoms30. Das
könnte vielleicht andeuten, wie die Entwicklung von der Sage (oder
vom Märchen) zum Lied, zur Ballade vor sich ging. Die Sage an sich,
das geschichtliche Bewusstsein primitiver Völker, ist nüchtern und
rauh. Sie strebt keine literarische Wirkung an. Aber sobald der
Sagenerzähler seinen Bericht kommentiert oder ihn mittels des Dialogs oder
mittels seiner Phantasie lebendiger gestaltet, setzt der Wandel ein. Die
Sage wird zum Märchen31 oder, wenn die Formung noch straffer
erfolgt, zur Ballade. Die erste Phase wird dargestellt von den ersten vier
durch Gadola aufgezeichneten Sagen. Eine zweite Phase haben wir
in der Sage von der Kunkelser Alp, die nicht nur märchenhafte Züge
aufweist (Schweigegaben), sondern überdies in nucleo die rührende
Abschiedsszene des St. Margaretha-Liedes bereits vorwegnimmt. Von
einem solchen Kern aus war der Schritt zur geschlossenen Ballade
nicht mehr so gross.

28 Annalas da la Società retorumantscha 33 (1919) 136F A. Flugi, Volkslieder des

Engadins 23.
29 Rätoromanische Chrestomathie II, 327; dazu Dicziunari rumantsch grischun 3,

197,3-
30 Rätoromanische Chrestomathie II, 345.
31 Die von G. Gadola aufgezeichneten Texte sind tatsächlich mehr als Märchen denn

als Sagen anzusprechen, wobei das, was Gadola möglicherweise aus eigenem hinzugefügt
hat, dahingestellt bleiben mag.



148 Alexi Decurtins

VI.
Das Weiterleben der von Gadola aufgenommenen Alpsagen stützt

in einem gewissen Sinne die von C. Decurtins geäusserte Ansicht,
wonach wir «die Erhaltung dieses Liedes durch die Jahrhunderte
hindurch wohl dem Umstände» verdanken, «dass die Hirten auf den

Alpen das Singen desselben als verdienstvoll und als Mittel, die Herde

vor Schaden zu bewahren betrachteten»32. Man hat allerdings etwelche
Mühe zu glauben, die rauhe Welt des Älplers sei die Wiege eines so
feinen Liedes - zumindest der Fassungen, die uns überliefert sind -
gewesen. Nicht ausgeschlossen wäre es aber, dass eine ältere, mit der

endgültigen Form unseres Liedes nur bedingt vergleichbare Fassung
vorgelegen hätte, welche in uralter Zeit auf den Alpen die Funktion
des Abwehrzaubers ausgeübt hätte.

Hier stellt sich ein flüchtiger Vergleich mit dem Betruf der Sennen

(Avemaria dils signuns) von selbst ein. Auch von diesem finden sich in
der Rätoromanischen Chrestomathie33 zwei Varianten, wovon jene
kürzere von Sevgein im vorliegenden Zusammenhang die bemerkenswertere

sein dürfte. In dieser stossen wir gleich eingangs auf den
rätselhaften Ruf Hotsch la baloma, der sich im Verlaufe des Betrufes
nochmals wiederholt. Man nimmt heute an, dass die Alpenbetrufe
keine «originäre Entstehung» haben, sondern dass man mit ihnen
ältere schadenabwehrende Formeln aus heidnischer Zeit verdrängte34.
hfotsch la baloma dürfte ein spärliches Relikt einer solchen
Beschwörungsformel darstellen35.

Wenn unser Lied, vermutlich in einer primitiveren Form, auf den

Alpen rezitiert oder gesungen wurde, welche Beziehung hat es dann

32 C. Decurtins, Geschichte der rätoromanischen Literatur 220. Der Verfasser lässt

uns im dunkeln darüber, wie er zu diesem Schluss gekommen ist. Im Zusammenhang
mit der Textveröffentlichung spricht er nicht davon.

33 Rätoromanische Chrestomathie II, 236 und II, 695.
31 Im SAVk 36 (1937/38) 49tf. sagt M. Bukofzer, das Verhältnis Kühreihen - Alpen-

betruf kommentierend: «Man christianisierte den Kühreihen, indem man allmählich die

Beschwörungsformeln heidnischer Magie durch die Anrufung von Heiligen ersetzte.»
35 M. Bukofzer (wie Anm. 34) 51, weist darauf hin, dass sich in den Alpenbetrufen das

Wort «loben» sinnwidrig häuft. \Z.r bringt es mit den Kühreihen und «Lobe»tanzen in
Verbindung und nimmt an, dass das alte illyrische loba (Rufname der Kuh), das sich von
Albanien bis zu den Westalpen erstreckt, sich dahinter verberge. Es ist naheliegend, dass

man auch im dunkeln la baloma ein verkümmertes loba, loba zu erblicken hat, das vielleicht
nach baloma, buloma, dem für das Vieh giftigen Weissen Germer (Veratrum album)
volksetymologisch umgedeutet wurde. In Romanischbünden erscheint loba nur mehr in der
sekundären Bedeutung 'Tannzapfen ; Dolde', doch ist es in Mittelbünden und im unteren
Teil der Surselva (Foppa, Lumnezia) in der Nebenform boba, hova auch als Ruf-, Lockname
für Rinder gut belegt und lebendig. Vgl. Rütimeyer, Ur-Ethnographie der Schweiz (1924)

194.



Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes 149

zum Betruf der Sennen Nach W. Stadler36 «haben wir uns das Singen
des Liedes unmittelbar nach dem Betruf der Sennen vorzustellen».
Das spricht nicht gegen die obigen Ausführungen. Abwehrzauber,
d. h. die älteste Form unseres Liedes, und Betruf mögen eine Zeitlang
nebeneinander bestanden haben. War das der Fall, so möchte man
gegenseitige musikalische, rhythmische, sprachliche und inhaltliche
Einwirkungen annehmen. Das alles müsste einmal von Fachleuten
näher untersucht werden. Könnte beispielsweise nicht der Name der
hl. Margaretha aus einem Betruf stammen? Durchaus. Dass die hl.

Margaretha im Betruf der Walser in Obersaxen erwähnt wird, nicht
aber im Avemaria dils signuns31 beweist nicht das Gegenteil. Schon die
zwei uns zugänglichen romanischen Betrufe führen nämlich verschiedene

und verschieden viele Heiligennamen an. Um 1901 kannte in der
Surselva nur ein einziger Hirte mehr den Betruf38. Nach G. Gadola
soll man um 1830 herum den letzten Betruf auf der Alp Russein-
Disentis vernommen haben39. Wer kann uns also verbürgen, dass es

nicht romanische Betrufe gegeben habe, in denen die hl. Margaretha,
die zur Verdrängung der heidnischen Maid wie prädestiniert erschien,
vorkam! Im Betruf der Sennen am Brändlisberg, auf Lasen, Pardiel
und im Weisstannental - aus einem dem Kunkels nahestehenden
Gebiet - dem «schönsten unter den deutschen Betrufen»40, werden die

Heiligen «St. Jöri» und «St.Gall» angerufen41.

VII.
Auf Grund unserer Untersuchung können mit aller Vorsicht einige

Folgerungen gezogen werden. Die verschiedenen Fassungen des Liedes,

die wir kennen, lassen auf eine Urform schliessen, deren wesentliche

Bestandteile von Anfang an feststanden. Anders ausgedrückt:
Das Lied muss zu einer gewissen Zeit sprachlich und bis zu einem

gewissen Grade auch musikalisch gestaltet worden sein. Es ist dabei
nicht so wichtig, ob man eine schriftliche oder mündliche Fixierung
annehmen will.

Das St. Margaretha-Lied ist im Rheingebiet, im Räume um den
Kunkels entstanden. Das bezeugt indirekt auch die engadinische
Variante, die sich inhaltlich mit den übrigen Fassungen deckt, und

36 Neue Zürcher Zeitung 1955, 10. April, Blatt 8.
37 Caminada, Bündner Glocken 85 f.
38 Rätoromanische Chrestomathie II, 243.
39 II Glogn 1940, 115.
40 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens I, 1183.
41 F. Egger, Urkunden und Aktensammlung der Gemeinde Ragaz (1872) XXL



150 Alexi Decurtins

wo der Name Margaretha und die Glocke der St. Georgs-Kapelle
erscheinen42.

Das Lied muss in vorreformatorischer Zeit konzipiert und in Umlauf
gebracht worden sein, ansonst es kaum ins Engadin gelangt wäre. F,s

ist jedoch nicht anzunehmen, dass dies schon im 7.-8. Jahrhundert
geschehen sei. Die sprachlich-formale Qualität des Liedes spricht
entschieden dagegen.

Dass das Lied als solches auf irgend einer Alp entstanden sei, ja, dass

man es in der endgültigen Form auf den Alpen gesungen habe, ist
mit Vorbehalt aufzunehmen. Wohl ist es möglich, dass hier eine uralte
Beschwörungsformel, die von irgend einer heidnischen Gottheit
berichtete, gesprochen oder rezitiert wurde. Eine Art Abwehrzauber

gegen schädliche Einflüsse, gegen Dämonen, eine Anrufung für das

Wachstum und Gedeihen von Mensch und Tier. Diese alte Formel
wurde möglicherweise durch den Alpenbetruf verdrängt. Die jetzige
Form hat das Lied aber sicher nicht auf irgendeiner Alp erhalten. Der
liturgische Aufbau mit dem Erzähler (der gleichsam die Rolle des

antiken Chores übernimmt), mit dem dramatischen Dialog zwischen
der Fleiligen Margaretha und dem Flandbub, mit seinen Anklängen an
kirchliche Musik, mit andern Worten : die über die christlichen Spuren
hinausgehende Gestaltung des Liedes setzt jemanden voraus, der
nicht im Älplermilieu zu suchen ist, sondern der über eine ansehnliche

Bildung verfügte.
Ob die strafte Formung des Liedes (aus älterem Sagengut) gleichzeitig

mit der Verchristlichung erfolgt sei, ist nicht leicht zu entscheiden,

aber nach allem, was wir Q-ehört haben, doch nicht eanz von der
Hand zu weisen.

42 Verschiedene Ortsnamen lassen vermuten, dass die Lokalisierung des Liedes auch
andernorts versucht wurde. Vgl. Surcasti (Lumnezia): P/eun Sontga MargriatafVignogn
(Lumnezia): Fanteuna Sontga Margriata (Quelle im Wald). Dazu Rätisches Namenbuch II,
3. Teil s.v. Margarita.


	Zur Entstehung des rätoromanischen St. Margaretha-Liedes

