Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Die christlichen Elemente des ratoromanischen Margaretha-Liedes
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

125

Die christlichen Elemente
des ritoromanischen Margaretha-Liedes

Von P. Iso Miiller, Disentis

Das Hauptthema der Canzun de Sontga Margriata stellte eine uralte
und verbreitete Sage dar. Eine Maid lebt verkleidet als Zusenn auf der
Alp. Sie fillt auf eine «bose Platte», gibt sich eine Blosse, so dass ein
Hirtenknabe ihr Geschlecht erkennen kann. Trotz aller Versprechun-
gen und Drohungen der Jungfrau entdeckt der junge Hirt dieses
Geheimnis dem Senn der Alp. Die Maid muss iber den Kunkels
fliehen, aber die Alp vertrocknet und verdorrt?.

Im ganzen Liede geht es immer um diesen Zusenn, diese Maid,
diese Jungfrau. Die hl. Margaretha wird auch nur im Titel und im
ersten Verse, dann im zweiten Teile zweimal genannt. Aber nichts
weist irgendwie auf eine Heilige hin oder auf gnadenhafte Begabung
oder ausserordentliche Busse. Die Maid ist und bleibt ein Ritsel und
eine Zauberjungfrau. Einmal muss diese in sich geschlossene alte Sage
verchristlicht worden sein. Zu irgendeiner Zeit hat man aus der Alpen-
maid eine heilige Margaretha gemacht und auch am Schlusse der
Canzun noch die Glocke der Georgskapelle hinzugefiigt. Das kann
aber nur in jener Epoche gewesen sein, in welcher der Kult der hl.
Margaretha allgemein bekannt und in besonderer Weise im Gebiete,
in welchem die Sage abspielt, sagen wir besser, auf welches die Sage
lokalisiert wurde, volkstiimlich war. Da nun aber die Canzun deutlich
ja sogar mit Namen auf den Kunkels hinweist, miissen wir uns fragen,
wann der Margaretha-Kult im Gebiete des Sarganserlandes bzw. im
Raume von Pfifers volkstiimlich geworden ist.

Die hl. Margaretha ist in ihrer historischen Existenz nicht leicht zu
erfassen. Die Griechen verehrten am 17. Juli eine hl. Marina, die spiter
eine phantastische Legende erhielt. Vielleicht kniipft unsere hl. Mar-
garetha an diese hl. Marina der christlichen Orientalen an. Jedenfalls
hat unter den Abendlindern erst der Benediktinerabt von Fulda und
Mainzer Erzbischof Rhabanus Maurus (1 856) die hl. Margaretha
in das Martyrologium der Kirche eingeschrieben2 Wir finden sie auch
erwihnt in dem Mitte des 9. Jahrhunderts entstandenen versifizierten

1 Grundlegend die umfassende Arbeit von Bischof Christian Caminada, Das rito-
romanische St,Margaretha-Lied: SAVk 36 (1937/38) 197-236, nochmals abgedruckt in
Chr. Caminada, Die verzauberten Tiler (1961) 245-300. Zum Ganzen H. Bertogg, Zum
altratischen Heidentum: Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubiinden 82 (1952) 37-39.

2 Martyrologium Romanum (ed. Briissel 1940) 297 (= Propylaecum ad Acta Sanctorum
Decembris ed. H. Delehaye, P, Peeters, etc.).



126 P. Iso Miiller

Martyrologium des Monches Wandalbert von Priim3. Seitdem ist sie
als Jungfrau-Martyrin von Antiochien in die Martyrologien und Ka-
lendarien eingegangen. Schon Kalendarien des ¢.Jahrhunderts
(Amiens, Hornbach), dann des 10./11. Jahrhunderts (Kempten, Trier),
des 11.]Jahrhunderts (Augsburg, Eichstitt, Regensburg, Stablo,
St. Gallen, Tegernsee) erwihnen siet. Ein mailindisches Kalendar, das
1056 /74 entstanden ist, notiert zum 5. Juli: «Passio Sanctae Margarithe
uriginis»®. In den Einsiedler Kalendarien des 1o.-12.Jahrhunderts
wird stets unserer Heiligen gedacht (Cod. Eins. 356 und 319 aus dem
10. Jahrhundert, Cod. Eins. 114 aus dem 11./12. Jahrhundert, Cod.
Eins. 113 und 83 aus dem 12. Jahrhundert). Das gleiche bestitigen die
Kalendarien der Abtei Muri aus dem 11. bzw. 12. Jahrhundert (Cod.
Mur. 19 und 20). Das Disentiser Kalendar des 12.Jahrhunderts
schweigt. Aber die beiden Kalendare des 12. Jahrhunderts aus Pfifers
vergessen die Heilige nicht®. Im Churer Jahrzeitbuch treffen wir
St.Margaretha am 15. Juli in den Codices C (Mitte des 12. Jahrhun-
derts), D (Ende des 12. Jahrhunderts) und E (Ende des 13. Jahrhun-
derts) an, am 13. Juli jedoch im Cod. G (Ende des 14. Jahrhunderts)?.

Ein dhnliches Bild wie die Kalendarien vermitteln die Reliquien.
Dabei kommt es hier nicht darauf an, ob die Uberbleibsel wirklich
echt waren oder nicht. Schon im 10.Jahrhundert fand eine Uber-
tragung nach Bologna statt®. Reliquien sind im Norden der Alpen
um die Jahrtausendwende in Einsiedeln nachzuweisen®. Solche kamen
auch tber Hitsau (1091) nach Zwiefalten (1109) und nach Blaubeuren
(1124), ferner nach Petershausen bei Konstanz (1129), nach Ziirich
(1170), nach Weissenau (1172), nach Salem (1174), nach Weingarten
(1182), aus Italien nach Marchtal (1219), um hier nur die fiir uns wich-
tigsten Posten zu nennen®. Fir uns ist von Belang, dass man bei der

3 MGH Poetae latini aevi Carolini, ed. E. Diimmler 2 (1884) 587, 589.

4 Munding, Die Kalendarien von St, Gallen, Texte (1948) 62; Untersuchungen (1951)
79-

5 Od. Heiming, Die iltesten Kalender der mailindischen Kirche. Colligere Fragmenta:
Festschrift Dold (1952) 220, 230.

8 Die Kalendarien von Einsiedeln in der Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchenge-
schichte 48 (1954) 43, diejenigen von Pfifers ebendort 55 (1961) 32. Fiir diejenigen von
Muri im Archiv des Kollegiums Sarnen standen Photokopien zur Verfiigung.

? Necrologium Curiense, ed. W. v. Juvalt (1867) 68-99, dazu freundliche Mitteilung
des bischoflichen Archivars Dr. Bruno Hiibscher vom 18. Oktober 1961.

8 H. Tuchle, Dedicationes Constantienses (1949) 123. Dazu O. Heiming in der Fest-
schrift Dold (1952) 230.

® Anzeiger fiir Schweiz. Geschichte 29 (1898) 12.

10 Tichle (wie Anm. 8), 123. Engelberg besass im 12. Jh. und Heiligenberg bei Winter-
thur im 13.Jh. Margaretha-Reliquien. E. A. Stiickelberg, Geschichte der Reliquien in
der Schweiz 1 (1902) 34, 36, 45 nr. 172, 173, 218.



Die christlichen Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes 127

Weihe der Jakobskirche in Grissian zwischen Meran und Bozen 1142
Reliquien unserer Heiligen hinterlegte. Das gleiche tat Bischof Adal-
gott von Chur 1160 in Marienberg!!. Damit haben wir auch einen
Beleg fiir Riitien.

Hier missen uns auch die Patroginien beschiftigen. Alte Margare-
then-Pfarreien oder Kirchen des 7./8.Jahrhunderts gibt es nicht.
Schon das weist auf einen spiteren Kult hin. Bislang als die ilteste
Kirche dieses Patroziniums gilt Schlitz, die auf Bitten des Abtes von
Fulda im Jahre 812 vom Mainzer Erzbischof Richolf geweiht wurde.
Freilich geht die erhaltene Ubetlieferung der Weihenotiz erst auf den
Fuldaer Monch Eberhard des 12. Jahrhunderts zurtick, aber nach den
Ausgrabungen und der gesamten Rechtslage diirfte Schlitz wirklich
ins 9. Jahrhundert zu setzen sein!2. Vielleicht ist ein innerer Zusammen-
hang zwischen dem Patrozinium und Fulda insofern da, als 812 die
Kirche in Schlitz auf Bitten des Fuldaer Abtes Ratgar geweiht wurde
und nachher der Fuldaer Abt Rhabanus Maurus (1 856) die Heilige
ins Martyrologium aufgenommen hat, wie oben berichtet wurde. Das
Beispiel fand bald Nachahmung, indem der Salzburger Erzbischof
Adalwin 865 eine Margarethenkirche im nieder('jsterreichischenISpitz
einweihte, wie uns die im 9. Jahrhundert verfasste Chronik der Salz-
burger Erzbischofe erzihlt!3. Im 10. Jahrhundert wurde, wie wenig-
stens die heutige Forschung glaubt, die Kirche unter dem Einfluss
von Niederaltaich dem hl. Mauritius geweiht!4. Ende des 10. Jahr-
hunderts, genauer 994, erscheint das Nonnenstift Waldkirch im Breis-
gau der Muttergottes und der hl. Margaretha unterstellt!®. 1077 finden
wir das Klosterlein St. Margarethen in der Zell im Bistum Freising,
das dann an Hirsau kam?!$. Einen Altar zu Ehren unserer Heiligen
treflfen wir 1099 in Uster an!?. Darauf folgen immer zahlreichere Be-
lege im 12. und im 13. Jahrhundert, so im Bistum Konstanz, Freising,
Lausanne, Sitten und Mailand. Ubetfliissig, alles aufzuzihlenl8.

11 Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) 89 Nr. 211 und Biindner Urkundenbuch 1 (1955)
254-255 Nr. 342.

12 J. Fr. Bohmer, Regesta archiepiscoporum Maguntinensium, ed. C. Will. 1 (1877) 49
Nr. 21, dazu G. Kleinfeldt-H. Weirich, Die mittelalterliche Kirchenorganisation im ober-
hessisch-nassauischen Raum (Marburg 1937) 6z. Freundlicher Hinweis von Prof. Dr.
Heinrich Biittner, Marburg.

13 MGH Scriptores 11 (1854) 14, enthaltend die Vita Beati Hrodberti 4-15, dazu
Einl. 1-2.

14 Wolf-Lentze, Erliuterungen zum historischen Atlas der osterr. Alpenlinder,
6. Teil: Niederosterreich (1955) 10-11, 22.

15 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 1020.

18 (wie Anm. 15) 1036.

17 H. Tiichle (wie Anm. 8) 71, 123.

18 Fiir Italien siehe Italia Pontificia 5 (1911) 112, 268 und Magistretti-Monneret, Liber




128 P. Iso Miiller

Néherhin interessieren uns die Margarethen-Kirchen von Churritien,
zu dem ja auch das Sarganserland gehorte. Da wenden wir uns zuerst
nach Osten, nach Lana bei Meran, das irgendwie doch noch kulturell
zum nahen Churer Bistumsgebiete gehorte, stellt doch deren Marga-
rethenkirche den sog. ritischen Dreiapsidentypus dar. Die Kirche, die
1215 von Friedrich II. dem Deutschorden iibergeben wurde, stammt
aus dem 12, Jahrhundert. Die Wandgemilde aus dem Anfang des
13. Jahrhunderts beschreiben das Leben der hl. Margaretha, so die
Gefangennahme, die Aburteilung vor dem Richter, das Leiden im
siedenden Kessel und die Enthauptung®®. Nichts ldsst irgendwie auf
einen Zusammenhang mit unserem Liede schliessen. Aus dem gleichen
12. Jahrhundert, aus dem die Kirche zu Lana datiert, stammt auch die
Margarethen-Kapelle in Chur, die Ende des 12. Jahrhunderts im Be-
sitze des Primonstratenserklosters Churwalden erscheint2?. Dem glei-
chen Kloster gehorte auch die Kirche zu Luzein (1222). Die hl. Mar-
garetha erscheint dort 1464 als Patronin. 1299 ist auch ein Altar in der
Nikolaikirche zu Chur nachzuweisen?!. Der im Tellotestament von
765 stehende Ausdruck: pradum confinientem in sanctae Mariae be-
zieht sich auf eine Marienkapelle in Ilanz. Sie erscheint 1287 als capella
beate Marie virginis et beate Margarete. 1385 ist sie nur noch als
Margarethen-Kapelle bekannt?2,

Auch im Sarganserlande gab es eine Margarethen-Kapelle, aber erst
spit. Im Pfiferser Kalendar des Cod. Fab. VI. aus dem 12. Jahrhundert
heisst es noch zum 8. Juni: «In Sepaune dedicatio S. Saluatoris»Z23.
Es gab also in Sampans im 12.]Jahrhundert eine Salvator-Kapelle.
1394 finden wir dort eine «Sant Margarethen Kappel»24., Die alte
Kapelle verlor also ihr Patrozinium anlisslich eines Umbaues oder

notitiae Sanctorum Mediolani (1917) Sp. 274-276. Uber Deutschland findet sich Material
bei Tiichle 123 und J. Lehner, Die mittelaltetlichen Kirchen-Patrozinien des Bistums
Regensburg 1 (1953) 4o0. Fiir die Schweiz gibt Hist.-Biogr. Lexikon der Schweiz 6 (1931)
75 uber St.Margarethen im Rheintal Aufschluss. Ferner Cl. Hecker, Die Kirchenpatro-
zinien des Archidiakonates Aargau (1946) 86, ferner E. Gruber, Die Stiftungsheiligen der
Ditzese Sitten (1932) 46, 48, 129-130, 221; dazu ist auch Zeitschrift fur Schweizerische
Kirchengeschichte 6 (1912) 96, 192, 213 und 33 (1939) 300 zu vergleichen.

19 Tiroler Urkundenbuch 2 (1949) 134 Nr. 674. Dazu J. Weingartner, Die Kunst-
denkmiler Stidtirols 2 (1951) 139-140. Frithmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern
(1954) 124.

20 E, Poeschel, Die Kunstdenkmiler des Kt. Graubiinden 7 (1948) 283.

2L Biindner Urkundenbuch II. Lief. 3 (1953) 129 zu 1222. O. Farner, Die Kirchen-
patrozinien des Kt. Graubiinden (1925) 142-144.

22 E. Poeschel (wie Anm. 20) 4 (1942) 54-55. O. Farner (wie Anm. 21) 143.

23 Niheres dariiber in der Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1951) 32,
106-107.

24 K. Wegelin, Regesten der Abtei Pfifers (1850) Nr. 321.



Die christlichen Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes 129

Neubaues. Die neue Heilige wurde dermassen populir, dass sie den
fritheren Ortsnamen verdringte. Das ganze Berggebiet in der Ge-
meinde Pfifers heisst nicht mehr Sampans, sondera bis heute St. Mar-
garethen-Berg.

Aus allen bislang beigebrachten Belegen schloss die neuere For-
schung mit Recht, dass die frither behauptete Verehrung der hl. Mar-
garetha durch die irischen Missionire nicht aufrecht erhalten werden
kann, sondern dass vielmehr die Heilige erst langsam seit dem 9. Jaht-
hundert in unserem mitteleuropiisch-abendlindischen Raume bekannt
wurde und ersz im 12. Jabrbundert eigentlich volkstimlich erscheint. Dieses
Saeculum bedeutete die erste Bliitezeit des Margarethen-Kultes. Eine
zweite Blitezeit begann im 14. Jahrhundert, da die Heilige zu den
14 Nothelfern gerechnet wurde und zahlreiche Kirchen, Kapellen
und Altdre geweiht erhielt25,

Die hagiographischen Elemente des Margarethen-Liedes konnen
daher nicht vor dem 12. Jahrhundert entstanden sein. Aber auch das
12. Jahrhundert ist reichlich friith, gibt es doch in dieser Zeit im Pfifer-
ser Gebiet nur eine Salvator-Kapelle, nicht eine Margarethen-Kirche,
die erst 1394 belegt ist. Um diese Zeit muss der Kult der Heiligen in
Pfifers und seinem Umkreis Eingang gefunden haben, denn es ist
merkwirdig, wie gerade in dieser Epoche des 14.[15. Jabrbunderts die
liturgischen Codices von Pfifers auf den Kult der hl. Margaretha von
Antiochien (vgl. Legenda aurea) umgestellt wurden. Da ist in erster
Linie Cod. V1., ein Missale des 12. Jahrhunderts, zu nennen, in welches
eine gotische Schrift des 14./15. Jahrhunderts auf fol. 63 verso eine
Lectio tiber unsere Heilige einschrieb (Martir insignis Margareta, etc.).
Noch mehr, auf fol. 70 recto bis 104 recto schrieb eine Hand mit
ebenfalls gotischer Schrift Messformular, Sequenz und Passio der
Heiligen ein, ja sogar noch den Tag der Kirchweihe am Sonntag nach
Mariae Geburt sowie die Ablisse fiir Kirchweihe und Margarethen-
Fest. Gut moglich, dass der Codex fiir die Margarethen-Kapelle be-
nutzt wurde. Cod. Fab. VIIIL., den man bisher dem r10. Jahrhundert
zuwies, zeigt zwar ein sanktgallisches Kalendar (fol. 2 recto bis 6 verso),
aber der Codex befand sich sicher in spatmittelalterlicher Zeit in Pfa-
fers (vgl. fol. 155 verso: Oratio de sancto Evortio, episcopo et con-
fessore). Auch in diesen Codex schrieb man mit einer gotischen Schrift
des 14./15.]Jahrhunderts auf fol. 105 recto und 151 verso das Ent-

% H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols (1928) 126f. Lexikon fiir Theologie und
Kirche 6 (1934) 880. Lehner (wie Anm. 18) 4o0. Dazu die tibrige Patroziniumsliteratur,
wozu auch G. Schreiber, Die vierzehn Nothelfer (1959) 13, 33, 40, 127 (Schlern-Schriften
168) einzusehen ist.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 58 (1962) 9



130 P. Iso Miller

sprechende De sancta Margaretha ein. In Cod. Fab. VII. aus dem
12. Jahrhundert radierte man auf fol. 4 recto im Kalendar am 13. Juli
das Fest der hl. Margaretha aus. Dafiir schrieb eine spitgotische
Schrift am 15. Juli: «Margarete virginis et martyris»26, Nicht zuletzt
datiert aus dem 14. Jahrhundert Cod. Fab. XIV., der eine Heiligen-
legende enthilt, welche S. 146~147 das Leben einer hl. Margaretha
erzdhlt, die sich als Mann unter dem Namen Pelagius ausgab, sich
zuerst in ein Méinnerkloster zurtickzog, dann aber einem Frauenkloster
vorgesetzt wurde, wo sie filschlich eines Ehebruchs angeklagt,
schliesslich als heilige Jungfrau gewertet und beerdigt wurde. Die
Erzihlung ist nicht identisch mit der Legenda aurea des Jakob von
Voragine aus dem 13. Jahrhundert, sondern geht auf eine orientali-
sche Quelle zuriick??. Schliesslich weist auf das gleiche 14. Jahrhundert
hin ein Eintrag in das Churer Jahrzeitbuch, der uns von einer Heu-
schreckenplage erzihlt, welche 1360 iiber Deutschland hereinbrach.
Schon Chr. Caminada dachte daran, dass hier die hl. Margaretha als
Nothelferin angefleht worden sei, da die Verse beim Margarethen-
Feste eingeschoben sind?8.

All diese Belege weisen daraufhin, dass im Sarganserlande und im
Pfiferser-Umbkreis die hl. Margaretha erst in spitmittelalterlicher Zeit
hoch gefeiert wurde und volkstiimlich geworden war. Wir diirfen
sogar annehmen, dass dies mit dem Patroziniumswechsel der Salvator-
Kapelle auf dem Berge Sampans zusammenhing. Das geschah vor
1394. Wir hitten also hier eine nihere chronologische Handhabe. Auf
alle Fille weisen die Pfiferser Dokumente auf die Zeit der gotischen
Schrift, also auf die spatmittelalterliche Zeit hin.

Warum kam man aber dazu, die Zaubermaid der Sage mit der Hei-
ligen von Antiochien zu identifizieren ? Hier miissen wir auf die Mar-
garethen-Legende eingehen. Eine Vita der Heiligen besass St.Gallen
schon im 10. Jahrhundert, die jedoch verloren gegangen ist2?. Doch
kannte das Hochmittelalter verschiedene Viten. Eine Passio S. Mar-
garite notierte Goffredo da Bussero im 13.Jahrhundert in seinem

26 7u den Pfiferser Handschriften V1., VII. und VIIL siehe Zeitschrift fiir Schweizeri-
sche Kirchengeschichte 55 (1961) 21~23. Dazu A. Bruckner, Scriptoria medii aevi Helve-
tica 1 (1935) 82-83. Prilat Dr. Paul Staerkle, Stiftsarchivar in St. Gallen, sei fiir Ubermitt-
lung von Photokopien bestens gedankt.

27 Vgl. H. Delehaye, Les Légendes Hagiographiques (1927) 186-194. H. Glinter,
Psychologie der Legende (1949) 281-283.

28 Necrologium Curiense, ed. W. v. Juvalt (1867) 68-6¢9. Caminada (wie Anm. 1) 209
Anm. 3.

2% E. Munding, Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben (1918) 8, 114.



Die christlichen Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes 131

Liber Sanctorum Mediolani3?. Die bekannteste ist jedoch diejenige des
Genueser Erzbischofs Jakob von Voragine (1 ca. 1298), die jedenfalls
das damalige Wissen darstellt3!, Ihr Inhalt ist kurz folgender: Marga-
retha, die schone Tochter eines vornehmen Heiden, liess sich taufen.
Als sie 15 Jahre alt war, begehrte sie der heidnische Prifekt Olibrius
zur Gattin und wollte sie dem Christentum abwendig machen, und
zwar durch Torturen, die der Prifekt selbst nicht mitansehen konnte.
Im Gefingnis bat die Heilige Gott, er moge ihr ihren Feind in sicht-
barer Form zeigen. Da erschien ein furchtbarer Drache, den sie mit
dem Kreuzzeichen zum Weichen brachte. Als der Teufel spiter sogar
in menschlicher Gestalt kam, um sie zum Abfall zu bewegen, erfasste
sie ihn am Kopf und warf ihn zu Boden, so dass der Ddmon schrie:
«O gliickselige Margarete, ich bin iiberwunden.» Am folgenden Tage
liess sie der Richter entkleiden und mit glithenden Fackeln quilen und
hernach in ein volles Wasserbecken werfen. Trotz allem ging die
Jungfrau unverletzt aus den Torturen hervor. Da dadurch nur noch
sooo Minner gliubig wurden, befahl der Richter, sie zu enthaupten.
An diese Legende kniipfen alle liturgischen Feste von Pfifers an, aus-
genommen die kleine Vita in Cod. Fab. XIV.

Zwischen der Alpsage und der Margareta-Legende liegt ein gan-
zer Abgrund, den man kaum tberbriicken kann. Es sind nur ganz
dusserliche Dinge, die da iibereinstimmen. Hier wie dort eine Jung-
frau in der Hauptrolle. In beiden Berichten fillt die Zahl 15 auf. Im
romanischen Liede stolperte die Maid 15 Tage vor Schluss der Alpzeit,
in der christlichen Legende wird St.Margaretha von einer Amme
15 Stadien von Antiochien entfernt gepflegt. Als sie 15 Jahre alt war,
starb ihre Mutter und der Prifekt winschte sie zur Frau. Aber das
sind nur dusserst durftige Verbindungen, die zwischen beiden Er-
zihlungen hergestellt werden kénnen. Man hat den Eindruck, man
wollte im Spitmittelalter einfach mit aller Gewalt und Strenge ein
unausrottbares Lied, das nicht als christlich empfunden wurde, we-
nigstens dusserlich zu einem frommen Gesange umgestalten.

Die Verchristlichung der alten Sage geschah nicht nur durch die
Identifizierung der Maid mit der hl. Margaretha, sondern auch durch
die Anfiigung zweier Verse:

E cur ch’ella ei ida sut il zenn de Sogn Gieri e sogn Gagl,
Tuccavan ei d’ensemen, ch’ei dev’ o il battagl.

80 Magistretti-Monneret, Liber Notitiae Sanctorum Mediolani (1917) Sp. 276-277,
enthilt die Passio und Hymnen.

81 Th. Graesse, Jacobi a Voragine Legenda Aurea (1846) 400—403. E. Jafté, Die Gol-
dene Legende der Heiligen von J. de Voragine (1912) 140-144.



132 P. Iso Muller

Ist die Maid voriibergezogen,
Da hat es geldutet so lauten Schalls,
Dass der Klopfel herausgeflogen.

Schon der verdiente Herausgeber Bischof Caminada bemerkte
dazu: «Die beiden Verse sind stilistisch auch so auffallend storrisch
lang, dass sie als spiteres Einschiebsel sich zu vetraten scheinen.»32
Also schon formal lassen sich die Verse als spitere Zutat erkennen.
Man fiigte eine Strophe bei, um das Lied zu verchristlichen, dhnlich
wie man in frithchristlicher und frithmittelalterlicher Zeit die jidischen
Psalmen mit einer Doxologie (Gloria Patri) verchristlichte.

Zuerst sei die Georgs-Kapelle ins Auge gefasst. Das Georgs-Patro-
zinium ist im frithen Churritien sehr alt33. Besonders verehrte auch
Pfifers den Heiligen, besass es doch um 880 drei Georgsreliquien in
der Klosterkirche und um g9oo zwei in der Leutkirche St. Evort34,
Deshalb war es keineswegs tiberraschend, dass man etwa vor einem
Dutzend Jahren in der Georgskapelle, die unterhalb des Klosters Pfi-
fers auf einem Felsensporn liegt und weithin sichtbar ist, eine friih-
mittelalterliche Anlage entdeckte: Eine kleine, rechteckige Saalkirche
mit sehr stark iiberhohter, d.h. gestelzter Rundapsis, wie sie in karo-
lingischer Zeit in Churritien mehrfach belegt ist33. Um 1100 berichtet
der Liber Viventium von Pfifers: «Dedicatio capelle sancti Georgii
XII. Kal. Nov.» Also: «Kirchweihe der Georgs-Kapelle am 21. Ok-
tober»36. Die Notiz besagt nicht, dass damals eine neue Kirche erbaut
worden wire. Der Verfasser wollte nut die verschiedenen Kirchweihe-
daten zusammenstellen. P. Gerold Suiter (1 1727) berichtet uns von
einem Neubau der Kapelle durch Abt Werner 1V. von Raitnau, um
dadurch den Zeitiibeln zu steuern3?’. Bei der nicht immer grossen
Zuverlidssigkeit des Barockchronisten wird man wohl eher an einen
Umbau oder eine neue Ausstattung denken miissen3®. Das heutige Aus-
sehen erhielt das interessante Gotteshaus erst um das Jahr 17133

82 Caminada (wie Anm. 1) 229-230.

3% Farner (wie Anm. 21) 86f.

34 Franz Perret, Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1951) Nr. 45
und s55.

35 W. Sulser, Zur Baugeschichte der Kapelle St. Georg: Beilage zum Sarganserlander,
Freitag, den 4. November 1949. Kurze Meldung ohne Grundriss von E. Rothenhiusler
in der Zeitschrift fiir Schweiz. Archiologie und Kunstgeschichte 11 (1950) 123.

36 Perret (wie Anm. 34) Nr. 141. Bundner Urkundenbuch 1 (1955), nr. 215.

37 K. Wegelin, Die Regesten der Abtei Pfifers (1850) Nr. 453 zu 1430: «Abbas
Wernherushocquoque anno pro avertendis malis hisce temporibus capellam prope castrum
Wartenstein construi fecit in honorem S. Georgii. »

38 Uber Suiter siehe F. Perret in der Zeitschrift fir Schweizerische Kirchengeschichte
44 (1950) 285-287.

3% Niheres E. Rothenhiusler, Die Kunstdenkmiiler des Kt. St. Gallen 1 (1951) 226-231,



Die christlichen Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes 133

Das Lied spricht nicht nur vom hl. Georg, sondern auch vom //.
Gallus. Man war daher versucht, hier eine zweite Kapelle anzunehmen.
Die hl. Margaretha wiirde also nicht nur bei der Pfiferser Georgs-
Kapelle, sondern auch bei einer Gallus-Kapelle in Ragaz vorbeigehen??.
Wenn wir nun in der Liste der Gallus-Kirchen, die Paul Staerkle mit
grosser Umsicht aufgestellt hat, oder im Buche iiber die Kunstdenk-
miler des Sarganserlandes, die Erwin Rothenhidusler mit genauer
Lokalkenntnis beschrieben hat, nachsehen, so entdecken wir tiberhaupt
keine Gallus-Kapelle im ganzen Sarganserbereich*l. Es gibt jedoch
ein Gallus-Heiligtum in Quarten. Dort wird schon im 9. Jahrhundert
eine capella in Pfiferser Besitz genannt??. Eine Aufzeichnung von ca.
1440 nennt ihr Patrozinium: capella beate Marie virginis et sanctorum
confessorum Galli et Othmari. Sie war damals noch eine Filiale von
Walenstadt43. Natiirlich war der hl. Gallus als Glaubensprediger im
ostschweizerischen Raume schon lange verehrt. Beide Pfiferser Ka-
lendare des 12. Jahrhunderts, das eine in Cod. Fab. VI. und das andere
in Cod. Fab. VII., melden das Fest des hl. Gallus. Im letzteren Codex
ist es sogar als hoheres Fest durch rote Firbung des Anfangsbuch-
stabens hervorgehoben?. '

Aber wir missen ja gar nicht lange suchen, denn schon der Text
des Liedes ldsst es zu, dass es sichnur um eine einzige Kapelle handelte:
sut il zenn de Sogn Gieri e sogn Gagl, also unter der Glocke eines
Heiligtums, das in erster Linie dem hl. Georg und in zweiter Linie
dem hl. Gallus gewidmet war. Doppelpatrozinien sind zu allen Zeiten
vielfach nachgewiesen?s. Nun konnen wir freilich nicht beweisen,
dass die Pfiferser Georgs-Kapelle auch noch dem kolumbanischen
Missionat gewidmet war. Wir wissen nur, dass man 1722 im dritten
Altare neben den Reliquien des hl. Lullus von Mainz und des hl.
Justinus, des Martyrers, auch Uberbleibsel von Gallus und Othmar
hinterlegte. Vielleicht handelte es sich um alte Reliquien, wie das beim
ersten Altare der Fall war6. Aber das Lied muss ja gar nicht alles
historisch genau schildern. Es kann einfach als zweiten Heiligen den
Griinder der Zelle an der Steinach genommen haben, der ja im Ver-

40 Caminada (wie Anm. 1) 228.

41 Sant Gallus Gedenkbuch (1952) 48-74, bes. 57, 66. Rothenhiusler (wie Anm. 39)
447 (Register).

42 Biindner Urkundenbuch I, 387.

43 M. Gmiir, Urbare und Rédel des Klosters Pfifers (1910) 36. Dazu Rothenhiusler
(wie Anm. 39) 263-266.

44 Niheres in der Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961) 33, 116.

45 Vgl. Gmiit (wie Anm. 43) 36. Dazu H. Tiichle, (wie Anm. 8) 85-86.

46 Aus dem Pfiferser Archiv. Nach Auszigen von F. Perret: Beilage zum Sarganser-
linder, Freitag, den 4. Novmber 1949.



134 P. Iso Miiller

laufe des Mittelalters im siiddeutschen und schweizerischen Gebiete
sehr volkstiimlich geworden war4”.

Das Lied setzte den Hauptakzent auf St. Georg, nicht auf St. Gallus.
Deshalb kommt auch S¢. Georg in der engadinischen Version des Liedes
vor, wie uns Dr. Alexi Decurtins mitteilt?8. Die dltesten Kirchen des
Engadins waren die Petrusheiligtiimer in Remiis (6./7. Jahrhundert)
und in Samaden (7./8.Jahrhundert), denen dann St.Lucius in Zuoz
und St. Maria in Ardez folgten, denen sich zuletzt (11./12. Jahrhundert)
St.Maria in Zernez anschloss?®. Zu dieser letzten Schicht von Kirchen
und Patrozinien gehort auch St. Georg in Schuls. St. Georg war nicht
nur im Frith-, sondern auch im Hochmittelalter ein sehr verehrter
Patron, wie etwa Castro im Blenio und Prato in der Leventina be-
zeugen®®. Das Schulser Gotteshaus selbst begegnet uns als ecclesia
baptismalis S. Georgii in vico Sculle 1178 und 1182, in welchen Jahren
es von den Pipsten dem Benediktinerkloster Marienberg bestitigt
wurde!. Moglicherweise war Schuls eine Eigenkirche der Tarasper,
die ja auch Ende des 11.]Jahrhunderts dort ein Kloster griindeten.
Das Patrozinium passt fiir die auf einem Felsen gelegene Kirche aus-
gezeichnet. Auch fiir Ardez ist ja die Tarasper Initiative wahrschein-
lich. Wenn wir nun auf der richtigen Fihrte sind, dann kann auch hier
die christliche Version des Liedes erst nach Errichtung dieser Kirche
entstanden oder rezipiert worden sein, was wiederum auf das Spit-
mittelalter hinweist.

Von den Kirchen und Patrozinien gehen wir zu den Glocken iiber.
Es gab solche schon im 5./6. Jahrhundert in stditalienischen Klostern
und im 6. Jahrhundert in Pfarrkirchen Galliens®2. Disentiser Monche
flichteten vor den Sarazenen um 940 nicht weniger als neun Glocken
ins feste Ziirich33. Auch die Glockenwunder sind alt. In der 755/768
geschriebenen und inhaltlich wertvollen Biographie des hl. Boni-
fatius (1 754) wird schon ein solches wunderbares Glockenlduten
berichtet®®. Irgendwelche Glockenwunder weiss uns die christliche

47 Sankt Gallus Gedenkbuch (1952) 41f. (Reliquien), s0-65 (Patrozinien).

48 Annalas 16 (1902) 22f.

49 1. Miiller, Der ritische Vintschgau im Frithmittelalter: Der Schlern 34 (1960)
318-329, bes. 320-322.

0 H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols (1928) 126-139. Schweizetische Zeitschrift

fir Geschichte 7 (1957) 469.

L Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) 187, 204 = Biindner Urkundenbuch 1 (1955) 295,
305.

52 Dictionnaire d’Archéologie chrétienne et de Liturgie ITI, 2 (1914) Sp. 1954-1977.

53 1. Miiller, Die Anfinge von Disentis (1931) 85f.

3 MGHSS rer. germ., Vitae S.Bonifatii ed. W. Levison (1905) 53, 213. Da-
zu die Pirminsvita des 9. Jh. in Acta Sanctorum, November, 11, 1 (1894) 42 cap. 13:
tintinnabulum ... angelicis, ut credendum est, manibus pulsatum. Vgl. auch cap. 14, wo-



Die christlichen Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes 135

Legende fast aus allen Lindern und Jahrhunderten zu erzihlen55. Ende
des 16. Jahrhunderts wandte man dieses Motiv auch auf St. Placidus
von Disentis (8. Jahrhundert) an56. Offensichtlich hat unser Lied aus
diesem Legendenschatze sich betreichert. Da aber Glocken im Mat-
garethen-Liede nur in der angehingten SchluBlstrophe erscheinen, diit-
fen wir schliessen, dass auch dieses Motiv erst mit der Verchristli-
chung des Themas im Spitmittelalter hinzugekommen ist. Das Lied
dachte wohl einfach an Glocken im Dachreiter einer Kapelle oder
auch an ein altes Glockenjoch?”.

Sehr schwierig ist die Musik des Liedes zu beurteilen. Aber auch hier
sind gewisse Anzeichen wenigstens fiir spitere Bearbeitungen nicht zu
verkennen. So ist das Hauptmotiv auch in spdtmittelalterlichen latei-
nisch-deutschen Mischliedern enthalten, wie «In dulci jubilo» und
«Alle unsere Wonne liegt in praesepio» bezeugen. Auch mit dem Choral
der Passion hat das'Lied Ahnlichkeiten. Die drei singenden Personen,
die das Lied voraussetzt, erinnern an den Passionsgesang der Kar-
woche. Nun aber scheint die Aufteilung der Passion in verschiedene
Rezitationsformeln wohl ins Hochmittelalter zuriickzugehen. Damit
hing ja auch die Aufteilung des Textes auf drei Liturgen zusammen.
Schliesslich sei noch bemerkt, dass ja auch die Dur-Tonart auf spitere
Datierung hinzuweisen scheint. Jedoch ist die Frage, ob die «Utz-
melodie» des Liedes, die man wohl annehmen kann, aus der heidni-
schen Musik unmittelbar herkam oder auf dem Umwege der christ-
lichen Musik weitergegeben wurde, noch keineswegs geklirt. Man
lese das ebenso vorsichtige wie allgemeine Urteil, das ein Fachmann,
P. Dr. Ephrem Omlin, Engelberg, abgab, genau nach, um sich iiber
die Schwierigkeiten der Frage zu otientieren®s.

Zum Schluss nochmals die ausdriickliche Feststellung, dass wiemals
der ganzge Text einfach im 14.]15. Jahrbundert entstanden ist. Wire es eine
einheitliche und vollstindige Schopfung des Spitmittelalters, so miiss-
ten wir ein Lied im Sinne der Legenda aurea des 13. Jahrhunderts und
im Stile der niedergehenden Hymnendichtung des 14./15. Jahrhunderts
erwarten. Dann stiinde die Heilige und wohl auch ihre Kapelle im
nach eine ges;ohlene Glocke keinen Ton mehr gibt. Zur Vita siehe G. Jecker, Die Hei-
mat des hl. Pirmin (1927) 1-3.

8 E. A. Stiickelberg, Das Glockenwunder: SAVk 22 (1918/19) zozf. Dazu H. Giinter,
Psychologie der Legende (1949) 206f.

48 C Decurtins, Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes J. Bundi (Luzern 1888) 25.

57 Uber hochmittelalterliche Dachteiter siehe Reallexikon zur deutschen Kunst-
geschichte 3 (1954) 968-976. Zum Glockenjoch an der Ostseite der karolingischen Kirche
von Mistail s. E. Poeschel, Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden 2 (1937) 266, 269.

58 Alles bei Caminada (wie Anm. 1) 203, 231, 233—235. Vgl. Artikel Passion im Lexikon
fiur Theologie und Kirche 7 (1935) 1012.



136 P. Iso Miiller

Mittelpunkt des Geschehens. Sicher fand der christliche Bearbeiter
eine alte Sage im Volke vor. Sie gehort zum Substrat unseres Liedes
und deckt sich im Kerne mit vielen andern Wandererzihlungen dieser
Art, wie das schon dargelegt worden ist%%. Wie schon betont, fehlen
innere Zusammenhinge zwischen der Sage und dem umgeinderten
christlichen Liede. Vielleicht konnte die orientalische Legende von
Margarita = Pelagius, die man im 14. Jahrhundert in Pfifers kannte,
wenigstens eine Anregung geben, obwohl das Lied in keiner Weise
an diese Erzihlung direkt ankniipfts®. Auch die Verbindung von
Quellen mit Heiligen war so allgemein verbreitet, dass hier dem
Margaretha-Liede vorgearbeitet war®l. Diese Griinde vermogen je-
doch nicht die Differenz zwischen dem alten Sagengut und dem Mar-
garethen-Kult ganz zu erkliren.

Wenn wir nun das Spitmittelalter als die Zeit betrachten, in welcher
die alte Sage von der Alpenmaid verchristlicht wurde, so mochte man
auch gleich vermuten, das Lied sei damals erstmals schriftlich festgehalten
worden. Es lebte schon frither in einer lateinisch-romanischen Form
fort, wurde dann aber erst jetzt genauer fixiert. Das setzt voraus, dass
man noch in der Pfiferser Gegend im 14. Jabrbundert ritoromanisch sprach.
Das hat wohl keine Schwierigkeit. In Flums sind noch 1410 minde-
stens drei romanische Familien nachzuweisen. Erst nachdem das
Sarganserland 1436 im Ziircherkrieg besetzt wurde und seit 1458
eine Landvogtei der Eidgenossen erhielt, setzte sich die Germanisie-
rung ganz durch®2 Wir stehen hier vor einem langsamen und sehr
vieltiltigen Prozess, der zuerst die grosseren Verwaltungszentren und
dann erst die entlegeren Bergsiedlungen umfasste. Am Vittnerberg
scheint sich das Romanische noch lange tber das 16.Jahrhundert
hinaus gehalten zu haben. Im nahen Malans sprachen noch 1536 alte
Leute romanisch, wie Ulrich Campell zu berichten weiss®3.

Wir schliessen unsere Ausfihrungen mit der Feststellung: Etwa
in der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts verchristlichte ein Pfarrer
oder Schulmeister oder auch Pfiferser Monch im Sarganserlande eine
alte Alpensage. Die Umarbeitung war aber sehr bescheiden. Sie be-
schrinkte sich nur auf drei Stiicke. Erstens gab der Umarbeiter dem

Caminada (wie Anm. 1) 216-219, Bertogg (wie Anm. 1) 37-39.
Siehe oben S. 130.
H. Gunter, Psychologie der Legende (1949) 194-196.
F. Perret, Die romanische Volkssprache im Sarganserland: Biindner Monatsblatt
1957, 120-126.

8 H. Trimpy, Schweizerdeutsche Sprache und Literatur im 17. und 18. Jahrhundert
(Basel 1955) 31-34 iiber die Germanisierung des ritoromanischen Biindnerlandes. Dazu
R. Triib, Die Sprachlandschaft Walensee-Seeztal (1951) 256-272, bes. 263.



Die christlichen Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes 137

Ganzen einen christlichen Titel: Canzun de Sontga Margriata. Zwei-
tens setzte er die Zaubermaid mit der Heiligen gleich, wie das gleich
am Anfang zu lesen ist und auch spidter einmal in der Apostrophie-
rung: O buna Sontga Margriata. Am Schlusse setzte der umarbeitende
Verfasser einfach noch zwei Verse hinzu, die das Motiv der Kapelle
und der Glocke enthalten. Damit sollte die Canzun, die an sich in die
weltliche Zauberwelt gehorte, einen christlichen Akzent erhalten.
Moglich war dies nur deshalb, weil gerade damals der Margarethen-
Kult seinen Siegeszug durch unsere Lande und besonders auch durch
das Sarganserland hielt.



	Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes

