
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


125

Die christlichen Elemente
des rätoromanischen Margaretha-Liedes

Von P. ho Müller, Disentis

Das Hauptthema der Canzun de Sontga Margriata stellte eine uralte
und verbreitete Sage dar. Eine Maid lebt verkleidet als Zusenn auf der

Alp. Sie fällt auf eine «böse Platte», gibt sich eine Blosse, so dass ein
Hirtenknabe ihr Geschlecht erkennen kann. Trotz aller Versprechungen

und Drohungen der Jungfrau entdeckt der junge Hirt dieses

Geheimnis dem Senn der Alp. Die Maid muss über den Kunkels
fliehen, aber die Alp vertrocknet und verdorrt1.

Im ganzen Liede geht es immer um diesen Zusenn, diese Maid,
diese Jungfrau. Die hl. Margaretha wird auch nur im Titel und im
ersten Verse, dann im zweiten Teile zweimal genannt. Aber nichts
weist irgendwie auf eine Heilige hin oder auf gnadenhafte Begabung
oder ausserordentliche Busse. Die Maid ist und bleibt ein Rätsel und
eine Zauberjungfrau. Einmal muss diese in sich geschlossene alte Sage

verchristlicht worden sein. Zu irgendeiner Zeit hat man aus der Alpenmaid

eine heilige Margaretha gemacht und auch am Schlüsse der
Canzun noch die Glocke der Georgskapelle hinzugefügt. Das kann
aber nur in jener Epoche gewesen sein, in welcher der Kult der hl.

Margaretha allgemein bekannt und in besonderer Weise im Gebiete,
in welchem die Sage abspielt, sagen wir besser, auf welches die Sage

lokalisiert wurde, volkstümlich war. Da nun aber die Canzun deutlich
ja sogar mit Namen auf den Kunkels hinweist, müssen wir uns fragen,
wann der Margaretha-Kult im Gebiete des Sarganserlandes bzw. im
Räume von Pfäfers volkstümlich geworden ist.

Die hl. Margaretha ist in ihrer historischen Existenz nicht leicht zu
erfassen. Die Griechen verehrten am 17. Juli eine hl. Marina, die später
eine phantastische Legende erhielt. Vielleicht knüpft unsere hl.
Margaretha an diese hl. Marina der christlichen Orientalen an. Jedenfalls
hat unter den Abendländern erst der Benediktinerabt von Fulda und
Mainzer Erzbischof Rhabanus Maurus (f 856) die hl. Margaretha
in das Martyrologium der Kirche eingeschrieben2. Wir finden sie auch

erwähnt in dem Mitte des 9. Jahrhunderts entstandenen versifizierten
1 Grundlegend die umfassende Arbeit von Bischof Christian Caminada, Das

rätoromanische St.Margaretha-Lied: SAVk 36 (1937/38) 197-236, nochmals abgedruckt in
Chr. Caminada, Die verzauberten Täler (1961) 245-300. Zum Ganzen H. Bertogg, Zum
akratischen Heidentum: Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden 82 (1952) 37-39.

2 Martyrologium Romanum (ed. Brüssel 1940) 297 Propylaeum ad Acta Sanctorum
Decembris ed. H. Delehaye, P. Peeters, etc.).



126 P. Iso Müller

Martyrologium des Mönches Wandalbert von Prüm3. Seitdem ist sie

als Jungfrau-Martyrin von Antiochien in die Martyrologien und Ka-
lendarien eingegangen. Schon Kaiendarien des 9. Jahrhunderts
(Amiens, Flornbach), dann des 10./11. Jahrhunderts (Kempten, Trier),
des 11. Jahrhunderts (Augsburg, Eichstätt, Regensburg, Stabio,
St. Gallen, Tegernsee) erwähnen sie4. Ein mailändisches Kalendar, das

105 6/74 entstanden ist, notiert zum 5. Juli : «Passio Sanctae Margarithe
uriginis»5. In den Einsiedler Kaiendarien des 10.-12.Jahrhunderts
wird stets unserer Fleiligen gedacht (Cod. Eins. 356 und 319 aus dem

lO.Jahrhundert, Cod. Eins. 114 aus dem 11./12.Jahrhundert, Cod.
Eins. 113 und 83 aus dem 12. Jahrhundert). Das gleiche bestätigen die
Kaiendarien der Abtei Muri aus dem 11. bzw. 12. Jahrhundert (Cod.
Mur. 19 und 20). Das Disentiser Kalendar des 12.Jahrhunderts
schweigt. Aber die beiden Kaiendare des 12. Jahrhunderts aus Pfäfers

vergessen die Heilige nicht6. Im Churer Jahrzeitbuch treffen wir
St.Margaretha am 15.Juli in den Codices C (Mitte des 12.Jahrhun¬
derts), D (Ende des 12. Jahrhunderts) und E (Ende des 13.Jahrhun¬
derts) an, am 13. Juli jedoch im Cod. G (Ende des 14. Jahrhunderts)7.

Ein ähnliches Bild wie die Kaiendarien vermitteln die Reliquien.
Dabei kommt es hier nicht darauf an, ob die Überbleibsel wirklich
echt waren oder nicht. Schon im 10. Jahrhundert fand eine

Übertragung nach Bologna statt8. Reliquien sind im Norden der Alpen
um die Jahrtausendwende in Einsiedeln nachzuweisen9. Solche kamen
auch über Hirsau (1091) nach Zwiefalten (1109) und nach Blaubeuren

(1124), ferner nach Petershausen bei Konstanz (1129), nach Zürich
(1170), nach Weissenau (1172), nach Salem (1174), nach Weingarten
(1182), aus Italien nach Marchtal (1219), um hier nur die für uns
wichtigsten Posten zu nennen10. Für uns ist von Belang, dass man bei der

3 MGFI Poetae latini aevi Carolini, ed. E. Dümmler 2 (1884) 587, 589.
1 Munding, Die Kaiendarien von St.Gallen. Texte (1948) 62; Untersuchungen (1951)

79-
5 Od. Fleiming, Die ältesten Kalender der mailändischen Kirche. Colligere Fragmenta:

Festschrift Dold (1952) 220, 230.
6 Die Kaiendarien von Einsiedeln in der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte

48 (1954) 43, diejenigen von Pfäfers ebendort 55 (1961) 32. Für diejenigen von
Muri im Archiv des Kollegiums Sarnen standen Photokopien zur Verfügung.

7 Necrologium Curiense, ed. W. v. Juvalt (1867) 68-99, dazu freundliche Mitteilung
des bischöflichen Archivars Dr. Bruno Flübscher vom 18. Oktober 1961.

8 H. Tüchle, Dedicationes Constantienses (1949) 123. Dazu O. Fleiming in der
Festschrift Dold (1952) 230.

9 Anzeiger für Schweiz. Geschichte 29 (1898) 12.
10 Tüchle (wie Anm. 8), 123. Engelberg besass im 12. Jh. und Heiligenberg bei Winterthur

im 13.Jh. Margaretha-Reliquien. E. A. Stückelberg, Geschichte der Reliquien in
der Schweiz 1 (1902) 34, 36, 45 nr. 172, 173, 218.



Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes T27

Weihe der Jakobskirche in Grissian zwischen Meran und Bozen 1142

Reliquien unserer Heiligen hinterlegte. Das gleiche tat Bischof Adal-

gott von Chur 1160 in Marienberg11. Damit haben wir auch einen

Beleg für Rätien.
Flier müssen uns auch die Patrozinien beschäftigen. Alte Margare-

then-Pfarreien oder Kirchen des 7-/8.Jahrhunderts gibt es nicht.
Schon das weist auf einen späteren Kult hin. Bislang als die älteste

Kirche dieses Patroziniums gilt Schlitz, die auf Bitten des Abtes von
Fulda im Jahre 812 vom Mainzer Erzbischof Richolf geweiht wurde.
Freilich geht die erhaltene Überlieferung der Weihenotiz erst auf den
Fuldaer Mönch Eberhard des 12. Jahrhunderts zurück, aber nach den

Ausgrabungen und der gesamten Rechtslage dürfte Schlitz wirklich
ins 9. Jahrhundert zu setzen sein12. Vielleicht ist ein innerer Zusammenhang

zwischen dem Patrozinium und Fulda insofern da, als 812 die
Kirche in Schlitz auf Bitten des Fuldaer Abtes Ratgar geweiht wurde
und nachher der Fuldaer Abt Rhabanus Maurus (f 856) die Fleilige
ins Martyrologium aufgenommen hat, wie oben berichtet wurde. Das

Beispiel fand bald Nachahmung, indem der Salzburger Erzbischof
Adalwin 865 eine Margarethenkirche im niederösterreichischenJSpitz
einweihte, wie uns die im 9. Jahrhundert verfasste Chronik der
Salzburger Erzbischöfe erzählt13. Im 10. Jahrhundert wurde, wie wenigstens

die heutige Forschung glaubt, die Kirche unter dem Einfluss

von Niederaltaich dem hl. Mauritius geweiht14. Ende des 10.

Jahrhunderts, genauer 994, erscheint das Nonnenstift Waldkirch im Breisgau

der Muttergottes und der hl. Margaretha unterstellt15. 1077 finden
wir das Klösterlein St. Margarethen in der Zell im Bistum Freising,
das dann an Flirsau kam16. Einen Altar zu Ehren unserer Heiligen
treffen wir 1099 in Uster an17. Darauf folgen immer zahlreichere
Belege im 12. und im 13. Jahrhundert, so im Bistum Konstanz, Freising,
Lausanne, Sitten und Mailand. Überflüssig, alles aufzuzählen18.

11 Tiroler Urkundenbuch i (1937) 89 Nr. 211 und Bündner Urkundenbuch 1 (1955)

254-255 Nr. 342.
12 J. Fr. Böhmer, Regesta archiepiscoporum Maguntinensium, ed. C. Will. 1 (1877) 49

Nr. 21, dazu G. Kleinfeldt-H. Weirich, Die mittelalterliche Kirchenorganisation im
oberhessisch-nassauischen Raum (Marburg 1937) 62. Freundlicher Hinweis von Prof. Dr.
Heinrich Büttner, Marburg.

13 MGH Scriptores 11 (1854) 14, enthaltend die Vita Beati Hrodberti 4-15, dazu
Einl. 1-2.

14 Wolf-Lentze, Fi.rläuterungen zum historischen Atlas der österr. Alpenländer.
6. Teil: Niederösterreich (1955) 10-11, 22.

15 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 1020.
16 (wie Anm. 15) 1036.
17 H. Tüchle (wie Anm. 8) 71, 123.
18 Für Italien siehe Italia Pontificia 5 (1911) 112, 268 und Magistretti-Monneret, Liber



128 P. Iso Müller

Näherhin interessieren uns die Margarethen-Kirchen von Churrätien,
zu dem ja auch das Sarganserland gehörte. Da wenden wir uns zuerst
nach Osten, nach Lana bei Meran, das irgendwie doch noch kulturell
zum nahen Churer Bistumsgebiete gehörte, stellt doch deren Marga-
rethenkirche den sog. rätischen Dreiapsidentypus dar. Die Kirche, die

1215 von Friedrich II. dem Deutschorden übergeben wurde, stammt
aus dem 12. Jahrhundert. Die Wandgemälde aus dem Anfang des

13. Jahrhunderts beschreiben das Leben der hl. Margaretha, so die

Gefangennahme, die Aburteilung vor dem Richter, das Leiden im
siedenden Kessel und die Enthauptung19. Nichts lässt irgendwie auf
einen Zusammenhang mit unserem Liede schliessen. Aus dem gleichen
12. Jahrhundert, aus dem die Kirche zu Lana datiert, stammt auch die

Margarethen-Kapelle in Chur, die Ende des 12. Jahrhunderts im
Besitze des Prämonstratenserklosters Churwalden erscheint20. Dem
gleichen Kloster gehörte auch die Kirche zu Luzein (1222). Die hl.
Margaretha erscheint dort 1464 als Patronin. 1299 ist auch ein Altar in der
Nikolaikirche zu Chur nachzuweisen21. Der im Tellotestament von
765 stehende Ausdruck: pradum confinientem in sanctae Mariae
bezieht sich auf eine Marienkapelle in Ilanz. Sie erscheint 1287 als capella
beate Marie virginis et beate Margarete. 1385 ist sie nur noch als

Margarethen-Kapelle bekannt22.
Auch im Sarganserlande gab es eine Margarethen-Kapelle, aber erst

spät. Im Pfäferser Kalendar des Cod. Fab. VI. aus dem 12. Jahrhundert
heisst es noch zum 8.Juni: «In Sepaune dedicatio S. Saluatoris»23.
Es gab also in Sampans im 12. Jahrhundert eine Salvator-Kapelle.
1394 finden wir dort eine «Sant Margarethen Kappel»24. Die alte

Kapelle verlor also ihr Patrozinium anlässlich eines Umbaues oder

notitiae Sanctorum Mediolani (1917) Sp. 274-276. Über Deutschland findet sich Material
bei Tüchle 123 und J. Lehner, Die mittelalterlichen Kirchen-Patrozinien des Bistums
Regensburg 1 (1953) 40. Für die Schweiz gibt Hist.-Biogr. Lexikon der Schweiz 6 (1931)
75 über St. Margarethen im Rheintal Aufschluss. Ferner Cl. Hecker, Die Kirchenpatro-
zinien des Archidiakonates Aargau (1946) 86, ferner E. Gruber, Die Stiftungsheiligen der
Diözese Sitten (1932) 46, 48, 129-130, 221; dazu ist auch Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 6 (1912) 96, 192, 213 und 33 (1939) 300 zu vergleichen.
19 Tiroler Urkundenbuch 2 (1949) 134 Nr. 674. Dazu J. Weingartner, Die

Kunstdenkmäler Südtirols 2 (1951) 139-140. Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern
(1954)124.

20 E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 7 (1948) 283.
21 Bündner Urkundenbuch II. Lief. 3 (1953) 129 zu 1222. O. Farner, Die Kirchen-

patrozinien des Kt. Graubünden (1925) 142-144.
22 E. Poeschel (wie Anm. 20) 4 (1942) 54-55. O. Farner (wie Anm. 21) 143.
23 Näheres darüber in der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1951) 32,

106-107.
24 K. Wegelin, Regesten der Abtei Pfäfers (1850) Nr. 321.



Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes 129

Neubaues. Die neue Heilige wurde dermassen populär, dass sie den

früheren Ortsnamen verdrängte. Das ganze Berggebiet in der
Gemeinde Pfäfers heisst nicht mehr Sampans, sondern bis heute St. Mar-
garethen-Berg.

Aus allen bislang beigebrachten Belegen schloss die neuere
Forschung mit Recht, dass die früher behauptete Verehrung der hl.
Margaretha durch die irischen Missionäre nicht aufrecht erhalten werden
kann, sondern dass vielmehr die Fleilige erst langsam seit dem 9.
Jahrhundert in unserem mitteleuropäisch-abendländischen Räume bekannt
wurde und erst im 12.Jahrhundert eigentlich volkstümlich erscheint. Dieses
Saeculum bedeutete die erste Blütezeit des Margarethen-Kultes. Eine
zweite Blütezeit begann im 14. Jahrhundert, da die Heiüge zu den

14 Nothelfern gerechnet wurde und zahlreiche Kirchen, Kapellen
und Altäre geweiht erhielt25.

Die hagiographischen Elemente des Margarethen-Liedes können
daher nicht vor dem 12. Jahrhundert entstanden sein. Aber auch das

12. Jahrhundert ist reichlich früh, gibt es doch in dieser Zeit im Pfäfer-
ser Gebiet nur eine Salvator-Kapelle, nicht eine Margarethen-Kirche,
die erst 13 94 belegt ist. Um diese Zeit muss der Kult der Heiligen in
Pfäfers und seinem Umkreis Eingang gefunden haben, denn es ist
merkwürdig, wie gerade in dieser Epoche des 14. jiy.Jahrhunderts die

liturgischen Codices von PJäfers auf den Kult der hl. Margaretha von
Antiochien (vgl. Legenda aurea) umgestellt wurden. Da ist in erster
Linie Cod. VI., ein Missale des 12. Jahrhunderts, zu nennen, in welches
eine gotische Schrift des 14./15. Jahrhunderts auf fol. 63 verso eine
Lectio über unsere Heilige einschrieb (Martir insignis Margareta, etc.).
Noch mehr, auf fol. 70 recto bis 104 recto schrieb eine Fland mit
ebenfalls gotischer Schrift Messformular, Sequenz und Passio der

Heiligen ein, ja sogar noch den Tag der Kirchweihe am Sonntag nach
Mariae Geburt sowie die Ablässe für Kirchweihe und Margarethen-
Fest. Gut möglich, dass der Codex für die Margarethen-Kapelle
benutzt wurde. Cod. Fab. VIII., den man bisher dem 10. Jahrhundert
zuwies, zeigt zwar ein sanktgallisches Kalendar (fol. 2 recto bis 6 verso),
aber der Codex befand sich sicher in spätmittelalterlicher Zeit in Pfäfers

(vgl. fol. 155 verso: Oratio de sancto Evortio, episcopo et
confessore). Auch in diesen Codex schrieb man mit einer gotischen Schrift
des 14./15. Jahrhunderts auf fol. 105 recto und 151 verso das Ent-

25 H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols (1928) 126F Lexikon für Theologie und
Kirche 6 (1934) 880. Lehner (wie Anm. 18) 40. Dazu die übrige Patroziniumsliteratur,
wozu auch G. Schreiber, Die vierzehn Nothelfer (1959) 13, 33, 40, 127 (Schlern-Schriften
168) einzusehen ist.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 58 (1962) 9



130 P. Iso Müller

sprechende De sancta Margaretha ein. In Cod. Fab. VII. aus dem
12. Jahrhundert radierte man auf fol. 4 recto im Kalendar am 13. Juli
das Fest der hl. Margaretha aus. Dafür schrieb eine spätgotische
Schrift am 15.Juli: «Margarete virginis et martyris»26. Nicht zuletzt
datiert aus dem 14. Jahrhundert Cod. Fab. XIV., der eine Heiligenlegende

enthält, welche S. 146-147 das Leben einer hl. Margaretha
erzählt, die sich als Mann unter dem Namen Pelagius ausgab, sich

zuerst in ein Männerkloster zurückzog, dann aber einem Frauenkloster

vorgesetzt wurde, wo sie fälschlich eines Ehebruchs angeklagt,
schliesslich als heilige Jungfrau gewertet und beerdigt wurde. Die
Erzählung ist nicht identisch mit der Legenda aurea des Jakob von
Voragine aus dem 13.Jahrhundert, sondern geht auf eine orientalische

Quelle zurück27. Schliesslich weist auf das gleiche 14. Jahrhundert
hin ein Eintrag in das Churer Jahrzeitbuch, der uns von einer
Heuschreckenplage erzählt, welche 1360 über Deutschland hereinbrach.
Schon Chr. Caminada dachte daran, dass hier die hl. Margaretha als

Nothelferin angefleht worden sei, da die Verse beim Margarethen-
Feste eingeschoben sind28.

All diese Belege weisen daraufhin, dass im Sarganserlande und im
Pfäferser-Umkreis die hl. Margaretha erst in spätmittelalterlicher Zeit
hoch gefeiert wurde und volkstümlich geworden war. Wir dürfen

sogar annehmen, dass dies mit dem Patroziniumswechsel der Salvator-

Kapelle auf dem Berge Sampans zusammenhing. Das geschah vor
1394. Wir hätten also hier eine nähere chronologische Handhabe. Auf
alle Fälle weisen die Pfäferser Dokumente auf die Zeit der gotischen
Schrift, also auf die spätmittelalterliche Zeit hin.

Warum kam man aber dazu, die Zaubermaid der Sage mit der
Heiligen von Antiochien zu identifizieren Hier müssen wir auf die Mar-
garethen-Eegende eingehen. Eine Vita der Heiligen besass St.Gallen
schon im lO.Jahrhundert, die jedoch verloren gegangen ist29. Doch
kannte das Hochmittelalter verschiedene Viten. Eine Passio S.

Margarite notierte Goffredo da Bussero im 13.Jahrhundert in seinem

26 Zu den Pfäferser Handschriften VI., VII. und VIII. siehe Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 55 (1961) 21-23. Dazu A. Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica

i (1935) 82-83. Prälat Dr. Paul Staerkle, Stiftsarchivar in St.Gallen, sei für Übermittlung

von Photokopien bestens gedankt.
27 Vgl. H. Delehaye, Les Légendes Hagiographiques (1927) 186-194. H. Günter,

Psychologie der Legende (1949) 281-283.
28 Necrologium Curieuse, ed. W. v. Juvalt (1867) 68-69. Caminada (wie Anm. 1) 209

Anm. 3.
29 E. Munding, Das Verzeichnis der St.Galler Fleiligenleben (1918) 8, 114.



Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes 131

Liber Sanctorum Mediolani30. Die bekannteste ist jedoch diejenige des

Genueser Erzbischofs Jakob von Voragine (f ca. 1298), die jedenfalls
das damalige Wissen darstellt31. Ihr Inhalt ist kurz folgender: Margaretha,

die schöne Tochter eines vornehmen Heiden, liess sich taufen.
Als sie 15 Jahre alt war, begehrte sie der heidnische Präfekt Olibrius
zur Gattin und wollte sie dem Christentum abwendig machen, und
zwar durch Torturen, die der Präfekt selbst nicht mitansehen konnte.
Im Gefängnis bat die Heilige Gott, er möge ihr ihren Feind in sichtbarer

Form zeigen. Da erschien ein furchtbarer Drache, den sie mit
dem Kreuzzeichen zum Weichen brachte. Als der Teufel später sogar
in menschlicher Gestalt kam, um sie zum Abfall zu bewegen, erfasste
sie ihn am Kopf und warf ihn zu Boden, so dass der Dämon schrie:
«O glückselige Margarete, ich bin überwunden.» Am folgenden Tage
liess sie der Richter entkleiden und mit glühenden Fackeln quälen und
hernach in ein volles Wasserbecken werfen. Trotz allem ging die

Jungfrau unverletzt aus den Torturen hervor. Da dadurch nur noch

5000 Männer gläubig wurden, befahl der Richter, sie zu enthaupten.
An diese Legende knüpfen alle liturgischen Feste von Pfäfers an,
ausgenommen die kleine Vita in Cod. Fab. XIV.

Zwischen der Alpsage und der Margareta-Legende liegt ein ganzer

Abgrund, den man kaum überbrücken kann. Es sind nur ganz
äusserliche Dinge, die da übereinstimmen. Hier wie dort eine Jungfrau

in der Hauptrolle. In beiden Berichten fällt die Zahl 15 auf. Im
romanischen Liede stolperte die Maid 15 Tage vor Schluss der Alpzeit,
in der christlichen Legende wird St. Margaretha von einer Amme
15 Stadien von Antiochien entfernt gepflegt. Als sie 15 Jahre alt war,
starb ihre Mutter und der Präfekt wünschte sie zur Frau. Aber das

sind nur äusserst dürftige Verbindungen, die zwischen beiden

Erzählungen hergestellt werden können. Man hat den Eindruck, man
wollte im Spätmittelalter einfach mit aller Gewalt und Strenge ein
unausrottbares Lied, das nicht als christlich empfunden wurde,
wenigstens äusserlich zu einem frommen Gesänge umgestalten.

Die Verchristlichung der alten Sage geschah nicht nur durch die

Identifizierung der Maid mit der hl. Margaretha, sondern auch durch
die Anfügung zweier Verse:

E cur ch'ella ei ida sut il zenn de Sogn Gieri e sogn Gagl,
Tuccavan ei d'ensemen, ch'ei dev' o il battagl.
30 Magistretti-Monneret, Liber Notitiae Sanctorum Mediolani (1917) Sp. 276-277,

enthält die Passio und Hymnen.
31 Th. Graesse, Jacobi a Voragine Legenda Aurea (1846) 400-403. E. Jaffé, Die

Goldene Legende der Heiligen von J. de Voragine (1912) 140-144.



132 P. Iso Müller

Ist die Maid vorübergezogen,
Da hat es geläutet so lauten Schalls,
Dass der Klöpfel herausgeflogen.
Schon der verdiente Herausgeber Bischof Caminada bemerkte

dazu: «Die beiden Verse sind stilistisch auch so auffallend störrisch
lang, dass sie als späteres Einschiebsel sich zu verraten scheinen.»32

Also schon formal lassen sich die Verse als spätere Zutat erkennen.
Man fügte eine Strophe bei, um das Lied zu verchristlichen, ähnlich
wie man in frühchristlicher und frühmittelalterlicher Zeit die jüdischen
Psalmen mit einer Doxologie (Gloria Patri) verchristlichte.

Zuerst sei die Georgs-Kapelle ins Auge gefasst. Das Georgs-Patro-
zinium ist im frühen Churrätien sehr alt33. Besonders verehrte auch
Pfäfers den Fleiligen, besass es doch um 880 drei Georgsreliquien in
der Klosterkirche und um 900 zwei in der Leutkirche St. Evort34.
Deshalb war es keineswegs überraschend, dass man etwa vor einem
Dutzend Jahren in der Georgskapelle, die unterhalb des Klosters Pfäfers

auf einem Felsensporn liegt und weithin sichtbar ist, eine
frühmittelalterliche Anlage entdeckte: Eine kleine, rechteckige Saalkirche
mit sehr stark überhöhter, d.h. gestelzter Rundapsis, wie sie in karo-
lingischer Zeit in Churrätien mehrfach belegt ist35. Um 1100 berichtet
der Liber Viventium von Pfäfers: «Dedicatio capelle sancti Georgii
XII. Kal. Nov.» Also: «Kirchweihe der Georgs-Kapelle am 21.
Oktober»36. Die Notiz besagt nicht, dass damals eine neue Kirche erbaut
worden wäre. Der Verfasser wollte nur die verschiedenen Kirchweihedaten

zusammenstellen. P. Gerold Suiter ("J" 1727) berichtet uns von
einem Neubau der Kapelle durch Abt Werner IV. von Raitnau, um
dadurch den Zeitübeln zu steuern37. Bei der nicht immer grossen
Zuverlässigkeit des Barockchronisten wird man wohl eher an einen
Umbau oder eine neue Ausstattung denken müssen38. Das heutige
Aussehen erhielt das interessante Gotteshaus erst um das Jahr 171339.

32 Caminada (wie Anm. i) 229-230.
33 Farner (wie Anm. 21) 86f.
34 Franz Perret, Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St.Gallen 1 (1951) Nr. 45

und 55.
35 W. Sulser, Zur Baugeschichte der Kapelle St. Georg : Beilage zum Sarganserländer,

Freitag, den 4. November 1949. Kurze Meldung ohne Grundriss von E. Rothenhäusler
in der Zeitschrift für Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 11 (1950) 123.

36 perret (wie Anm. 34) Nr. 141. Bündner Urkundenbuch 1 (1955), nr. 215.
37 K. Wegelin, Die Regesten der Abtei Pfäfers (1850) Nr. 453 zu 1430: «Abbas

Wernherus hoc quoque anno pro avertendismalishisce temporibus capellam prope castrum
Wartenstein construi fecit in honorem S. Georgii. »

38 Über Suiter siehe F. Perret in der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte
44 (495°) 285-287.

39 Näheres E. Rothenhäusler, Die Kunstdenkmäler des Kt. St.Gallen 1 (1951) 226-231.



Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes 133

Das Lied spricht nicht nur vom hl. Georg, sondern auch vom hl.
Gallus. Man war daher versucht, hier eine zweite Kapelle anzunehmen.
Die hl. Margaretha würde also nicht nur bei der Pfäferser Georgs-
Kapelle, sondern auch bei einer Gallus-Kapelle in Ragaz vorbeigehen40.
Wenn wir nun in der Liste der Gallus-Kirchen, die Paul Staerkle mit
grosser Umsicht aufgestellt hat, oder im Buche über die Kunstdenkmäler

des Sarganserlandes, die Erwin Rothenhäusler mit genauer
Lokalkenntnis beschrieben hat, nachsehen, so entdecken wir überhaupt
keine Gallus-Kapelle im ganzen Sarganserbereich41. Es gibt jedoch
ein Gallus-FIeiligtum in Quarten. Dort wird schon im 9. Jahrhundert
eine capella in Pfäferser Besitz genannt42. Eine Aufzeichnung von ca.

1440 nennt ihr Patrozinium: capella beate Marie virginis et sanctorum
confessorum Galli et Othmari. Sie war damals noch eine Filiale von
Walenstadt43. Natürlich war der hl. Gallus als Glaubensprediger im
ostschweizerischen Räume schon lange verehrt. Beide Pfäferser
Kaiendare des 12. Jahrhunderts, das eine in Cod. Fab. VI. und das andere

in Cod. Fab. VIL, melden das Fest des hl. Gallus. Im letzteren Codex
ist es sogar als höheres Fest durch rote Färbung des Anfangsbuchstabens

hervorgehoben44.
Aber wir müssen ja gar nicht lange suchen, denn schon der Text

des Liedes lässt es zu, dass es sich nur um eine einzige Kapelle handelte :

sut il zenn de Sogn Gieri e sogn Gagl, also unter der Glocke eines

Heiligtums, das in erster Linie dem hl. Georg und in zweiter Linie
dem hl. Gallus gewidmet war. Doppelpatrozinien sind zu allen Zeiten
vielfach nachgewiesen45. Nun können wir freilich nicht beweisen,
dass die Pfäferser Georgs-Kapelle auch noch dem kolumbanischen
Missionar gewidmet war. Wir wissen nur, dass man 1722 im dritten
Altare neben den Reliquien des hl. Lullus von Mainz und des hl.

Justinus, des Märtyrers, auch Überbleibsel von Gallus und Othmar
hinterlegte. Vielleicht handelte es sich um alte Reliquien, wie das beim
ersten Altare der Fall war46. Aber das Lied muss ja gar nicht alles

historisch genau schildern. Es kann einfach als zweiten Heiligen den

Gründer der Zelle an der Steinach genommen haben, der ja im Ver-

40 Caminada (wie Anm. i) 228.
41 Sant Gallus Gedenkbuch (1952) 48-74, bes. 57, 66. Rothenhäusler (wie Anm. 39)

447 (Register).
42 Bündner Urkundenbuch I, 387.
43 M. Gmür, Urbare und Rodel des Klosters Pfäfers (1910) 36. Dazu Rothenhäusler

(wie Anm. 39) 263-266.
44 Näheres in der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961) 33, 116.
45 Vgl. Gmür (wie Anm. 43) 36. Dazu H. Tüchle, (wie Anm. 8) 85-86.
48 Aus dem Pfäferser Archiv. Nach Auszügen von F. Perret: Beilage zum Sarganserländer,

Freitag, den 4. Novmber 1949.



134 P. Iso Müller

laufe des Mittelalters im süddeutschen und schweizerischen Gebiete
sehr volkstümlich geworden war47.

Das Lied setzte den Hauptakzent auf St. Georg, nicht auf St. Gallus.
Deshalb kommt auch St. Georg in der engadinischen Version des Liedes

vor, wie uns Dr. Alexi Decurtins mitteilt48. Die ältesten Kirchen des

Engadins waren die Petrusheiligtümer in Remüs (6./7. Jahrhundert)
und in Samaden (7-/8. Jahrhundert), denen dann St. Lucius in Zuoz
und St. Maria in Ardez folgten, denen sich zuletzt 11. /12. Jahrhundert)
St. Maria in Zernez anschloss49. Zu dieser letzten Schicht von Kirchen
und Patrozinien gehört auch St. Georg in Schuls. St. Georg war nicht
nur im Früh-, sondern auch im Hochmittelalter ein sehr verehrter
Patron, wie etwa Castro im Blenio und Prato in der Leventina
bezeugen50. Das Schulser Gotteshaus selbst begegnet uns als ecclesia

baptismalis S. Georgii in vico Sculle 1178 und 1182, in welchen Jahren
es von den Päpsten dem Benediktinerkloster Marienberg bestätigt
wurde51. Möglicherweise war Schuls eine Eigenkirche der Tarasper,
die ja auch Ende des 11. Jahrhunderts dort ein Kloster gründeten.
Das Patrozinium passt für die auf einem Felsen gelegene Kirche
ausgezeichnet. Auch für Ardez ist ja die Tarasper Initiative wahrscheinlich.

Wenn wir nun auf der richtigen Fährte sind, dann kann auch hier
die christliche Version des Liedes erst nach Errichtung dieser Kirche
entstanden oder rezipiert worden sein, was wiederum auf das

Spätmittelalter hinweist.
Von den Kirchen und Patrozinien gehen wir zu den Glocken über.

Es gab solche schon im 5./6. Jahrhundert in süditalienischen Klöstern
und im 6. Jahrhundert in Pfarrkirchen Galliens52. Disentiser Mönche
flüchteten vor den Sarazenen um 940 nicht weniger als neun Glocken
ins feste Zürich53. Auch die Glockenwunder sind alt. In der 755/768
geschriebenen und inhaltlich wertvollen Biographie des hl. Bonifatius

(f 754) wird schon ein solches wunderbares Glockenläuten
berichtet54. Irgendwelche Glockenwunder weiss uns die christliche

47 Sankt Gallus Gedenkbuch (1952) 41F (Reliquien), 50-65 (Patrozinien).
48 Annalas 16 (1902) 22F
49 I. Müller, Der rätische Vintschgau im Frühmittelalter: Der Schiern 34 (i960)

318-329, bes. 320-322.
50 H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols (1928) 126-139. Schweizerische Zeitschrift

für Geschichte 7 (1957) 469.
51 Tiroler Urkundenbuch 1 (1937) 187, 204 Bündner Urkundenbuch 1 (1955) 295,

3°5;
52 Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie III, 2 (1914) Sp. 1954-1977.
53 I. Müller, Die Anfänge von Disentis (1931) 8 5 f.
54 MGH SSrcr. germ., Vitae S.Bonifatii ed. W. Levison (1905) 53, 213. Dazu

die Pirminsvita des 9. Jh. in Acta Sanctorum, November, II, 1 (1894) 42 cap. 13:
tintinnabulum angelicis, ut credendum est, manibus pulsatum. Vgl. auch cap. 14, wo-



Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes 135

Legende fast aus allen Ländern und Jahrhunderten zu erzählen55. Ende
des 16. Jahrhunderts wandte man dieses Motiv auch auf St. Placidus

von Disentis (8. Jahrhundert) an56. Offensichtlich hat unser Lied aus
diesem Legendenschatze sich bereichert. Da aber Glocken im
Margarethen-Liede nur in der angehängten Schlußstrophe erscheinen, dürfen

wir schliessen, dass auch dieses Motiv erst mit der Verchristli-
chung des Themas im Spätmittelalter hinzugekommen ist. Das Lied
dachte wohl einfach an Glocken im Dachreiter einer Kapelle oder
auch an ein altes Glockenjoch57.

Sehr schwierig ist die Musik des fJedes zu beurteilen. Aber auch hier
sind gewisse Anzeichen wenigstens für spätere Bearbeitungen nicht zu
verkennen. So ist das Hauptmotiv auch in spätmittelalterlichen
lateinisch-deutschen Mischliedern enthalten, wie «In dulci jubilo» und
«Alle unsere Wonne liegt in praesepio » bezeugen. Auch mit dem Choral
der Passion hat das Lied Ähnlichkeiten. Die drei singenden Personen,
die das Lied voraussetzt, erinnern an den Passionsgesang der
Karwoche. Nun aber scheint die Aufteilung der Passion in verschiedene
Rezitationsformeln wohl ins Hochmittelalter zurückzugehen. Damit
hing ja auch die Aufteilung des Textes auf drei Liturgen zusammen.
Schliesslich sei noch bemerkt, dass ja auch die Dur-Tonart auf spätere
Datierung hinzuweisen scheint. Jedoch ist die Frage, ob die «Ur-
melodie» des Liedes, die man wohl annehmen kann, aus der heidnischen

Musik unmittelbar herkam oder auf dem Umwege der christlichen

Musik weitergegeben wurde, noch keineswegs geklärt. Man
lese das ebenso vorsichtige wie allgemeine Urteil, das ein Fachmann,
P. Dr. Ephrem Omlin, Engelberg, abgab, genau nach, um sich über
die Schwierigkeiten der Frage zu orientieren58.

Zum Schluss nochmals die ausdrückliche Feststellung, dass niemals

der gan^e Text einfach im 14.\iy.Jahrhundert entstanden ist. Wäre es eine
einheitliche und vollständige Schöpfung des Spätmittelalters, so mussten

wir ein Lied im Sinne der Legenda aurea des 13. Jahrhunderts und
im Stile der niedergehenden Hymnendichtung des 14. /15. Jahrhunderts
erwarten. Dann stünde die Heilige und wohl auch ihre Kapelle im

nach eine gestohlene Glocke keinen Ton mehr gibt. Zur Vita siehe G. Jecker, Die Heimat

des hl. Pirmin (1927) 1-3.
65 E. A. Stückelberg, Das Glockenwunder: SAVk 22 (1918/19) 202F Dazu H. Günter,

Psychologie der Legende (1949) 206 f.
56 C. Decurtins, Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes J. Bundi (Luzern 1888) 25.
57 Über hochmittelalterliche Dachreiter siehe Reallexikon zur deutschen

Kunstgeschichte 3 (1954) 968-976. Zum Glockenjoch an der Ostseite der karolingischen Kirche
von Mistail s. E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 2 (1937) 266, 269.

58 Alles bei Caminada (wie Anm. 1) 203, 231, 233-235. Vgl. Artikel Passion im Lexikon
für Theologie und Kirche 7 (1935) 1012.



136 P. Iso Müller

Mittelpunkt des Geschehens. Sicher fand der christliche Bearbeiter
eine alte Sage im Volke vor. Sie gehört zum Substrat unseres Liedes
und deckt sich im Kerne mit vielen andern Wandererzählungen dieser

Art, wie das schon dargelegt worden ist59. Wie schon betont, fehlen
innere Zusammenhänge zwischen der Sage und dem umgeänderten
christlichen Liede. Vielleicht konnte die orientalische Legende von
Margarita Pelagius, die man im 14. Jahrhundert in Pfäfers kannte,
wenigstens eine Anregung geben, obwohl das Lied in keiner Weise

an diese Erzählung direkt anknüpft60. Auch die Verbindung von
Quellen mit Heiligen war so allgemein verbreitet, dass hier dem

Margaretha-Liede vorgearbeitet war61. Diese Gründe vermögen
jedoch nicht die Differenz zwischen dem alten Sagengut und dem Mar-
garethen-Kult ganz zu erklären.

Wenn wir nun das Spätmittelalter als die Zeit betrachten, in welcher
die alte Sage von der Alpenmaid verchristlicht wurde, so möchte man
auch gleich vermuten, das Lied sei damals erstmals schriftlichfestgehalten
worden. Es lebte schon früher in einer lateinisch-romanischen Form
fort, wurde dann aber erst jetzt genauer fixiert. Das setzt voraus, dass

man noch in der Pfäferser Gegend im 14.Jahrhundert rätoromanisch sprach.
Das hat wohl keine Schwierigkeit. In Flums sind noch 1410 mindestens

drei romanische Familien nachzuweisen. Erst nachdem das

Sarganserland 1436 im Zürcherkrieg besetzt wurde und seit 1458
eine Landvogtei der Eidgenossen erhielt, setzte sich die Germanisierung

ganz durch62. Wir stehen hier vor einem langsamen und sehr

vielfältigen Prozess, der zuerst die grösseren Verwaltungszentren und
dann erst die entlegeren Bergsiedlungen umfasste. Am Vättnerberg
scheint sich das Romanische noch lange über das lO.Jahrhundert
hinaus gehalten zu haben. Im nahen Malans sprachen noch 1536 alte
Leute romanisch, wie Ulrich Campell zu berichten weiss63.

Wir schliessen unsere Ausführungen mit der Feststellung: Etwa
in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts verchristlichte ein Pfarrer
oder Schulmeister oder auch Pfäferser Mönch im Sarganserlande eine
alte Alpensage. Die Umarbeitung war aber sehr bescheiden. Sie

beschränkte sich nur auf drei Stücke. Erstens gab der Umarbeiter dem

09 Caminada (wie Anm. 1) 216-219, Bertogg (wie Anm. 1) 37-39.
60 Siehe oben S. 130.
61 H. Günter, Psychologie der Legende (1949) 194-196.
62 F. Perret, Die romanische Volkssprache im Sarganserland: Bündner Monatsblatt

1957, 120-126.
63 H. Trümpy, Schweizerdeutsche Sprache und Literatur im 17. und 18. Jahrhundert

(Basel 1955) 31-34 über die Germanisierung des rätoromanischen Bündnerlandes. Dazu
R. Trüb, Die Sprachlandschaft Walensee-Seeztal (1951) 256-272, bes. 263.



Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes 137

Ganzen einen christlichen Titel: Canzun de Sontga Margriata. Zweitens

setzte er die Zaubermaid mit der Heiligen gleich, wie das gleich
am Anfang zu lesen ist und auch später einmal in der Apostrophierung:

O buna Sontga Margriata. Am Schlüsse setzte der umarbeitende
Verfasser einfach noch zwei Verse hinzu, die das Motiv der Kapelle
und der Glocke enthalten. Damit sollte die Canzun, die an sich in die

weltliche Zauberwelt gehörte, einen christlichen Akzent erhalten.

Möglich war dies nur deshalb, weil gerade damals der Margarethen-
Kult seinen Siegeszug durch unsere Lande und besonders auch durch
das Sarganserland hielt.


	Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes

