Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Zum Verhaltnis zwischen Mensch und Ding : Probleme der
volkskundlichen Terminologie

Autor: Kramer, Karl S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

91

Zum Verhiltnis zwischen Mensch und Ding
Probleme der volkskundlichen Terminologie
Otto Hofler zum Go. Geburtstag
Von Karl-§. Kramer, Miinchen

«Den Menschen durch die Dinge und in seiner Beziehung zu den
Dingen zu erkennen, ist das Anliegen der Volkskunde»!. — Diese hier
aus dem Zusammenhang geloste und auf diese Weise vielleicht etwas
allzu vereinfachend wirkende Definition der Zielsetzung volkskund-
licher Forschung (nicht der Volkskunde selbst), stellt, so einleuchtend
sie ist, eher eine Forderung als ein Fazit einer allgemeinen Entwick-
lung dar. Sie trifft ohne Zweifel auf eine schwache Stelle der heute tib-
lichen methodischen Bemithungen um Gegenstinde der Volkskultur
und verlangt daher eine eingehende Betrachtung. Das Wort «Ding»
ist dabei in doppeltem Sinn gebraucht. Der erste Teil des Satzes jeden-
falls kann nur die Dinge meinen, die der Mensch selbst geschaffen oder
bearbeitet hat, die Spuren seiner formenden Hand aufweisen: sein Ge-
rit, sein Haus, seine Tracht, seine Kunsterzeugnisse, aber auch seine
Acker und Wiesen, Strassen und Briicken, die gestaltete Landschaft.
Im zweiten Teil ist der Kreis der Dinge, zu denen er in Beziehung
steht, weiter gefasst. Die ganze Macht der unbewiltigten Natur wirkt
auf ihn ein, zwingt ihn zur Reaktion, formt seine Lebensbedingungen.
Immer aber ist der Mensch der Angelpunkt der Betrachtungen, das
vereinzelte und aus seinem Zusammenhang mit dem Menschen heraus-
geloste Ding hat fiir eine volkskundliche Betrachtungsweise nur ein be-
dingtes Interesse. Stimmt man diesem Grundsatz zu, und es scheint
mir keine Ursache vorhanden zu sein, es nicht zu tun, so liegt die Be-
deutung einer begrifflichen Bewiltigung der Beziehungen zwischen
den Dingen und dem Menschen der Volkswelt auf der Hand. Wie aber
steht es damit?

Zunichst ist festzustellen, dass die Erfassung dieses Verhiltnisses
so lange keine terminologischen Schwierigkeiten bereitet, als es sich
um rationale, um Zweckbeziehungen handelt. Biuerliches oder hand-
werkliches Arbeitsgerit beispielsweise hat zunichst seine klar erfass-
bare Bestimmung. Der Spaten dient zum Graben, die Sense zum Mi-
hen, der Hobel zum Glitten von Holz usf. Auch im Bauwesen liegt
die Zweckbestimmung an der Oberfliche: das Haus dient zum Woh-

1 Richard Weiss, Hiuser und Landschaften der Schweiz (Etlenbach-Ziirich 1959) 292.
Ahnlich u. a. auch Leopold Schmidt, Gestaltheiligkeit im biuerlichen Arbeitsmythos
(= Veroffentlichungen des 6sterr. Mus. f. Vk. T, Wien 1952) 3.



92 Karl-S. Kramer

nen und alle seine Teile haben eine fiir die Bediirfnisse des Bewohners
zweckdienliche Funktion.

Eine Sachkunde kann allein auf dieser «Zweckbezogenheit» auf-
bauen, kann Form- und Entwicklungsgeschichte und Materialkunde
betreiben im Sinne einer Ergologie, wie sie etwa die Agrarhistorie
pflegt. Derartige Untersuchungen sind innerhalb der Volkskunde heute
nicht unbeliebt, doch da sie den Menschen dabei hiufig ganz ausser
acht lassen, konnen sie dem eingangs zitierten eigentlich volkskund-
lichen Anliegen nur eine, allerdings unentbehrliche Hilfestellung lei-
sten.

Denn bei niherem Zusehen wird mit dieser «Zweckbezogenheit»
doch nur ein Teil des Verhiltnisses zwischen Mensch und Ding etfasst.
In das klare, handfest rationale Bild schieben sich Imponderabilien ein.
Sie zeigen sich bereits darin, dass der arbeitende Mensch fiir seine Ti-
tigkeit ein bestimmtes Gerit vorzieht, das sich, dusserlich beurteilt, in
keiner Weise von einem Gegenstiick unterscheidet. Er hat das Gefiihl,
dass das bevorzugte Stiick ihm besonders gemiiss sei, dass es seinem
personlichen Arbeitsthythmus entgegenkommt. Es liegt ihm gut in der
Hand, es ist auf ihn eingestimmt. Er wird dieses Gerit nun immer ver-
wenden und sich gehindert fihlen, wenn es aus irgendeinem Grund
einmal nicht zur Verfiigung steht. Zweifellos ist hiermit tiber die reine
Zweckbezogenheit hinaus ein psychisches Motivangeklungen, das sich
auch umgekehrt auswirken kann, wenn die Ubereinstimmung ZWi-
schen Mensch und Gerit nicht eintritt, wenn der Arbeitende der Mei-
nung ist, das Gerit sei ihm nicht gemiiss.

Hinzu kommt, dass volktiimlicher Anschauung nach die Einstim-
mung zwischen Mensch und Gerit keineswegs nur ein psychischer Akt
des Menschen ist. Das Verhiltnis ist gegenseitig : Das Gerit scheint auf
halbem Wege entgegenzukommen. Welches dem einen fiir seine Ar-
beit recht ist, sperrt sich gegen einen anderen, es fligt sich in die fremde
Hand nicht so willig wie in die seines Eigentiimers. Das kann sich un-
ter Umstinden verhdngnisvoll auswirken, vor allem bei effektiv ge-
fihrlichen Geriten, wie etwa bei der Axt des Holzfillers, die dem un-
befugten Benutzer aus der Hand rutschen und ihm eine empfindliche
Wunde zuftigen kann. Vernunftmissig beurteilt liegt das natiirlich an
der Ungeschicklichkeit des andern, aber diese Erklirungsmoglichkeit
entspricht durchaus nicht immer dem Denken des Menschen derVolks-
welt. Es ist z. B. daran zu erinnern, dass eine heftige Reaktion auf die
«Ttcke des Objekts» durch Wort oder Tat, als sei das jeweilige Ding
ein verstindiges und feindlich gesonnenes Wesen, durchaus nicht sel-
ten ist.



Zum Verhiltnis zwischen Mensch und Ding 93

Gesteigert driickt sich die hier schon splirbare Eigenwilligkeit man-
cher Gerite in den Anschauungen von gliicks- und ungliickstrichtigen
Gegenstinden aus, die in der Sagenwelt von der Vorzeit bis zur jiing-
sten Vergangenheit eine so bedeutende Rolle spielen. Wir kénnen dies
verfolgen, um nur zwei Beispiele zu nennen, von der Eigenart heils-
trichtiger Waffen im germanischen Altertum bis zum Dampf- oder
Motorschiff unserer Gegenwart, auf dem bei jeder Fahrt etwas «pas-
siert», weil, wie man unbestimmt formuliert, es mit ihm «nicht
stimmt».

Ist man auf solche eigenartigen Beziehungen zwischen Mensch und
Ding aufmerksam geworden, so wird man immer und immer wieder
darauf stossen. Und zwar nicht nur in sagenhaften Zeugnissen oder in
Vorstellungen des Volksglaubens, sondern auch im béuerlichen und
birgerlichen Alltagsleben, im stindischen Brauchtum, im Recht der
verschiedensten Sphiren, im Bereich der Familie, der Nachbarschaft,
der Siedlungsgemeinschatten, des Staates, und schliesslich auch in un-
serer Gegenwart der GroBstadt, in den Fabriken, Biiros, auf den Stras-
sen, in den Arbeitszimmern von Kiinstlern und Gelehrten. Die Be-
ziehungen sind ihrem Charakter nach von erstaunlicher Vielfalt, sie
reichen von der kurz angedeuteten gegenseitigen «Vertrautheit» bis zu
der Fihigkeit einzelner Gegenstinde, sinnhafter Ausdruck und greif-
bare Vergegenwirtigung geistiger Gemeinschaftswerte zu werden. Wo
immer sie auch erscheinen, gehoren sie nicht in den 4dusserlichen Le-
benskreis der rational, materiell und individuell bestimmten Daseins-
form der modernen Welt, sondern zu jenem inneren Anteil am gemein-
schafts- und traditionsbedingten Volksleben, der in jedem einzelnen
Menschen stirker oder schwicher wirksam ist. Thre begriffliche Er-
fassung gehort deshalb eindeutig in den Aufgabenbereich der Volks-
kunde. Sie kann die Verantwortung fiir diese Klirung nicht an eine an-
dere Wissenschaft, die Psychologie etwa oder die Religionsgeschichte,
abtreten. Die Terminologie der einzelnen Wissenszweige ist in einer
Weise ausgebildet und spezialisiert, dass sich eine Ubernahme in ein
anderes Fachgebiet schwierig gestaltet, weil ihr Bedeutungsgehalt
durch den speziellen Gesichtspunkt wesentlich mitbestimmt wird.
Wohl gibt es sich tiberschneidende Zonen zweier Wissenschaften, in
denen unter bestimmten Voraussetzungen eine gemeinsame Termino-
logie verwendbar ist, aber auch in solchen Fillen zeigt es sich, dass eine
tibernommene begriffliche Gliederung entweder zu weitmaschig oder
zu eng oder zu ungenau ist, um auf die Dauer zu befriedigen.

Das gilt beispielsweise in unserem Fall von den religionsgeschicht-
lichen Begriffen, die mit dem seltsamen Eigenwesen der Dinge fertig



94 Karl-S.TKramer

zu werden versuchen. Ausgehend von dem Gedanken, dass eine Le-
bendigkeit der eigentlich toten Materie, die den aus ihr geformten Ge-
genstand zu bestimmten Handlungen oder Handlungsansitzen fihig
macht, auf eine von Natur aus ihm nicht innewohnende Kraft zuriick-
zufithren sei, griff die Religionsgeschichte auf Beobachtungen zuriick,
die von der Volkerkunde bei den sogenannten «Primitiven» gemacht
worden waren. Man fasste dabei die ritselhafte Kraft in verschiedener
Weise auf: sie konnte von einer Seele herriihren, die Zuflucht in dem
betreffenden Gegenstand gesucht hatte, oder sie konnte eine Art «un-
personliches Fluidum» sein, das nicht an einen bestimmten Gegen-
stand gebunden war, sondern in ihn hineinstromen und von ihm auch
in einen andern weiterstrtomen konnte. Auf diese Weise entstanden die
Begriffe Animismus, Prianimismus, Animatismus, Orendismus usw.
Wihrend nun ein grosser Teil dieser Theoreme von der Religions-
geschichte bereits wieder verworfen oder auf einen geringen Geltungs-
bereich reduziert sind, spielen sie in der volkskundlichen Terminologie
noch immer eine erstaunlich grosse Rolle. So z.B. der Orendismus?:
In der Vielseitigkeit seiner Anwendung droht dieser Begriff, wie man-
che Untersuchungen erweisen, die wirklichen Verhiltnisse eher zu
verschleiern als zu erkldren. Glaubt man seiner nicht entraten zu kon-
nen, so sollte jedenfalls die Forderung nicht ausser acht gelassen wer-
den, ihn so eng wie moglich zu fassen, auf das zu beschrinken, was
das Wort Orenda wirklich hergibt, auf die aus- und lberstrémende
Kraft, das «unpersonliche Fluidum», dem wir in etwa beim Reliquien-
kult und Amulettwesen begegnen, bei den Bertthrungsakten im Wall-
tahrtskult, oder, auf ganz anderem Gebiet, beim «erdfesten Stein»,
der das auf ihm ausgesprochene Gelobnis hirtet, indem er seine eigen-
ste Kraft, eben die Hirte, iibergehen ldsst.

Doch zeigt dieses Beispiel schon, wie gefihrlich eine solche Begriffs-
bestimmung ist. Denn die Hirte des Steines ist seine eigentliche Na-
tur, sein charakteristisches, unverwechselbares Wesen, jedenfalls in
der Anschauung des Volkes («hart wie Stein»). Ist der Ubergang
seiner Kraft in das Wort des Geldbnisses noch das Uberstrémen eines
unpersonlichen, und, wie das Wort hier wohl verstanden werden soll,
nicht charakterisierbaren Fluidums, das immer und tiberall sein kann ?
Wohl kaum, sondern die Kraft hat hier die Natur des Steines und kann
nur von ihm tberstrémen?. Und genauso, und noch deutlicher, ist es

2 Am nachdriicklichsten trat Friedrich Pfister fiir Ubernahme dieses Begriffes in die
volkskundliche Terminologie ein. Vergl. sein Buch Deutsches Volkstum in Glauben und
Aberglauben (= Dt. Vk., hg. von John Meier, Bd. 4, Berlin/Leipzig 1936) bes. 30 fI.

3 Vgl. Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane (Hamburg 1957) 92: «So ldsst
etwa bei den Steinen eine Analyse ihrer verschiedenen religitsen Werte erkennen, was



Zum Verhiltnis zwischen Mensch und Ding 95

bei den Reliquien, deren Kraft wohl auf vielfiltige Weise und auf
vielartige «Mittler» iibertragbar ist, aber ihren Ursprung hat in der
einen Person und im Leben des Heiligen, dessen Teil die unver-
filschte Reliquie ist. Seine Heiligkeit aber beruht auf vollkommener
Erfullung der Glaubenslehren und Glaubensforderungen seiner Re-
ligionsgemeinschaft und auf der innigen Verbundenheit mit Gott. Wo
bleibt da, so muss man sich fragen, Raum fir das irokesische Orenda ?

Reliquien und die tbrigen heiligen Gegenstinde der Hochreligion
sind ein Sonderfall. Wir scheiden sie aus unserer Betrachtung aus.
Bleiben wir beim Stein, bei der ihm eigentiimlichen Kraft und Hirte.
Es ist ein wesenbestimmendes Merkmal seiner Natur, sowohl bei ratio-
naler Betrachtung, als auch, wenn man die nicht rational fassbarenVor-
stellungen tber ihn ins Auge fasst. Der Brautstein, der Gerichtsstein,
der Eck- und Grundstein eines Hauses, die steinerne Schwelle, sie alle
sind von besonderer Bedeutung und haben diese nicht zuletzt vom
Wesen ihrer stofflichen Zusammensetzung her. Ahnliches ist bei Ge-
genstinden aus Erz, aus Holz, aus Erde zu beobachten. Ein nicht un-
wesentlicher Teil des Charakters der wie lebendig wirkenden Dinge ist
vom Stoff her bestimmt, aus dem sie, vom Menschen beriihrt oder un-
beriihrt, bestehen.

In vielen Fillen tritt ein weiteres Element der Dingbedeutsamkeit
greif bar zutage: die Form, die Gestalt. Beim Ring beispielsweise oder
bei der Sichel ist das besonders deutlich. Hier ist die Form ungleich
wesentlicher als etwa bei jenen Geriten, die von dusseren Formasso-
ziationen her verlebendigt werden, die von ihrer Gestalt her zur «Per-
sonifikation» dringen, wofiir die Volkskunst zahlreiche Beispiele bie-
tet: der Griff am Mangelbrett wird zum Pferd, der geschlossene Korb
eines bestimmten Typs zur Ente usw. Hier kann dem Spieltrieb eine
entscheidende Rolle zufallen, keineswegs immer, wie es sich erweisen
liesse. Aber bei Ring und Sichelist die Gestalt selbst das entscheidende,
das den Gegenstand aus seiner Alltagssphire heraushebt.

In den vergangenen Jahren hat Leopold Schmidt in einer Reihe von
Untersuchungen diese beiden an sich schon frither erkannten? Ele-
mente der irrationalen Beziehungen zwischen Mensch und Ding her-
ausgearbeitet und dafiir die Begriffe «Stoftheiligkeit» und «Gestalt-
heiligkeit» geprigt. Den Begriff Stoffheiligkeit gewann er bei der In-

die Steine als Hierophanien den Menschen zu zeigen vermogen, nimlich Macht, Hirte,
Dauer. Die Hierophanie des Steines ist eine Ontophanie par excellence: Vor allem andern
ist der Stein, er bleibt immer er selbst, verindert sich nicht».

4 Karl-S. Kramer, Die Dingbeseelung in der germanischen Uberlieferung (= Beitr.
zur Volkstumsforschung s, Miinchen 1940) bes. 138 ff.



96 Katl-S. Kramer

terpretation der besonderen Rolle, die das Blei in der Volksiiberliefe-
rung spielte®. Thm stellte er den Begriff Gestaltheiligkeit zur Seite, als
er die Beziehungen der Ernteschnittgerite, vorziiglich der Sichel, zu
mythischen Gestalten der verschiedenen Kulturepochen untersuchte,
die als «Kulturheroen» mit jenen Instrumenten in Verbindung ge-
bracht werden konnten oder sonst in irgendeinem legenddren Zusam-
menhang mit ihnen standen$. Seine Untersuchungen haben nicht tiber-
all ein positives Echo gefunden, aber doch ungemein fruchtbar ge-
wirkt, indem sie eine rege Diskussion iiber grundsitzliche Fragen des
volkskundlichen Forschungsauftrages und volkskundlicher Methoden
gefithrt haben?. Unabhingig davon sind jedoch die neugeprigten Be-
griffe, ist vor allem die Gestaltheiligkeit sehr schnell und ohne nennens-
werten Widerstand in den Sprachschatz der Volkskunde aufgenom-
men worden®. Unleugbar haben sie den Vorzug der Eingingigkeit,
einer sprachlichen Rundheit, sodass sie gegeniiber den Wortungeheu-
ern, welche die wissenschaftliche Terminologie so hiufig produziert,
wohltuend abstechen. Dem Sprachgefiihl kommt auch die Tatsache
entgegen, dass es sich bei den Wortbestandteilen um deutsche Worter
handelt, mit denen sich sofort plastische Bedeutungsinhalte verkniip-
fen, die jedenfalls im ersten Bestandteil auch genau das Richtige treffen.
Leider ist das beim zweiten Bestandteil nicht mehr im gleichen Masse
der Fall. Richard Weiss machte darauf in seiner Beprechung?® aufmerk-
sam: Das Wort Heiligkeit erschiene ihm zu schwerlastig, man solle
lieber ein weniger gewichtiges Wort wihlen. Damit ist ein, wie mir
scheint, zutreffendes Bedenken ausgesprochen. Leopold Schmidt selbst
betont, er habe den Begriff Heiligkeit von der Religionsgeschichte
iibernommen und verweist auf F. K. Feigels kritische Stellungnahme
zu Rudolf Ottos Buch «Das Heilige» und auf Walter Baetkes Unter-
suchungen Gber «Das Heilige im Germanischen». Fiir Rudolf Otto!?
setzte sich bekanntlich das Heilige aus einer irrationalen, unbegreif-
baren Komponente, dem numinosen Gefiihl, und dem rational erfass-
baren Ethischen zusammen, und er versuchte, den unentbehrlichen

5 Leopold Schmidt, Das Blei in seiner volkstiimlichen Geltung, in: Mitt. d. chem. For-
schungsinstitutes der Industrie Osterreichs 2 (1948) 98 fI. ; ders., Heiliges Bleiin Amuletten,
Votiven und anderen Gegenstinden des Volksglaubens in Europa und im Orient (=Le-
obener Griine Hefte 32, Wien 1958).

6 Leopold Schmidt, Gestaltheiligkeit (wie Anm. 1).

7 Vgl. dazu Hans Moser, Gedanken zur heutigen Volkskunde, in: Bayer. Jb. f. Vk.
1954, 213 ff.

8 So bringt z B. die Neuauflage des Worterbuches der deutschen Volkskunde von
Richard Beitl (1955) bereits einen ausfithrlichen Abschnitt iiber « Gestaltheiligkeit».

® Osterr. Zs. f. Vk. N. F. 7 (1953) 150 ff.

10 Rudolf Otto, Das Heilige (Breslau 1917, seither in vielen Auflagen).



Zum Verhiltnis zwischen Mensch und Ding 97

irrationalen Teil an der Gefiihlsreaktion des Menschen gegeniiber dem
Numinosen (mysterium tremendum und fascinosum) abzulesen. Auf
diese Weise, so meinte er, sei auch der Ursprung der Religion tber-
haupt zu verfolgen. Dabei ging er in seinen Untersuchungen vom Ein-
zelmenschen und seinem Gefiihlsleben aus. Sein Kritiker Feigel'l, dem
sich Baetke anschliesst, halt dies fiir ein hoffnungsloses Beginnen, da es
unmoglich sei, an Gefiihlsdusserungen eine Realitit, die sie verursachte,
noch dazu wenn sie unbegreiflich sei, zu erkennen. Feigel nimmt das
religiose Gefiihl als eine gegebene Tatsache, von deren Vorhandensein
schon die ersten erhaltenen Zeugnisse sprechen, und deren Ursprung
in so ferner Zeit liegt, dass er dem Zugrift der Wissenschaft entzogen
sei. Zudem sei es falsch, vom Einzelmenschen auszugehen, denn die
Religion sei in urtiimlichen Verhiltnissen immer an eine Gemein-
schaft gebunden, und die Natur des Heiligen sei von dieser Religions-
gemeinschaft abhingig. Nur in einer Gemeinschaft, die durch Religion
gebunden ist, gibt es das Heilige. Baetkel? fithrt dazu aus, dass in den
Wortern, die im Germanischen das Heilige bezeichnen, von vornhet-
ein eine Bedeutung ruhe, die aus dem Bereich des Religiésen stamme,
und nicht etwa nur, wie man zuvor meinte, das Charakteristikum einer
wie immer gearteten Krafterfiilltheit.

Da sich Leopold Schmidt nun ausdriicklich auf diese Gewidhrsmin-
ner beruft, werden seine Begriffe in einem Masse eingeengt, dass ihre
Verwendbarkeit in dem von mir umrissenen Problemkreis kaum mehr
moglich erscheint. Er formuliert: «Sowohl die Grundstoffe wie die
Grundgestalten sind, im Sinne des Numinosen und bei der Handha-
bung seiner Geltung, traditionell heilig. Die volksmissige Anerken-
nung dieser Heiligkeit, die wieder unbewusst und unindividuell vor
sich geht, erscheint mir als der eigentliche biuerliche Mythos»13. Man
kann nun als Hypothese annehmen, dass es eine Zeit gegeben hat, in
der das gesamte Leben der in einer Religionsgemeinschaft zusammen-
gefiigten Menschen einen profanisierten Alltag nicht kannte; man
kann ferner annehmen, dass in diesen «heiligen Alltag» auch das Ge-
rit, das Haus, die Umwelt tiberhaupt mit einbezogen war, und dass
man unter diesen Umstinden in Bezug auf alle Dinge von einer Heilig-
keit sprechen kann. Man muss sich dabei jedoch immer vor Augen
halten, dass solche Verhiltnisse einem archaischen Zustand entsprechen
wiirden, fiir den die direkten Zeugnisse fehlen und dessen Substanz

11 F K. Feigel, Das Heilige. Kritische Abhandlungen iiber Ottos gleichnamiges Buch

(Haarlem 1929).
12 Walter Baetke, Das Heilige im Germanischen (Tubingen 1942).
13 Leopold Schmidt (wie Anm. 1) 2.

Schweiz, Archiv f. Volkskunde 58 (1962) 7



98 Karl-S. Kramer

nur durch Riickschliisse erfiihlbar ist. «Das Leben wird auf einer dop-
pelten Ebene gelebt», so charakterisiert Eliade diesen Zustand, «zu-
gleich als menschliche Existenz und als Teil eines tibermenschlichen
Lebens, des Lebens des Kosmos und der Gotter. Wahrscheinlich hat-
ten in frithester Zeit alle Organe und physiologischen Vorginge des
Menschen ebenso wie auch alle seine Handlungen ihre religiose Be-
deutung, denn alle menschlichen Verhaltensweisen sind in illo tem-
pore (= in der mythischen Urzeit) von den Gottern oder kulturbrin-
genden Heroen gestiftet worden...» Gegenstinde, die in diese «Dop-
pelexistenz» einbezogen sind, haben einen zusitzlichen religitsen
Wert, «ohne dass ihre eigenen, unmittelbaren Werte dadurch Ein-
busse erleiden»!4.

Soweit nun die Volkskunde aufgrund sicherer Quellen zu schauen
vermag, ist eine solche Einbettung des Lebens in eine «doppelte
Ebene» allenfalls noch in bestimmten (festlichen) Situationen, die sich
vom Alltag deutlich abheben lassen, keineswegs aber allgemein giiltig
gewesen. Auch die «lebendigen Beziehungen» zwischen Mensch und
Ding spielen sich, soweit wir sie verfolgen kdnnen, nicht nur in einer
geheiligten Sphire ab. Der Begriff der Stoff- und Gestaltheiligkeit hat
aber nur in einer solchen Sphire Raum, und nur solche Dinge kénnen
damit bedacht werden, die zumindest Spuren einer Verbindung zu
dieser Sphire aufweisen. Dass es derartige Dinge gibt, steht ausser
Zweifel, doch ihr Kreis ist relativ eng, wenn wir einen strengen termi-
nologischen Mafstab anlegen. Richard Weissi® gab zu bedenken,
dass neben dem Heiligen auch das Magische in der Beziehung zu den
Dingen eine grosse Rolle spiele, und dass das Magische seiner Natur
nach dem Heiligen entgegengesetzt sei. Wir fiigen hinzu: nicht nur
das Heilige und das Magische, auch das Natiirliche in der Auffassung
des Volksmenschen, das durch Einfiihlung in seine Umwelt Erlebte,
ist massgeblich beteiligt.

Wir stehen in diesem Fall vor der von der Volkskunde schon oft
diskutierten Frage, ob wir es bei bestimmten, aus der Sicht der Ratio
nicht deutbaren Erscheinungen mit Triimmern einer lingst vergange-
nen Urzeit zu tun haben, mit «survivals», abgelebten Formen, die ihre
eigentliche Funktion lingst verloren haben, mit Fossilien, die im Ge-
samtgefiige der Volkskultur eingebettet liegen, oder ob diese Erschei-
nungen nicht eine eigene, stets wieder neu aufbrechende Lebenskraft
besitzen, die sie in Raum und Zeit zu bedeutenden Komponenten des
Volkslebens werden ldsst. Zumindest ist neben die Frage nach dem

14 Mircea Eliade (wie Anm. 3) 97 f.
15 Wie Anm. 9.



Zum Verhiltnis zwischen Mensch und Ding 99

Ursprung (des survivals) die Frage nach der Funktion (des lebendigen
Elements) in der jeweiligen historischen Situation zu stellen. Dabei
lisst sich die wichtige Beobachtung machen, dass das lebendige Ver-
hiltnis zwischen Mensch und Ding sich immer wieder neu entwickelt,
ohne dass religiose Voraussetzungen dafiir vorliegen. Es scheint sich
hier um eine allgemein menschliche Verhaltungsweise zu handeln, die
sich je nach der gerade dominierenden Struktur der Volkskultur so
oder so auswirkt: in einer mythisch geprigten als «Heiligung», in
einer magisch geprigten als «Zauber», in einer naturverbundenen als
gefithlsmassig Erlebtes, in einer rational geprigten als unkontrollierte,
gegengewichtige Unterstromung. Nur wenn man geneigt ist, in der
Erkenntnis irrationaler Werte in den Beziehungen zwischen Mensch
und Ding tberhaupt und im Gegensatz zu einer rein materiellen Auf-
fassung von «Heiligung» zu sprechen, liesse sich das Begriffspaar
Stoftheiligkeit und Gestaltheiligkeit vertreten.

Dazu kommt noch ein weiteres: nimmt man die Heiligkeit in diesem
erweiterten Sinn hin, so fehlt noch ein wesentlicher dritter Begriff zur
Erfassung aller Beziehungen. Nicht nur der Stoff, nicht nur die Ge-
stalt, sondern auch die Funktion eines Gegenstandes kann seine be-
sondere Bedeutsamkeit erwirken. Das Dach oder einzelne Teile davon
gewinnen ihr Charakteristisches in Glauben, Brauch und Recht nicht
durch ihr Material oder ihre Form, sondern durch ihre Funktion des
Bergens und Beschirmens; das gleiche gilt vom Mantel (Schutzmantel)
und Hut. Entsprechend ist bei der Schwelle ihre Funktion als Grenze,
beim Pflug seine Funktion des Aufreissens und Bereitens der Erde,
beim Kirchweihbaum seine Funktion als sichtbares Zeichen der Ge-
rechtsame der Herrschaft und der Gemeinschaft des Dorfes das Ent-
scheidende. Man miisste also der Stoff- und der Gestaltheiligkeit als
drittes die Funktionsheiligkeit zur Seite setzen!®.

Hiermit hitten wir — unter Berticksichtigung aller Einschrinkun-
gen — Begriffe fir die Hauptelemente des irrationalen Verhiltnisses
zwischen Mensch und Ding gewonnen. Es fehlt noch die umfassende
Bezeichnung. Vor zwanzig Jahren hatte ich in meiner Dissertation
dafiir das von Otto Hofler geprigte Wort Dingbeseelung vorgeschla-
gen!'?. In der Arbeit wurde die Rechtfertigung, im Zusammenhang
mit leblosen Gegenstinden von einer Seele zu sprechen, ausfihrlich
versucht. Dass dabei der Seelenbegriff des Animismus mit seinem aus-

18 Dieser Begriff wurde von mir erstmals in einer Besprechung des Buches von Richard
Weiss, Hiuser und Landschaften der Schweiz, in: Erasmus 13 (1960) 369 ff. in Erwiigung
gezogen.

17 Karl-S. Kramer (wie Anm. 4).



100 Karl-S. Kramer

gesprochenen Dualismus, der eine Trennung von Stoff und Seele als
moglich annimmt, nicht in Frage kommt, liegt auf der Hand. Aber
auch der Animatismus als Lehre von einer Allbelebung und Allbesee-
lung scheidet aus, weil die Vielfiltigkeit der Dingbeziehungen, wie
dort niher begriindet wurde, eine solche einheitlich wirkende Kraft
ausschliesst. Die Berechtigung, das Wort Seele zu verwenden, schien
mir in der Beobachtung zu liegen, dass die Materie allein zu keinerlei
irrationaler Wirkung befihigt ist. Thr muss zu solcher Wirkung ein
Lebenselement zur Seite treten. Als begrifflicher Gegenstaz zur Ma-
terie aber gilt seit alters her die Seele.

In der Diskussion iiber die Dingbeseelung wurde jedoch das Be-
denken laut, dass vom religionswissenschaftlichen Begriff der Seele her
Anlass zu Missverstindnissen gegeben sei. Siegfried Gutenbrunner
sprach dies am deutlichsten aus und forderte eine Wortprigung, die
aus dem Sachzusammenhang heraus den Sachverhalt unmissverstind-
lich wiedergibe, wie das etwa im Germanischen Altertum beim Ko-
nigsheil oder Waffenheil mit der Deutung des Wortes «Heil» durch
Gronbech geschehen sei. Hinzu fiigte er, dass man die Erfiillung dieser
Forderung nicht auf den ersten Anhieb verlangen kénne, denn die Ter-
minologie lasse sich nicht willkiirlich vorwirts treiben!®,

Nun, nach zwanzig Jahren, und nach eingehenderer Kenntnis volks-
tiimlicher Uberlieferung, mochte ich eine Variierung des Begriffes vor-
schlagen, die vielleicht zunichst als eine Verflachung wirkt, aber doch
manches fiir sich hat. Richard Weiss schloss seinen Bedenken gegen
den Schmidt’schen Begriff der Gestaltheiligkeit die Bemerkung an,
man solle vielleicht eher von «Bedeutung» als von «Heiligkeit» spre-
chen'®. Ich mochte das in etwa aufgreifen und statt Dingbeseelung
Dingbedeutsamkeit sagen, ein Wort, das sich auch im Verlaufe dieser
Ausfithrungen als eine Kennzeichnung des Verhiltnisses zwischen
Mensch und Ding anbot und gelegentlich verwendet wurde. Das Wort
«bedeutsam» enthilt in unserem Sprachgebrauch einen Sinn, der tiber
die Alltdglichkeit einer Erscheinung hinausweist. Es ist dabei frei von
unmittelbaren Beziehungen zum Religiosen und Magischen, doch
kann die Erhthung iiber das Alltigliche in die Richtung auf Uber-
sinnliches weisen. Willig gliedern sich die drei Grundelemente der
Dingbedeutsamkeit, Stoff, Gestalt und Funktion, in diesen Rahmen-
begriff ein, wenn wir von Stoffbedeutsamkeit, Gestaltbedeutsamkeit
und Funktionsbedeutsamkeit sprechen.

18 D¢, Literaturzeitung 1942, 783—785.
19 Wie Anm. 9.



Zum Verhiltnis zwischen Mensch und Ding 101

Der Forderung Gutenbrunners entspricht diese Neubildung nicht
ganz, doch stellte er sie im Hinblick auf die in meiner Arbeit in den
Vordergrund geriickte germanische Uberlieferung. Ein an ihr geprig-
tes Wort wiirde aber der Fiille der Beziehungen der volkstiimlichen
Uberlieferungen, mit denen es die Volkskunde zu tun hat, nur zum
Teil gerecht werden kénnen. Diese Beziehungsvielfalt verlangt einen
neutraleren Ausdruck, der auch zugleich neutraler ist als Heiligkeit und
Seele, aber nicht so neutral, dass er nur allgemein von «Beziehungen»
spriche. Vielleicht kann so die Prigung «Dingbedeutsamkeit» jeden-
falls die Diskussion aufs neue in Gang bringen.



	Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding : Probleme der volkskundlichen Terminologie

