
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 58 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding : Probleme der
volkskundlichen Terminologie

Autor: Kramer, Karl S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


91

Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding
Probleme der volkskundlichen Terminologie

Otto Flöf 1er zum 60. Geburtstag

Von Karl-S. Kramer, München

«Den Menschen durch die Dinge und in seiner Beziehung zu den

Dingen zu erkennen, ist das Anliegen der Volkskunde»1. - Diese hier
aus dem Zusammenhang gelöste und auf diese Weise vielleicht etwas
allzu vereinfachend wirkende Definition der Zielsetzung volkskundlicher

Forschung (nicht der Volkskunde selbst), stellt, so einleuchtend
sie ist, eher eine Forderung als ein Fazit einer allgemeinen Entwicklung

dar. Sie trifft ohne Zweifel auf eine schwache Stelle der heute
üblichen methodischen Bemühungen um Gegenstände der Volkskultur
und verlangt daher eine eingehende Betrachtung. Das Wort «Ding»
ist dabei in doppeltem Sinn gebraucht. Der erste Teil des Satzes jedenfalls

kann nur die Dinge meinen, die der Mensch selbst geschaffen oder
bearbeitet hat, die Spuren seiner formenden Hand aufweisen : sein Gerät,

sein Haus, seine Tracht, seine Kunsterzeugnisse, aber auch seine
Äcker und Wiesen, Strassen und Brücken, die gestaltete Landschaft.
Im zweiten Teil ist der Kreis der Dinge, zu denen er in Beziehung
steht, weiter gefasst. Die ganze Macht der unbewältigten Natur wirkt
auf ihn ein, zwingt ihn zur Reaktion, formt seine Lebensbedingungen.
Immer aber ist der Mensch der Angelpunkt der Betrachtungen, das

vereinzelte und aus seinem Zusammenhang mit dem Menschen herausgelöste

Ding hat für eine volkskundliche Betrachtungsweise nur ein
bedingtes Interesse. Stimmt man diesem Grundsatz zu, und es scheint
mir keine Ursache vorhanden zu sein, es nicht zu tun, so liegt die

Bedeutung einer begrifflichen Bewältigung der Beziehungen zwischen
den Dingen und dem Menschen der Volkswelt auf der Hand. Wie aber
steht es damit

Zunächst ist festzustellen, dass die Erfassung dieses Verhältnisses

so lange keine terminologischen Schwierigkeiten bereitet, als es sich

um rationale, um Zweckbeziehungen handelt. Bäuerliches oder
handwerkliches Arbeitsgerät beispielsweise hat zunächst seine klar erfassbare

Bestimmung. Der Spaten dient zum Graben, die Sense zum
Mähen, der Hobel zum Glätten von Holz usf. Auch im Bauwesen liegt
die Zweckbestimmung an der Oberfläche : das Flaus dient zum Woh-

1 Richard Weiss, Häuser und Landschaften der Schweiz (Erlenbach-Zürich 1959) 292.
Ähnlich u. a. auch Leopold Schmidt, Gestaltheiligkeit im bäuerlichen Arbeitsmythos

Veröffentlichungen des österr. Mus. f. Vk. I, Wien 1952) 3.



92 Karl-S. Kramer

nen und alle seine Teile haben eine für die Bedürfnisse des Bewohners
zweckdienliche Funktion.

Eine Sachkunde kann allein auf dieser «Zweckbezogenheit»
aufbauen, kann Form- und Entwicklungsgeschichte und Materialkunde
betreiben im Sinne einer Ergologie, wie sie etwa die Agrarhistorie
pflegt. Derartige Untersuchungen sind innerhalb der Volkskunde heute
nicht unbeliebt, doch da sie den Menschen dabei häufig ganz ausser
acht lassen, können sie dem eingangs zitierten eigentlich volkskundlichen

Anliegen nur eine, allerdings unentbehrliche Flilfestellung
leisten.

Denn bei näherem Zusehen wird mit dieser «Zweckbezogenheit»
doch nur ein Teil des Verhältnisses zwischen Mensch und Ding erfasst.

In das klare, handfest rationale Bild schieben sich Imponderabilien ein.
Sie zeigen sich bereits darin, dass der arbeitende Mensch für seine

Tätigkeit ein bestimmtes Gerät vorzieht, das sich, äusserlich beurteilt, in
keiner Weise von einem Gegenstück unterscheidet. Er hat das Gefühl,
dass das bevorzugte Stück ihm besonders gemäss sei, dass es seinem

persönlichen Arbeitsrhythmus entgegenkommt. Es liegt ihm gut in der

Hand, es ist auf ihn eingestimmt. Er wird dieses Gerät nun immer
verwenden und sich gehindert fühlen, wenn es aus irgendeinem Grund
einmal nicht zur Verfügung steht. Zweifellos ist hiermit über die reine

Zweckbezogenheit hinaus ein psychisches Motiv angeklungen, das sich
auch umgekehrt auswirken kann, wenn die Übereinstimmung
zwischen Mensch und Gerät nicht eintritt, wenn der Arbeitende der

Meinung ist, das Gerät sei ihm nicht gemäss.
Hinzu kommt, dass volktümlicher Anschauung nach die Einstimmung

zwischen Mensch und Gerät keineswegs nur ein psychischer Akt
des Menschen ist. Das Verhältnis ist gegenseitig: Das Gerät scheint auf
halbem Wege entgegenzukommen. Welches dem einen für seine
Arbeit recht ist, sperrt sich gegen einen anderen, es fügt sich in die fremde
Hand nicht so willig wie in die seines Eigentümers. Das kann sich unter

Umständen verhängnisvoll auswirken, vor allem bei effektiv
gefährlichen Geräten, wie etwa bei der Axt des Flolzfällers, die dem
unbefugten Benutzer aus der Hand rutschen und ihm eine empfindliche
Wunde zufügen kann. Vernunftmässig beurteilt liegt das natürlich an
der Ungeschicklichkeit des andern, aber diese Erklärungsmöglichkeit
entspricht durchaus nicht immer dem Denken des Menschen derVolks-
welt. Es ist z. B. daran zu erinnern, dass eine heftige Reaktion auf die
«Tücke des Objekts» durch Wort oder Tat, als sei das jeweilige Ding
ein verständiges und feindlich gesonnenes Wesen, durchaus nicht selten

ist.



Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding 93

Gesteigert drückt sich die hier schon spürbare Eigenwilligkeit mancher

Geräte in den Anschauungen von glucks- und unglücksträchtigen
Gegenständen aus, die in der Sagenwelt von der Vorzeit bis zur jüngsten

Vergangenheit eine so bedeutende Rolle spielen. Wir können dies

verfolgen, um nur zwei Beispiele zu nennen, von der Eigenart
heilsträchtiger Waffen im germanischen Altertum bis zum Dampf- oder
Motorschiff unserer Gegenwart, auf dem bei jeder Fahrt etwas
«passiert», weil, wie man unbestimmt formuliert, es mit ihm «nicht
stimmt».

Ist man auf solche eigenartigen Beziehungen zwischen Mensch und

Ding aufmerksam geworden, so wird man immer und immer wieder
darauf stossen. Und zwar nicht nur in sagenhaften Zeugnissen oder in

Vorstellungen des Volksglaubens, sondern auch im bäuerlichen und

bürgerlichen Alltagsleben, im ständischen Brauchtum, im Recht der
verschiedensten Sphären, im Bereich der Familie, der Nachbarschaft,
der Siedlungsgemeinschaften, des Staates, und schliesslich auch in
unserer Gegenwart der Großstadt, in den Fabriken, Büros, auf den Strassen,

in den Arbeitszimmern von Künstlern und Gelehrten. Die
Beziehungen sind ihrem Charakter nach von erstaunlicher Vielfalt, sie

reichen von der kurz angedeuteten gegenseitigen «Vertrautheit» bis zu
der Fähigkeit einzelner Gegenstände, sinnhafter Ausdruck und greifbare

Vergegenwärtigung geistiger Gemeinschaftswerte zu werden. Wo
immer sie auch erscheinen, gehören sie nicht in den äusserlichen
Lebenskreis der rational, materiell und individuell bestimmten Daseinsform

der modernen Welt, sondern zu jenem inneren Anteil am gemein-
schafts- und traditionsbedingten Volksleben, der in jedem einzelnen
Menschen stärker oder schwächer wirksam ist. Ihre begriffliche
Erfassung gehört deshalb eindeutig in den Aufgabenbereich der
Volkskunde. Sie kann die Verantwortung für diese Klärung nicht an eine
andere Wissenschaft, die Psychologie etwa oder die Religionsgeschichte,
abtreten. Die Terminologie der einzelnen Wissenszweige ist in einer
Weise ausgebildet und spezialisiert, dass sich eine Übernahme in ein
anderes Fachgebiet schwierig gestaltet, weil ihr Bedeutungsgehalt
durch den speziellen Gesichtspunkt wesentlich mitbestimmt wird.
Wohl gibt es sich überschneidende Zonen zweier Wissenschaften, in
denen unter bestimmten Voraussetzungen eine gemeinsame Terminologie

verwendbar ist, aber auch in solchen Fällen zeigt es sich, dass eine

übernommene begriffliche Gliederung entweder zu weitmaschig oder

zu eng oder zu ungenau ist, um auf die Dauer zu befriedigen.
Das gilt beispielsweise in unserem Fall von den religionsgeschichtlichen

Begriffen, die mit dem seltsamen Eigenwesen der Dinge fertig



94 Karl-S.'Kramer

zu werden versuchen. Ausgehend von dem Gedanken, dass eine

Lebendigkeit der eigentlich toten Materie, die den aus ihr geformten
Gegenstand zu bestimmten Flandlungen oder Flandlungsansätzen fähig
macht, auf eine von Natur aus ihm nicht innewohnende Kraft
zurückzuführen sei, griff die Religionsgeschichte auf Beobachtungen zurück,
die von der Völkerkunde bei den sogenannten «Primitiven» gemacht
worden waren. Man fasste dabei die rätselhafte Kraft in verschiedener
Weise auf: sie konnte von einer Seele herrühren, die Zuflucht in dem
betreffenden Gegenstand gesucht hatte, oder sie konnte eine Art
«unpersönliches Fluidum» sein, das nicht an einen bestimmten Gegenstand

gebunden war, sondern in ihn hineinströmen und von ihm auch
in einen andern weiterströmen konnte. Auf diese Weise entstanden die

Begriffe Animismus, Präanimismus, Animatismus, Orendismus usw.
Während nun ein grosser Teil dieser Theoreme von der
Religionsgeschichte bereits wieder verworfen oder auf einen geringen Geltungsbereich

reduziert sind, spielen sie in der volkskundlichen Terminologie
noch immer eine erstaunlich grosse Rolle. So z.B. der Orendismus2:
In der Vielseitigkeit seiner Anwendung droht dieser Begriff, wie manche

Untersuchungen erweisen, die wirklichen Verhältnisse eher zu
verschleiern als zu erklären. Glaubt man seiner nicht entraten zu können,

so sollte jedenfalls die Forderung nicht ausser acht gelassen werden,

ihn so eng wie möglich zu fassen, auf das zu beschränken, was
das Wort Orenda wirklich hergibt, auf die aus- und überströmende
Kraft, das «unpersönliche Fluidum», dem wir in etwa beim Reliquienkult

und Amulettwesen begegnen, bei den Berührungsakten im
Wallfahrtskult, oder, auf ganz anderem Gebiet, beim «erdfesten Stein»,
der das auf ihm ausgesprochene Gelöbnis härtet, indem er seine eigenste

Kraft, eben die Härte, übergehen lässt.

Doch zeigt dieses Beispiel schon, wie gefährlich eine solche
Begriffsbestimmung ist. Denn die Härte des Steines ist seine eigentliche Natur,

sein charakteristisches, unverwechselbares Wesen, jedenfalls in
der Anschauung des Volkes («hart wie Stein»), Ist der Übergang
seiner Kraft in das Wort des Gelöbnisses noch das Überströmen eines

unpersönlichen, und, wie das Wort hier wohl verstanden werden soll,
nicht charakterisierbaren Fluidums, das immer und überall sein kann
Wohl kaum, sondern die Kraft hat hier die Natur des Steines und kann

nur von ihm überströmen3. Und genauso, und noch deutlicher, ist es

2 Am nachdrücklichsten trat Friedrich Pfister für Übernahme dieses Begriffes in die
volkskundliche Terminologie ein. Vergi, sein Buch Deutsches Volkstum in Glauben und
Aberglauben Dt. Vk., hg. von John Meier, Bd. 4, Berlin/Leipzig 1936) bes. 30 ff.

3 Vgl. Mircea Eliade, Das Heilige und das Profane (Hamburg 1957) 92: «So lässt

etwa bei den Steinen eine Analyse ihrer verschiedenen religiösen Werte erkennen, was



Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding 95

bei den Reliquien, deren Kraft wohl auf vielfältige Weise und auf
vielartige «Mittler» übertragbar ist, aber ihren Ursprung hat in der
einen Person und im Leben des Heiligen, dessen Teil die
unverfälschte Reliquie ist. Seine Fleiligkeit aber beruht auf vollkommener
Erfüllung der Glaubenslehren und Glaubensforderungen seiner

Religionsgemeinschaft und auf der innigen Verbundenheit mit Gott. Wo
bleibt da, so muss man sich fragen, Raum für das irokesische Orenda

Reliquien und die übrigen heiligen Gegenstände der Hochreligion
sind ein Sonderfall. Wir scheiden sie aus unserer Betrachtung aus.
Bleiben wir beim Stein, bei der ihm eigentümlichen Kraft und Härte.
Es ist ein wesenbestimmendes Merkmal seiner Natur, sowohl bei rationaler

Betrachtung, als auch, wenn man die nicht rational fassbarenVor-

stellungen über ihn ins Auge fasst. Der Brautstein, der Gerichtsstein,
der Eck- und Grundstein eines Hauses, die steinerne Schwelle, sie alle

sind von besonderer Bedeutung und haben diese nicht zuletzt vom
Wesen ihrer stofflichen Zusammensetzung her. Ähnliches ist bei

Gegenständen aus Erz, aus FIolz, aus Erde zu beobachten. Ein nicht
unwesentlicher Teil des Charakters der wie lebendig wirkenden Dinge ist
vom Stoff her bestimmt, aus dem sie, vom Menschen berührt oder
unberührt, bestehen.

In vielen Fällen tritt ein weiteres Element der Dingbedeutsamkeit
greifbar zutage: die Form, die Gestalt. Beim Ring beispielsweise oder
bei der Sichel ist das besonders deutlich. Hier ist die Form ungleich
wesentlicher als etwa bei jenen Geräten, die von äusseren Formassoziationen

her verlebendigt werden, die von ihrer Gestalt her zur
«Personifikation» drängen, wofür die Volkskunst zahlreiche Beispiele bietet:

der Griff am Mangelbrett wird zum Pferd, der geschlossene Korb
eines bestimmten Typs zur Ente usw. Hier kann dem Spieltrieb eine

entscheidende Rolle zufallen, keineswegs immer, wie es sich erweisen
liesse. Aber bei Ring und Sichel ist die Gestalt selbst das entscheidende,
das den Gegenstand aus seiner Alltagssphäre heraushebt.

In den vergangenen Jahren hat Leopold Schmidt in einer Reihe von
Untersuchungen diese beiden an sich schon früher erkannten4
Elemente der irrationalen Beziehungen zwischen Mensch und Ding
herausgearbeitet und dafür die Begriffe «Stoffheiligkeit» und
«Gestaltheiligkeit» geprägt. Den Begriff Stoffheiligkeit gewann er bei der In¬

die Steine als Hierophanien den Menschen zu zeigen vermögen, nämlich Macht, Härte,
Dauer. Die Hierophanie des Steines ist eine Ontophanie par excellence : Vor allem andern
ist der Stein, er bleibt immer er selbst, verändert sich nicht».

4 Karl-S. Kramer, Die Dingbeseelung in der germanischen Überlieferung Beitr.
zur Volkstumsforschung 5, München 1940) bes. 138 ff.



96 Karl-S. Kramer

terpretation der besonderen Rolle, die das Blei in der Volksüberlieferung

spielte5. Ihm stellte er den Begriff Gestaltheiligkeit zur Seite, als

er die Beziehungen der Ernteschnittgeräte, vorzüglich der Sichel, zu
mythischen Gestalten der verschiedenen Kulturepochen untersuchte,
die als «Kulturheroen» mit jenen Instrumenten in Verbindung
gebracht werden konnten oder sonst in irgendeinem legendären
Zusammenhang mit ihnen standen6. Seine Untersuchungen haben nicht überall

ein positives Echo gefunden, aber doch ungemein fruchtbar
gewirkt, indem sie eine rege Diskussion über grundsätzliche Fragen des

volkskundlichen Forschungsauftrages und volkskundlicher Methoden
geführt haben7. Unabhängig davon sind jedoch die neugeprägten
Begriffe, ist vor allem die Gestaltheiligkeit sehr schnell und ohne nennenswerten

Widerstand in den Sprachschatz der Volkskunde aufgenommen

worden8. Unleugbar haben sie den Vorzug der Eingängigkeit,
einer sprachlichen Rundheit, sodass sie gegenüber den Wortungeheuern,

welche die wissenschaftliche Terminologie so häufig produziert,
wohltuend abstechen. Dem Sprachgefühl kommt auch die Tatsache

entgegen, dass es sich bei den Wortbestandteilen um deutsche Wörter
handelt, mit denen sich sofort plastische Bedeutungsinhalte verknüpfen,

die jedenfalls im ersten Bestandteil auch genau das Richtige treffen.
Leider ist das beim zweiten Bestandteil nicht mehr im gleichen Masse

der Fall. Richard Weiss machte darauf in seiner Beprechung9 aufmerksam:

Das Wort Heiligkeit erschiene ihm zu schwerlastig, man solle
lieber ein weniger gewichtiges Wort wählen. Damit ist ein, wie mir
scheint, zutreffendes Bedenken ausgesprochen. Leopold Schmidt selbst

betont, er habe den Begriff Heiligkeit von der Religionsgeschichte
übernommen und verweist auf F. K. Feigels kritische Stellungnahme
zu Rudolf Ottos Buch «Das Heilige» und auf Walter Baetkes

Untersuchungen über «Das Heilige im Germanischen». Für Rudolf Otto10
setzte sich bekanntlich das Heilige aus einer irrationalen, unbegreifbaren

Komponente, dem numinosen Gefühl, und dem rational erfassbaren

Ethischen zusammen, und er versuchte, den unentbehrlichen

5 Leopold Schmidt, Das Blei in seiner volkstümlichen Geltung, in: Mitt. d. chem.
Forschungsinstitutes der Industrie Österreichs 2 (1948) 98 ff. ; ders., Heiliges Blei in Amuletten,
Votiven und anderen Gegenständen des Volksglaubens in Europa und im Orient (=Le-
obener Grüne Hefte 32, Wien 1958).

6 Leopold Schmidt, Gestaltheiligkeit (wie Anm. 1).
7 Vgl. dazu Hans Moser, Gedanken zur heutigen Volkskunde, in: Bayer. Jb. f. Vk.

1954,213 ff.
8 So bringt z. B. die Neuauflage des Wörterbuches der deutschen Volkskunde von

Richard Beiti (1955) bereits einen ausführlichen Abschnitt über «Gestaltheiligkeit».
9 österr. Zs. f. Vk. N. F. 7 (1953) 150 ff.
10 Rudolf Otto, Das Heilige (Breslau 1917, seither in vielen Auflagen).



Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding 97

irrationalen Teil an der Gefühlsreaktion des Menschen gegenüber dem
Numinosen (mysterium tremendum und fascinosum) abzulesen. Auf
diese Weise, so meinte er, sei auch der Ursprung der Religion
überhaupt zu verfolgen. Dabei ging er in seinen Untersuchungen vom
Einzelmenschen und seinem Gefühlsleben aus. Sein Kritiker Feigel11, dem
sich Baetke anschliesst, hält dies für ein hoffnungsloses Beginnen, da es

unmöglich sei, an Gefühlsäusserungen eine Realität, die sie verursachte,
noch dazu wenn sie unbegreiflich sei, zu erkennen. Feigel nimmt das

religiöse Gefühl als eine gegebene Tatsache, von deren Vorhandensein
schon die ersten erhaltenen Zeugnisse sprechen, und deren Ursprung
in so ferner Zeit liegt, dass er dem Zugriff der Wissenschaft entzogen
sei. Zudem sei es falsch, vom Einzelmenschen auszugehen, denn die

Religion sei in urtümlichen Verhältnissen immer an eine Gemeinschaft

gebunden, und die Natur des Heiligen sei von dieser
Religionsgemeinschaft abhängig. Nur in einer Gemeinschaft, die durch Religion
gebunden ist, gibt es das Heilige. Baetke12 führt dazu aus, dass in den

Wörtern, die im Germanischen das Heilige bezeichnen, von vornherein

eine Bedeutung ruhe, die aus dem Bereich des Religiösen stamme,
und nicht etwa nur, wie man zuvor meinte, das Charakteristikum einer
wie immer gearteten Krafterfülltheit.

Da sich Leopold Schmidt nun ausdrücklich auf diese Gewährsmänner

beruft, werden seine Begriffe in einem Masse eingeengt, dass ihre
Verwendbarkeit in dem von mir umrissenen Problemkreis kaum mehr

möglich erscheint. Er formuliert: «Sowohl die Grundstoffe wie die

Grundgestalten sind, im Sinne des Numinosen und bei der Handhabung

seiner Geltung, traditionell heilig. Die volksmässige Anerkennung

dieser Heiligkeit, die wieder unbewusst und unindividuell vor
sich geht, erscheint mir als der eigentliche bäuerliche Mythos»13. Man
kann nun als Hypothese annehmen, dass es eine Zeit gegeben hat, in
der das gesamte Leben der in einer Religionsgemeinschaft zusammengefügten

Menschen einen profanisierten Alltag nicht kannte; man
kann ferner annehmen, dass in diesen «heiligen Alltag» auch das Gerät,

das Haus, die Umwelt überhaupt mit einbezogen war, und dass

man unter diesen Umständen in Bezug auf alle Dinge von einer Heiligkeit

sprechen kann. Man muss sich dabei jedoch immer vor Augen
halten, dass solche Verhältnisse einem archaischen Zustand entsprechen
würden, für den die direkten Zeugnisse fehlen und dessen Substanz

11 F. K. Feigel, Das Heilige. Kritische Abhandlungen über Ottos gleichnamiges Buch
(Haarlem 1929).

12 Walter Baetke, Das Heilige im Germanischen (Tübingen 1942).
13 Leopold Schmidt (wie Anm. 1) 2.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 58 (1962) 7



98 Karl-S. Kramer

nur durch Rückschlüsse erfühlbar ist. «Das Leben wird auf einer
doppelten Ebene gelebt», so charakterisiert Eliade diesen Zustand,
«zugleich als menschliche Existenz und als Teil eines übermenschlichen
Lebens, des Lebens des Kosmos und der Götter. Wahrscheinlich hatten

in frühester Zeit alle Organe und physiologischen Vorgänge des

Menschen ebenso wie auch alle seine Flandlungen ihre religiöse
Bedeutung, denn alle menschlichen Verhaltensweisen sind in ilio
tempore in der mythischen Urzeit) von den Göttern oder kulturbringenden

Heroen gestiftet worden...» Gegenstände, die in diese

«Doppelexistenz» einbezogen sind, haben einen zusätzlichen religiösen
Wert, «ohne dass ihre eigenen, unmittelbaren Werte dadurch Ein-
busse erleiden»14.

Soweit nun die Volkskunde aufgrund sicherer Quellen zu schauen

vermag, ist eine solche Einbettung des Lebens in eine «doppelte
Ebene» allenfalls noch in bestimmten (festlichen) Situationen, die sich

vom Alltag deutlich abheben lassen, keineswegs aber allgemein gültig
gewesen. Auch die «lebendigen Beziehungen» zwischen Mensch und

Ding spielen sich, soweit wir sie verfolgen können, nicht nur in einer

geheiligten Sphäre ab. Der Begriff der Stoff- und Gestaltheiligkeit hat
aber nur in einer solchen Sphäre Raum, und nur solche Dinge können
damit bedacht werden, die zumindest Spuren einer Verbindung zu
dieser Sphäre aufweisen. Dass es derartige Dinge gibt, steht ausser

Zweifel, doch ihr Kreis ist relativ eng, wenn wir einen strengen
terminologischen Maßstab anlegen. Richard Weiss15 gab zu bedenken,
dass neben dem Heiligen auch das Magische in der Beziehung zu den

Dingen eine grosse Rolle spiele, und dass das Magische seiner Natur
nach dem Heiligen entgegengesetzt sei. Wir fügen hinzu: nicht nur
das Heilige und das Magische, auch das Natürliche in der Auffassung
des Volksmenschen, das durch Einfühlung in seine Umwelt Erlebte,
ist massgeblich beteiligt.

Wir stehen in diesem Fall vor der von der Volkskunde schon oft
diskutierten Frage, ob wir es bei bestimmten, aus der Sicht der Ratio
nicht deutbaren Erscheinungen mit Trümmern einer längst vergangenen

Urzeit zu tun haben, mit «survivals», abgelebten Formen, die ihre

eigentliche Funktion längst verloren haben, mit Fossilien, die im
Gesamtgefüge der Volkskultur eingebettet liegen, oder ob diese Erscheinungen

nicht eine eigene, stets wieder neu aufbrechende Lebenskraft
besitzen, die sie in Raum und Zeit zu bedeutenden Komponenten des

Volkslebens werden lässt. Zumindest ist neben die Frage nach dem

14 Mircea Eliade (wie Anm. 3) 97 f.
15 Wie Anm. 9.



Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding 99

Ursprung (des survivals) die Frage nach der Funktion (des lebendigen
Elements) in der jeweiligen historischen Situation zu stellen. Dabei
lässt sich die wichtige Beobachtung machen, dass das lebendige
Verhältnis zwischen Mensch und Ding sich immer wieder neu entwickelt,
ohne dass religiöse Voraussetzungen dafür vorliegen. Es scheint sich
hier um eine allgemein menschliche Verhaltungsweise zu handeln, die
sich je nach der gerade dominierenden Struktur der Volkskultur so
oder so auswirkt: in einer mythisch geprägten als «Heiligung», in
einer magisch geprägten als «Zauber», in einer naturverbundenen als

gefühlsmässig Erlebtes, in einer rational geprägten als unkontrollierte,
gegengewichtige Unterströmung. Nur wenn man geneigt ist, in der
Erkenntnis irrationaler Werte in den Beziehungen zwischen Mensch
und Ding überhaupt und im Gegensatz zu einer rein materiellen
Auffassung von «Heiligung» zu sprechen, liesse sich das Begriffspaar
Stoffheiligkeit und Gestaltheiligkeit vertreten.

Dazu kommt noch ein weiteres : nimmt man die Heiligkeit in diesem
erweiterten Sinn hin, so fehlt noch ein wesentlicher dritter Begriff zur
Erfassung aller Beziehungen. Nicht nur der Stoff, nicht nur die
Gestalt, sondern auch die Funktion eines Gegenstandes kann seine
besondere Bedeutsamkeit erwirken. Das Dach oder einzelne Teile davon
gewinnen ihr Charakteristisches in Glauben, Brauch und Recht nicht
durch ihr Material oder ihre Form, sondern durch ihre Funktion des

Bergens und Beschirmens ; das gleiche gilt vom Mantel (Schutzmantel)
und Hut. Entsprechend ist bei der Schwelle ihre Funktion als Grenze,
beim Pflug seine Funktion des Aufreissens und Bereitens der Erde,
beim Kirchweihbaum seine Funktion als sichtbares Zeichen der
Gerechtsame der Herrschaft und der Gemeinschaft des Dorfes das

Entscheidende. Man müsste also der Stoff- und der Gestaltheiligkeit als

drittes die Funktionsheiligkeit zur Seite setzen16.

Hiermit hätten wir - unter Berücksichtigung aller Einschränkungen

- Begriffe für die Hauptelemente des irrationalen Verhältnisses
zwischen Mensch und Ding gewonnen. Es fehlt noch die umfassende

Bezeichnung. Vor zwanzig Jahren hatte ich in meiner Dissertation
dafür das von Otto Höfler geprägte Wort Dingbeseelung vorgeschlagen17.

In der Arbeit wurde die Rechtfertigung, im Zusammenhang
mit leblosen Gegenständen von einer Seele zu sprechen, ausführlich
versucht. Dass dabei der Seelenbegriff des Animismus mit seinem aus-

16 Dieser Begriff wurde von mir erstmals in einer Besprechung des Buches von Richard
Weiss, Häuser und Landschaften der Schweiz, in: Erasmus 13 (1960) 369 ff. in Erwägung
gezogen.

17 Karl-S. Kramer (wie Anm. 4).



loo Karl-S. Kramer

gesprochenen Dualismus, der eine Trennung von Stoff und Seele als

möglich annimmt, nicht in Frage kommt, liegt auf der Hand. Aber
auch der Animatismus als Lehre von einer Allbelebung und Allbeseelung

scheidet aus, weil die Vielfältigkeit der Dingbeziehungen, wie
dort näher begründet wurde, eine solche einheitlich wirkende Kraft
ausschliesst. Die Berechtigung, das Wort Seele zu verwenden, schien

mir in der Beobachtung zu liegen, dass die Materie allein zu keinerlei
irrationaler Wirkung befähigt ist. Ihr muss zu solcher Wirkung ein
Lebenselement zur Seite treten. Als begrifflicher Gegenstaz zur
Materie aber gilt seit alters her die Seele.

In der Diskussion über die Dingbeseelung wurde jedoch das

Bedenken laut, dass vom religionswissenschaftlichen Begriffder Seele her

Anlass zu Missverständnissen gegeben sei. Siegfried Gutenbrunner
sprach dies am deutlichsten aus und forderte eine Wortprägung, die

aus dem Sachzusammenhang heraus den Sachverhalt unmissverständ-
lich wiedergäbe, wie das etwa im Germanischen Altertum beim
Königsheil oder Waffenheil mit der Deutung des Wortes «Heil» durch
Gronbech geschehen sei. Hinzu fügte er, dass man die Erfüllung dieser

Forderung nicht auf den ersten Anhieb verlangen könne, denn die

Terminologie lasse sich nicht willkürlich vorwärts treiben18.

Nun, nach zwanzig Jahren, und nach eingehenderer Kenntnis
volkstümlicher Überlieferung, möchte ich eine Variierung des Begriffes
vorschlagen, die vielleicht zunächst als eine Verflachung wirkt, aber doch
manches für sich hat. Richard Weiss schloss seinen Bedenken gegen
den Schmidt'schen Begriff der Gestaltheiligkeit die Bemerkung an,

man solle vielleicht eher von «Bedeutung» als von «Heiligkeit»
sprechen19. Ich möchte das in etwa aufgreifen und statt Dingbeseelung
Dingbedeutsamkeit sagen, ein Wort, das sich auch im Verlaufe dieser

Ausführungen als eine Kennzeichnung des Verhältnisses zwischen
Mensch und Ding anbot und gelegentlich verwendet wurde. Das Wort
«bedeutsam» enthält in unserem Sprachgebrauch einen Sinn, der über
die Alltäglichkeit einer Erscheinung hinausweist. Es ist dabei frei von
unmittelbaren Beziehungen zum Religiösen und Magischen, doch
kann die Erhöhung über das Alltägliche in die Richtung auf
Übersinnliches weisen. Willig gliedern sich die drei Grundelemente der

Dingbedeutsamkeit, Stoff, Gestalt und Funktion, in diesen Rahmenbegriff

ein, wenn wir von Stoffbedeutsamkeit, Gestaltbedeutsamkeit
und Funktionsbedeutsamkeit sprechen.

18 Dt. Literaturzeitung 1942, 783-785.
19 Wie Anm. 9.



Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding ioi

Der Forderung Gutenbrunners entspricht diese Neubildung nicht

ganz, doch stellte er sie im Hinblick auf die in meiner Arbeit in den

Vordergrund gerückte germanische Überlieferung. Ein an ihr geprägtes

Wort würde aber der Fülle der Beziehungen der volkstümlichen
Überlieferungen, mit denen es die Volkskunde zu tun hat, nur zum
Teil gerecht werden können. Diese Beziehungsvielfalt verlangt einen
neutraleren Ausdruck, der auch zugleich neutraler ist als Heiligkeit und
Seele, aber nicht so neutral, dass er nur allgemein von «Beziehungen»
spräche. Vielleicht kann so die Prägung «Dingbedeutsamkeit» jedenfalls

die Diskussion aufs neue in Gang bringen.


	Zum Verhältnis zwischen Mensch und Ding : Probleme der volkskundlichen Terminologie

