
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 57 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: Le betulle di Eibiswald

Autor: Gasparini, Evel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i8o

Le betulle di Eibiswald

Di Evel Gasparini, Venezia

Il secondo Convegno delle «Alpes Orientales», svoltosi a Graz nella

primavera del 1959, si concluse con un'escursione in un villaggio della
Stiria meridionale, ad Eibiswald, dove i congressisti poterone assistere

alla caratteristica processione del Corpus Domini.
In una particolareggiata comunicazione al Congresso, Sepp Walter,

dello «Steirisches Volkskundemuseum», aveva precedentemente
illustrato agli ospiti l'apparato popolare di questa festività : lungo tutto il
percorso del corteo religioso, ai due lati della larga via (Eibiswald è un

tipico «Angerdorf»), davanti alle case, erano piantate delle giovani
betulle che formavano come un viale continuo e verdeggiante. Le betulle

sorgevano su un'aiuola ininterrotta, della larghezza di circa un metro,
decorata a mosaico con verdura e petali di fiori. La ricerca del Walter
era sopratutto dedicata a questa «infiorata» della quale egli tracciò con
sorprendente precisione le forme, la storia e la diffusione1.

Il viale di betulle, attestato in territorio di lingua tedesca fin dal
secolo XV02 è forse più antico dell'infiorata. L'uso di decorare con
alberi vivi il percorso della processione del Corpus Domini si conserva
oggi specialmente nell'Alto Adige (Südtirol) e in Slovenia, senza aver
mai varcato (sembra) il confine linguistico italiano.

È a Pentecoste, invece che al Corpus Domini, che a Przeworsk, nella
Galizia occidentale, si usa decorare con rametti verdi le immagini sacre

e piantare «una specie di siepe di verdura» (rodzaj szpaleru) davanti
all'ingresso delle case3. Nella medesima ricorrenza, nel villaggio di Zabno

(Lublin) «si portano le betulle dal bosco e si pongono davanti al
vestibolo» e inoltre si trita del saraceno e se ne cosparge la terra4. La stessa

usanza è segnalata nei dintorni di Sieradz, nella Polonia occidentale5.
Sulla Kosowka è costume solo di giuncare il suole delle case e delle aie

con saraceno, con sabbia e con edera6. Presso i Pomeraniani della riva
sinistra della bassa Vistola si piantano fuori delle case rami d'albero a

viale (w rozdaju szpaleru), come in Galizia e nella regione di Lublin,
e con saraceno tritato e sabbia fresca e fina si decora l'impiantito a figure

1 Sepp Walter, Weststeirischer Fronleichnamsschmuck, in : Volkskunde im Ostalpenraum

(Graz, 1961) 135-145.
2 S. Walter (come annot. i) 135.
3 A. Saloni, Lud wiejski z okolicy Przeworska: Wisla 12 (1898) 56.
4 St. Dabrowska, Wies Zabno i jej mieszkaricy : Wisla 18 (1904) 100.
5 J. Pia_tkowska, Z zycia ludu wiejskiego w ziemi sieradzkiej: Wisla 3 (1889) 489.
6 Al. Rumelówna, Z mili kwadratowej obszaru nad rzeczka Kosowka^ Wisla 13 (1903)

692.



Le betulle di Eibiswald 181

di «esse» e di fiori7. Si può ritenere che in tutta la Polonia duri sparsamente

sia l'uso dell'infiorata (di probabile provenienza meridionale)
che quello del viale di betulle, ma a Pentecoste anziché al Corpus
Domini.

In territorio ortodosso, nella Russia centrale (regione del Valdaj,
gov. di Tver) manca l'infiorata e si incontra inceve il costume del viale
di betulle che viene eretto in occasione dell'Ascensione: «Nella festa

dell'Ascensione, prima della messa, davanti a tutte le finestre di ogni
casa si piantano delle betulle abbastanza grandi, appena tagliate e portate

dal bosco, così che le vie pulite si presentano come un viale di
betulle vive»8. In altre regioni dell'Alto Volga il costume di abbattere
delle betulle e « di erigerle per le vie, davanti alle case», è collegato,
secondo il Melnikov col «semik», cioè con la festa dei morti del
«settimo» giovedì dopo Pasqua, e con la Troica, festa della Trinità, in
sostanza, con la Pentecoste9. La regione più orientale e lontana della
Russia dove si costuma piantare betulle davanti alle case è quella del

gov. di Vladimir, nella ricorrenza della Troica, cioè del 500 giorno
dopo Pasqua10.

L'infiorata scompare fuori dell'area cattolica. Sia in Polonia che in
Russia il viale di betulle viene eseguito all'infuori di ogni idea di processione.

Ciascuna famiglia provvede a ornare con betulle verdi il davanti
della propria case e il viale che ne risulta è un effetto involontario che

non può prodursi che in villaggi ad abitazioni allineate su un'unica via,
e non in quelli formati di gruppi sparsi di case, sebbene abbia potuto
diffondersi anche in villaggi di tipo diverso, adattando il viale di
betulle al percorso della processione.

La ricorrenza è quella di una festa mobile, collegata quindi con la

Pasqua e l'Ascensione, come aveva ben visto il Walter. Secondo

l'insegnamento della Chiesa ortodossa russa, a Pentecoste « si ringrazia il
Signore per la verdura, ornando le chiese e le case con rami d'albero»11.
Nella Mazuria ex-prussiana la Sw. Troica era considerata una festa più
solenne di Pentecoste12. Presso i Serbi di Lusazia si usava ornare a

7 ...w rozmajte esy floresy: Dz. Nadmorski, Urzadzenia spoleczne, zwyczaje i gwara
na Malborskiem: Wisla 3 (1889) 773.

8 K. N. Solov'ev, Rodnoe selo, byt, nravy, obycai i pover'ja: Sankt-Petersburg (1907)
62-63.

9 P. Melnikov, Ostatki glubokoj stariny v igrach, zabavach, pover'jach i obycajach
Verchovej Zavol'zi, in : Malinin, Geografia Rossii v oëerkach i kartinach : Moskva 1 (1887)
162-163.

10 S. K. Zavojko, Verovanija, obrjady i obycai Velikorossov Vladimirskoj gubernii:
Etnograficeskoe Obozrenie 26 (1914) 103-104, 154.

11 Ioann Bogoljublenskij, protoierej, Zakon Bozij: Tallinn (1927) 349.
12 M. Toeppen, Rzut oka na zycie koscielne Mazurów: Wisla 6 (1892) 155, 162.



182 Evel Gasparini

Pentecoste di ramoscelli di betulla la chiesa e le case, e alla vigilia della
festa le donne visitavano le tombe nei cimiteri13. In quel medesimo

giorno nell'Alto Volga le vecchie si recavano nei cimiteri con mazzi di
fiori «per pulire gli occhi dei morti»1!. Nelle usanze popolari russe la

Pentecoste è un giorno di commemorazione dei defunti, sopratutto per
i Grandi-russi del sud e per gli Ucraini15. La Chiesa ortodossa serba

considera la vigilia di Pentecoste (Duhovi, Sv. Trojca, Rusalje) come
una delle quattro grandi feste annuali dei morti, presso Bitolj come la

maggiore dell'annata16. 11 nome delle «rusalke» (nubili decedute di

morte innaturale) proviene dal greco 'qovaâXia, o dal latino «rosaria»,
che era effettivamente una festa dei morti. In Ucraina si crede che le

«rusalki» siano mortali e muoiano in inverno per rinascere a primavera

dalla schiuma dei ruscelli17. In Bulgaria i morti tornano in
Paradiso «nel lunedì delle rusalki»18. In Russia è generalmente dedicato
alle «rusalki» il giovedì prima di Pentecoste. Si introduce allora con
solennità nel villaggio una betulla ornata con nastri e ghirlande19.

Seconde le credenze dei contadini russi nelle betulle con le quali si

ornano le case «hanno preso dimora le anime dei defunti»20. È usanza

russa chiamare i morti a primavera21. Il risveglio primaverile della
vegetazione è opera loro : al primo soffio tepido della nuova stagione, i
contadini russi dicone: «Roditeli vzdochnuli», i morti hanno sospirato,
cioè «hanno emesso un fiato caldo»22. La nuova vegetazione,
risvegliata dai morti, diviene la loro dimora e gli alberi la loro personi-

13 E. Schneeweis, Feste und Volksbräuchc der Sorben, z. Aufl. (Berlin 1953) 139-140.
14 P. Melnikov (come annot. 9).
15 D. Zelenin, Russische (Ostslavische) Volkskunde (Berlin, 1927) 332.
16 E. Schneeweis, Grundriss des Volksglaubens und Volksbrauchs der Serbokroatcn

(Celje 1935) 138-139.
17 Sbornik Char'kovskago istoriko-filol. Obscestva 5 (1893) v.: Etnogr. Obozrenic 20

(1894) 166.
18 M. Arnaudoff, Die bulgarischen Festbräuche (Leipzig, 1917) 64.
19 D. Zelenin (come annot. 15) 368. Gli ornamenti sono indicativi delle fronde stesse

e del loro rinnovamento, così presso i Votjaki (J. Wasilicv, Übersicht über die heidnischen
Gebräuche der Wotjäken in den Gouv. Wiatka und Kazan : Mémoires de la Société Finno-
ougrienne 17 [1902] 121) e nell'antico Egitto (Przyluski, La grande déesse [Paris 1930] 54).
Forme secondarie di questi ornamenti sono le pezze di tela offerte alle «rusalki» (nude)
e appese alle betulle in Russia.

20 BceAHAHCb Ay inn yMepiUHX po^CTBeHHHKOB : Ju. M. Sokolov, Russkij fol'klor
(Moskau 1938) 150.1 russi chiamano «rodstvennik» (genitore, parente) qualsiasi defunto,
anche bambino.

21 N. Kostomarov, Slavjanskaja Mifologija (Kiev, 1847) 68.
22 T. e. inepTBbie nOBesAH, ^oxHyAH TeriAOM: A. Famyncin, Drevne-arijskie i

drevne-semitskie elementy v obrjadach, obycajach, vcrovanijach u kul'tur Slavjan : Etnogr.
Obozrenic 26 (1895) 23.



Le betulle di Eibiswald 183

ficazione o l'incorporazione della loro anima23. Gli Ostjaki venerano
l'albero come spirito in se stesso, e non come sede di uno spirito24. Che

certi alberi siano metamorfosi di spiriti o di uomini è credenza generale

degli Ugri e, in parte, anche degli Slavi25. L'uso di piantare una
betulla alla testa di una tomba il giorno del seppellimento, durava
in Russia, nel governamento di Orel, ancora al principio del nostro
secolo26. La Francia è in Europa il paese classico del culto degli alberi
(nel solo dipartimento dell'Oise se ne veneravano segretamente 245),
ma la credenza che gli alberi siano trasformazione dei morti è solo della

Bretagna, dove in ogni cimitero cresce un tasso le cui radici traggono
origine dalla bocca di un defunto27. Alberi che sanguinano sono noti
alle tradizioni dell'antica Roma (episodio di Polidoro nell'Eneide),
dell'Africa28, della Germania29, e della stessa Francia30. Offerte di sangue
agli alberi venivano fatte nel Niger31, e ancora ai nostri giorni in Serbia

dove, nei villaggi che mancavano di chiesa, si sgozzava un montone
ai piedi dell'albero sacro, e se ne irrorava di sangue le radici32.

È cosa «sicura» che l'erezione di betulle avveniva in una ricorrenza
primaverile anteriore all'istituzione della festa del Corpus Domini. In
tal modo diviene evidente che un'antica commemorazione pagana dei
morti si è associata nel XIIIe secolo a una festa mobile, indirettamente
collegata con la morte e la resurrezione del Redentore. In seguito a

questa associazione, i morti, risuscitati in aspetto di betulle, sono stati
chiamati a fare ala al passaggio del SS. Sacramento.

23 Cosi credono anche gli Aranda e i Loritja dell'Australia e i papua Monumbo della
Nuova Guinea (Levy-Bruhl, L'anima primitiva [Torino, 1948] 211; P. P. Vormann in:
Anthropos 5 [19 io] 409). Presso gli Hë-Miao alberi di antenati proteggono i villaggi
(A. Schotter, Notes ethnographiques sur les tribus du Kouy-tscheou : Anthropos 6 [1911]
325), eome gli alberi sacri dei villaggi ceremissi e serbi. La credenza che gli alberi possano
essere dei defunti cosi trasformati è diffusa in tutto il sud-est asiatico (J. FI. Flutten, Assam

Megaliths: Anthropos 25 [1930] 745). Per l'Annam v.: L. Cadière, Philosophie populaire
annamite: Anthropos 2 (1907) 959.

24 E. C. Karjalainen, Die Religion der Yugra-Völker: I. (Flelsinki 1921 FFC 41)
118.

25 E. C. Karjalainen (come annot. 24) 114 e K. Moszynski, Kultura ludowa Slowian
(Krakau 1929) 2, 1, 525, 528 e 2, 2, 1456 e 1457 nota.

26 I.A. Bunin, Zizn' Arsen'eva (New York, 1952) 149-150. Piante e erbe di ogni genere
venivano seminate sulle tombe nella Grecia omerica e nell'antica India, v. E. Rhode,

Psyche (1914) i, 25 e nota; 2, 194, 249 nota 1.
27 P. Sébillot, Le Folk-lore de France (Paris) 3, 406, 526.
28 R. P. Césard, Proverbes et contes Hayas: Anthropos 24 (1929) 581.
29 Marzell in Hdwb. dt. Abergl. 1, Sp. 954fr.
30 P. Sébillot (come annot. 27) 3, 430-431.
31 R. P. Friedrich, Description de l'enterrement d'un chef à Ibouzou : Anthropos 2

(1907) 103.
32 E. Schneeweis (come annot. 16) 27; M. S. Sicharev, Obscinnye obycai v Serbskoj

derevne v XIX - nacale XX v.: Kratkie soobscenija Instituta Etnografii 34 (1906) 76.



184 Evel Gasparini

Le betulle di Eibiswald hanno poco o nulla in comune coi «demoni
della vegetazione» e coi «rami d'oro» indagati dal Mannhardt e il Frazer.

Le essenze arboree qui rappresentano i morti, e sono spontanee e

forestali, non coltivate. Il livello culturale di queste betulle manistiche
è dunque antichissimo e preagrario. Il Baumann rileva che la religione
animistico-vegetativa è primitiva e risale in Africa allo strato paleo-
nigritico33. L'antenato vegetale più antico non è il tubero o il cereale

ma, appunto, l'albero, secondo il Kern. «Solo gli agricoltori ebbero

questo stretto legame tra il culto della vegetazione e gli spiriti dei morti,
dal quale ha potuto germinare la religione misterica»34. Ma è possibile
che i popoli primitivi abbiano concepito una vaga «pflanzerische
Weltanschauung» prima e separatamente dall'agricoltura (Australia e forse
Africa nigritica) o che una tale concezione sia penetrata dal sud in
Europa settentrionale e orientale prima dell'agricoltura come ecomonia35.

L'emozione aspra ed incongrua che desta nel nostro animo l'idea della
trasformazione di un defunto in un albero, è tipica delle religiosità
primitive. In ogni caso, l'età di questi concetti e di questi riti è così

remota ed arcaica che sarebbe temerario volerne attribuire oggi
l'appartenenza all'una o all'altra nazione d'Europa.

33 H. Baumann et D. Westermann, Les peuples et les civilisations de l'Afrique (Paris
1948) 392.

34 F. Kern, Die Welt worin die Griechen traten: Anthropos 24 (1929) 175.
35 F. Kern (come annot. 34).


	Le betulle di Eibiswald

