
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 57 (1961)

Heft: 3-4

Artikel: Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch
Bünden

Autor: Uffer, Leza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler
in Romanisch Bünden

Von Le%a Upper, St. Gallen

Es ist wesentliches Merkmal und zugleich Schicksal der Kleinsprache,

dass ihr als Werkzeug der menschlichen Verständigung und der

Vermittlung von Kulturgut jegliche Ausstrahlung über ihren engsten
Bereich hinaus versagt bleiben muss. Zwischen den Sprachen der

grossen Kulturräume, d. h. den Hochsprachen, gehen dauernd
vielfältige Austausche sprachlicher, literarischer und überhaupt allgemein
kultureller Art hinüber und herüber. In diesem dauernden Geben und
Nehmen, das jeder grossen Sprachgemeinschaft eignet, bleibt die
Rolle der Kleinsprache, bzw. des sie sprechenden und schreibenden
Menschen, stets eine sehr einseitige. Die Kleinsprache ist fast immer
nur Nehmende und das sogar in einem Masse, das geradezu ihre
Existenz bedroht, nicht bloss im rein sprachlichen Bereich der Wort- und

Satzbildung, sondern auch im inneren Raum der dichterischen Form-
werdung.

Es gehört zum Wesen der Kleinsprache, dass sie sich und den sie

sprechenden Menschen nicht in allen Lebensbereichen zu genügen
vermag. Der Kleinsprachraum ist sprachlich und literarisch stets auf
weitgehende Anlehnung an einen grösseren Kultur- und Sprachraum
angewiesen, zu dem er wohl meist auch in einem bestimmten wirtschaftlichen

und politischen Abhängigkeitsverhältnis steht. Aus der
räumlichen und funktionellen Beschränkung der Kleinsprache ergibt sich,
dass ihr Schrifttum einerseits auf gewisse Gattungen (Tragödie, Schauspiel,

Roman) verzichten muss und eigentlich bloss Lyrik, Novelle und

Epos umfasst, - wobei wir die Bedeutung ihres volkstümlichen Theaters

nicht verkennen wollen - anderseits nicht nur mit sonst allgemeingültigen

literar- und stilkritischen Masstäben bewertet werden darf,
hat doch die Literatur der Kleinsprache ganz bestimmte Funktionen
spracherhaltender Art zu erfüllen.

Es gibt aber ein Gebiet, auf dem die geistigen Schöpfungen auch der
kleinsten Sprachgemeinschaft ebenbürtig neben die entsprechenden
Leistungen der grossen Räume treten können, und das ist das Gebiet
der Oralliteratur, d. h. die Gesamtheit der volksmündlichen Überlieferung,

wie Volkslied, Sage, Märchen, Sprüche und Sprichwort. Als
eigentliche Kunstschöpfungen nehmen hierbei natürlich vor allem
Volkslied und Märchen eine besondere Stellung ein. Im Bereiche dieser

sprachlichen Formwerdungen dürfen wir vergleichen, weil hier die

gleichen Voraussetzungen bestehen. In Bezug auf die volksmündliche

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 57 (1961) 9



130 Leza Uffer

Überlieferung gliedern sich ja die grossen Sprach- und Kulturräume in
zahlreiche kleine und kleinste Einheiten, die leider im Verlauf der
Eroberung immer weiterer Einflussgebiete durch die Hochsprachen nach
und nach der kulturellen Verflachung anheimfielen und meist gleichzeitig

an schöpferischer Kraft einbüssten.
Was nun das rätoromanische Gebiet Graubündens betrifft, scheint

es uns gar, als habe die volksmündliche Literatur nicht nur Früchte
hervorgebracht, die jenen anderer, selbst grösserer und volksreicherer
Räume ebenbürtig sind, sondern als habe sie sich recht eigentlich
bemüht, jene Entfaltung und Bedeutung zu erlangen, welche der
Kunstdichtung dieser Kleinsprache weitgehend versagt bleiben musste. In
der Tat ist in Mitteleuropa wohl kaum irgendwo auf so kleinem Raum
eine derartige Fülle von Volksliedern, Sagen und Märchen zu finden,
wie gerade in Romanisch Bünden.

Im Zeitalter der Tagespresse und des Rundfunks ist die volksmündliche

Überlieferung, sind das unmittelbare Erzählen der alten Mären
und das gemeinschaftliche Singen der alten Volksweisen in der
Dorfgemeinschaft allenthalben verloren gegangen. In der Schweiz konnte
sich die lebendige Pflege des Erzählgutes in der dörflichen
Erzählgemeinschaft am längsten in den entlegenen Alpentälern des Wallis, des

Tessins und Graubündens erhalten. Wenn wir aber feststellen, dass im
kleinen rätoromanischen Raum fast ebensoviele Sagen und weit mehr
Märchen gesammelt werden konnten als in den andern Gegenden der

Schweiz, dann dürfen wir wohl annehmen, dass für solchen Reichtum
ein tieferer Grund massgebend sein muss, als nur jener der Abgeschiedenheit

des Sprachraumes. Dieser Grund ist m. E. in der ausgeprägten
Eigensprachlichkeit zu suchen, die bis in die jüngste Vergangenheit
herauf der rätoromanischen Dorfgemeinschaft nur das literarische
Eigengewächs der volksmündlichen Überlieferung zur Verfügung stellte.
Für diese Annahme scheinen auch die Tatsachen zu sprechen, dass die
meisten Sagen vind Märchen der übrigen Schweiz in jenen Gegenden
gefunden wurden, deren Mundarten dem Sog der entsprechenden
Flochsprachen am besten standzuhalten vermochten, und jene, dass die
letzten bewussten schweizerischen Märchenerzähler gerade im
rätoromanischen Raum erfasst werden konnten. Namen wie Fiori Zarn,
Plasch Spegnas und Jachen Filii, um nur die besten Gewährsleute meiner

eigenen Sammlung zu nennen, gewinnen im Zusammenhang
solcher Überlegungen wesentliche Bedeutung für die grundsätzliche
Bewertung des rätoromanischen volksmündlichen Erzählgutes im
besondern, vielleicht aber auch für die Bewertung der Oralliteratur
eines Kulturraumes schlechthin.



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 131

Die erzählende Dorfgemeinschaft gehört auch im rätoromanischen
Gebiet, selbst im entlegensten Bergdorf, schon seit vierzig bis sechzig
Jahren der Vergangenheit an. Das Erzählen an den langen
Winterabenden im Hause eines anerkannten und regelmässig aufgesuchten
Dorferzählers hörte in unseren Tälern nach Ausbruch des ersten
Weltkrieges fast auf einen Schlag auf. Die Männer von zwanzig bis fünfzig
Jahren mussten zur Grenzbesetzung einrücken. Die zumeist aus der
landwirtschaftlichen Bevölkerung rekrutierten Bündner Gebirgstrup-
pen standen vor allem im Winter wochen-, ja monatelang unter den
Waffen. Bei den älteren, nicht mehr wehrpflichtigen Männern aber
verdrängten zuhause die von den Tageszeitungen vermittelten Berichte
von den kriegerischen Ereignissen -- die eifrig kommentiert wurden -
das Märchen- und Sagenerzählen immer mehr aus der Winterstube.
Auf den Maisässen konnte sich das abendliche Erzählen im Frühjahr
und Flerbst noch etwas länger halten. Die «aclas» werden von der Post
nicht bedient, sodass in dieser Zeit der Maisässbauer die Tageszeitung
höchstens an Sonntagen sieht, wenn er zum Kirchgang und um
Nahrungsmittel zu holen für einige Stunden ins Dorf hinuntersteigt. Die
letzte Nachricht über Zusammenkünfte von Burschen und Männern zu
gemeinschaftlichem Erzählen besitzen wir aus Sursés (Oberhalbstein).
In den Maisässen des Val Nandrò kamen noch im Frühling 1950 die
Männer abends in die Hütte eines Erzählers aus Riom, um seinen Märchen

zu lauschen. Bei Sennen und Hirten auf den höchsten Alpen ist
wohl auch heute noch gelegentlich einmal ein letzter Rest gemeinschaftlichen

Erzählens zu finden. Zeugnisse dafür liegen für die letzten Jahre
aus der Lumnezia vor.

In den Familien wird noch da und dort erzählt, und Leute, die Märchen

mitzuteilen wissen, finden sich noch allenthalben in den romanischen

Dörfern, wenn es auch keine eigentlichen Erzählernaturen mehr
sind. Das Erzählen in der Familie ist nun freilich nur mehr ein Abglanz
der früheren Tradition. Es wird eigentlich nur den Kindern erzählt, und
etwaige Erwachsene sind Zuhörer am Rand.

Anfangs Juni dieses Jahres unternahmen 25 Studenten des romanischen

Seminars der Universität Bonn unter der Leitung der Professoren

Meyer und Maurer eine Exkursion durch Romanisch Bünden. Ich hatte
den Bonnern anlässlich einer ihnen gebotenen Einführung in das

Rätoromanische versprochen, ihnen eine Märchenaufnahme zu bieten. Ohne
Mühe fand sich in Glion (Ilanz) eine aus dem Tujetsch gebürtige,
75 jährige Frau, die uns 32 Geschichten erzählte, und obschon ich die

sprachlichen und kulturellen Verhältnisse in Romanisch Bünden gut
kenne, staunte ich doch selbst, als es in Domat (Ems), dem nördlich-



132 Leza Uffer

sten Vorposten des bündnerischen Rätoromanentums, gelang, gleich
fünf Männer ausfindig zu machen, die sich bereit erklärten, Märchen,
Schrullen und Sagen zum besten zu geben.

Der folgende Bericht möchte einige Bemerkungen über die Sammeltätigkeit

in Romanisch Bünden, über einige Erzählerpersönlichkeiten
und zu einigen Charakterzügen des rätoromanischen Märchens bieten.

Die systematische Sammlung rätoromanischer Märchen dürfte mit
dem Jahre 1870 eingesetzt haben. Bezeichnend für die eingangs
erwähnte Problematik der Kleinsprache mag die Tatsache sein, dass die

ersten zwanzig von Caspar Decurtins im Vorderrheintal gesammelten
Märchen in Jecklin's Buch «Volkstümliches aus Graubünden» 1874 in
deutscher Übersetzung erschienen. Zwei Jahre später veröffentlichte
der gleiche Sammler vierzig rätoromanische Märchen in der Ursprache
in Böhmers «Romanische Studien». Die Aufnahmeorte dieser vierzig
Texte sind bekannt, während wir in Bezug aufdie restlichen 108

Märchen, die Decurtins im 2., 10. und 11. Band seiner monumentalen
Rätoromanischen Chrestomathie in den Jahren 1901, 1904 und 1919 zum
Abdruck brachte, weder die Aufnahmeorte noch die Namen der
Erzähler kennen. Wir wissen, dass Decurtins zahlreiche Mitarbeiter
beschäftigte, die für ihn in den verschiedenen Talschaften das in
Manuskripten und seltenen Drucken vorhandene Schrifttum beibringen und
sich aus dem Volksmund Sagen, Märchen und Volkslieder vortragen
lassen mussten. Erst nach Jahrzehnten gelang es, den Namen des einen
und andern Erzählers der Decurtin'schen Sammlung ausfindig zu
machen. So konnte ein, wenn auch lückenhaftes Bild der damaligen
Erzählergeneration - wenigstens der rätoromanischen Gebiete am
Vorder- und Hinterrhein - rekonstruiert werden.

Die erste, grossangelegte Märchensammlung der Rätoromanen, mit
ihrer Ernte von 148 Texten, verrät somit wohl eine erfreuliche
Begeisterung für das Erzählgut des Volkes, gleichzeitig aber eine nicht sehr

sorgfältige Sammelmethode. Es muss immerhin festgestellt werden,
dass die Decurtin'schen Drucktexte von erstaunlicher Treue gegenüber
der volksmündlichen Erzählsprache zu sein scheinen. Vom Herausgeber

Decurtins dürften aber im besten Fall wohl nur die vierzig bei
Böhmer veröffentlichten Märchen eingebracht worden sein. Diese erste

Sammlung bleibt aber in der Tat eine grossartige Leistung aus der Zeit
der rätoromanischen Neubesinnung im 19. Jahrhundert. Von den 148

Märchen stammen 121 aus der Surselva, 22 aus dem mittelbündneri-
schen Surmeir und 5 aus dem untersten Unterengadin.



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 133

Warum der Raum des Oberengadins in der Sammlung von Caspar
Decurtins fehlt, dürfte seine Erklärung darin finden, dass dort um 1900
Gian Bundi, der zweite Sammler, mit seiner Tätigkeit einsetzte. Von
1901 bis 1905 erschienen in den «Analas da la Societad Retorumantscha»

Bundi's 17 oberengadinische Märchen. Seine Erzähler sind uns
bekannt. Die grösste Ausbeute erntete er bei der begabten Erzählerin
Nana Engel in Bever. Der Sammler notierte die Texte wohl in der

Dorfmundart, brachte sie dann aber in stilistisch und grammatikalisch
stark verarbeiteter, der Schreibsprache des Oberengadins angeglichener

Form in Druck.
Im Jahre 1922 veröffentlichte Christian Bardala in den «Analas» vier

Unterengadiner Märchen, über deren Erzähler er uns leider nichts
mitgeteilt hat.

Sieben Jahre später (1909) brachten die «Analas» 31 volksmündliche
Erzählungen, grösstenteils Schwanke, die der Sammler Gauden^Barblan
fast durchwegs von seiner Mutter gehört hatte.

Auch diese beiden unterengadinischen Sammler steckten ihre Märchen

in das Gewand der Schriftsprache ihrer Gegend, aber die
Dorfmundart und der volkstümliche Erzählstil schimmern doch stärker
durch dieses Sonntagsgewand hindurch als das bei Bundi der Fall ist.

Im Auftrage Decurtin's sammelten Stiafen Loringett Mina Tumasch Dolf
die volksmündlichen Schätze des Schons, jenes Teils des Grischun central,

der sich südlich der Viamala erstreckt. Ihre Arbeit erschien 1929
ebenfalls in den «Analas », da Decurtin's Tod die Herausgabe des Bandes

Schons der Chrestomathie nicht mehr verwirklichen liess. Loringett
und Dolf sammelten 17 Märchen, von denen ein Dutzend aus dem
Munde des Meistererzählers «Gieri la Tscheppa» stammen. Die Texte
liegen in der Mundart von Schons vor und dürften von Seiten der
Sammler kaum wesentliche Eingriffe erfahren haben.

In den Jahren 1930-32 publizierte Guglielm Gadola in seinem Jahrbuch

«II Glogn» drei von ihm im Tujetsch gesammelte und stark
überarbeitete Märchen.

Im Jahre 1936 erschienen in einem hübschen Bändchen 15 oberengadinische

Märchen, die von der Herausgeberin Lina Eiun in Schlarigna
gesammelt worden waren. Obwohl von der Sammlerin, einer bekannten
Schriftstellerin des Engadins, bearbeitet, bleiben diese Märchen doch
dem Erzählstil des typisch engadinischen Kindermärchens treu. Endlich

brachte Band 52 der «Analas» im Jahre 1938 noch einen Beitrag
von Antoni Derungs aus der Lumnezia, einem Seitental des Vorderrheins.

Neben zahlreichen Sagen stehen in dieser Sammlung zwei
Märchentexte.



134 Leza Uffer

Unterdessen hatte ich, auf Anregung meines verehrten Lehrers

Jakob Jud von der Universität Zürich, mich entschlossen, Probleme
des rätoromanischen Märchens zum Thema meiner Dissertation zu
machen. Die Hauptanliegen der Arbeit sollten die Beibringung neuen
Stoffes, die Erforschung der soziologischen Funktion und die

Charakterisierung des Erzählers im rätoromanischen Raum sein.

Im Jahre 1936 wurde im nördlichsten rätoromanischen Dorf, in
Domat bei Chur, mit der Sammelarbeit begonnen. Eine längere
Vorarbeit galt der Lektüre italienischer, deutscher und französischer Märchen

und der Bereitstellung einer Kurzschrift, die den Bedürfnissen
des Sammeins volkskundlicher Erzählungen gerecht werden sollte, da

eine fonetische Transkription für diesen Zweck nicht in Frage kommen
konnte. Die Beibringung neuen Stoffes hatte eine doppelte Aufgabe zu
erfüllen. Einmal sollte der persönliche Kontakt mit dem Erzähler
und seiner Umwelt gesucht und gefunden werden, dann aber sollten

der Forschung einwandfrei volksmündliche Texte bereitgestellt
werden.

In Domat hatte anfangs der dreissiger Jahre ein Fiori Aloisi Zarn
dem Sammler der rätoromanischen Kirchenlieder, Alfons Maissen,
reiches Material geliefert. Es zeigte sich, dass der Kirchen- und
Volksliedersänger Zarn auch ein begnadeter Märchenerzähler war. Ja, Zarn
hinterliess über 3000 z.T. äusserst originelle Verse in Mundart von
Domat und schrieb recht ansprechende Melodien zu 20 seiner einfachen
Liedtexte Während vier Wochen besuchte ich ihn täglich, wobei ich
in der ersten Woche mit dem damals schon fast erblindeten Greis in
mancher Plauderstunde und auf kurzen Spaziergängen in ein immer
freundschaftlicheres Verhältnis kam. Ich liess mir seine ganze
Lebensgeschichte erzählen, und Zarn verweilte immer mit besonderer Genugtuung

bei der Schilderung seiner Tätigkeit als Märchenerzähler und als

Gelegenheitsdichter bei Familien- und Dorflesten. Er klagte dann, dass

seine Dorfgenossen kein Interesse mehr fürs Erzählen hätten, während
er in früheren Jahren (noch kurz nach dem ersten Krieg regelmässig
von diesem und jenem Bauern angeworben wurde, damit er den mit
dem Maisausschälen beschäftigten Mägden, Kindern und Nachbarinnen

während ihrer Arbeit Märchen erzähle.
Seit etwa zwanzig Jahren aber hatte er nur mehr dann und wann

Kindern erzählt. Nachdem wir gute Freunde geworden waren, und der
alte Fiori Aloisi Zarn («i'Flori», wie man ihn im Dorfe allgemein nannte)

wieder «im Element war» wurde mit der Aufnahme begonnen. Ich
kannte nun sein Erzähltempo genau und notierte seine 25 Märchen,
wobei ich ihm die Bestimmung der Reihenfolge überliess. Er erzählte



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 135

denn auch zuerst jene Geschichten, von denen er mir gesagt hatte, es

wären seine Lieblingsstücke.
In ähnlicher Weise ging ich bei allen siebzehn Erzählerinnen und

Erzählern vor, die ich den Jahren 1936 bis 1938 in sechzehn Dörfern
ausfindig machen konnte, und die mir gesamthaft 115 Geschichten
mitzuteilen wussten. Ich besuchte damals 50 Dörfer und sammelte in erster
Linie in dem bis dorthin noch am wenigsten beackerten Gebiet des

Grischun central. Mehr aus sprachlichen Gründen, d. h. um der Sammlung

auch engadinische und surselvische Texte einverleiben zu können,
wurden die Abstecher ins Vorderrheinthal und ins Oberengadin
gemacht. Als Abschluss der Sammelarbeit, welche das Material für meine

Untersuchungen beibrachte, wurden im Juli 1938 je zwei kurze Märchen

der beiden Meistererzähler Zarn und Spegnas (aus Domat und
Tinizong) auf Gelatineplatten aufgenommen. Im Jahre 1945 suchte ich
ein letztes Mal den Erzähler Spegnas auf. Er teilte damals noch drei
Märchen mit.

Seit 1945 ging ich nurmehr zu Aufnahmen ins Gelände, wenn ich
vom Vorhandensein eines Erzählers oder einer Erzählerin erfuhr. Im
Sommer 1945 besuchte ich vom 11. bis 20. August im unterengadini-
schen Guarda den hervorragenden, bewussten Erzähler Jachen Filii,
der an vier Abenden insgesamt 18 Märchen mitzuteilen wusste. Im
Mai 1952 erhielt ich von Radio Zürich den Auftrag, Marmorera-Mund-
art sprechende Gewährsleute ausfindig zu machen, da es sich darum
handelte, die Mundart des kleinen Ortes, dessen Dorfgemeinschaft
aufgelöst wurde, weil der Talboden samt Dorf und zwei Weilern in den
Fluten des Stausees versinken sollte, auf dem Tonband festzuhalten.
Untern andern Sprechern fand sich eine 82jährige, ehemalige Bürgerin
und Einwohnerin der Gemeinde, die nach ihrer Verheiratung nach
Alvaschain gezogen war, ihre heimische Mundart aber noch ziemlich
rein erhalten hatte. Neben einem reichen Schatz an Sagen wusste die
Frau auch zwei Märchen mitzuteilen. Die Aufnahmen wurden in Sa-

vognin gemacht, und am gleichen Tag teilte auch eine Frau aus Sa-

vognin, die mir schon 1938 drei Märchen erzählt hatte, ein weiteres
Märchen mit und dazu eine Reihe von Kindersprüchen und -liedern,
sowie den alten Nachtwächterruf des Dorfes.

Im Herbst 1956 vermittelte mir Herr Toni Halter aus Villa die

Namen einiger Erzähler der Lumnezia. Die Aufnahmen bei drei Erzählern
und einer Erzählerin brachte eine Ernte von 13 Märchen ein, die bis auf
die in der Jahresgabe i960 der Gesellschaft zur Pflege des Märchengutes
der europäischen Völker in Rheine/Münster (Westfalen) mitgeteilte
« Historia da Farivanti» noch nicht vom Tonband abgeschrieben sind.



136 Leza Uffer

Im Dorf der Erzählerin, von der vier Märchen stammen, hatte ich
1936 vergeblich nach Erzählern Ausschau gehalten. Ich erlebte nun,
wie in einem Dorf, dessen Erzählgemeinschaft, wie allüberall, schon seit

Jahrzehnten untergegangen ist, plötzlich wieder ein Erzähler auftauchen

kann. Es ist einem solchen Erzähler natürlich nicht möglich, die

Erzählgemeinschaft wieder ins Leben zu rufen, aber er ist unter
Umständen in der Lage, Märchen mitzuteilen die früher im Dorfe erzählt,
wurden. Bei dieser im Dorf Morissen im Herbst 1956 entdeckten
Erzählerin handelt es sich um eine heute 85 jährige Frau, die als iojähriges
Mädchen nach Frankreich ausgewandert und erst nach dem Tode ihres
französischen Gatten im Jahre 1945 in ihre alte Heimat zurückgekehrt
war. In den dreiundfünfzig Jahren ihres Lebens in verschiedenen Städten

Burgunds und der Freigrafschaft hatte sie die als Mädchen gehörten

Märchen - wenigstens deren vier, die ihr besonders gefallen hatten

- im Gedächtnis bewahrt, obschon sie diese in Frankreich, wie sie mir
versicherte, nie erzählt hatte, was mir glaubhaft scheint, da sie keine
Kinder hatte und nicht eigentlich eine Erzählernatur ist.

Meine jüngsten Aufnahmen datieren vom 4. Juni dieses Jahres. In
Glion erzählte Frau Margreta Monn-Deragisch 23 Geschichten, in der

Hauptsache Schwank- und Legendenmärchen, und in Domat teilten
zwei Erzähler fünf Geschichten mit.

In nächster Zukunft soll - mit Unterstützung der Leia Rumantscha
und hoffentlich auch anderer Institutionen - nach gründlicher
Vorbereitung nochmals das ganze rätoromanische Gebiet systematisch mit
dem Tonbandgerät durchgekämmt werden, um alle noch vorhandenen
Märchenerzähler erfassen zu können, aber auch, um feststellen zu können,

ob und wie das in den letzten Jahren veröffentlichte Erzählgut
bekannter Erzähler vielleicht - trotz der Ungunst der Zeit - noch, bzw.
wieder weitergetragen wird.

Wir haben z. B. bereits entdeckt, dass in der Lumnezia, dank dem

hervorragenden Wirken des Sekundarlehrers und Schriftstellers Toni
Halter, das Märchenerzählen wieder bewusst gepflegt wird. In diesem

Zusammenhang scheint eine weitere Feststellung, die in den letzten
Jahren in Romanisch Bünden gemacht werden konnte, von Bedeutung
zu sein. - Es konnte beobachtet werden, dass die Märchenbücher von
Bundi, von Lina Liun und besonders die zwei grossen, von der Leia
Rumantscha im Jahre 1952 herausgebrachten Bände «Nossas Pravlas»
(Unsere Märchen), deren Geschichten in bereinigten Texten der sur-
selvischen und ladinischen Schriftsprachen veröffentlicht wurden,
wohl als Lesebücher in Schule und Familie Eingang gefunden haben,
nirgends aber die Erzählfreude sonderlich zu wecken vermochten. Die



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 137

Märchenbücher von Zarn und Spegnas aber, die in der unverfälschten
Dorfmundart von Domat, bzw. von Tinizong veröffentlicht wurden,
d. h. als blosse schriftliche Fixierung der spontanen Erzählsprache ins
Volk gelangten, vermochten da und dort zum Ansatzpunkt neuen
Erzählens zu werden. Diese Märchen werden viel eher von erzählbegabten

Leuten im Anschluss an die Lektüre frei nacherzählt, als die für
die blosse Vorlesung geeigneteren schriftsprachlichen Texte.

Mit demVerschwinden der erzählenden Dorfgemeinschaft ging auch
die überlieferte soziologische Funktion des Erzählens verloren. Der
Erzähler vereinsamte immer mehr. Im besten Fall blieb er noch Fami-
milien- und Nachbarschaftserzähler. Aber es wartete auf ihn keine
tabakraucherfüllte Dorfstube mehr, wo zehn, zwölf und mehr Männer
oft Abend für Abend geduldig harrten, bis der Erzähler durch das

Ausklopfen seiner erloschenen Pfeife ankündigte, dass er mit dem Erzählen
beginnen wolle, kein Maisäss-Stall, wo kommentierende Zuhörergruppen

im Frühjahr und Herbst zusammenkamen und wo zukünftige
Erzähler ihre Lehre durchliefen, indem sie - von Natur aus fürs Fabulieren

begabt - mit besonderer Anteilnahme dem alten Erzähler lauschten.

Noch sind die Namen von Erzählern im Munde der mittleren und
besonders der älteren Generation, Namen von Erzählern, die nicht nur
im Dorf sondern im Tal, ja sogar in benachbarten Tälern als Erzähler
unbestrittene Geltung hatten.

So stammen die im io. Bande der Decurtins'schen Chrestomathie in
der Mundart von Suotgod veröffentlichten 12 Märchen von einem 1901
verstorbenen Erzähler Tona Sonder aus Salouf (genannt «Tona da

Burvain»), der zu seinen Zuhörern Leute aus Salouf, Cunter, Riom,
Parsons, Savognin und sogar Casti zählte.

In Tinizong lebte bis 1902 ein Gion Mareia Tumaschign als

talbekannter Erzähler, von dem leider keine Märchen (wenigstens unmittelbar

keine) auf uns gekommen sind. Im gleichen Dorf lebten und
erzählten noch vor dem ersten Weltkrieg zwei Meistererzähler: Peder
Wazzò und Pol Gisep Spegnas, von denen jeder behauptete, der andere
wisse nur 99 Geschichten, er selber aber deren 100. Jeder erzählte
jeweils nur seine Geschichten und gab stets unmissverständlich zu
verstehen, des Rivalen Geschichten wären weniger interessant.

Die Märchen des Peder Wazzò sind alle verloren gegangen. Pol
Gisep Spegnas hingegen fand in seinem Sohn Plasch - meinem Meistererzähler

«Barba Plasch» - einen würdigen Nachfolger, der einen schönen

Teil seiner Geschichten weitertrug. Piasch Spegnas kam als Schu-



138 Leza Uffer

ster in die verschiedenen Dörfer des Sur- und Suotses, wo er überall
als Erzähler bekannt war. Mehrere Jahre lang arbeitete er auch in
Unterengadiner Dörfern, wo er ebenfalls erzählte. Für seine Meisterschaft

in der Erzählkunst spricht die Tatsache, dass er trotz seiner

ziemlich stark abweichenden Mundart auch im Unterengadin eine

begeisterte Zuhörerschaft fand. Im Jahre 1945 traf ich in Ardez eine alte

Frau, die sich noch lebhaft an den märchenerzählenden Schuster aus

Tinizong erinnerte!
Mit Namen kennen wir aus Romanisch Bünden noch eine Reihe

grosser Erzähler, deren Geschichten aufgeschrieben sind und aus deren

Leben wir das Wesentliche kennen : Gian Bundi's Haupterzählerin war
die Nana Engel aus Bever, die als Erzählerin dies- und jenseits des

Albula bekannt war. In Schons galt vor dem ersten Krieg Gieri laTschep-

pa als der eigentliche Erzähler des Tales. Lina Liun war nicht nur
Sammlerin sondern auch begnadete Erzählerin. Die schönsten Garben
meiner Sammlung liessen sich binden mit den reichen Schätzen der drei
besten Erzähler Fiori Zarn aus Domat, Plasch Spegnas aus Tinizong
und Jachen Filii aus Guarda. Die Märchen des ersten liegen nur in
einer rätoromanischen Ausgabe vor, von Spegnas besitzen wir
rätoromanische und deutsche Ausgaben. Eine rätoromanisch-deutsche

Ausgabe der Märchen von Filii ist in Vorbereitung und wird von der

Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde herausgebracht.
Im rätoromanischen Raum ist der Mann der eigentliche Erzähler.

Nana Engel bestätigt als Ausnahme die Regel. Die Frauen sind fast
ausschliesslich Familien-, d. h. Kindererzählerinnen. Von den insgesamt

180 von mir von 1936 bis heute gesammelten Geschichten wurden
122 von Männern, 5 8 von Frauen erzählt.Von den drei Meistererzählern

Zarn, Spegnas und Filii stammen zusammen 65 Märchen.
In Bezug auf den Beruf steht eindeutig fest, dass der bewusste

Erzähler der Handwerker ist, allen voran der Schuster. Zarn war Zimmermann,

Spegnas Schuster und Filii ebenfalls Schuster. Im Nebenberuf
waren alle drei Küster. Zarn und Filii waren beide sehr musikalisch,
der erste spielte Orgel und Horn, der andere Klarinette und Flöte.
Unter allen meinen Erzählern findet sich nicht ein einziger Bauer. Der
Bauer hat im Bergbauerndorf keine Zuschauer bei seiner Arbeit, die

ihn zudem noch in regelmässigen Abständen zwingt, den Arbeitsplatz
zu wechseln (Talboden, Maisäss, Bergwiesen, Wald).

Es gelang uns, noch letzte Spuren des Erzählens als Beruf zu
entdecken. Es wurde schon gesagt, dass Zarn als Erzähler während der
Zeit des Maisschälens gerufen wurde. Als Lohn bekam er fünf Franken
und freie Verpflegung. Spegnas verdingte sich in späteren Jahren,



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 159

nachdem er seinen Beruf hatte an den Nagel hängen müssen, da die
Schuhe auch im Bergdorf gekauft und nicht mehr im Flause vom Schuster

nach Mass angefertigt wurden, als Knecht. Es geschah häufig, dass

er auf den Maisässen der Val d'Err erzählen musste, wobei man ihm
als Entgelt bei der Arbeit half oder ihm Nahrungsmittel brachte. Filii
wurde noch in den dreissiger Jahren in Guarda ins Gasthaus eingeladen,

damit er erzählte, wofür ihm Speise und Trank geboten wurden.

Die Motive in den rätoromanischen Märchen sind die gleichen, die
den Märchen der andern europäischen Völker zugrunde liegen. Die
Märchen selbst, die die romanischen Erzähler gehört und mündlich
weitergegeben haben, sind wohl in der Flauptsache ebenfalls
Schöpfungen, die als «Erzählungen» sowohl zum überlieferten Gut des

Mittelmeerkreises, wie des Nordens und des Orients gehören. Wenn wir
daher im folgenden von einigen Charakterzügen des rätoromanischen
Märchens berichten, so kann es sich nur um Fragen der dichterischen
Gestaltung, des Stiles und der besonderen Erzählform handeln, nicht
aber um Probleme des erzählten Inhalts. Das heisst aber nicht, dass

es um «Dinge am Rande» geht, wird doch das Märchen erst in seiner
bestimmten und zugleich bestimmenden Erzählform zum Märchen.
Wenn demnach festgestellt werden kann, dass das Volksmärchen der
Rätoromanen Charakterzüge aufweist, die für die Denkweise und
Lebensart der ihnen gemässen Erzählgemeinschaft als typisch zu gelten
haben, und die in deutschen oder italienischen Märchen seltener oder

überhaupt nicht auftreten, dann dürfte es sich wohl um Erscheinungen
handeln, die zum Wesen dieser Märchen gehören, ja um jene Kriterien,
die in einem gewissen, engeren Sinne uns das Recht geben, von
rätoromanischen Märchen zu sprechen.

Es dürfte unschwer nachzuweisen sein, dass die deutschen oder gar
die nordischen Märchen zaubervoller, fantastischer, aber auch
schwerblütiger sind als die französischen «contes de fées» oder die «fiabe»
und «favole» der Italiener. Die Märchen der Rätoromanen nehmen im

ganzen eine Mittelstellung ein zwischen den zauberhafteren deutschen
und den realistischeren italienischen Märchen. Immerhin will es scheinen,

als widerspiegle sich in den rätoromanischen Volksmärchen ein

ausgesprochener Realismus, der sich in einer oft auffälligen Anpassung
des Geschehens an die Gegebenheiten der rätoromanischen Dorf- und
Talgemeinschaft zeigt.

Solche Anpassung, oder, vielleicht besser Einordnung in die Denkweise

und Lebensauffassung der Erzählgemeinschaft äussert sich schon
in der Auswahl des Märchengutes. Es fällt z. B. auf, dass unter den 380



140 Leza Uffer

bis heute gesammelten Märchen das Dornröschen-Märchen, das auch

Franzosen und Italiener kennen, nicht auftaucht, während anderseits
drei Fassungen der «Alvigna», des Schneewittchenmärchens vorliegen.
Und wir stellen fest, dass das Motiv des Zauberschlafs - wie es beim
Dornröschen anzutreffen ist - im ganzen rätoromanischen Märchenschatz

sich nur einmal findet und zwar nur als Nebenepisode einer
Geschichte, die eine Verbindung mehrerer Märchen darstellt. Es fällt auch

auf, dass in keinem einzigen romanischen Märchen, aber auch in keiner
der zahlreichen Sagen, ein Gottesurteil vorkommt, und das trotz der

Beeinflussung durch fränkisches und deutsches Recht seit der frühen
Ausrichtung Raetiens nach Norden in Verwaltung und Rechtssprechung.

Eigentümlich, dem Märchenstil widersprechend, mutet es an, wenn
viele rätoromanische Märchen eine zeitliche und örtliche Lokalisierung
der Handlung aufweisen. Ob hier eine Beeinflussung vom reichen
Sagenschatz her vorliegt Während das Märchen den klassischen Eingang
« Es war einmal, irgendwo...» für sich in Anspruch nimmt und weder
Zeit noch Ort der Handlung bestimmt, weben die rätoromanischen
Erzähler häufig ihre Geschichten, und zwar nicht bloss Schwank- oder

Legendenmärchen, sondern auch eigentliche Zauber- und Wundermärchen

in selbstherrlicher Weise in den Dorfrahmen hinein, nennen
Örtlichkeiten und versteigen sich sogar zu Zeitangaben. So finden sich

etwa folgende Märchenanfänge : « Duront ina stgiraglia notg stava in
giuven sigi ur digl uaul da las Cavorgias» - «Avon biar biar ons mava
ina gada ina muma cun treis fegls a sogn Giachen d'Engalizia (Sant

Yago de Campostella) » - «A Puntrschigna staivan üna vouta ün raig
ed üna regina» - «Ad eira üna vouta ün hom ed üna duona chi staivan

giu la Punt» - «Da pü bodun cur cha la vsinauncha da Bever eira aun-
cha in Val Bever, eira cuaint ün uors ed üna vuolp». («Während einer
stockdunklen Nacht stand ein Jüngling am Rand des Waldes von
Cavorgias.» - «Vor vielen vielen Jahren ging einmal eine Mutter mit
drei Söhnen nach St.Jakob in Galizien.» - «In Pontresina wohnten
einmal ein König und eine Königin. » - « Es war einmal ein Mann und
eine Frau, die wohnten in la Punt. » «Vor grauer Zeit, als das Dorf
Bever noch im Val Bever stand, waren dort ein Bär und ein Fuchs.»)

Wir stossen auf Zeitangaben wie : « Cura cha nossa vsinauncha vaiva
be tschient abitants ...» («Als unser Dorf nur hundert Einwohner
besass...») oder «Cura cha's faiva auncha adöver da la baseglia
veglia ...» («Als man noch die alte Kirche benützte ...»)

Das Märchen wird so in den Bereich der Sage gerückt, die für den
Zuhörer ein Stück heimatlicher Geschichte ist und als wahrer Bericht



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 141

gewertet wird. Auffallend ist, dass von den orts- und zeitbestimmten
Märchen 75 vom Hundert im Engadin, ungefähr 20% in Mittelbünden
und nur kaum 3 % in der Surselva erzählt wurden, obschon aus dem
Gebiet des Vorderrheintals die meisten Märchen stammen und diese

Gegend auch weit mehr Sagen aufzuweisen hat als die beiden andern

Sprachlandschaften Romanisch Bündens.
Die Anpassung der Volksmärchen an das « realistische » Denken und

das « rationalistische » Empfinden des rätischen Bergbauern dürfte sich
auch in einer gewissen Entzauberung, einer Ausmerzung des Magischen

offenbaren. Während zwei der genannten drei rätoromanischen
Fassungen des Schneewittchen-Märchens nur unwesentlich von der
Grimm'schen Fassung abweichen (die eine dürfte wohl gar eine
unmittelbare Übertragung des deutschen Buchmärchens sein!) weist die

dritte tiefgreifende Eigenmerkmale auf. Der vergiftete Kamm und der

vergiftete Gürtel, denen wir in den meisten europäischen Varianten
begegnen, scheinen dem rätoromanischen Erzähler offensichtlich zu
unheimlich (oder zu «unwirklich»!) und machen in der surselvischen

Fassung einem Halstuch Platz, das weder vergiftet noch verzaubert ist,
sondern mit dem die böse Stiefmutter das Mädchen würgt, bis es den

Atem verliert und bewusstlos zu Boden fällt.
Sehr häufig wird im rätoromanischen Märchen « kurzer Prozess »

gemacht. Es dürfte sich dabei um die Widerspiegelung jenes «couper
court» - die Rätoromanen sagen «far curtas» - handeln, das im Alltag
immer wieder wechselt mit dem langsam-bedächtigen und berechnenden

Überlegen und Abwägen, welches in der Tat den «grauen puren»
(den rätoromanischen Bergbauern) nachgerühmt wird.

Dieses « den kurzen Prozess machen » liegt häufig an der Grenze, über
die Ironie und Spott in den Ernst der Erzählung hinüberspielen. Einige
Beispiele mögen diese Feststellung erhärten:

- Nachdem der Held seine drei Aufgaben zur Zufriedenheit des

Königs gelöst hat, will ihm dieser eine seiner drei Töchter zur Braut
geben. Hier das Zwiegespräch zwischen dem König und dem Freier:
«Forsa at plaschessla egna da quelas treis soras chi vignan or d'baselgia
igl davos - Bain - Quala - La giuvna - Quela ast d'aveir - El la

mareida.» («Vielleicht würde dir eine dieser drei Schwestern gefallen,
die zuletzt aus der Kirche kommen - Doch -Welche -Die j üngste -
Die sollst du haben! - Und er heiratet sie.»)

- Zwei Knaben, die auszogen um ihr Glück zu machen, übernachteten

in einer Waldschenke. Am Morgen findet sich unter dem
Kopfkissen des einen (der ohne es zu wissen ein Glückskind/Sonntagskind
ist) ein Beutel voller Goldstücke. Der schlaue Wirt nimmt den Fund



142 Leza Uffer

zu sich, will sich aber vergewissern, ob die beiden keinen Verdacht
geschöpft haben und fragt sie: «Navez co amblido navot?»- «Na!»
E l'egn dei : « Igl mies cuntel vaia! » (« Habt ihr hier nichts vergessen ?-
Nein!» - Und der eine sagt: «Mein Messer hab ich!»)

Häufig führt dieses « far curtas » zu tragikomischen Situationen, wie
sie dem täglichen Leben im bäuerlichen Milieu kaum besser abgeguckt
werden könnten.

- Ein armes Bäuerlein, das man für manchen Dienst immer wieder
mit der billigen Münze «Dieus paghi!» (Vergelts Gott!) abgespiesen
hat, macht sich auf den Weg zum Flerrgott, um endlich einmal den

Herrgottslohn einzuziehen. Beim ersten Wegkreuz hält das Bäuerlein
an : « Siond arivaus sper il crucifetg fo'l ina tarmenta reverenza, trai giù
la chapetscha e di si per Niessegner: «Bien gi! Bien gi!» - Mo Nies-

segner rispuonda nuot. Ussa garescha igl um pir che mai: «Bien di!»
metend vitier: «Ti mai buca fo il cut!» («Beim Wegkreuz angekommen,

macht es eine tiefe Verbeugung, zieht seine Mütze ab und sagt
zum Herrgott: «Guten Tag! Guten Tag!» - Aber Unser Herr
antwortet nichts. Da schreit der Mann mehr denn je: «Guten Tag!» und
setzt hinzu: «Du, spiel du nur nicht den Taubstummen!» [il cut
der Wetzstein, far il cut den Wetzstein, d.i. den Stummen spielen].)

- Der Erzähler des rätoromanischen Tischlein-deck-dich-Märchens
begnügt sich nicht damit, festzustellen, dass sobald das Zauberwort
gesprochen ist, allerlei gute Speisen erscheinen. Er will wissen, was

aufgetragen wird: «Sil fiat ch'el veva giavischau quei, vevel ina tuaglia e

sehend: «Tuaglia ta restegia!» ei quela Stada emplenida cun bunas

spisas: schambun, charn criua, groma, ris, chistognas, e surtut cun
da bia buteglias d'in excelent Vuclina vegl. » («Kaum [Sil fiat auf den

Atemzug] hatte er das gewünscht, so hatte er ein Tischtuch, und indem
er sagte: «Tischtuch, rüste dich!» war dieses gefüllt mit guten Speisen:

Schinken, Rohfleisch [Bündnerfleisch], Rahm, Reis, Kastanien,
und vor allem mit vielen Flaschen eines ausgezeichneten alten Velt-
liners.»)

- Ein ausgedienter Soldat hat nur zwei Drei-Kreuzerstücke im Sack,
eines fürs Brot, das andere für den Branntwein. Dem ersten Bettler,
dem er begegnet, schenkt er eine der Münzen, jene fürs Brot. Dem
zweiten aber gibt er fröhlichen Herzens auch die wertvollere, die für den

Schnaps bestimmte Münze. «El veva mo dus da treis rizers en tastga,
treis pil paun e treis pil vinars. Sin via ò'I entupau in pupratsch um
vegl. Nies schuldau ò dau a quel treis rizers. Buca ditg suenter eis ei

vegniu in um aune bia pli pauper. Ed il schuldau che veva in cor sco

igl aur ò dau era ils treis rizers dil vinars». («Er hatte bloss zwei Drei-



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 143

Kreuzer-Stücke im Sack, drei fürs Brot und drei für den Schnaps.
Unterwegs ist er einem armen Alten begegnet. Unser Soldat hat
diesem drei Kreuzer gegeben. Nicht lange nachher ist ein noch viel
ärmerer Mann gekommen. Und der Soldat, der ein Herz wie Gold
hatte, hat auch die drei Kreuzer für den Branntwein gegeben.»)

- Warum sollte die kräftige Sprache des Alltags im Märchen ein
feineres Gewand bekommen Etwa weil im Märchen gelegentlich Könige
und Prinzessinnen auftauchen Nein, sogar dem heiligen Petrus begegnet

der Schuster mit der realistischen, ungehobelten Sprache seines

Werktags : « Son Peader ò manasea, quigl sea betg dumando a tgavegl.
Il calger è gni vilo ed ò set a son Peader: «Tai tgamaun ti tapalori, i se

bain tge tgi ve da givischear.» («Sankt Peter hat gemeint, das sei nicht
gehörig gewünscht. Der Schuster ist böse geworden und hat zu Sankt
Petrus gesagt: «Schweig du dümmlicher Holzkopf, ich weiss wohl,
was ich zu wünschen habe. »)

Der Realismus zeigt sich aber nicht bloss in der sprachlichen Gestaltung

des «far curtas». Er offenbart sich auch in einer weitgehenden
Anpassung an das Leben im rätoromanischen Bergdorf, in einer Einordnung

der ganzen Märchenhandlung in den Denkkreis des rätoromanischen

Zuhörers.

- Der Held des Märchens ist fast immer der Ärmste, der Niedrigste
der Gesellschaft. Die rätoromanischen Erzähler begnügen sich aber
nicht damit, festzustellen, «ein Kind armer Leute, ein armes Waisenkind»

usf. Sie wissen, wer im Dorf das arme Kind ist, und sie sagen das

ohne Umschreibungen. Was Wunder, wenn in der Mehrzahl ihrerMär-
chen der Sauhirt, der Schafhirt und der Ziegenhirt die Helden sind,
denen oft nach dem Bestehen ihrer Prüfungen das Glück lacht.

- Die berühmten Könige und Prinzen der Märchen sind in den
rätoromanischen Geschichten häufig verloren gegangen. Es hat dem
romanischen Zuhörer, dessen urdemokratisches Empfinden ihm die
autonome Gemeinde, diese eigentliche Zwergrepublik im Dreibündestaat,
durch die Jahrhunderte beigebracht hat, wohl seit je einige Mühe
gemacht, sich einen König vorzustellen. Wenn aber schon einer im Märchen

erscheint, dann sitzt er natürlich in der Kirche «sei an la truca»,
in den Chorstühlen, in Gesellschaft der Dorfaristokratie oder der
Geistlichkeit. Im übrigen aber werden gekrönte Häupter irgend einem Geisshirten

gleichgestellt. Der Königssohn macht auf der Suche nach der

gestohlenen Prinzessin seine «marenda» (isst sein Vesperbrot) und
entnimmt seinem «lascher» (Verpflegungssäcklein des Hirten) nicht
anders als der Hirtenbub «sieu paun e chaschiel» (sein Stück Brot und
Käse). Könige und Prinzessinnen werden nicht anders geschildert als



144 Leza Uffer

die Leute aus dem Volk. Im Märchen von «Gion Tgavrer» will die
Prinzessin um alles in der Welt nur den einfachen Trommler Plans
heiraten. Ihr königlicher Vater will ihr diese Idee aus dem Kopf schlagen :

«Du kannst doch nicht bloss einen einfachen Tambouren zum Mann
nehmen. Dein Mann wird einmal Kronprinz, du musst daher einen
Prinzen oder einen General heiraten » Die verliebte Tochter aber
erwidert : «Du kannst ihn zum General oder zum Prinzen machen wie du
willst, ich heirate den und keinen andern, basta.» Dem König bleibt
nichts anderes übrig, als Hans zu sich zu rufen und ihm die Hand der
Tochter zu geben.

Befehle eines Königs nimmt der rätoromanische Märchenheld als

Republikaner natürlich nicht gerne entgegen. Der tapfere Jäger, der
den Drachen getötet hat und dem der Diener des Königs den
Befehl überbringt, er möge vor diesem erscheinen, antwortet: «Sag dem

König, er habe grad so weit zu mir zu kommen, wie ich zu ihm!» Und
er empfängt auch tatsächlich den König im Wirtshaus.

So führt das Bemühen, die Märchenwelt zur eigenen Umwelt zu
machen, den rätoromanischen Erzähler oft zu einer eigentlichen
Demokratisierung des Märchens. In den Dutzenden von gesammelten
Varianten des bekannten Legendenmärchen von der Verteilung der Stände

unter die Kinder Evas sagt Gottvater allemal zum Erstgeborenen:
«Du wirst König», zum zweiten: «Du wirst Herzog (oder'Minister')»,
zum dritten : «Du wirst Graf», oder ähnlich. Im rätoromanischen Märchen

wird selbstverständlich der erste «Mistral» (d. i. der vom Volk
auf der Landsgemeinde gewählte Talammann), der nächste «Bandirei»
(Bannerherr - Fähnrich in der Armee des Grauen Bundes) und der dritte
«Gierau» (Geschworener).

Die schon genannte surselvische Variante des «Alvigna»-
(Schneewittchen-) Märchens, sicher die älteste der drei bekannten rätoromanischen

Fassungen, zeigt uns als gesamte Erzählung aufs schönste die

Anpassung eines Märchens an die realistische Betrachtungsweise des

rätoromanischen Erzählers und seiner Zuhörer. In keiner uns bekannten
Variante ist die Eingliederung in die Denkart der Erzählergemeinschaft

so überzeugend durchgeführt, wie in dieser rätoromanischen
Geschichte.

Die verschiedenen Märchen beginnen alle ähnlich der Grimm'schen
Fassung «Es war einmal mitten im Winter... da sass eine Königin an
einem Fenster... und nähte. Und wie sie so nähte und nach dem Schnee

aufblickte, stach sie sich mit der Nadel in den Finger, und es fielen drei

Tropfen Blut in den Schnee...» - Da wünschte sich die Königin ein



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 145

Kind, so rot wie Blut, so weiss wie Schnee und so schwarz wie das

Ebenholz des Fensterrahmens.
Dass an die Stelle von Ebenholz Kohle (natürlich Holzkohle) tritt,

teilt das rätoromanische Märchen mit vielen andern Varianten. Der
Erzähler kann natürlich nur mit Dingen vergeichen, die dem Zuhörer
geläufig sind. So heisst es etwa in Mittelmeer-Varianten, wo der Begriff
Schnee keine Vergleichskraft besitzt, «Weiss wie Käse». Weiter geht
das rätoromanische Märchen schon darin, dass es die Handlung aus dem
Milieu eines Fürstenhofes herausnimmt und sie in irgendein Bündner
Dorf verlegt. So beginnt unser Schneewittchen-Märchen ziemlich
prosaisch: «Ina femna maridada aveva sa tigliau in det igl unviern. Eia ei
ida giù en il curtin e ò schau dar giù il saun sin la neiv e detg : «Jeu
less...» («Eine verheiratete Frau hatte sich im Winter in einen Finger
geschnitten. Sie ist in den Flof hinunter gegangen und hat das Blut in
den Schnee fallen lassen und gesagt : « Ich möchte »)

Die Königin ist also einfach «ina femna maridada» geworden. Wohl
der gleiche Erzähler wird auch dem Königssohn, der in den andern
Märchen Schneewittchen heimführt, den Eintritt in die rätische
Märchenwelt verwehrt haben. Die ganze Schiuss-Szene mit dem Glassarg,
der Hochzeit und dem Tanz der Stiefmutter-Königin in den glühenden
Pantoffeln fehlt. Da der Königssohn nicht kommt, Schneewittchen aber
bei den Zwergen bleibt, muss auch das Ende der Stiefmutter ein
anderes sein.

Die übrigen Varianten berichten durchs Band von drei
Tötungsversuchen durch die Stiefmutter, wobei der dritte Versuch (mittels des

vergifteten Apfels) dann scheinbar zum Ziele führt. Die surselvischen

Zwerge begnügen sich mit zwei Anschlägen auf das Leben des
Mädchens. Nach dem zweiten Besuch der als Krämerin verkleideten
Stiefmutter wird ihnen die Sache zu bunt und sie beschliessen, dass nur zehn

Zwerge zur Arbeit ausrücken (das rätoromanische Schneewittchen
führt den Flaushalt für zwölf Zwerge), während zwei sich im Häuschen

verborgen halten. Schneewittchen lässt die Alte herein, und schon sind
die beiden Zwerge zur Stelle und Schlagen der Hexe den Schädel ein.

Im Märchen der Gebrüder Grimm sind die Zwerge freudig
überrascht, wie sie das Mädchen im letzten Bettchen entdecken. «Ei du
mein Gott Ei du mein Gott » rufen sie «was ist das Kind schön » In
vielen Varianten aber sind sie unschlüssig, was sie mit dem Eindringling

anfangen sollen. In einer italienischen Fassung überlegen sie, ob
sie das Kind töten sollen oder nicht. Die Schönheit des Mädchens
jedoch erweckt ihr Mitleid, und sie schenken ihm das Leben. Bei den
rätischen Zwergen - es dürfte sich wohl um halbwilde Bergwerks-

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 57 (1961) 10



146 Leza Uffer

gesellen handeln - kommt das Problem der Schönheit nicht zur Sprache.

Auch die Frage des eingedrungenen Flüchtlings macht ihnen kein
Kopfzerbrechen ; in ihren Durchgangstälern werden sie solchen immer
wieder begegnet sein. Sie nehmen daher das Mädchen ohne weiteres
auf und gewähren ihm Asyl in ihrer Hütte. Nachdem Schneewittchen
aber, der Zwerge strenge Weisung missachtend, die Krämerin hat
eintreten lassen, drohen sie, im Besitze der hohen Gerichtsbarkeit, sie würden

es in einer Pfanne braten, wenn sie ein zweites Mal ungehorsam
sein sollte. Der fremde Eindringling, der Flüchtling wird also in die
Gemeinschaft aufgenommen, muss sich aber verpflichten, die Gesetze der
Gemeinschaft, die ihm Asyl gewährt, zu beobachten. Und wie die

Zwerge das Mädchen zum zweiten Mal bewusstlos finden, wollen sie

in der Tat die angedrohte Strafe an ihm vollziehen. Sie sind sehr

erzürnt, aber immerhin geteilter Meinung. Und nun erleben wir im Märchen

die Welt der souveränen Gemeindeversammlung oder der
Landsgemeinde der autonomen bündnerischen Eigenstaatlichkeit. Die Zwerge

schreiten zu einer regelrechten Abstimmung, die über das Los
Schneewittchens entscheiden soll, gemäss uraltem demokratischem
Staatsrecht. Es heisst im Märchen: «Eis eran fitg vilai ed òn fatg cun
il pli ed il meins, sch'ei veglian barsar la matatscha en la cazeta ner bue.

Mo ils biars ein stai per la schar viver ed eis òn mess la matatscha enta
letg e mirau tier eia tocan ch'eia ei revegnida.» («Sie waren sehr
erzürnt und haben mit dem Mehr und dem Weniger geschaut [d.i.
haben Mehr und Gegenmehr aufgenommen], ob sie das Mädchen in
der Pfanne braten wollen oder nicht. Die Mehrzahl aber war dafür,
es leben zu lassen, und sie haben das Mädchen ins Bett gelegt und zu
ihm Sorge getragen, bis es wieder zu sich kam. »)

Soweit greift also sogar das reale politische Denken der Rätoromanen
bis ins Märchen hinein, dass die Zwerge das Los Schneewittchens durch
eine Abstimmung mit dem Handmehr entscheiden. Da darf wohl mit
Fug und Recht von einem rätoromanischen - vielleicht überhaupt von
einem «alpinen»Schneewittchen gesprochen werden. Dieses Märchen
weist in der Tat in all seinen Zügen ein äusserst realistisches Gepräge auf.

Solcher Realismus drückt den meisten rätoromanischen Märchen
seinen Stempel auf. Auch die jüngsten - uns noch bekannten - Märchenerzähler

gehen getreulich in den Spuren ihrer namenlosen Vorgänger.
Besonders die bewussten Erzähler sind wahre Meister im Einbau ihrer
Geschichten in die Vorstellungs- und Lebenswelt ihrer Zuhörer.

Wir denken da vor allem an Fiori Aloisi Zarn aus Domat, der
mittelalterliche Schlossherren telefonieren lässt, aus dem einfachen Grunde,
weil die Kinder, denen er erzählte, nicht mehr wussten, was von Burg



Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden 147

zu Burg eilende «stafetas» waren, während das Telefon ihnen zur
täglichen Selbstverständlichkeit geworden war.

Wir denken an Plasch Spegnas aus Tinizong, der den Märchenhelden
die Zwerge des «God da Rona» auf ein Flugzeug laden lässt, um mit
ihnen an den römischen Hof zu fliegen, damit sie helfen, die von König
von Italien gestellten schwierigen Aufgaben zu lösen.

Wir denken an Jachen Filii aus Guarda, der überzeugend beweist,
dass der Teufel den Schnaps erfunden hat und zwar in einer hohlen
Lärche am Weg von Guarda nach Lavin.

So sind die rätoromanischen Märchen wohl lebensnah, aber das

Märchenerzählen ist auch bei den Rätoromanen selten, sehr selten
geworden. Das Erzählen in der Dorf- und Maiensässgemeinschaft ist
meist nur mehr Erinnerung,wenn auch noch Erinnerung an ein Gestern.

Es scheint, als ob die letzten grossen Erzähler bewusst das Telefon
und das Flugzeug ins Märchenreich eingeführt hätten, um zu versuchen,

ihre Geschichten, von deren Wert sie zutiefst überzeugt waren,
die «istorgias ch'ins so angal deir an rumantsch» («Geschichten, die

man nur auf Romanisch sagen kann»), den heutigen Zuhörern wieder

mundgerecht zu machen. Oder wagten sie einfach solche Freiheiten,
weil sie sich eingestehen mussten, dass das Märchen und das Märchenerzählen

nie wiederkehrt? Wir wollen es nicht glauben!


	Märchen, Märchenerzähler und Märchensammler in Romanisch Bünden

