Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 56 (1960)

Heft: 4

Artikel: Uber islamischen Grab- und Heiligenkult
Autor: Dubler, César E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115461

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber islamischen Grab- und Heiligenkult!
Von César E. Dubler, Zirich

Sobald, im Laufe der Altsteinzeit, das Bewusstsein im Menschen er-
wachte, hat der Tod ihn allerorts zutiefst bewegt und schon bald zur
Ausbildung eines Totenkultes gefiihrt, der vorerst den Verwandten
galt. Doch damit wurde auch bereits die Ahnenverehrung ins Leben
gerufen. Bei grosseren Menschengruppen und in lingeren Zeitabstin-
den miindete sie in einen Kult der Heroen und Heiligen aus, die in
grauer Vorzeit gelebt hatten, und deren tatsdchliches oder vermeintli-
ches Grab man kannte. Die weltweite Verbreitung dieser Erscheinung
ist schon Beweis genug fiir ihr zeitlich frithes Auftreten in der Mensch-
heitsgeschichte, denn sie lisst sich, wie bereits angedeutet, schon im
Palidolithikum nachweisen, wenn auch erst viel spiter dazu gekom-
mene Formelemente die endgiiltige Ausgestaltung, so wie sie sich bis
in die Gegenwart erhalten hat, bestimmten. In diesen weitgesteckten
Rahmen des Grabkultes gehort auch die christliche und die islamische
Heiligenverehrung. Bei beiden liegt die Beziehung zu ilterem Gedan-
kengut auf der Hand, daher finden sich bei beiden viele Ubereinstim-
mungen in der Morphologie der Verehrung, aber sie unterscheidet
sich in ihrer ideologischen Begriindung. Die einen beziehen alle E1-
scheinungen auf Christus und die Trinitit, die anderen auf Allah und
seinen Kiinder Mohammed. Analoge geschichtliche und soziale Vor-

! Die vorliegende Studie ist vor allem volkskundlich ausgerichtet. Es witd aber, im
Rahmen des Moéglichen, ein dokumentierter, historischer Riickblick versucht. Leider be-
steht im Bereich des Islams eine im Glauben fundierte Geringschatzung des Volksgutes.
Dazu gesellt sich noch in der Neuzeit eine bewusste Unterdriickung desselben, da dieses,
im Zuge eines falsch verstandenen Modernismus, als Beweis der Rickstindigkeit ange-
sehen wird, Diese grundsitzliche Haltung erschwert das Materialsammeln im Feld.
Auch meine Aufzeichnungen sind leider allzu bruchstiickhaft. Dazu kommt noch, dass sie
aus zwei vollig verschiedenen Epochen stammen. Die Materialien aus Marokko wurden
im Sommer 1946 mit dem Blick auf die Volksmedizin gesammelt, wihrend der Stoff aus
Agypten und dem Mittelosten auf mehreren Reisen und Aufenthalten der Jahre 1956 bis
1958 mit dem besonderen Augenmerk auf das Weiterleben des Alten Orients im Islam
registriert wurde, Hiufig zitierte Werke und Zeitschriften werden wie folgt abgekurzt:
AM = Archives Marocaines; BEO = Bulletin d’Etudes Orientales (Inst. Frangais de
Damas); BIE = Bulletin de I'Institut d’Egypte (Le Caire); BIFAO = Bulletin de I'Institut
Frangais d’Archéologie Orientale (Le Caire); EI = Enzyklopidie des Islam; Hesp. =
Hespéris, Archives Berbéres et Bulletin de I'Institut des Hautes-Etudes Marocaines;
RMM = Revue du Monde Musulman. — Man vergleiche zum ganzen Problem Rudolf
Kriss, Volksglaube im Bereich des Islam (aufgezeigt am Thema der Heiligenvereh-
rung), in: Beiheft zur Zeitschrift fiir Volkskunde, 1959, 40-53; die Angabe verdanke ich
der Freundlichkeit von Herrn Prof. Dr. Richard Weiss, durch dessen Seminar im Winter-
semester 1959/60 iiber Legenden und Heiligenverehrung mir manche wertvolle Anregung
zuteil wurde.



2 César E. Dubler

bedingungen haben oftmals die Ahnlichkeit der Heiligenkulte unter
Muslimen und Christen noch auffilliger gemacht, wie z.B. im nord-
afrikanischen Marabutenkult, der, vom 0stlichen Islam angeregt, im
11. Jahrhundert n.Chr. einsetzte?

Immer wieder erlebt der Mensch in seiner Wenigkeit den Abstand
zu Gottes Allmacht; da er diesen Abstand als bedriickend empfindet,
sucht er nach einem Vermittler, der sich stets von Neuem im Heiligen
darbietet. Dieser hat ja bereits den Weg zum Allmichtigen, meist in
grauer Vorzeit, gefunden. Da aber Mohammed predigte, mit seiner
Verkiindigung sei eine neue Epoche angebrochen, die mit der unmit-
telbar vorhergehenden, der Dschahiliyya, nichts mehr gemeinsam habe,
gerieten die Muslime in einen schweren Konflikt, als der Islam begann,
iltere Vorstellungen zu assimilieren, nachdem er sie bisher bekimpft
hatte. Nirgends fand sich der Friihislam, insbesondere bei den Nicht-
arabern, zu so vielen Konzessionen bereit wie bei der Heiligenvereh-
rung. Die Bedirfnisse der Zeit erwiesen, dass der erhabene Allah, ge-
trennt von Menschen und Heiligen, bereits im Frithislam keinen selb-
stindigen Lebensraum hatte. Die junge Glaubensgemeinde der Mus-
lime mochte noch so sehr bemiiht sein, den von Mohammed gepredig-
ten unbeugsamen Monotheismus streng vom ehemaligen, heidnischen
Brauchtum abzugrenzen, damit dieses keinen Eingang in das neue
Zeitalter des Heiles finde, und die grundsitzliche Ablehnung von
Grab- und Heiligenkult auszusprechen, die gar vor dem Propheten
nicht halt machte, denn man wollte seine Gruft und die seiner Gefihr-
ten nicht zu Kultstitten erhoben wissen; doch es gelang ihr nicht. Der
einsetzende Wandel erfolgte langsam, indem vorerst die Mirtyrer des
Glaubens zu heiligen Minnern und Frauen wurden. Nach und nach
vollzog sich dieser auch in der Auffassung iiber die Wunder, die Mo-
hammed gepredigt hatte, indem allem voran ihm selbst die Kraft dazu
zugesprochen wurde. So drang die volkstiimliche Religion in den Islam
ein, unter Ankniipfung an die Koranverse 77, 35 und 27, so3. Die
Muslime haben fortschreitend alte Volksbriuche ihrem Glaubens-
gebidude anzupassen vermocht, die dem starren Monotheismus des
Griinders gewiss nicht entsprachen.

Allerorts, nicht nur im Islam, erhielten sich Glaubensfossile, auch
unter den Hochreligionen, denn bekannterweise sind Folklore und
Volksglaube ein fast zeitloses Gut, das die Jahrtausende vom Pali-

2 A. Faure, Le Tasawwuf et I’école ascétique marocaine des XI=-XII=-XIIIe siécles de
I’ére chrétienne: Mélanges L. Massignon, vol. IT (Damas 1957) 119.

3 1. Goldziher, Muhammedanische Studien, II (Halle 1890) 275 ff.: Die Heiligenvereh-
rung im Islam.



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult

»

olithikum bis zur Gegenwart iiberdauert hat. Doch der Islam setzte
sich auf seine Art damit auseinander, indem das meiste als heid-
nisch und vulgir abgetan wurde®. Sehr oft aber erfolgte eine Durch-
dringung der verschiedenartigsten, religiosen Elemente. Altarabisches
Splitter- und Strandgut hat sich gerade an Randgebieten erhalten, so
z.B. in der Umgebung von Aden, wo das bis heute noch lebendige
Brauchtum an den erhaltenen Schaykhgtibern und dem Totenkult
zumindest drei religiose Schichten deutlich werden lisst. An erster
Stelle steht der Islam mit Allah; dem folgen die Geister jener Ver-
storbenen, die auf seine Macht hinwiesen (d.h. wahrscheinlich alte
Heroen, die zu islamischen Heiligen wurden); schliesslich treten die
mannlichen und weiblichen Dschinne als dritte Schicht auf, die oft als
Diener der zweiten auftauchen und so in eine offizielle Religiositit ge-
zwingt erscheinen. Priift man aber die Dschinne auf ihren Sinngehalt,
so wird man bald gewahr, dass sie Uberteste einert fritheren Integration
aus einer offiziellen, heidnischen Religiositit mit Zauberkriften aus
neolithischer Zeit sind. Die durch den Volksmund damit in Beziehung
gebrachten Tiere lassen fragmentarische Zusammenhinge mit einem
totemistischen System erraten. Wann diese verschiedenen religiGsen
Elemente uniformiert wurden, ist nicht eindeutig zu entscheiden.
Vielleicht geschah es beim Ubergang eines urspriinglichen Matriar-
chats zum Patriarchat, vielleicht beim Eindringen des Islams5. Heute
ist jedenfalls dieses alte Brauchtum hier, wie an vielen anderen Stellen,
durch die wahhabitischen Reformbestrebungen der Ibn Sa’ad ge-
fihrdet.

Auf ganz andere Weise haben sich die Muslime mit einem alten
Steinheiligtum in Hadramawt auseinandergesetzt, indem sie einen
wahrscheinlichen Megalithenbau zum Grabe des vormohammedani-
schen Propheten F7d erklirten und somit diese alte Kultstitte islamisch
legitimierten®.

Belegen die beiden Beispiele aus Suidarabien, wie der Islam altes
Fremdgut, zumindest dusserlich, assimilierte, so ist sein ganzes Gefiige
doch wesentlich vielschichtiger und komplizierter. Neben ilteren Ele-
menten hatte er vor allem jene Bestandteile, die vom Propheten und
der frithen muslimischen Gemeinde ausgingen, vorerst als Richtschnur
gelten zu lassen. Dazu gesellten sich aber bald auch neue, eigene Im-

4 G. Levi della Vida, Aneddoti e svagui arabi e non arabi (Milano-Napoli 1958) 3-15:
Idee madri della cultura islamica, insbesondere 7.

8 O. H. Myers, Little Aden Folklore: BIFAO 44 (1947) 177fL.

8 R. B. Setjeant, Hud and other Pre-Islamic Prophets of Hadramawt: Le Muséon 67
(1954) 1211



4 César E. Dubler

pulse der Muslime, die mit der mystischen Bewegung der Safi im
2. Jahrhundert d. Hidschra / 8. Jahrhundert n.Chr. anhoben. Durch sie
wurde damals wesentlich dlteres Volksgut, das vielleicht nur lokale
Bedeutung hitte bewahren kénnen, mit allislamischen Ziigen
versehen, so dass das Alte in neue Formen umgegossen, teilweise welt-
weit verbreitet, weiterzuleben vermochte. Wenn es auch nirgends
doktrinir festgelegt ist, so liess gerade das asketische Leben der Safi
diese zu muslimischen Glaubenszeugen werden; sie fanden allgemeine
Anerkennung und Verbreitung; vom 10. Jahrhundert n.Chr. an kam
der Brauch auf, der sich ausserdem rasch ausbreitete, Grabkapellen
und heilige Stitten von $afis aufzusuchen; Kult mit Reliquien aller
Art zu treiben mit Ausnahme allerdings von all jenen Teilen, die von
der Leiche eines Verehrungswiirdigen selbst stammen, wie z, B. Zihne,
Haare, Knochen. Allerorts entstanden damals sogenannte Maschhad,
« Zeugenorte», meist Mausoleen von Nachkommen des Propheten
oder von Sufis, in denen Gegenstinde, die an die Heiligen des Islams
erinnerten oder auch aus der Zeit vor Mohammed stammten, gezeigt
wurden. Durch den inneren Wandel des Islams und unter dem stidndi-
gen Einfluss der lokalen Volksfrommigkeit, begleitet von dafiir giin-
stigen Zeitstromungen, wurden alte Gottheiten und heilige Stitten
nach und nach wiederbelebt, wenn sie auch #usserlich sehr gewandelt
erscheinen. So konnten buddhistische Heilige, Gestalten des Mithras-
kultes, Relikte der Zoroastrier, der Mandier, der Juden, der Christen,
ja der Manichder in ihren gewandelten syrischen, hebriischen oder
griechischen Namen im Volksglauben der Muslime eine nahezu voll
legitimierte Aufnahme finden. Alte heilige Orte verbanden sich meist
mit den Namen fritherer Propheten, die im Koran Erwihnung finden,
wie Dhu’l-Qarnayn; Adam; Ibrahim, der biblische Abraham; Yasuf;
Sulayman, der alttestamentliche Salomon; Khidr u.a.m. Dabei gab es
mehrere Orte, die sich um die Ehre stritten, die Gruft von einem der
«Viter» zu beherbergen. Wihrend des 12. Jahrhunderts n.Chr. ent-
wickelten sich auch die ausgesprochen islamischen Mausoleen zu Me-
dina,’deren Mittelpunkt das Prophetengrab darstellte. Daneben stand
sein Minbar, « Kanzel», das mit Ebenholz eingelegt war, und in
einem Nebenraum wurden hochst pietdtvoll alte Korane und andere
Erinnerungsstiicke aufbewahrt, die mit goldenen Nigeln auf Siulen
aus Teakholz aufgenagelt waren, so z.B. der Fingerhut der Tochter
des Propheten, Fatima, oder Spiegel und Trinkschale des Sasaniden-
herrschers Chosraw II. (590—628). In dieser Moschee versah noch um
1200 ein Nachkomme des ersten Gebetsausrufers des Propheten
Mohammed dasselbe Amt. Aus ungefihr derselben Zeit hat der Pilger



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 5

Ibn Dschubayr aus Al-Andalus, dem muslimischen Spanien, eine le-
bendige Schilderung des damaligen Treibens an der Grabstitte des
Kiinders Allahs erhalten. Damals entstanden auch die vielen Pilger-
stitten der Muslime, abgesehen von Mekka und Medina. Doch diese
Orte bewahrten nicht mehr ihr fritheres Geprige, sondern mittlerweile
hatten sie bereits islamisches Gewand angenommen. Gab es iltere und
neuere islamische Heilige, die allgemeine Verbreitung fanden, so hat
jede Gegend im muslimischen Raum ihre eigenen Wallfahrtsorte und
ihre eigenen, bevorzugten Heiligen mit besonderen Wesensziigen ent-
wickelt. In dieser Hinsicht sind die Verhiltnisse in Syrien sehr auf-
schlussreich, wo den stidtischen auch rurale Mazarat, «Pilgerortey,
gegeniiberstehen. Auf dem Lande findet man solche Heiligtiimer, die
unverhohlen die Zige eines heidnischen Weiterlebens aufweisen, in
den Stidten hingegen scheinen sich die Mazarat ganz der islamischen
Orthodoxie angepasst zu haben. Sie sind nichts weiter als eine An-
wendung der im Koran schon festgelegten Theorie der Tawalli, zu
Awliya, «Freunde Allahs»; diesen wohnt eine Art Nubiwat, «pro-
phetische Wahlverwandtschaft, Vorausbestimmung», inne, dhnlich
der christlichen 7agdis, «Heiligkeit». So finden sich in der Umge-
bung der syrischen Stadt Hama Wa/i-Griber, um die sich Frih-
jahrsfeste abspielen?; andere offenbaren den ehemaligen Wasser-,
Stein-, Wind- oder Schlangenkult vollig unzweideutig, wihrend die
stadtischen Mazarat jeden heidnischen Zuges bar zu sein scheinen.
Sieht man aber niher zu, so ist dem doch nicht ganz so. Ohne alle
Kultorte Hamas einzeln aufzufiihren, lassen sich dieselben in drei
grosse Gruppen einteilen. Die erste umfasst angebliche Grabstitten
vermeintlich biblischer Propheten; bei der zweiten, und viel kleineren,
lisst die gegenwirtige Verehrung sehr wohl eine Umlegung heidni-
scher Anschauungen vermuten; schliesslich, die letzte Gruppe be-
zeichnet, mit mehr oder minder grosser Glaubwiirdigkeit, Griber von
Personen aus der Zeit der Muslime. Aber entgegen der oft gedusserten
Skepsis ist der Glaube an diese Lokalheiligen, auch unter aufgeklirten
Geistern, noch durchaus lebendig. Dabei werden nicht nur seit alters
bestehende Kultstitten bewahrt, sondern es entstehen auch neue;
wenn z.B. jemand stirbt, der zu Lebzeiten im Geruche der Heiligkeit
stand, so kann sein Grab inskunftig sehr leicht zu einem Mazara
werden®. Ein aufschlussteiches Beispiel der Vielschichtigkeit einer

7 Uber die Bezichung derselben zum altarabisch-vorislamischen Brauchtum vgl. J.
Henninger, Les fétes de printemps chez les Arabes et leurs implications historiques: Revista
do Museu Paulista, Nova Série IV (Sio Paulo 1950) 389-432.

8 J. Gaulmier, Pelerinages Populaires 2 Hama: BEO 1 (1931) 1371



6 César E. Dubler

rdumlich begrenzten Heiligenverehrung unter den Muslimen bietet
Damaskus. Bekanntlich erhob sich die grosse Umayyaden-Moschee
liber einer dem Heiligen Johannes gewidmeten Basilika, die ihrerseits
einen antiken Zeustempel ersetzt hatte®. Daneben gab es aber zahl-
reiche, lokale Heiligtiimer, die im §.—6. Jahrhundert H. [/ 11.~12. Jahr-
hundert n.Chr. plétzlich als volkstiimliche Pilgerorte belegt werden.
Wie ist diese Tatsache zu deuten ? Dazu ist es notwendig, sich die gei-
stigen Stromungen zur Zeit der Ayyubiden zu vergegenwirtigen. Mehr
oder minder umgestaltet, hatten alte volkstiimliche Brauche und hete-
rodoxe Frommigkeit der ’Aliiden, die vom scharfsinnigen Ibn
Dschubayr wahrgenommen wurden, nebeneinander bestanden; gleich-
zeitig zollte man den Propheten Mohammeds und sunnitischen Glau-
benszeugen Verehrung. Um aber dem Schiitentum, das sich iiber die
Schulen mehr und mehr bemerkbar machte, entgegenzuwirken, haben
die damaligen Herrscher das volkstiimliche Brauchtum der islamischen
Orthodoxie nahezubringen versucht und dadurch der Sunna eine po-
pulire Unterstiitzung gewihrt. So haben alter Glaube und soziale
Entwicklung in gleicher Weise zur Forderung des lokalen Heiligen-
kultes im Damaskus des 12. Jahrhunderts beigetragen9. Zu derselben
Zeit entstand auch das Kitab al-Ziyarat, «Das Buch der Pilgerorte»,
ein allgemeiner Fiihrer zu den Heiligengribern der Muslime aus der
Feder des All b. Abi Bakr al-Harawill. Seine Schrift gewihrt einen
weitgesteckten Einblick in die 1slamische Volksfrommigkeit vor 1200
und belegt auf das Anschaulichste,dass neben dem rituellen Hadschdsch,
der zur Ka’ba nach Mekka ging, gar manche Pilgerfahrt an andere
durch den Volksbrauch geheiligte Otte fiihrte. Derartige lokale Sitten
haben sich bis auf den heutigen Tag erhalten, und populire Pilgerziige
von Heiligengrab zu Heiligengrab werden vielerorts noch in der
Gegenwart durchgefiihrt, u.a. auch in Bagdad!2.

Sobald die Muslime einen Zug des Volksglaubens, der aus alter Zeit
zu stammen schien, legitimieren wollten, suchten sie eine Beziehung
zu einem Propheten, der im Koran genannt ist, herzustellen. Das
meiste aber versuchte man unmittelbar mit Mohammed und seinen
Gefdhrten oder deren Nachkommen in Verbindung zu bringen. Viele
dieser Personen sind aber historisch einwandfrei fixierbar. Das hinderte

* H. Lammens, Le Calife Walid et le prétendu partage de la Mosquée des Omayyades a
Damas: BIFAO 26 (1926) 21 .

10 Die Situation ist meisterhaft dargestellt worden von J. Sourdel-Thomine, Les an-
ciens lieux de pélerinage damascains d’aprés les sources arabes: BEO 14 (1952-1954) 65 ff.

11 Al-Harawi, Guide des lieux de pélerinage (texte arabe et trad. annotée par J. Sourdel-
Thomine), 2 vols. (Damas 1953-1957).

12 J.. Massignon, Les pélerinages populaires 2 Bagdad: RMM 6 (1908) 64off.



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 7

in keiner Weise, dass das Leben einzelner derselben vom Volksglauben
aufgenommen und legendir weitergesponnen wurde. Unter den Zeit-
genossen des Propheten gehdrt auch Khalid ibn al Walid dazu, der
erste bedeutende Feldherr des Islams!3. Nachdem Omar ibn al Khattab
zum zweiten Chalifen ernannt worden war, hatte Khalid, soeben mit
seinem Heer 634 in einem kithnen Zuge von Mesopotamien kommend,
die syrische Wiiste durchquert und war vor Damaskus erschienen.
Hier erreichte ihn der Absetzungsbefehl des Chalifen, dem das eigen-
michtige Vorgehen Khalids nicht behagte. Von da an bis zu seinem
Tode ist er zeitweise den Truppen der Muslime auf ihrem siegreichen
Vordringen gefolgt. Daher konnte die Legende entstehen, dass Khalids
Grab sich in Homs (Syrien) finde. Doch noch viel unwahrscheinlicher
ist eine andere Annahme, die seine Gruft in die libysche Wiiste ver-
legt. Khalid soll nimlich, einem sagenhaften Bericht zufolge, an der
islamischen Eroberung Agyptens insgeheim teilgenommen haben,
soll zur Oase Khargi etwa 200 km westlich vom Nil vorgestossen
sein und auf dem Weitermarsch, etwa 25 km stidwestlich, gestorben
sein, wo, mitten in der Wiiste, ein schlichtes Kuppelgrab zum ewigen
Gedichtnis dieses frithen Streiters fur den Islam errichtet wurde
(Abb. 1)14,

Aber nicht nur Minner, sondern auch Frauen aus dem Umkreise
Mohammeds und seiner Gefihrten haben im Volksglauben einen ge-
sicherten Platz gefunden. Unter ihnen sind die Varianten der Ver-
ehrungsformen seiner Tochter Fatima, der Frau des *Ali, des vierten
rechtgeleiteten Chalifen, am mannigfaltigsten. Als Mutter leibhaftiger
Enkel des Propheten hat sie unter den Schiiten eine hervorragende
Stellung eingenommen, doch die nihere Betrachtung der sehr ab-
wechslungsreichen synkretistischen Umdeutungen, die insbesondere
in Iran stattfanden, wiirde hier zu weit fithren. Neben Fatima, die in
Legende und Historie klar hervortritt, ist die islamische Uberlieferung
beziiglich der anderen T6chter Mohammeds denkbar sparsam!5. Ein-
zig Zaynab, die angeblich seine Erstgeborene war, tritt im Volksmund
etwas mehr hervor, indem sie zur Sayyida Zaynab wurde, deren Grab

13 Dazu vgl. EI (1. Aufl.) Bd. I, 942. Khalid ibn al Walid ist vielleicht in Homs, wahr-
scheinlicher aber in Medina 21 H./641-42 n.Chr. gestorben.

14 Die Angaben und das Photo wurden in der Oase Khargi im Friihjahr 1958 gesam-
melt. Die wiedergegebenen Legendenfragmente von Khalid sind wahrscheinlich in An-
lehnung an die Isis-Osiris-Mythe entstanden. In Khargi sind Reste eines spiten Isiskultes
erhalten, det sich sogar im Volksmund perpetuierte. In welcher Form altigyptische My-
then islamisches Gewand annahmen, wird an anderen Beispielen noch zu illustrieren sein.

15 H. Lammens, Fatima et les filles de Mahomet, Notes critiques pour P’étude de la
Sira (Rom 1912).



8 César E. Dubler

man in Agypten verehrt. Sie habe aber vor allem auf die im 2. Jahrhun-
dert H. / 8. Jahrhundert n.Chr. geborene Sayyida Nafisa hingewiesen.
Diese soll in Mekka zur Zeit des *Abbasidenchalifen AbG Dscha’far
al-Manstr im Jahre 145 H. geboren sein; aufgewachsen sei sie in
Medina, von wo aus sie mit ihrem Gatten nach Agypten zog. Hier
wurde sie noch zu Lebzeiten, ihrer Segenskraft wegen, zum Mittel-
punkt lokaler Anbetung, die sich iiber ihren Tod hinaus fortsetzt.
Ausser den tiblichen Wundern, wie Heilungen, Geistervertreibung
u.a.m., konnte Sayyida Nafisa auf das Anschwellen des Nils Einfluss
nehmen. Zu gegebener Zeit verlangten die Leute ihren diesbeziiglichen
Beistand. Darauf hin veranlasste sie dieselben, ihren Schleier ins Wasser
zu werfen, worauf der Strom sogleich zu steigen begann®, Diese An-
gabe macht es verstindlich, dass die Verehrung nicht auf ihr Ut-
sprungsmausoleum, das vor Kairo siidlich der Ibn Tulan-Moschee
liegt, beschrinkt blieb, sondern den ganzen Nil empor bis zum ersten
Katarakt immer wieder Sayyida Nafisa-Heiligtiimer auftreten, in denen
sich die Gldubigen, meist in der Nacht vom Freitag auf den Samstag,
zur Verehrung in Form der in Agypten iiblichen Hadra versammeln.
Wie sich in Anlehnung an Sayyida Nafisa in Agypten der Sayyida
Zaynab-Kult ausgebreitet hat, ist unklar; es ist aber wahrscheinlich,
dass beide weiblichen islamischen Heiligen élteren, dgyptischen Mut-
tergottheiten, die mit dem Nil in Zusammenhang standen, angelehnt
sind, wobei die zahlreichen, ruralen Heiligtiimer flussaufwirts, eine
Art Erinnerungs- oder Reliquientempel darstellen.

Unter den spiteren Muslimen, die fiir eine allislamische Ausgestal-
tung der Frommigkeit in Frage kommen, sei hier nur noch der wich-
tigste *.Abd al-Qadir- Dschilani genannt. Seine Lehre fand im Gefolge
der Sufik im ganzen Glaubensbereich des Islams Verbreitung, wobei
sein Grab noch heute im NO Bagdads bei Rusafa am linken Tigrisufer
gezeigt wird, in dessen Umgebung bis zur Gegenwart Nachkommen
und Anhinger von ihm wohnen. Dschilani sind aber, weit iiber seine
engere Heimat hinaus — im Westen bis Algier — zahlreiche Moscheen,
Friedhofe und dhnliche Anlagen gewidmet. An all diese Orte pilgern
jahrlich zahlreiche Leute, weil Dschilani als Helfer der Armen gilt;
und der von ihm gegriindete und propagierte Qadiriyya-Bettelorden
ist auch noch heute in allen Teilen der islamischen Welt verbreitet.
Den grossen Ruf verdankt aber Dschilani seiner betriebsamen Tatig-

16 EI, Bd. I11, 893. — Muh. Abd al-Khaliq Sa'd, Die wertvollen Edelsteine der Tugen-
den von Sayyida Nafisa (Kairo 1954), arabisch geschriebenes Volksbuch, das den popu-
liren Legendenstoff gesammelt hat und auf S. 9 von der Nilschwellung handelt.



Abb. 1. Angebliches Grab von Khalid ibn al-Walid bei Khargi (in der Wiste westlich
vom Nil).

Abb. 2. Die Totenstadt bei Kairo.



Abb. 3. AngeblichesDznielgrab bei Susa (Iran).

Abo. 4. Grabmal v Kyrus dem Grossen mit Resten der chemaligen Moschee.

a
¥



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 9

keit als Lehrer und Prediger im Bagdad des 11. Jahrhunderts n.Chr.17.
Allen islamischen Heiligen ist ein Merkmal eigen, das man mit @/
Hurm, «das Geheiligte, das Geweihte», umschreibt. Al-Hurm iiber-
dauert dabei das zeitliche Leben des Betreffenden und teilt sich auch
nach dem Tode seiner Umgebung mit. Dieser Glaube erklirt es,
dass sich mit Vorliebe die Friedhtfe um die Grabstitten der Wali
legen. Auch dies ist ein Zug der Heiligenverehrung, der dem ganzen
Bereich des Islams eigen ist und sich durch die bewusste eschatologi-
sche Ausrichtung aller gliubigen Muslime, besonders aber des Vulgus,
deuten ldsst.

Sind hiermit einige Namen und Briuche erwihnt worden, die im
ganzen Gebiet des Islams gelten, so haben die Muslime, bei ihrer welt-
weiten Ausdehnung, den lokalen Grabkult und die jeweiligen Be-
stattungssitten in ihrer herkdmmlichen Form im wesentlichen iiber-
nommen. Da aber die Totenrituale zu den bestindigsten Elementen
im traditionellen Brauchtum der Volker gehoren, ist es verstidndlich,
dass unter den Muslimen, neben bemerkenswerten Analogien, doch
grosse Abweichungen von Land zu Land im Bestattungskult auftre-
ten. Wie verschieden sind in ihrem Wesen die Grabstitten Agyptens
am Wiistentand von den oftmals mit Blumen durchsetzten Friedhofen
Sytiens, wenn sich auch in beiden Mausoleen oder bescheidene Mazarat
erheben mogen. Eines der erstaunlichsten Phinomene im Islam sind
die grossen Totenstidte, unter denen diejenigen von Kairo in Agypten
und von Nadschaf bei Kafa im Iraq zu den bedeutendsten gehoren.

Das frithere Fustat und anschliessend das fatimidische Kairo hatten
ihre Totenstadt a/~-Qarafa, die bis auf den heutigen Tag ihre Bedeutung
bewahrt hat, indem sie sowohl die lokale Frommigkeit, wie, im Laufe
der Jahrhunderte, die Aufmerksamkeit fremder Pilger, die die bedeu-
tenden Mausoleen besuchen wollten, auf sich zog (Abb. 2). Allgemein
verehrte Heiligtimer stehen unvermittelt neben verfallenen Denk-
milern oder einfachen Gribern, die heutzutage sogar teilweise be-
wohnbar sind. So fithrt diese Totenstadt am 6stlichen Wiistenrand
mit dem angrenzenden Viertel des Darb al-Abmar seit Jahrhunderten
ein geschichtlich einmaliges Dasein, in das sich auch das soziale
Leben der benachbarten GrofB3stadt einschaltet, indem die sonst von
der Welt abgeschiedenen Frauen sie allwochentlich, am Freitag, in
Scharen besuchen. In Qarafa erfolgte auch die Auseinandersetzung

17 EI (1. Aufl.), I, 43; W. Braune, Die Futih al-Gaib des *Abd al-Qadir: Studien zur
Geschichte und Kultur des islamischen Orients 8 (Berlin und Leipzig 1933); Mehmed Ali
Aini, Un grand Saint de I'Islam, Abd-al-Kadir Gilani (Paris 1938); C. Brockelmann,
Geschichte der Arabischen Literatur, Bd. I (ed. 2) 560 und Suppl. I, 777.



10 César E. Dubler

des kanonischen Islams, der den Bau von Denkmailern fiir die Toten
untersagt, mit einer hierin freieren Haltung, die dann doch die Obet-
hand gewann, so dass im Laufe der Zeit zahlreiche Mazarat entstanden,
die zu wahren Pilger-Itinerarien zusammengestellt wurden. Vom
7. Jahrhundert H. / 13. Jahrhundert n.Chr. an wurde sogar eine stidti-
sche Kontrolle derselben ausgeiibt, die den wochentlichen Besuch
der «sieben offiziellen Griber» vorschrieb, einen Brauch, der sich
bis in die Gegenwart erhalten hat. Der bereits weiter oben erwihnte
Harawli beschrieb diese Pilger-Itinerarien schon; doch inwiefern seine
Angaben und diejenigen anderer Autoren auf Meinungsverschieden-
heiten innerhalb der islamischen Sekten hinweisen, sei dahingestellt.
Die seit Jahrhunderten bestehende psychologische Realitit dieser
grossen Totenstadt am Ostlichen Wiistenrande Kairos hat sie zu einem
ambivalenten Anziehungspunkte fiir die Lebenden und gleichzeitig
zum Kristallisationszentrum der unterschiedlichsten religiosen Stro-
mungen eines sowohl volkstiimlichen als auch mystischen Islam
gemacht!8. In Qarafa wurden im Mausoleum der Schadhiliyya die in
Kairo verstorbenen Safi bestattet; aber auch die dgyptischen Herrscher
nahmen an der Entwicklung dieser ausgedehnten Totenstadt regen
Anteil. So erwihnt die Chronik des Ibn Iyas mehrmals den Besuch
derselben durch Sultan Qaytbay (15.Jahrhundert n.Chr.) und betont
an anderer Stelle, dass er sich ein Mausoleum bestellt oder den Neu-
bau von Heiligtiimern angeordnet habe. Monarchisch-offizielles, reli-
gitses und volkstiimliches Leben haben zusammengewirkt, um der
Totenstadt von Kairo ihr eigenes, makaber-grossartiges Geprige zu
geben.

Vollig verschiedene Wesensziige weist die schiitische Totenstadt
bei Nadschaf auf, die sich vor allem an keine grossere Stadt anlehnt.
Hier soll, einer Uberlieferung zufolge, der vierte Chalif und Vetter
des Propheten Al b. Abi Talib bestattet worden sein. Daher wiin-
schen alle Schiiten der niheren und ferneren Umgebung, wenn mog-
lich in seiner Nihe beigesetzt zu werden. Aus diesem Grunde fanden
frither die bekannten Totenkarawanen statt, wihrend heute die im
Leichentuch verhiillten, sterblichen Uberreste, meist mit dem Auto,
oft von weit her, gebracht werden, um im Wadi al-Islam, «dem Tal des
Heils», bei Nadschaf beigesetzt zu werden. Unter dem Chalifat der
Umayyaden (661-750) musste die Stelle des Grabes von ’All in der
Nihe von Kifa verheimlicht werden; daher war man spiter nicht mehr

18 L. Massignon, La cité des morts au Caire (Qarafa - Darb al -Ahmar): BIFAO 57
(1958) 25—79 und Besprechung davon dutrch J. Sourdel-Thomine, in: Arabica 6 (1959)

99ft.



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 11

sicher, wo es tatsichlich lag, so dass in dieser Gegend zwei Stellen an-
gegeben wurden. Nach einer anderen Ubetlieferung soll *All mit
Fatima in Medina beigesetzt worden sein und nach einer vierten gar
in Qasr al-Imran. Vielleicht ist demnach das Heiligtum von Nadschaf
gar nicht die echte Grabstitte, sondern ein vorislamisches Heiligtum,
zumal auch, laut Ibn Battata, die Griber des Adam und des Noah im
14. Jahrhundert n.Chr. hier gezeigt wurden; das des letzten ist auch
heute noch zu sehen!?. In Nadschaf ist, aller Wahrscheinlichkeit nach,
ein altes, lokales Heiligtum durch die Schiiten — diejenigen Muslime,
die dem volkstiimlichen Brauchtum am wenigsten ablehnend gegen-
iberstanden — den islamischen Bediirfnissen angepasst worden, in-
dem vormohammedanische Prophetengriber mit demjenigen ’Alls
verbunden wurden, so dass in der heutigen Verehrung dieser Stitte,
frihere und islamische Anschauungen zusammenfliessen konnten und
der jetzigen Sitte Vorschub leisteten.

Werden von den koranischen «Vitern» verschiedene Orte als Gri-
ber genannt, so hat sich diese Unstimmigkeit auch auf historische
Personen unter den Muslimen iibertragen, wie es bereits bei Khalid
ibn al-Walid oder bei ’Ali gezeigt wurde. Ein ebenso schlagendes Bei-
spiel bietet das Grab des Prophetengefihrten Sa/main al-Farisi. Er war
gebiirtiger Perser und als solcher Feueranbeter, doch auf der Suche
nach der wahren Religion soll er sich zum Christentum bekehrt haben.
Aber auch dieser Glaube befriedigte ihn nicht. Da erreichte ihn die
Kunde einer neuen Heilslehre in Arabien; er zieht nach Medina und
bekehrt sich zum Islam. So wird er zum idealen persischen Muslim,
dem man eine Genealogie verleiht, die mit einem schattenhaften
Prinzen Namens 45 beginnt, was ein schones arabisch-persisches Wort-
spiel abgab, da ab arabisch «Vater» und persisch «Wasser» bedeutet.
Salman soll seine Tage 35 H./655 n.Chr. als Statthalter von Ktesiphon
beschlossen haben. Doch nicht weniger als vier oder gar fiinf Ort-
schaften machen sich den Ruhm streitig, sein Grabmal zu beherbergen:

1. Saft al-’inab in Oberigypten, das er angeblich miterobern half;
ein legendires Machwerk, wie es die sagenhafte Eroberung Alexan-
driens und des Niltals durch Khalid ist.

2. Ktesiphon, wo er als Gouverneur gestorben sein soll.

3. Dschay odetr Dschayyan bei Isfahan in Persien, seinem angeblichen
Geburtsorte.

19 EJ, IIT; L. Massignon, Mission en Mésopotamie (1907-1908): Mémoire publ. par
PInst. Frang. d’Arch. Or. 8 (Kairo 1910); Yaqut, Mu’dscham al-buldan, ed. Wiistenfeld,
vol. IV, 760.



12 César E. Dubler

4. In Palistina sollen seine Gebeine, entweder auf dem Olberg bei
Jerusalem oder weiter stidlich bei .Asdid, ruhen?2°.

Will man die islamischen Heiligen vom Gesichtspunkte des Grab-
kultes aus irgendwie ordnen, so sind die morphologischen Elemente
derart einformig, dass an Hand derselben eine ideologische Gruppie-
rung kaum moglich ist. Danach bleibt, abgesehen von einer rein distri-
butiv-geographischen, nur noch die Moglichkeit, die islamischen Hei-
ligen, mehr oder minder genau, in ihrer zeitlichen Abfolge zu gliedern,
doch besteht dafiir kein absolutes, chronologisches Kriterium, denn
iltere Anschauungen werden von neueren, islamischen, durchwirkt,
wie es z.B. in Nadschaf der Fall ist.

Immerhin kann man eine ideologisch élteste Gruppe abheben, die
sich meist auf frithes Volksgut aus vormohammedanischer Zeit be-
zieht, und dabei, wie bereits erwahnt, oftmals mit den Namen von Pro-
pheten, die im Koran erwihnt sind, in Verbindung gebracht werden.

Die zweite Gruppe islamischer Heiliger umfasst Mohammed und
seine Gefihrten, meist Menschen, die schon ins klare Licht der Ge-
schichte treten, aber von den Muslimen gerne legendir umsponnen
werden.

Die dritte Gruppe besteht aus den asketischen $tf1, die vom 10. Jaht-
hundert n.Chr. an der Mystik im Islam Vorschub geleistet haben und
durch ihr Wirken den starren Dogmatismus der Religion Mohammeds
der volkstiimlichen Frommigkeit niher brachten.

All diese Vertreter haben im wesentlichen eine allislamische Ver-
breitung gefunden. In spiterer Zeit aber sind immer wieder Minner
und Frauen aufgetreten, die im Rufe der Heiligkeit gestanden hatten,
und dadurch zu Lokalheiligen erhoben werden konnten. Diese sind
dann stets, mehr oder minder scharf, von den strengen Vertretern der
islamischen Orthodoxie abgelehnt worden. Jedoch ist sehr zu betonen,
dass diese Gruppierung in keiner Weise starr zu verstehen ist, indem
die Beziehung untereinander durchaus fliessend ist. Wahrscheinlich
haben spitere allislamische Safi als Lokalheilige begonnen, sind aber
durch die Zeitumstinde zu Sinnbildern einer bestimmten Geisteshal-
tung oder einer Epoche geworden. Trotz der grundsitzlichen Ableh-
nung durch die theokratischen Vertreter der Orthodoxie haben die
Sufi den dusseren Aspekt des ganzen Islams vom 10./11.]Jahrhundert
n.Chr. an zu prigen vermocht. Nicht umsonst haben diese asketischen
Mystiker immer wieder die Aufmerksamkeit auf sich gezogen?1.

20 A. Zéki Pacha, Le tombeau de Selman el-Farisi (compagnon du Propheéte): BIE 11

(1928-29) 71
21 Davon zeugen die zahlreichen Traktate iiber die Tabaqat al-Sufiyya, «Kategorien der



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 13

Um nun zu einigen Beispielen zu gelangen, soll innerhalb der ersten
Gruppe der alttestamentische Danie/ betrachtet werden. Er ist im
Koran nicht erwihnt, doch gibt es ein nicht unbedeutendes christlich-
arabisches Schrifttumum ihn?2. Nach den Angaben des Martyrologium
Romanum wurde er in Babel bestattet, zufolge anderer Uberlieferungen
soll Daniel aber in Susa sein Grabmal haben, wo es noch heute in der
Moschee von Schusch gezeigt wird (Abb. 3). Auf iltere Quellen ge-
stiitzt, sagt Tabarl in seinem grossen Geschichtswerk:23 «Schapur
liess mehrere Stidte bauen, unter ihnen auch Schisch, eine Stadt, die
er neben der Festung baute, worin der Sarg mit der Leiche des Pro-
pheten Daniel liege ...» Die Annahme, dass die Leiche Daniels in Susa
ruhe, ist alt und lidsst sich ohne weiteres aus seinen Biichern begriinden.
Als Dieulafoy gegen Ende des 19.]Jahrhunderts erstmals in der Um-
gebung von Susa zu graben begann, wurde ihm berichtet, wie die
jingst zum Islam bekehrten Araber in diese Gegend vorstiessen und
hier die sterblichen Reste des Propheten Daniel vorfanden. Darauf
soll der Chalif Omar befohlen haben, dessen Gebeine zu respektieren
und, in der Absicht sie der Gegend zu sichern, soll der Flusslauf abge-
leitet, die Knochen im Bette bestattet, und erneut das Wasser dariiber
gefiihrt worden sein. Doch sogar diese Gruft im Talweg eines Flusses
war nicht endgiiltig, denn im 10. Jahrhundert n.Chr. wohnten in
Susa etwa 7000 Juden, mit 14 Synagogen, von denen eine, nach An-
gabe von Benjamin von Tudela, die ehrwiirdigen Gebeine des Daniel
bergen sollte. Durch deren Wunderkraft waren die Bewohner des dies-
seitigen Flussufers begiinstigt, wihrend diejenigen der anderen Seite
von allen méglichen Plagen heimgesucht wurden. Daraufhin verlang-
ten diese einen Anteil der Gebeine des Daniel zu haben, was ihnen ver-
weigert wurde. Fast wire es zum Kriege gekommen, jedoch die ein-
sichtigen Rabbiner wussten es dadurch zu verhindern, dass sie sich
einverstanden erklirten, alljahrlich das Landesheiligtum von einem
Ufer zum anderen hiniiberwechseln zu lassen. Dies dauerte bis zur
Zeit von Sandschar, dem Eroberer von Samarqand, dem das Hin und
Her eines Heiligen sonderbar vorkam. Er liess daraufhin eine Briicke

Sufi», unter denen hier lediglich dasjenige von Abii’Abd Allah al-Sulami (ed. Kairo 1953)
und die ausgezeichnete, kritische Neuausgabe von ]. Pedersen (Leiden 1960), verfasst
412 H., erwihnt sein soll. Eine spitere alphabetische Anordnung verdankt man ’Abd al
Ra’af al Munawi, herausgegeben in Kairo 1938/1357 H. Fiir ein europiisches Publi-
kum ist geschrieben E. Dermenghem, Vies des Saints musulmans (Alger, s.a.).

22 Q. Lofgren, Studien zu den arabischen Daniclitbersetzungen mit besonderer Be-
riicksichtigung der christlichen Texte: Uppsala Universitits Arsskrift, 1936, 4; EI: I, 952.

23 T, Noldeke, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden aus der
arabischen Chronik des Tabari iibersetzt ... (Leyden 1879) 58 und Noten.



14 César E. Dubler

zwischen den beiden Ufern errichten und den Daniel in einem Glas-
sarg im mittleren Bogen aufhingen. Seit jener Zeit schweigen sich
die Chroniken und Legenden iiber den Propheten Daniel aus. Ist aber
das heute gezeigte Grabmal das richtige ? Die Mullahs von Dizful und
Schuschtar halten dieses gabré Danyal, « Grabmal Daniels», fiir ein-
wandfrei authentisch; das ist aber durchaus nicht die einstimmige
Meinung der muslimischen Geistlichen von Arabistan, der Gegend
von SW-Iran, in der Susa liegt. Fiinf Tagemirsche von Dizful, unweit
von Mal Amir, erhebt sich ein zweites Imam-Zide, das derselben Person
gilt. Die Bakhtyari betrachten es als das echte Grabmal. Doch wo ist
die Wahrheit ?2¢4 Jedenfalls zieht bis zum heutigen Tage das Grabmal
bei Schusch eine Unmenge von Pilgern an, und in der Nihe des alten
Susa wird einmal jahrlich in einem rauschenden Feste des Propheten
Daniel gedacht. Waren es im Mittelalter noch Juden, die die Tradition
seiner Erinnerung hier aufrecht erhielten, so sind es heute Muslime,
die dieses alte Brauchtum, das einem ihrer Heiligen gilt, weiterfiihren.

Vollig andere Wesensziige weist die neuzeitliche Verehrung am
Grabmal von Kyrus dem Grossen in Pasargadae auf. Die historische
Person des Achaemeniden ist von den Muslimen durch die Mutter
von Sulayman ersetzt worden, denn der Ort heisst heute Mdder
Sulayman, « Mutter Salomons», und sie soll im Grab des Kyrus, das in
eine Moschee verwandelt wurde, bestattet worden sein (Abb. 4). Der
umliegende Platz wurde spiter als Friedhof gebraucht. Im heutigen
Grabmal ist in den schweren Baustein eine kleine, siidlich orientierte
Gebetsnische (Mihrab) eingemeisselt, zu deren beiden Seiten je ein
Koranexemplar zwischen die Steinblécke geschoben ist. Die Grab-
kammer selbst ist innen mit Stoffgirlanden verziert. Obwohl die
Stelle vom bosen Blick befallen sein soll, wird sie von Frauen gern
aufgesucht, die den Geisterbeistand suchen. So ist der Werdegang
dieses heiligen Ortes schematisch, wie folgt, darzustellen: Kyrusgrab;
Islamische Moschee, um die sich ein Friedhof ausbreitete; neuzeit-
liche Verehrung des Grabes der Mutter Salomons??, Die Substitution
des historischen Achaemeniden durch eine koranisch-biblische Person
lisst erraten, dass den Muslimen das hohe Alter der vorliegenden
Kultstitte bewusst war, sie aber den Wunsch hatten, dieselbe in ihren
Glaubensbereich einzufiigen.

24 J. Dieulafoy, A Suse, Journal des fouilles (1884-1886), Paris 1888, 169 ff.

% Die volkskundlichen Angaben sind von mir im April 1956 gesammelt worden. Da
eine systematische Ausgrabung des ganzen Areals bisher nicht durchgefiihrt wurde, ist
man angewiesen auf Ali Sami, Pasagardae, the oldest Imperial Capital of Iran (Shiraz 1956).



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 15

Und wieder vollig anderen Charakter weisen zwei kleinere Heilig-
timer aus Isfahan auf. Das eine ist das Grab von Harin Wildyet, das
andere dasjenige vom Ifmam Zade Ischma’i/?. Obwohl die idlteste er-
haltene Inschrift des Grabes von Haran Wilayet erst aus dem Jahre
918 H./1513 n.Chr. erhalten ist, spricht man von dem hohen Alter
dieses Heiligtums, in dessen Nihe ein Minaret aus Seldschukischer
Zeit (11./12. Jahrhundert n.Chr.) steht. Viel entscheidender ist die
Tatsache, dass der Harin, zu dessen Ehren das Grabmal errichtet
wurde, von Juden, Christen und Muslimen fiir sich beansprucht wird.
Hartn, den man bisher fiir unbekannt hielt, ist aber in seiner arabi-
schen Form niemand anderer als Aaron, der Bruder des Moses, so
dass auch hier die Muslime eine alte Kultstitte dem Islam assimilierten,
indem sie dieselbe einer koranisch-biblischen Person zuschrieben.

Strukturell verworrener, aber ideologisch eindeutig ist der Komplex
der Grabmoschee des S¢ha’yé und der Gruft des Imam Zade Isma’il
Er liegt bei einer der mit einem hohen Gewdlbe iiberdeckten Strassen-
kreuzungen (Tschahar-sii), von denen ein Arm in die erwihnten Hei-
ligtimer miindet, bei denen sich die verschiedensten Bauten iiber-
schichtet haben. Der Ausgangspunkt scheint das Grab des Scha’ya
zu'sein,’'der dem jiidischen Propheten Jesaja entspricht. Umgeben wird
die Stelle von zahlreichen Gribern, die sich um eine iltere Moschee
lagerten, welche spiter durch diejenigen des Imam Zade Isma’il er-
setzt wurde. Die diesbeziiglichen Gebiulichkeiten sind niamlich nicht
alt (17. Jahrhundert n.Chr.). Erstaunlich ist aber, dass sich bei diesem
Grabmal ein angeblich tber tausendjihriger Baum erhebt, neben dem
eine Quelle hervorsprudelt, die mit Votivsteinen eingefasst ist. Das
Wasser wird von den Leuten getrunken, da ihm Heilkrifte eigen sein
sollen. In diesem alten Baume wurde bei einem Feste vor etwa 30 Jah-
ren ein Feuer angeziindet, so dass dabei ein Teil des Stammes aus-
brannte, wihrend ein anderer Stamm mit erneuter Kraft weiterspriesst.
Wie sind all diese Phinomene zu deuten? Am Orte eines alten Baum-
und Quellenheiligtumes wurde ein altiranischer Feuerkult unter dem
Islam ausgetibt??. Der heilige Ort wurde vorerst einem alttestament-
lichen Propheten zuerkannt, um ihn spiter Isma’il, dem Sohne des
Patriarchen Ibrahim zuzuschreiben oder ihn v6llig schiitisch zu legi-

28 A. Godard, Isfahan, Athar-é-Iran, I (1937) 63ff. 1311

27 Es ist heute erwiesen, dass nach der islamischen Eroberung alte Feueranbeter in
Persien insgeheim ihre Riten weiterpflegten, wie sie beim Felsen von Nagsch-i-Rustem bei
Persepolis beobachtet wurden von J. Dieulafoy, La Perse, la Chaldée et la Susiane (Paris
1887) 411ff. Das Weiterleben altiranischen Brauchtums bis in die Zeit des Islams sollte
am ehemaligen Feuerheiligtum von Schiz genauer untersucht werden. Darauf niher
einzugehen, wiirde hier zu weit fithren.



16 César E. Dubler

timieren, indem das angebliche Grab des Nachkommen ’Alis, des
Imam Zade Isma’il, dahin verlegt wurde. So tritt altes Glaubensgut
und Brauchtum in mannigfacher, islamischer Gewandung im heutigen
Iran auf.

Die Legitimierung alter heiliger Orte mit Hilfe koranischer Pro-
pheten durch die Muslime beschrinkt sich aber durchaus nicht auf
Iran. Sie ist besonders zahlreich in den biblischen Landen Palistina,
Jordanien und Syrien. In der Umgebung von Damaskus gibt es eine
Grotte Adams, um die sich eine weitreichende Legende gesponnen
hat; dort soll auch Ibrahim geboren sein?8, Siidlich von Damaskus,
beim alten Dorf Qadam wird das Grab des koranischen Mdsa b.’Imran
lokalisiert, dem dasjenige in den Felsen gehauene von Nabi Miisa
gegeniibersteht, das sich westlich des Toten Meeres, zwischen diesem
und Jerusalem erhebt. Dabei handelt es sich stets um Midsa, den
biblischen Moses. Stidsiidostlich vom Toten Meer in der Nihe von
Petra, wird ein Fluss als Wadi Miisa bezeichnet und unweit erhebt sich
ein Heiligtum auf dem Gipfel des Dschabal Harin, «des Bergs des
Aaron». So sind durch die Muslime, mit Hilfe der biblisch-korani-
schen” Personen, Moses und seines Bruders Aaron, frithere Quellen-
und Felsheiligtiimer dieser Gegend der islamischen Begriffswelt ein-
gegliedert worden.

Ist die Umlegung des Phdnomenologischen in Syrien und Iran
durch die Muslime analog erfolgt, so hat der islamische Heiligenkult
Agyptens einen in seinem Wesen anderen Zug, wie er schon bei der
Darstellung der Verehrung der Sayyida Nafisa zutage trat?®. Im
Stadtkern von Asswan, beim ersten Nilkatarakt, gehort die heilige
Stelle im Orte der Sayyida Nafisa, die hierher kam, den Platz bezeich-
nete und nach Kairo zuriickkehrte, wo sie begraben liegt. Hakim
Dschabir erbaute dann die Pseudograbstitte, wo er einen Palmzweig
fand, der ihren Korper ersetzte. Der Palmzweig, der im Totenkult
Agyptens eine wichtige Stellung einnimmt, wirkt hier als Reliquie.
Auch Sayyida Zaynab, die angeblich in der Zeit des islamischen Ero-
berers des Niltales >Amr ibn al As lebte, bezeichnete die Stelle bei
Asswan ausserhalb der Siedlung, an der sie ihr Heiligtum haben
wollte. Innerhalb desselben befinden sich Palmen und Sykomoren,
was auf einen alten Baumkult hinweist, der in Agypten vielerorts an

28 7. Sourdel-Thomine (wie Anm. 10) 7off.

29 Man vgl. S. 7. Es ist vollig unméglich hier eine geschlossene Darstellung der
Heiligenverehrung im Niltal zu geben. Ich muss mich darauf beschrinken, einige mar-
kante Beispiele, die ich im einzelnen untersucht habe, zu beschreiben.



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 17

islamischen Heiligengribern zu belegen ist. Zahlreiche Griber, die
einem Patronatsheiligen zugesprochen werden, dessen stetbliche
Reste anderswo liegen, sind von ihnen angeblich im Traume den
Gldubigen offenbart worden. All diese Heiligtiimer, die dem Nil ent-
lang demselben Schutzpatron zugesprochen werden, hingen waht-
scheinlich mit einer im Volke verflachten, vor Jahrhunderten noch
lebendigen Osirismythe zusammen.

Einem sehr alten, gutunterrichteten Gewihrsmann aus Asswan
zufolge, wurde ein Steineiland im Nil von Schaykh Mansir bewohnt,
der im Traum die Fihigkeit hatte, mit Mohammed in Beziehung zu
treten. Dieser Heilige lebte in volliger Abgeschiedenheit auf dem
Felsen, um von den Frauen nicht in Versuchung gefithrt zu werden.
Daher war es auch méglich, dass er im harten Stein des kleinen Eilands
nach seinem Tode beigesetzt werden konnte. Erst dann, nach dem
Hinschied, setzte seine Verehrung ein, die bis zur Gegenwart anhilt,
indem die Leute Brot, Kuchen, Sussigkeiten oder Friichte dort aus-
setzten, danach ein Licht anziindeten, um anzuzeigen, dass sie ein
Opfer zu Ehren von Schaykh Mansar dargebracht hatten. Die Fallagi,
«Bootsleute», die diese Opfergaben abholen, sagen dann, die Malik
al-babr, «Engel des Stromes», hitten die Gaben dem Schaykh Mansuar
dargebracht, der ausserdem noch im Rufe steht, Fruchtbarkeit zu ver-
breiten.

Am westlichen Nilufer, Asswan gegeniiber, befinden sich die alt-
igyptischen Hohlengriber, die in christlicher Zeit zu einem koptischen
Kloster umgebildet worden waren. Uber diesen, auf der héchsten
Bergspitze, befindet sich das Heiligtum des Schaykh Al ibn al Hawa.
"Ali soll ein junger Name sein, denn der Mann stammte nicht aus
der Gegend und soll vor etwa 300 Jahren hier wie ein Monch gelebt
haben. Nach seinem Tode wurde ihm der zweite Teil des Namens
Ibn al-Hawa, «Sohn der Luft, des Windes», zuteil, denn er soll Him-
mel und Erde verbunden haben. Ist es zu viel gewagt anzunehmen,
dass in /bn a/-Hawa der altigyptische Schu, «Wind», weiterlebt, der
die Geb, «Erde», mit dem Nu#, « Himmel», verband ? Es wiren alte
Anschauungen abstrakter Art auf eine Person bezogen worden, so
dass sie nun, in vollig verinderter Form, unter den Muslimen weiter-
leben konnten. Dabei ist der hier genannte *Ali eine historisch nicht
zu individualisierende Personlichkeit.

Weiter nordlich, zwischen Isne und Luxor, liegt auf einer schiffs-
formigen Anhohe das Grab von Schaykh Misa al-Ansari; er war
nicht Agypter, sondern wanderte aus Arabien ein, etwa in der
Zeit von ’Abd al-Rahim al-Qinnawi, d. h. ungeféhr im 14. Jahrhundert



18 César E. Dubler

n.Chr.3%, Man bringt ihm meist Schafe, Widder oder Ziegen als Opfer
dar, manchmal auch Wassermelonen. Junge Eheleute ziehen oft zu
ihm, damit die Frau fruchtbar sei, und an seinem Grabe werden noch
heute, in der Zeit der Nilflut, Knaben und Midchen der Beschneidung
unterzogen; all dies Hinweise auf ein altes Heiligtum, von dem
Fruchtbarkeit ausging.

Schliesslich soll noch ein Heiliger von Ikhmim niher betrachtet
werden. Die Ortschaft selber spielte im Mittelalter als geistiges Zen-
trum eine nicht unbedeutende Rolle und ist vollig auf der friheren,
dgyptischen Siedlung, auf ein Kam, gebaut. Die Verehrung von
Schaykh Absa Qdsim hat sich hier um einen Nabag — Baum?3! grup-
piert, d.h. es liegt ein alter Baumkult zugrunde, der in der Umgebung
sehr verbreitet ist. Der Stamm des Baumes ist mit Nigeln gespickt,
die zum Teil mit Menschenhaar umwickelt sind. Mit besonderer Vor-
liebe nihern sich die Frauen dem Baume, umwandeln ihn, streichen
mit der Hand iiber seinen Stamm und verrichten ein Gebet. Der etwa
400 Jahre alte Baum soll beim Einschlagen der Nigel alle Kopf-
beschwerden beseitigen, seien es nun Schmerzen oder geistige Ver-
wirrung. Alltdglich kommen Leute, die dem Nagib, dem Hiter des
Heiligtums, fromme Gaben tiberreichen mit der Bitte, er moge fiir sie
beten und Abu Qasim anrufen. Schaykh Aba-Qasim soll ein Knabe
gewesen sein, dessen Onkel ihn aufforderte, das Mahmal auf der
Pilgerfahrt nach Mekka zu begleiten. Er durchzog die Wiiste bis zum
Roten Meer, wo er auf einem Schiff die Heiligen Stidte des Islams
erreichte. Die Familie des Abt Qasim war in einen heftigen Kampf
mit den Lokalmichten von Tkhmim verwickelt, doch er half ihr durch
sein Gebet. Dieses war aber so michtig, dass er, als er 15 Jahre alt
starb, den Titel Battal, « Held», erhielt und unter dem besagten Nabag-
Baume beigesetzt wurde. «Er starb als Engel, da er keine Siinde be-
gangen hatte», wusste der Naqib zu berichten. Die Macht der Keusch-
heit, die auf christliche Auffassungen zuriickgehen mag, und alt-
dgyptische Anschauungen {iber den in Ikhmim lokalisierten Gott Min
haben in der islamischen Erzihlung von Abu Qasim Platz gefunden.

Sind bisher islamische Heilige von gewissem Alter und einiger
lokaler Bedeutung innerhalb des Niltals behandelt worden, so stehen

30 Bei den verschiedenen Heiligen aus dem Niltal wird meist angegeben, dass sie aus
dem Westen kamen, wie z. B. Ahmad al-Badaw] von Tanta und ’Abd al-Rahim al-Qinnawi;
oder aus dem Osten, wie z. B, Misa al-Ansari oder Abu’l-Hadschdschadsch von Luxor.
Diese Angabe erleichterte die Assimilation mit altigyptischen Sonnenmythen, auf die ich
bei anderer Gelegenheit schon hinwies.

81 Nabaq kann eine Flacourtia sein, ist aber meist Zizyphus Spina Christi Willd.



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 19

neben ihnen sehr zahlreiche Griber, die verhiltnismissig jung und
farblos erscheinen. Viele davon sind im Laufe des vergangenen Jahr-
hunderts um einen Mann entstanden, der wihrend seines Lebens als
fromm angesehen wurde. Dabei ist auch verhiltnismissig oft der Fall
eingetreten, dass eine ehemals christlich-koptische Adorationsstelle
durch die anwohnenden Muslime in ein islamisches Schaykhgrab um-
gewandelt wurde, d.h. ein alter heiliger Ort, den die Kopten als sol-
chen durch die Jahrhunderte bewahrt hatten, ist in der jiingsten Ver-
gangenheit, meist durch Unachtsamkeit, an die Muslime verloren ge-
gangen. Mit viel Scharfsinn und Geschick wussten diese die Bedeu-
tung des heiligen Ortes im Volksbewusstsein zu erkennen und beleg-
ten ihn sogleich mit einem realen oder fingierten islamischen Glaubens-
zeugen32, Bei der heute noch meist von Kopten bewohnten Ortschaft
Nagada am Westufer des Nils besassen diese eine Amba Burbara ge-
weihte Stelle, die heute das angebliche Grab des muslimischen Schay&h
Barbar birgt.

In der fortschreitenden Expansion des Schaykhkultes dussert sich
die Vitalitit des populiren Islams, der einen Aspekt der meist stillen,
ja intimen, schon Jahrhunderte dauernden Auseinandersetzung mit
den christlichen Kopten im Niltal darstellt. Besteht in Agypten ein
von altersher vererbter Sinn fiir den heiligen Ort, so besteht auch der
fiir den heiligen Gegenstand. Unterschiedslos werden von Kopten und
Muslimen die Strausseneier als eine Art Votivgaben an den verschie-
denen Adorationstitten aufbewahrt, eine Sitte, die sich bis in die
libysche Wiiste erstreckt; so finden sich viele dieser z. B. in der Qubba
des Schaykh Sidi Sulimin der Oase Siva. Aber auch die heilige Zeit
erscheint bei den dgyptischen Muslimen auf das Jahr der Hidschra
umgelegt. Viele Lokalheilige haben ihren Patronatstag zu mugs
Scha’aban, «Mitte Scha’aban», im Monat, der dem heiligen Fasten-
monat Ramadin vorausgeht®3. Ubereinstimmend betonen verschie-
dene Gewiahrsminner, dass zu nusy Scha’aban «die Himmelstore weit
offen stehen fiir jede Fiirbitte». Aus alle dem wird deutlich, wie sich
im Niltal die seit alters giiltige Hierophanie iiber die Jahrtausende bis
in die Gegenwart lebendig erhalten hat. In der stindigen Auseinander-
setzung mit den christlichen Kopten und in der verkleideten Fort-
fihrung des altigyptischen Erbes ist sicherlich das Wesentliche des
islamischen Heiligenkultes am Nil zu erblicken.

32 Ich habe in Nubien bis weit in den Sudan, Umdeutung christlicher Verehrungs-
stitten in islamische Schaykhgriber, die noch in jiingster Zeit erfolgt ist, feststellen
konnen.

33 Zu dieser Zeit hatte Schaykh Maymin in der QOase Khargi und haben Abu’l-
Hadschdschidsch in Luxor und *Abd al-Rahim in Qenna ihre Patronatstage.



20 César E. Dubler

Zum Schluss soll nun noch die westliche, nordafrikanische Heiligen-
verehrung der Muslime — in Furopa meist als Marabutenkult be-
kannt3* — in ihrer Sonderstellung kurz charakterisiert werden. Hier
liegt kein altes, dokumentarisch belegtes Ideengut vor, das einen
reichen Hinweis fiir die neuzeitliche Verehrung im Islam liefern konnte.
Das relative Alter des erhaltenen Brauchtums muss vielmehr aus
ethnographischen Angaben erschlossen werden. Ist die phdnomeno-
logische Seite des Marabutenkultes im ganzen #dusserlich recht ein-
formig — es handelt sich meist um Heilzauber, sehr oft durch Analogie-
magik — so ist die darunter verborgene Ideologie sehr mannigfach.

Alter Hohlen-, Stein-, Baum- und Quellenkult, wie er sich bis heute
im Rif und im Atlas erhalten hat, gab schon frithzeitig, nach der ersten
Eroberung durch die Muslime, Anlass zur Bildung von Heiligen-
gribern, die islamischen Glaubenszeugen zugesprochen wurden. Die
sehr auf ihr Eigenleben bedachten Berber fiigten sich durchaus nicht
immer der sunnitischen Orthodoxie, so dass det Boden fiir alle Art
von Sektierertum bereitet war und unter vielen anderen seien z.B.
die zahlreichen kharidschitischen Ibaditen genannt35. Am entschei-
dendsten war aber das Auftreten der Idrisiden, angeblicher Nachkom-
men des Propheten, die das erste, unabhingige marokkanische Reich
griindeten. Mulay Idris II. wurde durch die Gunst der Umstinde zum
Patron von Fes und ist es teilweise sogar von ganz Marokko36. Die
weitverzweigte Familie dieser tatsidchlichen oder vermeintlichen Nach-
kommen Mohammeds haben die religiose Aristokratie der Schorfa
abgegeben, die besonders im Spitmittelalter einen entscheidenden
Einfluss auf den nordafrikanischen Heiligenkult hatte3?. Das Eigen-
leben des Magrib tritt auch noch dadurch hervor, dass er erst unver-
hiltnismissig spét an der allislamischen Bewegung der SafT teilnahm,
indem ihre Lehren erst umrtso n.Chr. von ’Abd al-Salam b, Maschisch
verbreitet wurde?$, der ein Schiiler des Abt Madyan war, und der
seine Initiation wieder Abd al-Qadir Dschilani, al-Gazzili u.a.m.
verdankte. Anscheinend war der Islam in Nordafrika stets sehr volks-

¥ Es sei auf das immer noch klassische Buch verwiesen von L. Rinn, Marabouts et
Khouan (Alger 1884); einen neuzeitlichen Gesamtiiberblick gibt E. Dermenghem, Le
culte des Saints dans I'Islam maghrébin (Coll. L’espéce humaine 10, Patis 1954).

35 T, Lewicki, Etudes Ibadites Nord-Africaines: Polska Akademia Nauk (Warszawa
1955), Partie I, Liste anonyme des $ayhs ibadites et des localités du Gabal Nafisa contenue
dansle «Siyaral-masa’ih» (VI = XIIes.).

38 G. Salmon, Le Culte de Moulay Idris et la mosquée des Chorfa de Fés: AM 3 (1905)
4131t

37 G. Salmon, Les Chorfa idrisides de Fés: AM (1904) 425; EI 1V, 4151

38 M. Xicluna, Quelques légendes relatives & Moulay *Abd as-Saldim ben Mechich:
AM 3 (1905) 119ff.



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 21

verbunden, so dass er dazu gar nicht durch die $Gfi angeregt zu wer-
den brauchte?®®. Das hinderte aber nicht, dass islamische Mystiker zu
Ansehen gelangen konnten, ja auch Frauen, wie es *A’ischa al-Manni-
biyya aus Tunis im 7. Jahrhundert H./13. Jahrhundert n.Chr. belegt4?,
oder wie es in den zahlreichen arabisch geschriebenen Hagiographien,
z.B. dem Magsad des ’Abd al-Haqq al-Badisi, der die Viten der Heili-
gen des Rif im 14. Jahrhundert n.Chr. niederschrieb, zu lesen ist%l.
Bieten die Texte an sich wenig Interessantes, so hat das Brauchtum
um so merkwiirdigere Ziige zu bewahren vermocht, insbesondere
unter den bescheidenen Lokalheiligen, die oft kaum von Geister-
wesen zu scheiden sind, die aber eine erstaunliche Persistenz mysti-
scher Krifte an gewissen Orten beweisen. Die Qwbba des Sidi Mabrik,
«des Gesegneten», bei einer Quelle in der Nihe von Constantine (Al-
gier), wurde an der Stelle einer kleinen christlichen Basilika errichtet,
die ihrerseits einen Askulap-Tempel ersetzte und dessen Ubername
«der Niitzliche, der Segenstreiche» wahrscheinlich im heutigen Namen
des muslimischen Heiligen weiterlebt. Wie in Damaskus Johannes
der Tiufer in islamischer Form noch weiterverehrt wird, so ge-
schieht es auch heute noch vor Oujda (Ost-Marokko), wo Muslime
und Juden Sidi Yahya b. Yanis in einem schonen Hain anbeten. Die
letzten haben den Namen umgedeutet und meinen, es sei ein im
14. Jahrhundert emigrierter kastilischer Jude hier bestattet.

Wenn auch durch Priiderie und angebliche Sittenstrenge der islami-
schen Orthodoxie vertuscht, hat sich unweit Marrakesch unter den
«Tochtern des Sidi Rahhal» die sakrale Prostitution erhalten, gegen
die der Heilige Augustin bereits um 4oo n.Chr. gewettert hatte4?,
Der Legende nach soll Sidi Rahhil sieben T'6chter gehabt haben; aber
sieben sind auch die Stadtheiligen von Marrakesch, denen allen eine
historische Person entsprechen soll; diese lebten anscheinend zwischen
dem 5. und dem 10. Jahrhundert H. Dabei ist, dhnlich wie in Kairo
oder Damaskus, ein Busspilgeritinerar fiir den Besuch (Ziydra) dieser
sieben Heiligengriber vorgeschrieben. Die sieben Heiligen hatten
aber ihre Vorginger unter den ehemals christlichen Masmada, so dass
sie vielleicht ebenfalls auf vorislamische Zeit hinweisen*?. Ist vom
Islam die Siebenzahl, z.B. in der Siebenschliferlegende von Ephesus,

39 A. Bel, La Religion Musulmane en Berbérie. Esquisse d’Histoire et de Sociologie
religieuse (Paris 1938).

40 EI (Neuausgabe) I, 318.

11 Ubersetzung von G. S. Colin: AM 26 (1926).

42 E. Doutté, En Tribu (Mission au Maroc) (Paris 1914) 169 .

43 H. de Castries, Les sept patrons de Merrakech: Hesp. 4 (1924) 245 ff.



22 César E. Dubler

im Glaubensgebiude (Koran, Sure 14, a/-Kahf, «die Hohle») einge-
figt worden, so spielt in Nordafrika die heilige Zahl, unabhingig
davon, eine sehr grosse Rolle®4. Sie ist in der Volksmedizin sehr be-
deutsam, und auch in dieser haben die bedeutenderen wie die beschei-
denen Marabuten ihren besonderen Platz, indem hier die meisten
Heiligen Heilige, die heilen, sind*5. Marabut bezeichnet erweitert das
Heilige kurzweg, und in dieser Vereinfachung liegt etwas Wesenhaftes
des nordafrikanischen Heiligenkultes, der in unmittelbarerer Beriih-
rung mit den elementaren Naturkriften zu stehen scheint als andern-
orts. Die Berber begegnen dem Heiligengrab urwiichsig, bedenken-
los, voll Lebenskraft.

Wie eingangs schon gesagt wurde, sind die islamischen und die
christlichen Heiligenkulte morphologisch einander oftmals fast zum
Verwechseln dhnlich. Im Ideologischen aber sind sie durch die Bezo-
genheit auf ihren religiosen Grundboden verschieden, der nicht nur
durch das Dogma, sondern auch durch die historisch geformte Glau-
bensgemeinschaft, der sie angehoren, bestimmt ist.

Die christlichen Heiligen sind vor allem nicht ausschliesslich dem
Volksglauben iiberlassen, sondern, sofern sie kanonisiert werden sol-
len, bediirfen sie der Sanktion durch die seit Jahrhunderten organisierte
Kirche. Der Urislam kannte den Heiligenkult gar nicht, er ist ein
reines Produkt des Volkes. Eine Heiligsprechung gibt es nicht, kann es
im Islam nicht geben, denn die dafiir in Frage kommende Idschma’a,
der «Consensus doctorum», wiirde sich, auf Mohammeds Lehre ge-
stiitzt, stets gegen jeden allfilligen Mittler zwischen Mensch und
Allah aussprechen. Daher wird der islamische Heilige auf Grund
seines Lebenswandels, vielleicht sogar schon vor seinem Hinschiede,
ad hoc durch den lokalen Kult, der ihm zuteil wird, in den Stand der
Heiligkeit ethoben. Dass solche Anbetungen im Vulgus manchmal zu
wahrer Anthropolatrie ausarteten, unter Hintanstellung des vom
Islam stets gepredigten strengen Monotheismus, ist unleugbar.
Durch die Verbundenheit mit dem Volke musste der islamische Heilige
stets sichtbare Wunderzeichen geben, als Thaumaturg erscheinen: er
besass Karama oder Baraka. Diese aber wurde ihm, islamischer Dog-
matik nach, nur durch den Willen des allmichtigen Allah zuteil.
Diese Kraft, Karama oder Baraka, teilte der Heilige seiner ganzen
Umgebung mit, seinen Kleidern, allen von ihm berithrten Gegen-
stinden, demBoden, den er betrat, und, nachdem der Geist die leibliche

1 E, Dermenghem (wie Anm. 34) 461,
45 D, Legey, Essai de Folklore Marocain (Paris 1926) 150: Les Saints guérisseurs.



Uber islamischen Grab- und Heiligenkult 23

Hiille verlassen hatte, teilte sich dieser um so wirkungsvoller an
seinem Grabe mit.

An oberster Stelle steht im Islam stets der allwissende Allah, von
dem die Kraft ausgeht, die er den von ihm Erwihlten mitteilt. Analy-
siert man die Gestalten einiger islamischer Heiligen kritisch, so wird
man gewahr, dass auch historisch nachweisbare Substitutionen erfolgt
sind; dem ungeachtet bleibt bei den Muslimen primir das Personelle
des Heiligen; erst sekundir wird der Gegenstand, dann aber mit
Einbezug des magischen Bereiches, verehrt. Dabei konkretisiert sich
das Heilige sehr real im Objekt: steht z.B. bei einem Schaykhgrab ein
grosset, nierenférmiger Steinblock, so kann dieser, kraft der Analo-
gie, auch Nierenkrankheiten heilen. Will man der Baraka eines Wali,
«Heiligen», teilhaftig werden, so muss vor allem Allah durch ein
Gebet angerufen werden. Ausser dem Umwandeln oder sehr einfa-
chen rituellen Handlungen sind an islamischen Heiligengribern die
dlteren Rituale meist zur Unkenntlichkeit entstellt, da vor allem der
Anschein eines heidnischen Kultes vermieden werden soll. Kann die
Orthodoxie dem Wunderglauben des Volkes nicht entgegenwirken,
so versucht sie zumindest den rituellen Teil einzudimmen. Doch auch
hierin hat sich der Islam, insbesondere in Afrika, zu erstaunlichen
Kompromissen bereitgefunden.

Ganz unabhingig von jeder Orthodoxie hat sich traditionsgebunden
die seit alters im Volk lebendige Hierophanie4® erhalten, die sich im
Heiligengrab, im ganzen Heiligenkult der Muslime offenbart. Det-
selbe entfaltet sich frei von jeder starren, ekklesiastischen Organisa-
tion, manchmal recht ungebirdig, aber doch lebensvoll. In diesem
elementaren Volksglauben, der sich oft ungeziigelt im Heiligenkult
offenbart, liegt gewiss eine der Kriftequellen des populiren Islams
der Neuzeit.

48 Allgemein vgl. M. Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religitsen
(Hamburg 1957).



	Über islamischen Grab- und Heiligenkult

