
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 56 (1960)

Heft: 4

Artikel: Über islamischen Grab- und Heiligenkult

Autor: Dubler, Cêsar E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über islamischen Grab- und Heiligenkult1
Von César E. Dubler, Zürich

Sobald, im Laufe der Altsteinzeit, das Bewusstsein im Menschen
erwachte, hat der Tod ihn allerorts zutiefst bewegt und schon bald zur
Ausbildung eines Totenkultes geführt, der vorerst den Verwandten
galt. Doch damit wurde auch bereits die Ahnenverehrung ins Leben

gerufen. Bei grösseren Menschengruppen und in längeren Zeitabständen

mündete sie in einen Kult der Heroen und Heiligen aus, die in
grauer Vorzeit gelebt hatten, und deren tatsächliches oder vermeintliches

Grab man kannte. Die weltweite Verbreitung dieser Erscheinung
ist schon Beweis genug für ihr zeitlich frühes Auftreten in der
Menschheitsgeschichte, denn sie lässt sich, wie bereits angedeutet, schon im
Paläolithikum nachweisen, wenn auch erst viel später dazu gekommene

Formelemente die endgültige Ausgestaltung, so wie sie sich bis
in die Gegenwart erhalten hat, bestimmten. In diesen weitgesteckten
Rahmen des Grabkultes gehört auch die christliche und die islamische

Heiligenverehrung. Bei beiden liegt die Beziehung zu älterem Gedankengut

auf der Hand, daher finden sich bei beiden viele Übereinstimmungen

in der Morphologie der Verehrung, aber sie unterscheidet
sich in ihrer ideologischen Begründung. Die einen beziehen alle

Erscheinungen auf Christus und die Trinität, die anderen auf Allah und
seinen Künder Mohammed. Analoge geschichtliche und soziale Vor-

1 Die vorliegende Studie ist vor allem volkskundlich ausgerichtet. Es wird aber, im
Rahmen des Möglichen, ein dokumentierter, historischer Rückblick versucht. Leider
besteht im Bereich des Islams eine im Glauben fundierte Geringschätzung des Volksgutes.
Dazu gesellt sich noch in der Neuzeit eine bewusste Unterdrückung desselben, da dieses,
im Zuge eines falsch verstandenen Modernismus, als Beweis der Rückständigkeit
angesehen wird. Diese grundsätzliche Haltung erschwert das Materialsammeln im Feld.
Auch meine Aufzeichnungen sind leider allzu bruchstückhaft. Dazu kommt noch, dass sie

aus zwei völlig verschiedenen Epochen stammen. Die Materialien aus Marokko wurden
im Sommer 1946 mit dem Blick aufdie Volksmedizin gesammelt, während der Stoff aus

Ägypten und dem Mittelosten auf mehreren Reisen und Aufenthalten der Jahre 1956 bis

1958 mit dem besonderen Augenmerk auf das Weiterleben des Alten Orients im Islam

registriert wurde. Häufig zitierte Werke und Zeitschriften werden wie folgt abgekürzt:
AM Archives Marocaines; BEO Bulletin d'Études Orientales (Inst. Français de

Damas); BIE Bulletin de l'Institut d'Egypte (Le Caire); BIFAO Bulletin de l'Institut
Français d'Archéologie Orientale (Le Caire); EI Enzyklopädie des Islam; Hesp.
Hespéris, Archives Berbères et Bulletin de l'Institut des Hautes-Etudes Marocaines;
RMM Revue du Monde Musulman. - Man vergleiche zum ganzen Problem Rudolf
Kriss, Volksglaube im Bereich des Islam (aufgezeigt am Thema der Heiligenverehrung),

in: Beiheft zur Zeitschrift für Volkskunde, 1959, 40-53; die Angabe verdanke ich
der Freundlichkeit von Herrn Prof. Dr. Richard Weiss, durch dessen Seminar im
Wintersemester 1959/60 über Legenden und Heiligenverehrung mir manche wertvolle Anregung
zuteil wurde.



2 Cesar E. Dubler

bedingungen haben oftmals die Ähnlichkeit der Heiligenkulte unter
Muslimen und Christen noch auffälliger gemacht, wie z.B. im
nordafrikanischen Marabutenkult, der, vom östlichen Islam angeregt, im
11. Jahrhundert n.Chr. einsetzte2.

Immer wieder erlebt der Mensch in seiner Wenigkeit den Abstand
zu Gottes Allmacht; da er diesen Abstand als bedrückend empfindet,
sucht er nach einem Vermittler, der sich stets von Neuem im Heiligen
darbietet. Dieser hat ja bereits den Weg zum Allmächtigen, meist in

grauer Vorzeit, gefunden. Da aber Mohammed predigte, mit seiner

Verkündigung sei eine neue Epoche angebrochen, die mit der unmittelbar

vorhergehenden, derDschähiliyya, nichts mehr gemeinsam habe,

gerieten die Muslime in einen schweren Konflikt, als der Islam begann,
ältere Vorstellungen zu assimilieren, nachdem er sie bisher bekämpft
hatte. Nirgends fand sich der Frühislam, insbesondere bei den Nicht-
arabern, zu so vielen Konzessionen bereit wie bei der Heiligenverehrung.

Die Bedürfnisse der Zeit erwiesen, dass der erhabene Allah,
getrennt von Menschen und Heiligen, bereits im Frühislam keinen
selbständigen Lebensraum hatte. Die junge Glaubensgemeinde der Muslime

mochte noch so sehr bemüht sein, den von Mohammed gepredigten

unbeugsamen Monotheismus streng vom ehemaligen, heidnischen
Brauchtum abzugrenzen, damit dieses keinen Eingang in das neue
Zeitalter des Heiles fände, und die grundsätzliche Ablehnung von
Grab- und Heiligenkult auszusprechen, die gar vor dem Propheten
nicht halt machte, denn man wollte seine Gruft und die seiner Gefährten

nicht zu Kultstätten erhoben wissen; doch es gelang ihr nicht. Der
einsetzende Wandel erfolgte langsam, indem vorerst die Märtyrer des

Glaubens zu heiligen Männern und Frauen wurden. Nach und nach

vollzog sich dieser auch in der Auffassung über die Wunder, die
Mohammed gepredigt hatte, indem allem voran ihm selbst die Kraft dazu

zugesprochen wurde. So drang die volkstümliche Religion in den Islam
ein, unter Anknüpfung an die Koranverse ij, 35 und 2j, 503. Die
Muslime haben fortschreitend alte Volksbräuche ihrem Glaubensgebäude

anzupassen vermocht, die dem starren Monotheismus des

Gründers gewiss nicht entsprachen.
Allerorts, nicht nur im Islam, erhielten sich Glaubensfossile, auch

unter den Hochreligionen, denn bekannterweise sind Folklore und
Volksglaube ein fast zeitloses Gut, das die Jahrtausende vom Palä-

2 A. Faure, Le Tasawwuf et l'école ascétique marocaine des XIe-XIIe-XIIIe siècles de
l'ère chrétienne: Mélanges L. Massignon, vol. II (Damas 1957) 119.

3 I. Goldziher, Muhammedanische Studien, II (Halle 1890) 275 fr.: Die Heiligenverehrung
im Islam.



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 3

olithikum bis zur Gegenwart überdauert hat. Doch der Islam setzte
sich auf seine Art damit auseinander, indem das meiste als
heidnisch und vulgär abgetan wurde4. Sehr oft aber erfolgte eine
Durchdringung der verschiedenartigsten, religiösen Elemente. Altarabisches

Splitter- und Strandgut hat sich gerade an Randgebieten erhalten, so
z.B. in der Umgebung von Aden, wo das bis heute noch lebendige
Brauchtum an den erhaltenen Schaykhgräbern und dem Totenkult
zumindest drei religiöse Schichten deutlich werden lässt. An erster
Stelle steht der Islam mit Allah; dem folgen die Geister jener
Verstorbenen, die auf seine Macht hinwiesen (d.h. wahrscheinlich alte

Heroen, die zu islamischen Heiligen wurden); schliesslich treten die
männlichen und weiblichen Dscbinne als dritte Schicht auf, die oft als

Diener der zweiten auftauchen und so in eine offizielle Religiosität
gezwängt erscheinen. Prüft man aber die Dschinne auf ihren Sinngehalt,
so wird man bald gewahr, dass sie Überreste einer früheren Integration
aus einer offiziellen, heidnischen Religiosität mit Zauberkräften aus
neolithischer Zeit sind. Die durch den Volksmund damit in Beziehung
gebrachten Tiere lassen fragmentarische Zusammenhänge mit einem
totemistischen System erraten. Wann diese verschiedenen religiösen
Elemente uniformiert wurden, ist nicht eindeutig zu entscheiden.
Vielleicht geschah es beim Übergang eines ursprünglichen Matriarchats

zum Patriarchat, vielleicht beim Eindringen des Islams5. Heute
ist jedenfalls dieses alte Brauchtum hier, wie an vielen anderen Stellen,
durch die wahhabitischen Reformbestrebungen der Ibn Sa'üd
gefährdet.

Auf ganz andere Weise haben sich die Muslime mit einem alten

Steinheiligtum in Hadramawt auseinandergesetzt, indem sie einen
wahrscheinlichen Megalithenbau zum Grabe des vormohammedanischen

Propheten//^erklärten und somit diese alte Kultstätte islamisch
legitimierten6.

Belegen die beiden Beispiele aus Südarabien, wie der Islam altes

Fremdgut, zumindest äusserlich, assimilierte, so ist sein ganzes Gefüge
doch wesentlich vielschichtiger und komplizierter. Neben älteren
Elementen hatte er vor allem jene Bestandteile, die vom Propheten und
der frühen muslimischen Gemeinde ausgingen, vorerst als Richtschnur
gelten zu lassen. Dazu gesellten sich aber bald auch neue, eigene Im-

4 G. Levi della Vida, Aneddoti e svagui arabi e non arabi (Milano-Napoli 1958) 3-15 :

Idee madri della cultura islamica, insbesondere 7.
5 O. H. Myers, Little Aden Folklore: BIFAO 44 (1947) 177fr.
6 R. B. Serjeant, Hud and other Pre-Islamic Prophets of Hadramawt: Le Muséon 67

(1954) 121 ff.



4 César E. Dubler

pulse der Muslime, die mit der mystischen Bewegung der Sufi im
2. Jahrhundert d. Hidschra / 8. Jahrhundert n.Chr. anhoben. Durch sie

wurde damals wesentlich älteres Volksgut, das vielleicht nur lokale

Bedeutung hätte bewahren können, mit allislamischen Zügen
versehen, so dass das Alte in neue Formen umgegossen, teilweise weltweit

verbreitet, weiterzuleben vermochte. Wenn es auch nirgends
doktrinär festgelegt ist, so liess gerade das asketische Leben der Süfl
diese zu muslimischen Glaubenszeugen werden; sie fanden allgemeine
Anerkennung und Verbreitung; vom io. Jahrhundert n.Chr. an kam
der Brauch auf, der sich ausserdem rasch ausbreitete, Grabkapellen
und heilige Stätten von $üfls aufzusuchen; Kult mit Reliquien aller
Art zu treiben mit Ausnahme allerdings von all jenen Teilen, die von
der Leiche eines Verehrungswürdigen selbst stammen, wie z.B. Zähne,
Haare, Knochen. Allerorts entstanden damals sogenannte Maschhad,

«Zeugenorte», meist Mausoleen von Nachkommen des Propheten
oder von Süfis, in denen Gegenstände, die an die Heiligen des Islams
erinnerten oder auch aus der Zeit vor Mohammed stammten, gezeigt
wurden. Durch den inneren Wandel des Islams und unter dem ständigen

Einfluss der lokalen Volksfrömmigkeit, begleitet von dafür
günstigen Zeitströmungen, wurden alte Gottheiten und heilige Stätten
nach und nach wiederbelebt, wenn sie auch äusserlich sehr gewandelt
erscheinen. So konnten buddhistische Heilige, Gestalten des Mithras-
kultes, Relikte der Zoroastrier, der Mandäer, der Juden, der Christen,
ja der Manichäer in ihren gewandelten syrischen, hebräischen oder

griechischen Namen im Volksglauben der Muslime eine nahezu voll
legitimierte Aufnahme finden. Alte heilige Orte verbanden sich meist
mit den Namen früherer Propheten, die im Koran Erwähnung finden,
wie Dhu'l-Qarnayn; Adam; Ibrâhïm, der biblische Abraham; Yüsuf;
Sulaymän, der alttestamentliche Salomon; Khidr u.a.m. Dabei gab es

mehrere Orte, die sich um die Ehre stritten, die Gruft von einem der
«Väter» zu beherbergen. Während des 12. Jahrhunderts n.Chr.
entwickelten sich auch die ausgesprochen islamischen Mausoleen zu Me-
dina/deren Mittelpunkt das Prophetengrab darstellte. Daneben stand
sein Minbar, «Kanzel», das mit Ebenholz eingelegt war, und in
einem Nebenraum wurden höchst pietätvoll alte Korane und andere

Erinnerungsstücke aufbewahrt, die mit goldenen Nägeln auf Säulen

aus Teakholz aufgenagelt waren, so z.B. der Fingerhut der Tochter
des Propheten, Fatima, oder Spiegel und Trinkschale des Sasaniden-

herrschers Chosraw IL (590-628). In dieser Moschee versah noch um
1200 ein Nachkomme des ersten Gebetsausrufers des Propheten
Mohammed dasselbe Amt. Aus ungefähr derselben Zeit hat der Pilger



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 5

Ibn Dschubayr aus Al-Andalus, dem muslimischen Spanien, eine

lebendige Schilderung des damaligen Treibens an der Grabstätte des

Künders Allahs erhalten. Damals entstanden auch die vielen Pilgerstätten

der Muslime, abgesehen von Mekka und Medina. Doch diese

Orte bewahrten nicht mehr ihr früheres Gepräge, sondern mittlerweile
hatten sie bereits islamisches Gewand angenommen. Gab es ältere und

neuere islamische Heilige, die allgemeine Verbreitung fanden, so hat

jede Gegend im muslimischen Raum ihre eigenen Wallfahrtsorte und
ihre eigenen, bevorzugten Heiligen mit besonderen Wesenszügen
entwickelt. In dieser Hinsicht sind die Verhältnisse in Syrien sehr

aufschlussreich, wo den städtischen auch rurale Mazärät, «Pilgerorte»,
gegenüberstehen. Auf dem Lande findet man solche Heiligtümer, die
unverhohlen die Züge eines heidnischen Weiterlebens aufweisen, in
den Städten hingegen scheinen sich die Mazärät ganz der islamischen
Orthodoxie angepasst zu haben. Sie sind nichts weiter als eine

Anwendung der im Koran schon festgelegten Theorie der Tawalli, zu

Awlijä, «Freunde Allahs»; diesen wohnt eine Art Nubüwat,
«prophetische Wahlverwandtschaft, Vorausbestimmung», inne, ähnlich
der christlichen Taqdis, «Heiligkeit». So finden sich in der Umgebung

der syrischen Stadt Hama Wäli-GrZüoer, um die sich

Frühjahrsfeste abspielen7; andere offenbaren den ehemaligen Wasser-,
Stein-, Wind- oder Schlangenkult völlig unzweideutig, während die
städtischen Mazärät jeden heidnischen Zuges bar zu sein scheinen.
Sieht man aber näher zu, so ist dem doch nicht ganz so. Ohne alle

Kultorte Hamas einzeln aufzuführen, lassen sich dieselben in drei

grosse Gruppen einteilen. Die erste umfasst angebliche Grabstätten
vermeintlich biblischer Propheten ; bei der zweiten, und viel kleineren,
lässt die gegenwärtige Verehrung sehr wohl eine Umlegung heidnischer

Anschauungen vermuten; schliesslich, die letzte Gruppe
bezeichnet, mit mehr oder minder grosser Glaubwürdigkeit, Gräber von
Personen aus der Zeit der Muslime. Aber entgegen der oft geäusserten
Skepsis ist der Glaube an diese Lokalheiligen, auch unter aufgeklärten
Geistern, noch durchaus lebendig. Dabei werden nicht nur seit alters
bestehende Kultstätten bewahrt, sondern es entstehen auch neue;
wenn z.B. jemand stirbt, der zu Lebzeiten im Gerüche der Heiligkeit
stand, so kann sein Grab inskünftig sehr leicht zu einem Mazära
werden8. Ein aufschlussreiches Beispiel der Vielschichtigkeit einer

7 Über die Beziehung derselben zum altarabisch-vorislamischen Brauchtum vgl. J.

Henninger, Les fêtes de printemps chez les Arabes et leurs implications historiques: Revista
do Museu Paulista, Nova Série IV (Säo Paulo 1950) 389-432.

8 J. Gaulmier, Pèlerinages Populaires à Hama: BEO 1 (1931) 137ft.



6 César E. Dubler

räumlich begrenzten Heiligenverehrung unter den Muslimen bietet
Damaskus. Bekanntlich erhob sich die grosse Umayyaden-Moschee
über einer dem Heiligen Johannes gewidmeten Basilika, die ihrerseits
einen antiken Zeustempel ersetzt hatte9. Daneben gab es aber
zahlreiche, lokale Heiligtümer, die im 5.-6. Jahrhundert H. / 11.-12.
Jahrhundert n.Chr. plötzlich als volkstümliche Pilgerorte belegt werden.
Wie ist diese Tatsache zu deuten Dazu ist es notwendig, sich die
geistigen Strömungen zur Zeit der Ayyubiden zu vergegenwärtigen. Mehr
oder minder umgestaltet, hatten alte volkstümliche Bräuche und
hétérodoxe Frömmigkeit der 'Aliiden, die vom scharfsinnigen Ibn
Dschubayr wahrgenommen wurden, nebeneinander bestanden ; gleichzeitig

zollte man den Propheten Mohammeds und sunnitischen
Glaubenszeugen Verehrung. Um aber dem Schiitentum, das sich über die
Schulen mehr und mehr bemerkbar machte, entgegenzuwirken, haben
die damaligen Herrscher das volkstümliche Brauchtum der islamischen
Orthodoxie nahezubringen versucht und dadurch der Sunna eine

populäre Unterstützung gewährt. So haben alter Glaube und soziale

Entwicklung in gleicher Weise zur Förderung des lokalen Heiligenkultes

im Damaskus des 12. Jahrhunderts beigetragen10. Zu derselben
Zeit entstand auch das Kitäb al-Ziyärät, «Das Buch der Pilgerorte»,
ein allgemeiner Führer zu den Heiligengräbern der Muslime aus der
Feder des 'AH b. Abi Bakr al-HarawI11. Seine Schrift gewährt einen

weitgesteckten Einblick in die islamische Volksfrömmigkeit vor 1200
und belegt auf das Anschaulichste,dass neben dem rituellen Hadschdsch,
der zur Ka'ba nach Mekka ging, gar manche Pilgerfahrt an andere
durch den Volksbrauch geheiligte Orte führte. Derartige lokale Sitten
haben sich bis auf den heutigen Tag erhalten, und populäre Pilgerzüge
von Heiligengrab zu Heiligengrab werden vielerorts noch in der

Gegenwart durchgeführt, u.a. auch in Bagdad12.
Sobald die Muslime einen Zug des Volksglaubens, der aus alter Zeit

zu stammen schien, legitimieren wollten, suchten sie eine Beziehung
zu einem Propheten, der im Koran genannt ist, herzustellen. Das
meiste aber versuchte man unmittelbar mit Mohammed und seinen
Gefährten oder deren Nachkommen in Verbindung zu bringen. Viele
dieser Personen sind aber historisch einwandfrei fixierbar. Das hinderte

9 H. Lammens, Le Calife Walid et le prétendu partage de la Mosquée des Omayyades à

Damas : BIFAO 26 (1926) 21 ff.
10 Die Situation ist meisterhaft dargestellt worden von J. Sourdel-Thominc, Les

anciens lieux dc pèlerinage damascains d'après les sources arabes: BEO 14 (1952-1954) 65 ff.
11 Al-Harawt, Guide des lieux de pèlerinage (texte arabe et trad, annotée par J. Sourdel-

Thomine), 2 vols. (Damas 1953-1957).
12 L. Massignon, Les pèlerinages populaires à Bagdad: RMM 6 (1908) 640fr.



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 7

in keiner Weise, dass das Leben einzelner derselben vom Volksglauben
aufgenommen und legendär weitergesponnen wurde. Unter den

Zeitgenossen des Propheten gehört auch Khalid ibn al Waltd dazu, der
erste bedeutende Feldherr des Islams13. Nachdem Omar ibn al Khattäb
zum zweiten Chalifen ernannt worden war, hatte Khalid, soeben mit
seinem Heer 634 in einem kühnen Zuge von Mesopotamien kommend,
die syrische Wüste durchquert und war vor Damaskus erschienen.

Hier erreichte ihn der Absetzungsbefehl des Chalifen, dem das

eigenmächtige Vorgehen Khallds nicht behagte. Von da an bis zu seinem
Tode ist er zeitweise den Truppen der Muslime auf ihrem siegreichen
Vordringen gefolgt. Daher konnte die Legende entstehen, dass Khallds
Grab sich in Homs (Syrien) finde. Doch noch viel unwahrscheinlicher
ist eine andere Annahme, die seine Gruft in die libysche Wüste
verlegt. Khalid soll nämlich, einem sagenhaften Bericht zufolge, an der
islamischen Eroberung Ägyptens insgeheim teilgenommen haben,
soll zur Oase Khargä etwa 200 km westlich vom Nil vorgestossen
sein und auf dem Weitermarsch, etwa 25 km südwestlich, gestorben
sein, wo, mitten in der Wüste, ein schlichtes Kuppelgrab zum ewigen
Gedächtnis dieses frühen Streiters für den Islam errichtet wurde
(Abb. i)14.

Aber nicht nur Männer, sondern auch Frauen aus dem Umkreise
Mohammeds und seiner Gefährten haben im Volksglauben einen
gesicherten Platz gefunden. Unter ihnen sind die Varianten der

Verehrungsformen seiner Tochter Fatima, der Frau des 'All, des vierten
rechtgeleiteten Chalifen, am mannigfaltigsten. Als Mutter leibhaftiger
Enkel des Propheten hat sie unter den Schiiten eine hervorragende
Stellung eingenommen, doch die nähere Betrachtung der sehr

abwechslungsreichen synkretistischen Umdeutungen, die insbesondere
in Iran stattfanden, würde hier zu weit führen. Neben Fatima, die in
Legende und Historie klar hervortritt, ist die islamische Überlieferung
bezüglich der anderen Töchter Mohammeds denkbar sparsam15. Einzig

Zaynab, die angeblich seine Erstgeborene war, tritt im Volksmund
etwas mehr hervor, indem sie zur Sayjida Zaynab wurde, deren Grab

13 Dazu vgl. EI (i.Aufl.) Bd. II, 942. Khalid ibn al Walld ist vielleicht in Homs,
wahrscheinlicher aber in Medina 21 H./641-42 n.Chr. gestorben.

14 Die Angaben und das Photo wurden in der Oase Khargä im Frühjahr 1958 gesammelt.

Die wiedergegebenen Legendenfragmente von Khalid sind wahrscheinlich in
Anlehnung an die Isis-Osiris-Mythe entstanden. In Khargä sind Reste eines späten Isiskultes
erhalten, der sich sogar im Volksmund perpetuierte. In welcher Form altägyptische
Mythen islamisches Gewand annahmen, wird an anderen Beispielen noch zu illustrieren sein.

15 H. Lammens, Fatima et les filles de Mahomet, Notes critiques pour l'étude de la
Sïra (Rom 1912).



8 César E. Dubler

man in Ägypten verehrt. Sie habe aber vor allem aufdie im 2. Jahrhundert

H. / 8. Jahrhundert n.Chr. geborene Sayyida Nafisa hingewiesen.
Diese soll in Mekka zur Zeit des 'Abbasidenchalifen Abu Dscha'far
al-Mansür im Jahre 145 H. geboren sein; aufgewachsen sei sie in
Medina, von wo aus sie mit ihrem Gatten nach Ägypten zog. Hier
wurde sie noch zu Lebzeiten, ihrer Segenskraft wegen, zum Mittelpunkt

lokaler Anbetung, die sich über ihren Tod hinaus fortsetzt.
Ausser den üblichen Wundern, wie Heilungen, Geistervertreibung
u.a.m., konnte Sayyida Nafisa auf das Anschwellen des Nils Einfluss
nehmen. Zu gegebener Zeit verlangten die Leute ihren diesbezüglichen
Beistand. Daraufhin veranlasste sie dieselben, ihren Schleier ins Wasser

zu werfen, worauf der Strom sogleich zu steigen begann16. Diese
Angabe macht es verständlich, dass die Verehrung nicht auf ihr
Ursprungsmausoleum, das vor Kairo südlich der Ibn Tülün-Moschee

liegt, beschränkt blieb, sondern den ganzen Nil empor bis zum ersten
Katarakt immer wieder Sayyida Naflsa-Heiligtümer auftreten, in denen
sich die Gläubigen, meist in der Nacht vom Freitag auf den Samstag,

zur Verehrung in Form der in Ägypten üblichen Hadra versammeln.
Wie sich in Anlehnung an Sayyida Nafisa in Ägypten der Sayyida

Zaynab-Kult ausgebreitet hat, ist unklar; es ist aber wahrscheinlich,
dass beide weiblichen islamischen Heiligen älteren, ägyptischen
Muttergottheiten, die mit dem Nil in Zusammenhang standen, angelehnt
sind, wobei die zahlreichen, ruralen Heiligtümer flussaufwärts, eine

Art Erinnerungs- oder Reliquientempel darstellen.
Unter den späteren Muslimen, die für eine allislamische Ausgestaltung

der Frömmigkeit in Frage kommen, sei hier nur noch der wichtigste

'Abd al-Qädir-Dschlläni genannt. Seine Lehre fand im Gefolge
der Sufik im ganzen Glaubensbereich des Islams Verbreitung, wobei
sein Grab noch heute im NO Bagdads bei Rusäfa am linken Tigrisufer
gezeigt wird, in dessen Umgebung bis zur Gegenwart Nachkommen
und Anhänger von ihm wohnen. Dschîlânî sind aber, weit über seine

engere Heimat hinaus - im Westen bis Algier - zahlreiche Moscheen,
Friedhöfe und ähnliche Anlagen gewidmet. An all diese Orte pilgern
jährlich zahlreiche Leute, weil Dschlläni als Helfer der Armen gilt;
und der von ihm gegründete und propagierte Qädiriyya-Bettelorden
ist auch noch heute in allen Teilen der islamischen Welt verbreitet.
Den grossen Ruf verdankt aber Dschlläni seiner betriebsamen Tätig-

16 EI, Bd. III, 893. - Muh. 'Abd al-Khaliq Sa'd, Die wertvollen Edelsteine der Tugenden

von Sayyida Nafisa (Kairo 1954), arabisch geschriebenes Volksbuch, das den populären

Legendenstoff gesammelt hat und auf S. 9 von der Nilschwellung handelt.



'/_
¦ternri r- * \

&a.~. ..-. ¦orr vs- _«ss~ <.*-•*
<•«• ^t> ¦-"• .• '"K

&£ - >

V5.VVV J9

«V*ù'-3!^&
P/?. •

¦ ¦ * ^ * * * ¦ * •* ¦•-'*¦ ?*¦*** *t-t^^f

Abb. i. Angebliches Grab von Khalid ibn al-Walid bei Khargä (in der Wüste westlich
vom Nil).

•v

ftunii
V

>•>* P*fck
n.- - -fr*^' •HrIV'ML a

Tfc

«iIjqJJ^
i i

Abb. 2. Die Totenstadt bei Kairo.



.77,

'¦A

«4
m *»•-

Abb. 3. Angebliche;Dinielgrab bei Susa (Iran).

K/stSM

¦ *•,

^?:m.

\

^^v*v'y :..<-> -' -*•*..
Abb. 4. Grabmal vor Kyrus dem Grossen mit Resten der ehemaligen Moschee



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 9

keit als Lehrer und Prediger im Bagdad des 11. Jahrhunderts n.Chr.17.

Allen islamischen Heiligen ist ein Merkmal eigen, das man mit al-

Hurm, «das Geheiligte, das Geweihte», umschreibt. Al-Hurm
überdauert dabei das zeitliche Leben des Betreffenden und teilt sich auch
nach dem Tode seiner Umgebung mit. Dieser Glaube erklärt es,
dass sich mit Vorliebe die Friedhöfe um die Grabstätten der Wäll
legen. Auch dies ist ein Zug der Heiligenverehrung, der dem ganzen
Bereich des Islams eigen ist und sich durch die bewusste eschatologi-
sche Ausrichtung aller gläubigen Muslime, besonders aber des Vulgus,
deuten lässt.

Sind hiermit einige Namen und Bräuche erwähnt worden, die im

ganzen Gebiet des Islams gelten, so haben die Muslime, bei ihrer
weltweiten Ausdehnung, den lokalen Grabkult und die jeweiligen
Bestattungssitten in ihrer herkömmlichen Form im wesentlichen
übernommen. Da aber die Totenrituale zu den beständigsten Elementen
im traditionellen Brauchtum der Völker gehören, ist es verständlich,
dass unter den Muslimen, neben bemerkenswerten Analogien, doch

grosse Abweichungen von Land zu Land im Bestattungskult auftreten.

Wie verschieden sind in ihrem Wesen die Grabstätten Ägyptens
am Wüstenrand von den oftmals mit Blumen durchsetzten Friedhöfen
Syriens, wenn sich auch in beiden Mausoleen oder bescheidene Mazärät
erheben mögen. Eines der erstaunlichsten Phänomene im Islam sind
die grossen Totenstädte, unter denen diejenigen von Kairo in Ägypten
und von Nadschaf bei Küfa im Iraq zu den bedeutendsten gehören.

Das frühere Fustät und anschliessend das fatimidische Kairo hatten
ihre Totenstadt al-Qaräfa, die bis auf den heutigen Tag ihre Bedeutung
bewahrt hat, indem sie sowohl die lokale Frömmigkeit, wie, im Laufe
der Jahrhunderte, die Aufmerksamkeit fremder Pilger, die die
bedeutenden Mausoleen besuchen wollten, auf sich zog (Abb. 2). Allgemein
verehrte Heiligtümer stehen unvermittelt neben verfallenen
Denkmälern oder einfachen Gräbern, die heutzutage sogar teilweise
bewohnbar sind. So führt diese Totenstadt am östlichen Wüstenrand
mit dem angrenzenden Viertel des Darb al-Ahmar seit Jahrhunderten
ein geschichtlich einmaliges Dasein, in das sich auch das soziale
Leben der benachbarten Großstadt einschaltet, indem die sonst von
der Welt abgeschiedenen Frauen sie allwöchentlich, am Freitag, in
Scharen besuchen. In Qaräfa erfolgte auch die Auseinandersetzung

17 EI (i.Aufl.), I, 43; W. Braune, Die Futüh al-Gaib des 'Abd al-Qädir: Studien zur
Geschichte und Kultur des islamischen Orients 8 (Berlin und Leipzig 1933); Mehmed Ali
Alni, Un grand Saint de l'Islam, 'Abd-al-Kadir Giläni (Paris 1938); C. Brockelmann,
Geschichte der Arabischen Literatur, Bd. I (ed. 2) 560 und Suppl. I, 777.



io César E. Dubler

des kanonischen Islams, der den Bau von Denkmälern für die Toten

untersagt, mit einer hierin freieren Haltung, die dann doch die Oberhand

gewann, so dass im Laufe der Zeit zahlreiche Mazärät entstanden,
die zu wahren Pilger-Itinerarien zusammengestellt wurden. Vom
7. Jahrhundert H. / 13. Jahrhundert n.Chr. an wurde sogar eine städtische

Kontrolle derselben ausgeübt, die den wöchentlichen Besuch
der «sieben offiziellen Gräber» vorschrieb, einen Brauch, der sich
bis in die Gegenwart erhalten hat. Der bereits weiter oben erwähnte
Harawï beschrieb diese Pilger-Itinerarien schon ; doch inwiefern seine

Angaben und diejenigen anderer Autoren auf Meinungsverschiedenheiten

innerhalb der islamischen Sekten hinweisen, sei dahingestellt.
Die seit Jahrhunderten bestehende psychologische Realität dieser

grossen Totenstadt am östlichen Wüstenrande Kairos hat sie zu einem
ambivalenten Anziehungspunkte für die Lebenden und gleichzeitig
zum Kristallisationszentrum der unterschiedlichsten religiösen
Strömungen eines sowohl volkstümlichen als auch mystischen Islam
gemacht18. In Qaräfa wurden im Mausoleum der Schädhiliyya die in
Kairo verstorbenen Süf 1 bestattet; aber auch die ägyptischen Herrscher
nahmen an der Entwicklung dieser ausgedehnten Totenstadt regen
Anteil. So erwähnt die Chronik des Ibn Iyäs mehrmals den Besuch
derselben durch Sultan Qaytbay (15.Jahrhundert n.Chr.) und betont
an anderer Stelle, dass er sich ein Mausoleum bestellt oder den Neubau

von Heiligtümern angeordnet habe. Monarchisch-offizielles,
religiöses und volkstümliches Leben haben zusammengewirkt, um der
Totenstadt von Kairo ihr eigenes, makaber-grossartiges Gepräge zu
geben.

Völlig verschiedene Wesenszüge weist die schiitische Totenstadt
bei Nadschaf auf, die sich vor allem an keine grössere Stadt anlehnt.
Hier soll, einer Überlieferung zufolge, der vierte Chalif und Vetter
des Propheten 'All b. Abi Tälib bestattet worden sein. Daher
wünschen alle Schiiten der näheren und ferneren Umgebung, wenn möglich

in seiner Nähe beigesetzt zu werden. Aus diesem Grunde fanden
früher die bekannten Totenkarawanen statt, während heute die im
Leichentuch verhüllten, sterblichen Überreste, meist mit dem Auto,
oft von weit her, gebracht werden, um im Wädi al-Isläm, «dem Tal des

Heils», bei Nadschaf beigesetzt zu werden. Unter dem Chalifat der

Umayyaden (661-750) musste die Stelle des Grabes von 'Ali in der
Nähe von Küfa verheimlicht werden ; daher war man später nicht mehr

18 L. Massignon, La cité des morts au Caire (Qaräfa - Darb al-Ahmar) : BIFAO 57
(1958) 25-79 und Besprechung davon durch J. Sourdel-Thomine, in: Arabica 6 (1959)
99ff.



Über islamischen Grab- und Heiligenkult ii
sicher, wo es tatsächlich lag, so dass in dieser Gegend zwei Stellen

angegeben wurden. Nach einer anderen Überlieferung soll 'All mit
Fatima in Medina beigesetzt worden sein und nach einer vierten gar
in Qasr al-Imrän. Vielleicht ist demnach das Heiligtum von Nadschaf

gar nicht die echte Grabstätte, sondern ein vorislamisches Heiligtum,
zumal auch, laut Ibn Battuta, die Gräber des Adam und des Noah im
14. Jahrhundert n.Chr. hier gezeigt wurden; das des letzten ist auch
heute noch zu sehen19. In Nadschaf ist, aller Wahrscheinlichkeit nach,
ein altes, lokales Heiligtum durch die Schiiten - diejenigen Muslime,
die dem volkstümlichen Brauchtum am wenigsten ablehnend
gegenüberstanden - den islamischen Bedürfnissen angepasst worden,
indem vormohammedanische Prophetengräber mit demjenigen 'Alis
verbunden wurden, so dass in der heutigen Verehrung dieser Stätte,
frühere und islamische Anschauungen zusammenfliessen konnten und
der jetzigen Sitte Vorschub leisteten.

Werden von den koranischen «Vätern» verschiedene Orte als Gräber

genannt, so hat sich diese Unstimmigkeit auch auf historische
Personen unter den Muslimen übertragen, wie es bereits bei Khalid
ibn al-Walîd oder bei 'All gezeigt wurde. Ein ebenso schlagendes
Beispiel bietet das Grab des Prophetengefährten Salman al-Färisl. Er war
gebürtiger Perser und als solcher Feueranbeter, doch auf der Suche

nach der wahren Religion soll er sich zum Christentum bekehrt haben.
Aber auch dieser Glaube befriedigte ihn nicht. Da erreichte ihn die
Kunde einer neuen Heilslehre in Arabien; er zieht nach Medina und
bekehrt sich zum Islam. So wird er zum idealen persischen Muslim,
dem man eine Genealogie verleiht, die mit einem schattenhaften
Prinzen Namens Ab beginnt, was ein schönes arabisch-persisches Wortspiel

abgab, da ab arabisch «Vater» und persisch «Wasser» bedeutet.
Salman soll seine Tage 35 H./65 5 n.Chr. als Statthalter von Ktesiphon
beschlossen haben. Doch nicht weniger als vier oder gar fünf
Ortschaften machen sich den Ruhm streitig, sein Grabmal zu beherbergen :

1. Saft al-inab in Oberägypten, das er angeblich miterobern half;
ein legendäres Machwerk, wie es die sagenhafte Eroberung Alexan-
driens und des Niltals durch Khalid ist.

2. Ktesiphon, wo er als Gouverneur gestorben sein soll.

3. Dschay oder Dschayjän bei Isfahan in Persien, seinem angeblichen
Geburtsorte.

19 EI, III; L. Massignon, Mission en Mésopotamie (1907-1908): Mémoire pubi, par
rinst. Franc. d'Arch. Or. 8 (Kairo 1910); Yâqût, Mu'dscham al-buldän, ed. Wüstenfeld,
vol. IV, 760.



12 César F.. Dubler

4. In Palästina sollen seine Gebeine, entweder auf dem Ölberg bei

Jerusalem oder weiter südlich bei Asdüd, ruhen20.

Will man die islamischen Heiligen vom Gesichtspunkte des Grabkultes

aus irgendwie ordnen, so sind die morphologischen Elemente
derart einförmig, dass an Hand derselben eine ideologische Gruppierung

kaum möglich ist. Danach bleibt, abgesehen von einer rein
distributiv-geographischen, nur noch die Alöglichkeit, die islamischen
Heiligen, mehr oder minder genau, in ihrer zeitlichen Abfolge zu gliedern,
doch besteht dafür kein absolutes, chronologisches Kriterium, denn
ältere Anschauungen werden von neueren, islamischen, durchwirkt,
wie es z.B. in Nadschaf der Fall ist.

Immerhin kann man eine ideologisch älteste Gruppe abheben, die
sich meist auf frühes Volksgut aus vormohammedanischer Zeit
bezieht, und dabei, wie bereits erwähnt, oftmals mit den Namen von
Propheten, die im Koran erwähnt sind, in Verbindung gebracht werden.

Die zweite Gruppe islamischer Heiliger umfasst Alohammed und
seine Gefährten, meist Menschen, die schon ins klare Licht der
Geschichte treten, aber von den Muslimen gerne legendär umsponnen
werden.

Die dritte Gruppe besteht aus den asketischen Sufi, die vom lO.Jahr¬
hundert n.Chr. an der Mystik im Islam Vorschub geleistet haben und
durch ihr Wirken den starren Dogmatismus der Religion Mohammeds
der volkstümlichen Frömmigkeit näher brachten.

All diese Vertreter haben im wesentlichen eine allislamische
Verbreitung gefunden. In späterer Zeit aber sind immer wieder Männer
und Frauen aufgetreten, die im Rufe der Heiligkeit gestanden hatten,
und dadurch zu Lokalheiligen erhoben werden konnten. Diese sind
dann stets, mehr oder minder scharf, von den strengen Vertretern der
islamischen Orthodoxie abgelehnt worden. Jedoch ist sehr zu betonen,
dass diese Gruppierung in keiner Weise starr zu verstehen ist, indem
die Beziehung untereinander durchaus fliessend ist. Wahrscheinlich
haben spätere allislamische $üfl als Lokalheilige begonnen, sind aber
durch die Zeitumstände zu Sinnbildern einer bestimmten Geisteshaltung

oder einer Epoche geworden. Trotz der grundsätzlichen Ablehnung

durch die theokratischen Vertreter der Orthodoxie haben die

Süfi den äusseren Aspekt des ganzen Islams vom 10./11.Jahrhundert
n.Chr. an zu prägen vermocht. Nicht umsonst haben diese asketischen

Mystiker immer wieder die Aufmerksamkeit auf sich gezogen21.

20 A. Zéki Pacha, Lc tombeau de Selmän cl-Färisi (compagnon du Prophète): BIE 11

(1928-29)7 ff.
21 Davon zeugen die zahlreichen Traktate über dieTabaqät al-Süfiyya, «Kategorien der



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 13

Um nun zu einigen Beispielen zu gelangen, soll innerhalb der ersten
Gruppe der alttestamentische Daniel betrachtet werden. Er ist im
Koran nicht erwähnt, doch gibt es ein nicht unbedeutendes
christlicharabisches Schrifttum um ihn22. Nach den Angaben des Martyrologium
Romanum wurde er in Babel bestattet, zufolge anderer Überlieferungen
soll Daniel aber in Susa sein Grabmal haben, wo es noch heute in der
Moschee von Schusch gezeigt wird (Abb. 3). Auf ältere Quellen
gestützt, sagt Tabarï in seinem grossen Geschichtswerk:23 «Schapur
liess mehrere Städte bauen, unter ihnen auch Schüsch, eine Stadt, die
er neben der Festung baute, worin der Sarg mit der Leiche des

Propheten Daniel liege ...» Die Annahme, dass die Leiche Daniels in Susa

ruhe, ist alt und lässt sich ohne weiteres aus seinen Büchern begründen.
Als Dieulafoy gegen Ende des 19.Jahrhunderts erstmals in der
Umgebung von Susa zu graben begann, wurde ihm berichtet, wie die

jüngst zum Islam bekehrten Araber in diese Gegend vorstiessen und
hier die sterblichen Reste des Propheten Daniel vorfanden. Darauf
soll der Chalif Omar befohlen haben, dessen Gebeine zu respektieren
und, in der Absicht sie der Gegend zu sichern, soll der Flusslauf
abgeleitet, die Knochen im Bette bestattet, und erneut das Wasser darüber

geführt worden sein. Doch sogar diese Gruft im Talweg eines Flusses

war nicht endgültig, denn im 10. Jahrhundert n.Chr. wohnten in
Susa etwa 7000 Juden, mit 14 Synagogen, von denen eine, nach
Angabe von Benjamin von Tudela, die ehrwürdigen Gebeine des Daniel
bergen sollte. Durch deren Wunderkraft waren die Bewohner des

diesseitigen Flussufers begünstigt, während diejenigen der anderen Seite

von allen möglichen Plagen heimgesucht wurden. Daraufhin verlangten

diese einen Anteil der Gebeine des Daniel zu haben, was ihnen
verweigert wurde. Fast wäre es zum Kriege gekommen, jedoch die
einsichtigen Rabbiner wussten es dadurch zu verhindern, dass sie sich
einverstanden erklärten, alljährlich das Landesheiligtum von einem
Ufer zum anderen hinüberwechseln zu lassen. Dies dauerte bis zur
Zeit von Sandschar, dem Eroberer von Samarqand, dem das Hin und
Her eines Heiligen sonderbar vorkam. Er liess daraufhin eine Brücke

Sufi», unter denen hier lediglich dasjenige von Abu 'Abd Allah al-Sulaml (ed. Kairo 1953)
und die ausgezeichnete, kritische Neuausgabe von J. Pedersen (Leiden i960), verfasst

412 H., erwähnt sein soll. Eine spätere alphabetische Anordnung verdankt man 'Abd al
Ra'üf al Munäwl, herausgegeben in Kairo 1938/1357 H. Für ein europäisches Publikum

ist geschrieben E. Dermenghem, Vies des Saints musulmans (Alger, s.a.).
22 O. Löfgren, Studien zu den arabischen Danielübersetzungen mit besonderer

Berücksichtigung der christlichen Texte: Uppsala Universitäts Arsskrift, 1936, 4; EI: I, 952.
23 T. Nöldeke, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden aus der

arabischen Chronik des Tabari übersetzt... (Leyden 1879) 58 und Noten.



14 César E. Dubler

zwischen den beiden Ufern errichten und den Daniel in einem Glassarg

im mittleren Bogen aufhängen. Seit jener Zeit schweigen sich
die Chroniken und Legenden über den Propheten Daniel aus. Ist aber
das heute gezeigte Grabmal das richtige Die Mullahs von Dizful und
Schuschtar halten dieses gabré Dänyäl, «Grabmal Daniels», für
einwandfrei authentisch; das ist aber durchaus nicht die einstimmige
Meinung der muslimischen Geistlichen von Arabistan, der Gegend
von SW-Iran, in der Susa liegt. Fünf Tagemärsche von Dizful, unweit
von Mal Amlr, erhebt sich ein zweites Imäm-Zäde, das derselben Person

gilt. Die Bakhtyarï betrachten es als das echte Grabmal. Doch wo ist
die Wahrheit?24 Jedenfalls zieht bis zum heutigen Tage das Grabmal
bei Schusch eine Unmenge von Pilgern an, und in der Nähe des alten
Susa wird einmal jährlich in einem rauschenden Feste des Propheten
Daniel gedacht. Waren es im Mittelalter noch Juden, die die Tradition
seiner Erinnerung hier aufrecht erhielten, so sind es heute Aluslime,
die dieses alte Brauchtum, das einem ihrer Heiligen gilt, weiterführen.

Völlig andere Wesenszüge weist die neuzeitliche Verehrung am
Grabmal .von Kyrus dem Grossen in Pasargadae auf. Die historische
Person des Achaemeniden ist von den Muslimen durch die Alutter
von Sulaymän ersetzt worden, denn der Ort heisst heute Mäder
Sulaymän, «Mutter Salomons», und sie soll im Grab des Kyrus, das in
eine Moschee verwandelt wurde, bestattet worden sein (Abb. 4). Der
umliegende Platz wurde später als Friedhof gebraucht. Im heutigen
Grabmal ist in den schweren Baustein eine kleine, südlich orientierte
Gebetsnische (Mihräb) eingemeisselt, zu deren beiden Seiten je ein
Koranexemplar zwischen die Steinblöcke geschoben ist. Die
Grabkammer selbst ist innen mit Stoffgirlanden verziert. Obwohl die
Stelle vom bösen Blick befallen sein soll, wird sie von Frauen gern
aufgesucht, die den Geisterbeistand suchen. So ist der Werdegang
dieses heiligen Ortes schematisch,wie folgt, darzustellen: Kyrusgrab;
Islamische Moschee, um die sich ein Friedhof ausbreitete; neuzeitliche

Verehrung des Grabes der Mutter Salomons26. Die Substitution
des historischen Achaemeniden durch eine koranisch-biblische Person
lässt erraten, dass den Muslimen das hohe Alter der vorliegenden
Kultstätte bewusst war, sie aber den Wunsch hatten, dieselbe in ihren
Glaubensbereich einzufügen.

24 J. Dieulafoy, A Suse, Journal des fouilles (1884-1886), Paris 1888, 169 fr.
25 Die volkskundlichen Angaben sind von mir im April 1956 gesammelt worden. Da

eine systematische Ausgrabung des ganzen Areals bisher nicht durchgeführt wurde, ist
man angewiesen aufAli Sami, Pasagardae, the oldest Imperial Capital of Iran (Shiraz 1956).



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 15

Und wieder völlig anderen Charakter weisen zwei kleinere Heiligtümer

aus Isfahan auf. Das eine ist das Grab von Härün Wiläjet, das

andere dasjenige vom Imäm Zäde Ischmä'll26. Obwohl die älteste
erhaltene Inschrift des Grabes von Härün Wiläyet erst aus dem Jahre
918 LL/1513 n.Chr. erhalten ist, spricht man von dem hohen Alter
dieses Heiligtums, in dessen Nähe ein Minaret aus Seldschukischer
Zeit (11./12. Jahrhundert n.Chr.) steht. Viel entscheidender ist die

Tatsache, dass der Härün, zu dessen Ehren das Grabmal errichtet
wurde, von Juden, Christen und Muslimen für sich beansprucht wird.
Härün, den man bisher für unbekannt hielt, ist aber in seiner arabischen

Form niemand anderer als Aaron, der Bruder des Moses, so
dass auch hier die Muslime eine alte Kultstätte dem Islam assimilierten,
indem sie dieselbe einer koranisch-biblischen Person zuschrieben.

Strukturell verworrener, aber ideologisch eindeutig ist der Komplex
der Grabmoschee des Schä'jä und der Gruft des Imäm Zäde Ismä'il
Er liegt bei einer der mit einem hohen Gewölbe überdeckten Strassen-

kreuzungen (Tschahär-sü), von denen ein Arm in die erwähnten
Heiligtümer mündet, bei denen sich die verschiedensten Bauten
überschichtet haben. Der Ausgangspunkt scheint das Grab des Schä'yä
zu' sein/der dem jüdischen Propheten Jesaja entspricht. Umgeben wird
die Stelle von zahlreichen Gräbern, die sich um eine ältere Moschee

lagerten, welche später durch diejenigen des Imäm Zäde Ismä'il
ersetzt wurde. Die diesbezüglichen Gebäulichkeiten sind nämlich nicht
alt (17. Jahrhundert n.Chr.). Erstaunlich ist aber, dass sich bei diesem
Grabmal ein angeblich über tausendjähriger Baum erhebt, neben dem
eine Quelle hervorsprudelt, die mit Votivsteinen eingefasst ist. Das
Wasser wird von den Leuten getrunken, da ihm Heilkräfte eigen sein

sollen. In diesem alten Baume wurde bei einem Feste vor etwa 30 Jahren

ein Feuer angezündet, so dass dabei ein Teil des Stammes
ausbrannte, während ein anderer Stamm mit erneuter Kraft weiterspriesst.
Wie sind all diese Phänomene zu deuten Am Orte eines alten Baumund

Quellenheiligtumes wurde ein altiranischer Feuerkult unter dem
Islam ausgeübt27. Der heilige Ort wurde vorerst einem alttestament-
lichen Propheten zuerkannt, um ihn später Ismä'il, dem Sohne des

Patriarchen Ibrahim zuzuschreiben oder ihn völlig schiitisch zu legi-

26 A. Godard, Isfahan, Athâr-é-Iran, II (1937) 63 fr. 131fr.
27 Es ist heute erwiesen, dass nach der islamischen Eroberung alte Feueranbeter in

Persien insgeheim ihre Riten weiterpflegten, wie sie beim Felsen von Naqsch-i-Rustem bei

Persepolis beobachtet wurden von J. Dieulafoy, La Perse, la Chaldée et la Susiane (Paris
1887) 41 iff. Das Weiterleben altiranischen Brauchtums bis in die Zeit des Islams sollte
am ehemaligen Feuerheiligtum von Schiz genauer untersucht werden. Darauf näher

einzugehen, würde hier zu weit führen.



i6 César E. Dubler

timieren, indem das angebliche Grab des Nachkommen 'Alls, des

Imäm Zäde Ismä'il, dahin verlegt wurde. So tritt altes Glaubensgut
und Brauchtum in mannigfacher, islamischer Gewandung im heutigen
Iran auf.

Die Legitimierung alter heiliger Orte mit Hilfe koranischer
Propheten durch die Muslime beschränkt sich aber durchaus nicht auf
Iran. Sie ist besonders zahlreich in den biblischen Landen Palästina,
Jordanien und Syrien. In der Umgebung von Damaskus gibt es eine
Grotte Adams, um die sich eine weitreichende Legende gesponnen
hat; dort soll auch Ibrahim geboren sein28. Südlich von Damaskus,
beim alten Dorf Qadam wird das Grab des koranischen Müsa b.'Imrän
lokalisiert, dem dasjenige in den Felsen gehauene von Nabi Müsa

gegenübersteht, das sich westlich des Toten Meeres, zwischen diesem
und Jerusalem erhebt. Dabei handelt es sich stets um Müsa, den
biblischen Moses. Südsüdöstlich vom Toten Meer in der Nähe von
Petra, wird ein Fluss als Wädi Müsa bezeichnet und unweit erhebt sich
ein Heiligtum auf dem Gipfel des Dschabal Härün, «des Bergs des

Aaron». So sind durch die Aluslime, mit Hilfe der biblisch-koranischen

Personen, Moses und seines Bruders Aaron, frühere Quellen-
und Felsheiligtümer dieser Gegend der islamischen Begriffswelt
eingegliedert worden.

Ist die Umlegung des Phänomenologischen in Syrien und Iran
durch die Muslime analog erfolgt, so hat der islamische Fleiligenkult
Ägyptens einen in seinem Wesen anderen Zug, wie er schon bei der

Darstellung der Verehrung der Sayyida Nafisa zutage trat29. Im
Stadtkern von Asswan, beim ersten Nilkatarakt, gehört die heilige
Stelle im Orte der Sayyida Nafisa, die hierher kam, den Platz bezeichnete

und nach Kairo zurückkehrte, wo sie begraben liegt. Häkim
Dschäbir erbaute dann die Pseudograbstätte, wo er einen Palmzweig
fand, der ihren Körper ersetzte. Der Palmzweig, der im Totenkult
Ägyptens eine wichtige Stellung einnimmt, wirkt hier als Reliquie.
Auch Sayyida Zaynab, die angeblich in der Zeit des islamischen
Eroberers des Niltales 'Amr ibn al 'As lebte, bezeichnete die Stelle bei
Asswan ausserhalb der Siedlung, an der sie ihr Heiligtum haben
wollte. Innerhalb desselben befinden sich Palmen und Sykomoren,
was auf einen alten Baumkult hinweist, der in Ägypten vielerorts an

28 J. Sourdel-Thomine (wie Anm. io) 70fr.
29 Man vgl. S. 7. Es ist völlig unmöglich hier eine geschlossene Darstellung der

Heiligenverehrung im Niltal zu geben. Ich muss mich darauf beschränken, einige
markante Beispiele, die ich im einzelnen untersucht habe, zu beschreiben.



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 17

islamischen Heiligengräbern zu belegen ist. Zahlreiche Gräber, die
einem Patronatsheiligen zugesprochen werden, dessen sterbliche
Reste anderswo liegen, sind von ihnen angeblich im Traume den

Gläubigen offenbart worden. All diese Heiligtümer, die dem Nil
entlang demselben Schutzpatron zugesprochen werden, hingen
wahrscheinlich mit einer im Volke verflachten, vor Jahrhunderten noch

lebendigen Osirismythe zusammen.
Einem sehr alten, gutunterrichteten Gewährsmann aus Asswan

zufolge, wurde ein Steineiland im Nil von Schaykh Mansür bewohnt,
der im Traum die Fähigkeit hatte, mit Mohammed in Beziehung zu
treten. Dieser Fleilige lebte in völliger Abgeschiedenheit auf dem

Felsen, um von den Frauen nicht in Versuchung geführt zu werden.
Daher war es auch möglich, dass er im harten Stein des kleinen Eilands
nach seinem Tode beigesetzt werden konnte. Erst dann, nach dem

Hinschied, setzte seine Verehrung ein, die bis zur Gegenwart anhält,
indem die Leute Brot, Kuchen, Süssigkeiten oder Früchte dort
aussetzten, danach ein Licht anzündeten, um anzuzeigen, dass sie ein

Opfer zu Ehren von Schaykh Mansür dargebracht hatten. Die Falläqi,
«Bootsleute», die diese Opfergaben abholen, sagen dann, die Maläk
al-bahr, «Engel des Stromes», hätten die Gaben dem Schaykh Alansür
dargebracht, der ausserdem noch im Rufe steht, Fruchtbarkeit zu
verbreiten.

Am westlichen Nilufer, Asswan gegenüber, befinden sich die
altägyptischen Höhlengräber, die in christlicher Zeit zu einem koptischen
Kloster umgebildet worden waren. Über diesen, auf der höchsten

Bergspitze, befindet sich das Heiligtum des Schaykh 'Ali ibn al Hawä.
'All soll ein junger Name sein, denn der Mann stammte nicht aus
der Gegend und soll vor etwa 300 Jahren hier wie ein Mönch gelebt
haben. Nach seinem Tode wurde ihm der zweite Teil des Namens
Ibn al-Hawä, «Sohn der Luft, des Windes», zuteil, denn er soll Himmel

und Erde verbunden haben. Ist es zu viel gewagt anzunehmen,
dass in Ibn al-Hawä der altägyptische Schu, «Wind», weiterlebt, der
die Geb, « Erde », mit dem Nut, « Himmel », verband Es wären alte

Anschauungen abstrakter Art auf eine Person bezogen worden, so
dass sie nun, in völlig veränderter Form, unter den Muslimen weiterleben

konnten. Dabei ist der hier genannte 'AH eine historisch nicht
zu individualisierende Persönlichkeit.

Weiter nördlich, zwischen Isne und Luxor, liegt auf einer schiffs-

förmigen Anhöhe das Grab von Schaykh Müsa al-Ansarl; er war
nicht Ägypter, sondern wanderte aus Arabien ein, etwa in der
Zeit von 'Abd al-Rahïm al-Qinnawî, d. h. ungefähr im 14. Jahrhundert



18 Cesar E. Dubler

n.Chr.30. Man bringt ihm meist Schafe, Widder oder Ziegen als Opfer
dar, manchmal auch Wassermelonen. Junge Eheleute ziehen oft zu
ihm, damit die Frau fruchtbar sei, und an seinem Grabe werden noch
heute, in der Zeit der Nilflut, Knaben und Mädchen der Beschneidung

unterzogen; all dies Hinweise auf ein altes Heiligtum, von dem
Fruchtbarkeit ausging.

Schliesslich soll noch ein Heiliger von Ikhmlm näher betrachtet
werden. Die Ortschaft selber spielte im Mittelalter als geistiges
Zentrum eine nicht unbedeutende Rolle und ist völlig auf der früheren,
ägyptischen Siedlung, auf ein Küm, gebaut. Die Verehrung von
Schaykh Abu Qäsim hat sich hier um einen Nabaq - Baum31 gruppiert,

d.h. es liegt ein alter Baumkult zugrunde, der in der Umgebung
sehr verbreitet ist. Der Stamm des Baumes ist mit Nägeln gespickt,
die zum Teil mit Menschenhaar umwickelt sind. Mit besonderer Vorliebe

nähern sich die Frauen dem Baume, umwandeln ihn, streichen
mit der Hand über seinen Stamm und verrichten ein Gebet. Der etwa
400 Jahre alte Baum soll beim Einschlagen der Nägel alle
Kopfbeschwerden beseitigen, seien es nun Schmerzen oder geistige
Verwirrung. Alltäglich kommen Leute, die dem Naqlb, dem Flüter des

Heiligtums, fromme Gaben überreichen mit der Bitte, er möge für sie

beten und Abu Qäsim anrufen. Schaykh Abü-Qäsim soll ein Knabe

gewesen sein, dessen Onkel ihn aufforderte, das Mahmal auf der

Pilgerfahrt nach Mekka zu begleiten. Er durchzog die Wüste bis zum
Roten Meer, wo er auf einem Schiff die Heiligen Städte des Islams
erreichte. Die Familie des Abu Qäsim war in einen heftigen Kampf
mit den Lokalmächten von Ikhmlm verwickelt, doch er half ihr durch
sein Gebet. Dieses war aber so mächtig, dass er, als er 15 Jahre alt
starb, den Titel Battäl, « Held», erhielt und unter dem besagten Nabaq-
Baume beigesetzt wurde. «Er starb als Engel, da er keine Sünde

begangen hatte», wusste der Naqlb zu berichten. Die Macht der Keuschheit,

die auf christliche Auffassungen zurückgehen mag, und
altägyptische Anschauungen über den in Ikhmlm lokalisierten Gott Min
haben in der islamischen Erzählung von Abu Qäsim Platz gefunden.

Sind bisher islamische Heilige von gewissem Alter und einiger
lokaler Bedeutung innerhalb des Niltals behandelt worden, so stehen

30 Bei den verschiedenen Heiligen aus dem Niltal wird meist angegeben, dass sie aus
dem Westen kamen, wie z. B. Ahmad al-Badawi von Tanta und 'Abd al-Rahlm al-Qinnawi ;

oder aus dem Osten, wie z.B. Musa al-Ansar! oder Abü'l-Hadschdschädsch von Luxor.
Diese Angabe erleichterte die Assimilation mit altägyptischen Sonnenmythen, auf die ich
bei anderer Gelegenheit schon hinwies.

31 Nabaq kann eine Flacourtia sein, ist aber meist Zizyphus Spina Christi Willd.



Über islamischen Grab- und I leiligenkult 19

neben ihnen sehr zahlreiche Gräber, die verhältnismässig jung und
farblos erscheinen. Viele davon sind im Laufe des vergangenen
Jahrhunderts um einen Mann entstanden, der während seines Lebens als

fromm angesehen wurde. Dabei ist auch verhältnismässig oft der Fall

eingetreten, dass eine ehemals christlich-koptische Adorationsstelle
durch die anwohnenden Muslime in ein islamisches Schaykhgrab
umgewandelt wurde, d.h. ein alter heiliger Ort, den die Kopten als

solchen durch die Jahrhunderte bewahrt hatten, ist in der jüngsten
Vergangenheit, meist durch Unachtsamkeit, an die Muslime verloren

gegangen. Mit viel Scharfsinn und Geschick wussten diese die Bedeutung

des heiligen Ortes im Volksbewusstsein zu erkennen und belegten

ihn sogleich mit einem realen oder fingierten islamischen Glaubenszeugen32.

Bei der heute noch meist von Kopten bewohnten Ortschaft
Nagäda am Westufer des Nils besassen diese eine Amba Burbara
geweihte Stelle, die heute das angebliche Grab des muslimischen Schaykh
ZBarbür birgt.

In der fortschreitenden Expansion des Schaykhkultes äussert sich

die Vitalität des populären Islams, der einen Aspekt der meist stillen,
ja intimen, schon Jahrhunderte dauernden Auseinandersetzung mit
den christlichen Kopten im Niltal darstellt. Besteht in Ägypten ein

von altersher vererbter Sinn für den heiligen Ort, so besteht auch der

für den heiligen Gegenstand. Unterschiedslos werden von Kopten und
Muslimen die Strausseneier als eine Art Votivgaben an den verschiedenen

Adorationstätten aufbewahrt, eine Sitte, die sich bis in die

libysche Wüste erstreckt; so finden sich viele dieser z.B. in detQubba
des Schaykh Stdi Suliman der Oase Siva. Aber auch die heilige Zeit
erscheint bei den ägyptischen Muslimen auf das Jahr der Hidschra

umgelegt. Viele Lokalheilige haben ihren Patronatstag zu nuss

Scha'abän, «Mitte Scha'abän», im Monat, der dem heiligen Fastenmonat

Ramadan vorausgeht33. Übereinstimmend betonen verschiedene

Gewährsmänner, dass zu nuss Scha'abän «die Himmelstore weit
offen stehen für jede Fürbitte». Aus alle dem wird deutlich, wie sich

im Niltal die seit alters gültige Hierophanie über die Jahrtausende bis
in die Gegenwart lebendig erhalten hat. In der ständigen Auseinandersetzung

mit den christlichen Kopten und in der verkleideten
Fortführung des altägyptischen Erbes ist sicherlich das Wesentliche des

islamischen Heiligenkultes am Nil zu erblicken.
32 Ich habe in Nubien bis weit in den Sudan, Umdeutung christlicher Verehrungsstätten

in islamische Schaykhgräber, die noch in jüngster Zeit erfolgt ist, feststellen
können.

33 Zu dieser Zeit hatte Schaykh Maymün in der Oase Khargä und haben Abü'l-
Hadschdschädsch in Luxor und 'Abd al-Rahim in Qenna ihre Patronatstage.



20 César E. Dubler

Zum Schluss soll nun noch die westliche, nordafrikanische
Heiligenverehrung der Muslime - in Europa meist als Marabutenkult
bekannt34 - in ihrer Sonderstellung kurz charakterisiert werden. Hier
liegt kein altes, dokumentarisch belegtes Ideengut vor, das einen
reichen Hinweis für die neuzeitliche Verehrung im Islam liefern könnte.
Das relative Alter des erhaltenen Brauchtums muss vielmehr aus

ethnographischen Angaben erschlossen werden. Ist die phänomenologische

Seite des Marabutenkultes im ganzen äusserlich recht
einförmig - es handelt sich meist um Heilzauber, sehr oft durch Analogie-
magik - so ist die darunter verborgene Ideologie sehr mannigfach.

Alter Höhlen-, Stein-, Baum- und Quellenkult, wie er sich bis heute
im Rif und im Atlas erhalten hat, gab schon frühzeitig, nach der ersten
Eroberung durch die Muslime, Anlass zur Bildung von Heiligengräbern,

die islamischen Glaubenszeugen zugesprochen wurden. Die
sehr auf ihr Eigenleben bedachten Berber fügten sich durchaus nicht
immer der sunnitischen Orthodoxie, so dass der Boden für alle Art
von Sektierertum bereitet war und unter vielen anderen seien z.B.
die zahlreichen khäridschitischen Ibäditen genannt35. Am entscheidendsten

war aber das Auftreten der Idrîsiden, angeblicher Nachkommen

des Propheten, die das erste, unabhängige marokkanische Reich

gründeten. Mulay Idris II. wurde durch die Gunst der Umstände zum
Patron von Fes und ist es teilweise sogar von ganz Alarokko36. Die
weitverzweigte Familie dieser tatsächlichen oder vermeintlichen
Nachkommen Mohammeds haben die religiöse Aristokratie der Schorfa
abgegeben, die besonders im Spätmittelalter einen entscheidenden
Einfluss auf den nordafrikanischen Heiligenkult hatte37. Das Eigenleben

des Magrib tritt auch noch dadurch hervor, dass er erst
unverhältnismässig spät an der allislamischen Bewegung der Sufi teilnahm,
indem ihre Lehren erst umii50 n.Chr. von 'Abd al-Salämb. Maschisch
verbreitet wurde38, der ein Schüler des Abu Aladyän war, und der
seine Initiation wieder 'Abd al-Qädir Dschlläni, al-Gazzäll u.a.m.
verdankte. Anscheinend war der Islam in Nordafrika stets sehr volks-

34 Es sei auf das immer noch klassische Buch verwiesen von L. Rinn, Marabouts et
Khouan (Alger 1884); einen neuzeitlichen Gesamtüberblick gibt E. Dermenghem, Le
culte des Saints dans l'Islam maghrébin (Coll. L'espèce humaine 10, Paris 1954).

35 T. Lewicki, Etudes Ibädites Nord-Africaines: Polska Akademia Nauk (Warszawa
1955), Partie I, Liste anonyme des sayhs ibädites et des localités du Gabal Nafüsa contenue
dans le «Siyaral-masä'ih» (VF XIIe s.).

38 G. Salmon, Le Culte de Moulay Idrîs et la mosquée des Chorfa de Fès : AM 3 (1905)
413fr.

37 G. Salmon, Les Chorfa idrisides de Fès: AM (1904) 425 ; El IV, 415fr.
38 M. Xicluna, Quelques légendes relatives à Moulay 'Abd as-Salàm ben Mechîch:

AM 3 (1905) 119fr.



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 21

verbunden, so dass er dazu gar nicht durch die $üfi angeregt zu werden

brauchte39. Das hinderte aber nicht, dass islamische Mystiker zu
Ansehen gelangen konnten, ja auch Frauen, wie es 'A'ischa al-Mannü-
biyya aus Tunis im 7. Jahrhundert H./i3. Jahrhundert n.Chr. belegt40,
oder wie es in den zahlreichen arabisch geschriebenen Hagiographien,
z.B. dem Maqsaddes 'Abd al-Haqq al-BädlsI, der die Viten der Heiligen

des Rif im 14. Jahrhundert n.Chr. niederschrieb, zu lesen ist41.

Bieten die Texte an sich wenig Interessantes, so hat das Brauchtum
um so merkwürdigere Züge zu bewahren vermocht, insbesondere

unter den bescheidenen Lokalheiligen, die oft kaum von Geisterwesen

zu scheiden sind, die aber eine erstaunliche Persistenz mystischer

Kräfte an gewissen Orten beweisen. DieQubba des Situ Mabrük,
«des Gesegneten», bei einer Quelle in der Nähe von Constantine
(Algier), wurde an der Stelle einer kleinen christlichen Basilika errichtet,
die ihrerseits einen Äskulap-Tempel ersetzte und dessen Übername
«der Nützliche, der Segensreiche» wahrscheinlich im heutigen Namen
des muslimischen Heiligen weiterlebt. Wie in Damaskus Johannes
der Täufer in islamischer Form noch weiterverehrt wird, so
geschieht es auch heute noch vor Oujda (Ost-Marokko), wo Muslime
und Juden Sîdî Yahyà b. Yünis in einem schönen Hain anbeten. Die
letzten haben den Namen umgedeutet und meinen, es sei ein im
14. Jahrhundert emigrierter kastilischer Jude hier bestattet.

Wenn auch durch Prüderie und angebliche Sittenstrenge der islamischen

Orthodoxie vertuscht, hat sich unweit Alarrakesch unter den
«Töchtern des SIdï Rahhäl» die sakrale Prostitution erhalten, gegen
die der Heilige Augustin bereits um 400 n.Chr. gewettert hatte42.

Der Legende nach soll Sïdï Rahhäl sieben Töchter gehabt haben ; aber
sieben sind auch die Stadtheiligen von Marrakesch, denen allen eine

historische Person entsprechen soll; diese lebten anscheinend zwischen
dem 5. und dem io.Jahrhundert H. Dabei ist, ähnlich wie in Kairo
oder Damaskus, ein Busspilgeritinerar für den Besuch (Ziyära) dieser
sieben Heiligengräber vorgeschrieben. Die sieben Heiligen hatten
aber ihre Vorgänger unter den ehemals christlichen Masmüda, so dass

sie vielleicht ebenfalls auf vorislamische Zeit hinweisen43. Ist vom
Islam die Siebenzahl, z.B. in der Siebenschläferlegende von Ephesus,

39 A. Bei, La Religion Musulmane en Berbérie. Esquisse d'Histoire et de Sociologie
religieuse (Paris 1938).

40 EI (Neuausgabe) I, 318.
41 Übersetzung von G. S. Colin: AM 26 (1926).
42 E. Doutté, En Tribu (Mission au Maroc) (Paris 1914) 169 fr.
43 H. de Castries, Les sept patrons de Merrakech : Hesp. 4 (1924) 245 ff.



22 César E. Dubler

im Glaubensgebäude (Koran, Sure 18, al-Kahf, «die Höhle») eingefügt

worden, so spielt in Nordafrika die heilige Zahl, unabhängig
davon, eine sehr grosse Rolle44. Sie ist in der Volksmedizin sehr

bedeutsam, und auch in dieser haben die bedeutenderen wie die bescheidenen

Marabuten ihren besonderen Platz, indem hier die meisten

Heiligen Heilige, die heilen, sind45. Marabut bezeichnet erweitert das

Heilige kurzweg, und in dieser Vereinfachung liegt etwas Wesenhaftes
des nordafrikanischen Heiligenkultes, der in unmittelbarerer Berührung

mit den elementaren Naturkräften zu stehen scheint als andernorts.

Die Berber begegnen dem Fleiligengrab urwüchsig, bedenkenlos,

voll Lebenskraft.
Wie eingangs schon gesagt wurde, sind die islamischen und die

christlichen Heiligenkulte morphologisch einander oftmals fast zum
Verwechseln ähnlich. Im Ideologischen aber sind sie durch die
Bezogenheit auf ihren religiösen Grundboden verschieden, der nicht nur
durch das Dogma, sondern auch durch die historisch geformte
Glaubensgemeinschaft, der sie angehören, bestimmt ist.

Die christlichen Heiligen sind vor allem nicht ausschliesslich dem

Volksglauben überlassen, sondern, sofern sie kanonisiert werden
sollen, bedürfen sie der Sanktion durch die seit Jahrhunderten organisierte
Kirche. Der Urislam kannte den Heiligenkult gar nicht, er ist ein
reines Produkt des Volkes. Eine Heiligsprechung gibt es nicht, kann es

im Islam nicht geben, denn die dafür in Frage kommende Idschma'a,
der «Consensus doctorum», würde sich, auf Mohammeds Lehre
gestützt, stets gegen jeden allfälligen Mittler zwischen Mensch und
Allah aussprechen. Daher wird der islamische Heilige auf Grund
seines Lebenswandels, vielleicht sogar schon vor seinem Hinschiede,
ad hoc durch den lokalen Kult, der ihm zuteil wird, in den Stand der

Heiligkeit erhoben. Dass solche Anbetungen im Vulgus manchmal zu
wahrer Anthropolatrie ausarteten, unter Hintanstellung des vom
Islam stets gepredigten strengen Monotheismus, ist unleugbar.
Durch die Verbundenheit mit dem Volke musste der islamische Heilige
stets sichtbare Wunderzeichen geben, als Thaumaturg erscheinen: er
besass Karama oder Baraka. Diese aber wurde ihm, islamischer Dog-
matik nach, nur durch den Willen des allmächtigen Allah zuteil.
Diese Kraft, Karama oder Baraka, teilte der Heilige seiner ganzen
Umgebung mit, seinen Kleidern, allen von ihm berührten
Gegenständen, demBoden, den er betrat, und, nachdem derGeist die leibliche

41 E. Dermenghem (wie Anm. 34) 46H7.
45 ü. Lege}', Essai de Folklore Marocain (Paris 1926) 150: Les Saints guérisseurs.



Über islamischen Grab- und Heiligenkult 23

Hülle verlassen hatte, teilte sich dieser um so wirkungsvoller an
seinem Grabe mit.

An oberster Stelle steht im Islam stets der allwissende Allah, von
dem die Kraft ausgeht, die er den von ihm Erwählten mitteilt. Analysiert

man die Gestalten einiger islamischer Heiligen kritisch, so wird
man gewahr, dass auch historisch nachweisbare Substitutionen erfolgt
sind; dem ungeachtet bleibt bei den Muslimen primär das Personelle
des Heiligen; erst sekundär wird der Gegenstand, dann aber mit
Einbezug des magischen Bereiches, verehrt. Dabei konkretisiert sich
das Heilige sehr real im Objekt: steht z.B. bei einem Schaykhgrab ein

grosser, nierenförmiger Steinblock, so kann dieser, kraft der Analogie,

auch Nierenkrankheiten heilen. Will man der Baraka eines Wäll,
«Heiligen», teilhaftig werden, so muss vor allem Allah durch ein
Gebet angerufen werden. Ausser dem Umwandeln oder sehr einfachen

rituellen Handlungen sind an islamischen Heiligengräbern die
älteren Rituale meist zur Unkenntlichkeit entstellt, da vor allem der
Anschein eines heidnischen Kultes vermieden werden soll. Kann die

Orthodoxie dem Wunderglauben des Volkes nicht entgegenwirken,
so versucht sie zumindest den rituellen Teil einzudämmen. Doch auch

hierin hat sich der Islam, insbesondere in Afrika, zu erstaunlichen

Kompromissen bereitgefunden.
Ganz unabhängig von jeder Orthodoxie hat sich traditionsgebunden

die seit alters im Volk lebendige Hierophanie46 erhalten, die sich im
Heiligengrab, im ganzen Heiligenkult der Muslime offenbart.
Derselbe entfaltet sich frei von jeder starren, ekklesiastischen Organisation,

manchmal recht ungebärdig, aber doch lebensvoll. In diesem
elementaren Volksglauben, der sich oft ungezügelt im Heiligenkult
offenbart, liegt gewiss eine der Kräftequellen des populären Islams
der Neuzeit.

46 Allgemein vgl. M. Eliade, Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen
(Hamburg 1957).


	Über islamischen Grab- und Heiligenkult

