
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 56 (1960)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs

Autor: Wildhaber, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4°

Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs

Von Robert Wildhaber, Basel

Das Schweizerische Museum für Volkskunde in Basel besitzt seit

einiger Zeit ein slovenisches Maskenkostüm aus der Umgebung von
Ptuj (dem früheren Pettauer Felde). Prächtig ist der stattliche Kerl in
seinem zottigen Fell anzuschauen (Abb. i) und ausnehmend gut passt
er zum «Parti» aus dem kärntnerischen Gailtal und zu den «Roitschäg-
gäten» des Lötschentals. Bei näherem Zusehen allerdings erkennt man,
dass dieser «Korant» oder «Kurent», wie er heisst1, sich in manchen
Einzelheiten von seinen alpenländischen Gefährten unterscheidet.
Fell und lärmende Kuhschellen haben sie alle, aber nur der Korant
hat eine dunkel bemalte Gesichtsmaske aus Leder. Die Nase ist zu
einem Rüssel verlängert; eine Reihe von weissen Bohnen bilden seine

Zähne; ein mächtiger Schnauz aus vertrockneten Pfefferminzstauden
ziert ihn. Ein langes tiefrotes Tuch mit aufgenähten oder aufgestickten

geometrischen Mustern stellt die Zunge dar. Eigenartig ist sein
in die Höhe strebender Kopfputz: zwei mächtige Flügel, welche aus

vielen Truthahnfedern - gelegentlich sind es auch Rabenfedern -
zusammengesetzt sind, verleihen ihm ein kriegerisches Aussehen. Die
Kraft dieser Wirkung wird jedoch sofort gemindert oder gar gebrochen

durch das Gewirr von roten, grünen, blauen und weissen

Krepp-Papierstreifen, das ihm - beinahe wie von einer aufgespannten
Wäscheleine - in das Gesicht hinunterhängt2. Im Gürtel stecken
gewöhnlich mehrere bestickte Taschentücher; er erhält sie von den
Mädchen geschenkt. All dies sind F^rscheinungen, wie sie auch bei
anderen Masken auftreten und aus ihrem Wesen heraus begründet
werden können. Der slovenische Korant hält in seiner Hand jedoch
einen eigenartigen Stecken, bemalt und vorne mit einer Igelhaut
umwunden; die slovenische Bezeichnung hiefür ist jézevka (Igelstecken;
Igel jez). Schon die Prägung eines eigenen Wortes für dieses Attribut

lässt darauf schliessen, dass es sich nicht um einen einmaligen
Ausnahmefall handelt, sondern um eine deutlich erkannte, einprägsame
Auffälligkeit. Doch lässt uns die einschlägige Literatur3 gänzlich im
Stich, wenn wir gerne etwas über die Bedeutung dieser Igelhaut
erführen; persönliche Erkundigungen führten ebenfalls zu keinen Er-

1 Näheres siehe bei Niko Kuret, Aus der Maskenwelt der Slowenen, in: Masken in
Mitteleuropa, hrsg. von Leopold Schmidt (Wien 1955) 201-220.

2 Man möchte diesen vetspielten und im Grunde bei derartig derben Gesellen
unangebrachten Papierschmuck in Parallele setzen zu den Klausen von Oberschan im Kanton
St.Gallen.

3 z.B. Hwb dt Abergl 4, 668-671 s.v. Igel (Bächtold-Stäubli).



/
¦?

V

U«.

*i
JW

'
• .*'

• \0
0

*
»

k

Abb. i. Kcant aus der Umgebung von Ptuj, Slovenien.
Schweizcrishes Museum fur Volkskunde Basel, Inv.-Nr. Vi 24864.



'S*».»

X

>-^f.

K -M

**^

• Si»• ' .1

l.*»K

<¦£ 1



Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 41

gebnissen. Auch aus dem Treiben der Koranti, wie es Niko Kuret4
uns beschreibt, ergeben sich keine Beziehungen, welche den
Igelstecken genügend erklären möchten: die Koranti bewegen sich mit
hüpfendem Gang ; sie sprechen nicht ; gelegentlich einmal « tätscheln »

sie jemanden liebevoll mit ihren Stecken. Die Masken wirken beim
dörflichen Pflugumzug mit; sie sind die Pflüger; zu dieser Verrichtung
nehmen sie den Igelstecken mit, und zwar - so wird gesagt - «zur
Abwehr». Ebenfalls sollen sie den Stecken zur Abwehr benützen,
falls jemand versuchen wollte, ihnen die Maske vom Kopfe zu reissen.

Auch in anderen Gegenden haben Masken eine Schutzwaffe bei sich,
in Walenstadt und Flums etwa einen recht derben Wurzelstock-
Knüttel, anderswo wieder mehr oder weniger kräftige Pritschen,
Schweinsblasen und Streckscheren, gelegentlich wohl auch Stechlaubbüschel.

Den eigenartigen und keineswegs selbstverständlichen
Igelstecken aber trägt sonst keine Maske.

Früher waren dörfliche Raufereien unter den Burschen auch in Slo-
venien eine brauchtümliche Erscheinung. Trafen sich zwei Gruppen
von Koranti, so forderte häufig genug die eine dieser Gruppen die
andere zum Kampf heraus ; als Zeichen hiefür wurden die Igelstecken
in die Luft geworfen und wieder aufgefangen. So wie die Schneidfeder5

des österreichischen Burschen seine Rauflust bekunden sollte,
so hatte vielleicht auch der Igelstecken eine ähnliche Wirkung,
vermutlich ganz äusserlich bedingt durch die «Stachligkeit» und das

angriffige Aussehen. Aber damit ist noch keineswegs etwas darüber
ausgesagt, ob die Igelhaut aus einer älteren Glaubensschicht stammt.
Dass sie mit ihren Stacheln heute als Abwehrwaffe dienen kann, dürfte
klar - und schmerzhaft spürbar - sein. Aus Kujawien (dem polnischen
Gebiet auf der linken Seite der Weichsel, in der Nähe von Toruh/
Thorn) erfahren wir6, dass die Bettler in früherer Zeit mannshohe

4 Wie Anm. 1.
5 Siehe Arthur Haberlandt, Zu einigen Problemen der österreichischen Gegenwartsvolkskunde,

in : Mitteilungen der Anthropologischen Gesellschaft in Wien 83 (1954) 191ft'.
6 O. Knoop, Volkstümliches aus der Tierwelt (Rogasen 1905) 23 (Nr. 193). Conrad

Gesner, Tierbuch (Heidelberg 1606) 94b: «Mit des igels haut werden an ein Stangen
vornen aufgeschlagen, die hünd damit vertrieben.»

-<—

Abb. 2. Bartlmaske aus Mallestig, südlich von Villach, Kärnten (im Landesmuseum für
Kärnten, Inv.-Nr. V 5509).
Photo: Oskar Moser, Klagenfurt.
Abb. 3. Igelgebäck aus der Slovakei.
S:hwcizerisches Museum für Volkskunde Basel, Inv. Nr. VI 24547.



42 Robert Wildhaber

Stöcke bei sich trugen, welche am Ende mit einer Igelhaut versehen

waren, «zum Schutz gegen die Hunde».
Versuchen wir zunächst festzustellen, ob sich Igelhäute bei Masken

oder in ähnlichem Brauchtum noch anderswo finden. Das Ergebnis ist

allerdings sehr bescheiden. Der Vollständigkeit halber soll wenigstens
erwähnt werden, dass, laut Otto Keller7, Krieger der mykenischen
Zeit «stachlige Mützen von Igelfell» trugen, «wie man sonst sich aus

Marder- und Hundsfell Helme machte». Eine prächtige Maske

(Abb. 2)8 stammt aus dem slovenisch durchsetzten Gailtal im südlichen

Kärnten, also aus einem Gebiet mit slavischem Einfluss, das aber
nicht in direktem Zusammenhang mit dem Gebiet von Ptuj steht. Bei
dieser Maske ist ein Stück Igelhaut auf der Rüsselnase befestigt; weitere

Angaben sind vorläufig nicht bekannt. Aus der Slovakei vernehmen

wir ebenfalls von einer derartigen Maske9; dort gehörte sie in
das weihnächtliche Brauchtum. In Brezovica und Liesok pflegten
einige Burschen, die sogenannten «Bethlehemkönige», sich mit Hanfoder

Flachsgarben über den gewendeten Pelzmantel zu umwinden;
das Gesicht bedeckten sie mit einer Maske aus Hasenfell10 oder
Igelhaut; über die Schultern hingen ihnen Hanf- oder Flachsstengel,
manchmal auch Bohnenranken. Diese Beschreibung könnte den

Zusammenhang mit einer Fruchtbarkeitsvorstellung vermuten lassen;
auch das mit der Igelhaut alternierende Hasenfell als Maske liesse sich
unschwer so einreihen. Man wird in dieser Vermutung noch bestärkt,
wenn man - ebenfalls aus der Slovakei - liest, dass dort früher bei
Hochzeiten eine Puppe in die Kirche getragen und unter einer Bank
versteckt wurde. «Diese Hochzeitspuppe pflegt auch angekleidet zu
sein, trägt einen Teil einer Igelhaut und ein Stoffmäntelchen»11. Es
dürfte nicht ganz abwegig sein, auch einen schweizerischen Beleg aus
den Freibergen12 hieher zu stellen: «Une femme ou une fille qui met
involontairement le pied sur un hérisson devient enceinte.»

Es ist denkbar, dass die Igelhaut mit dem Glauben an die Fruchtbarkeit

in Verbindung steht13; die mir zur Verfügung stehenden

7 Otto Keller, Die antike Tierwelt (1909) 1, 18.
8 Ich verdanke die Photo der Liebenswürdigkeit meines Freundes Oskar Moser in

Klagenfurt.
9 Rudolf Bednarik, Slowakische Volkskultur (Bratislava 1943) 64.
10 Eine griechische Hasenfellmaske hat das Schweizerische Museum für Volkskunde

der Freundlichkeit von Prof. Georg Megas in Athen zu verdanken.
11 Bednarik (wie Anm. 9) 56.
12 Jules Surdez, La médecine populaire aux Franches-Montagnes, in: SAVk 44 (1947)

86. Man vergleiche auch die obszöne Redensart «den Igel stechen».
13 Einen Zusammenhang mit dem Stacheligel als Gebärmutter-Votiv möchte ich lieber

nicht annehmen.



Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 43

Quellen geben - ausser den erwähnten Stellen - nichts Weiteres;
vielleicht kann die Slavistik14 hier noch mehr beibringen. Denn alles,
was aus dem Altertum her und im Weiterleben in der mittelalterlichen
zoologischen Literatur, in der Volksmedizin, im Glauben des Volkes
und in Tiermärchen über den Igel bekannt ist, gibt keinen greifbaren
Hinweis auf die Bedeutung unserer Igelhaut-Maske. Sehr viel ist es

ohnehin nicht, was über den Igel aufgezeichnet wurde. Er ist ja kein
Haustier - auch wenn er öfters im Haus gehalten wird zur Vertilgung
von Mäusen und Schlangen - und lässt sich tagsüber meist nicht
blicken. Wie schön und verlockend wäre es, ihn, das Nachttier und
den Höhlenbewohner, als chthonisches Tier aufzufassen und deshalb
als den Masken des Totenreiches zugehörig zu betrachten! Aber die

Belege lassen leider nichts derartiges zu15. Wir wissen, dass er im Altertum

als Weihgeschenk in Dionysosheiligtümern aufgehängt wurde16.
Vielleicht hängt dies damit zusammen, dass ihm nachgesagt wurde, er
wälze sich auf dem Boden, bis die dort liegenden Äpfel und Traubenbeeren

auf seinen Stacheln festgespiesst seien, worauf er sie forttrage
und sie entweder seinen Jungen bringe oder damit einen Vorrat für
den Winter anlege17. Diese Erzählung wird vom Physiologus18
übernommen und findet so Eingang in die naturwissenschaftlichen Bücher
der Folgezeit19. Eine Igelhaut, welche am schönsten Rebstock
aufgehängt wurde, hielt nach antikem Volksglauben den Hagel ab20.

Auch von dieser Abwehrwirkung mag eine Linie zu unserem slovenischen

Igelstecken geführt haben. Die Gedankengänge der
Moraltheologie des Mittelalters brachten es fertig, den Igel als ein Tier des

Teufels zu erklären; wenn der Igel die Früchte wegtrage, so trage er

14 Kuret (wie Anm. 1) stellt die Korant-Masken ethnisch in den pannonischen Raum.
Das ist für die Masken als solche sicherlich sehr richtig; die Igelhaut selbst dürfte aber
eher aus slavischem Vorstellungsbereich stammen; wir haben sie - neben Slovenien - in
der Slovakei und in Nordpolen angetroffen. Dazu passt auch, dass der alte Brehm (in der

4. Auflage seines Tierlebens) feststellt, dass in Russland der Igel weit zahlreicher als bei
uns auftrete und dass er dort besonders geschont werde.

15 M. Höfler, Die volksmedizinische Organotherapie (Stuttgart 1908) 112 deutet an,
dass der «Igel als unterirdisch lebendes Nachttier» gewisse Vorstellungen begünstigt
haben könnte; aber damit ist nichts begründet. - Keller (wie Anm. 7) 1, 19 erwähnt eine

mykenische Grabstele, auf der ein Igel gemalt ist, «zur Raumausfüllung, wie man zu sagen
pflegt ».

16 Pauly-Wissowa, Real-Encyclopädie 5, 2, 1922, s. v. Echinos.
17 So bei Plinius; siehe Harald Othmar Lenz, Zoologie der alten Griechen und Römer

(Gotha 1856) 81.
18 Max Wellmann, Der Physiologos (Leipzig 1930) 25.
19 So etwa Mabel Peacock, Hedgehogs, in: Folk-Lore 28 (1917) 325f. (für Lincolnshire).

Conrad Gesner (wie Anm. 6).
20 Eduard Stemplinger, Antiker Volksglaube (Stuttgart 1948) 115.



44 Robert Wildhaber

gleichsam die Früchte der guten Werke weg und schade so dem
Menschen21. Diese, vermutlich auch in Predigten verwendete
Auslegung, kann dazu geführt haben, dass der Angang eines Igels
Unglück bedeutete22, er auch im Stall Unheil verursachen konnte23 und
sein Blick die Hühner fehl legen Hess24. Man traute ihm sogar zu,
dass er die kleinen Kinder in der Wiege fresse25. Wenn man ihn schon
dafür fähig hielt, so mochte er wohl gar eine verwandelte Hexe oder
ein Hexentier sein26. Wo aber der Wiedergänger27 als Igel erscheinen

muss, da schimmert doch eher eine alte, vorchristliche Schicht durch.
Bereits bei den Indern, bei Aristoteles und bei den Arabern wird die

Klugheit des Igels als ein besonders auffälliger Zug herausgehoben
und gepriesen28. Er gilt als wind- und wetterkundig; er gibt
Ratschläge29; sogar Gott hilft er bei der Schöpfung als guter und kluger
Ratgeber, wofür er dann sein schützendes Stachelfell als Belohnung
erhält30. Im einzelnen wird ihm nachgerühmt, dass er die Arche Noah
vor dem Untergang rettete, weil er sich selbst in ein entstandenes

Loch stopfte, und dass er die Wotjaken und Tscheremissen belehrte,
wie sie Feuer schlagen und das Feld mit dem Eisenpflug beackern

21 L. Charbonncau-Lassay, Le bestiaire du Christ (1940) 178t'. Ebenfalls: Eduard
Kolloff, Die sagenhafte und symbolische Thiergeschichtc des Mittelalters, in: Raumers
Historisches Taschenbuch, 4. Folge, 8. Jahrgang (Leipzig 1867) 234.

22 ilöfler (wie Anm. 15) 113 (für Liège). Er bringt nur den Zigeunern Glück: Hwb
dt Abergl 4, 669.

23 Die Kühe verwerfen, wenn ein Igel in den Stall kommt: Schweiz. Id. 1, 149. Igel
saugen Kühen die Milch aus: D. H. Moutray Read, Hedgehogs, in: Folk-Lore 28 (1917)
102 f. (für Hampshire und Hertfordshire) ; The Gentleman's Magazine Library, 11 : Popular
Superstitions (London 1884) 2i7f; Eugene Rolland, Faune populaire de la France, I:
Les mammifères sauvages (Paris 1877) 17. Gustav Jungbauer, Deutsche Volksmedizin
(Berlin 1934) 199. «Igel» ist auch Name für eine KTauenkrankheit des Rindviehs: Schweiz.
Id. 1, 149 t.

24 S. Scligmann, Der bose Blick und Verwandtes (Berlin 1910) 1, 122.
25 Rolland (wie Anm. 23).
26 Scligmann (wie Anm. 24). Vgl. Thompson, Motif-Index G 211. 2. 9 (Witch as

hedgehog).
27 Thompson, Motif-Index T. 423. 2. 4 (Revenant as hedgehog).
28 Lenz (wie Anm. 17) 81. Angelo De Gubernatis, Die Thiere in der indogermanischen

Mythologie (Leipzig 1874) 346ft. Oskar Dähnhardt, Natursagen 1, 132.
29 So bei den Buriaten (Ostmongolen), vgl. Encvclopacdia or Religion and Lthics 3, 9f.
30 Dähnhardt, Natursagen i, 128 (lettisch); 3, 8 (estnisch); 3, 489t. (litauisch). Oskar

Loorits, Grundzüge des estnischen Volksglaubens 1, 472. Géza Róheim, Zwei Gruppen
von Igelsagen, in: Zs. f. Vk. 23 (1913) 407-414 (rumänisch, bulgarisch-mazedonisch,
litauisch, estnisch, wotjakisch, tscheremissisch, tschuvaschisch, burjatisch, mongolisch,
kirgisisch, kasantatarisch) und Nachtrag (mit australischen Fassungen): Zs. f. Vk. 24
(1914) 94. Vgl. Thompson, Motif-Index A 2220. i (Hedgehog's skin reward for good
deed), ferner A 2311. 4 (Origin of hedgehog's skin), B 449. 1 (Helpful hedgehog) und
B 511. 1. 3 (Helpful hedgehog forces snake to suck out poison from bitten raja).



Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 45

sollten31. Von seiner Schlauheit legt auch sein Wettlauf mit dem Hasen

Zeugnis ab32.

In der Volksmedizin finden der Igel und seine einzelnen, inneren

Körperteile recht häufig Verwendung. Damit wird auf jeden Fall

bezeugt, dass der Volksglauben ihm gewisse Kräfte und Wirkungen
zuschrieb. Dass Igelgalle33 als Hautverschönerungs- und Flaarent-

fernungsmittel galt, lässt sich schon bei Plinius nachweisen; es findet
sich später, im 14. Jahrhundert, schon etwas geheimnisvoller
zurechtgemacht, bei Conrad von Megenberg34: «Die Asche eines verbrannten
Igels mit geschmolzenem Pech oder Flarz gemischt, ist gut und lässt

die Haare auf dem Kopfe und sonstwo wieder wachsen. So sagt
Plinius.» Es scheint doch, dass die Stacheln des Igels das Entscheidende

für seine Bedeutung in der früheren Fleilkunde waren, und dass

er nach dem Prinzip similia similibus für die menschliche Haarpflege
verwendet wurde. Igelstacheln finden sich, neben anderen Dingen,
ebenfalls im Räuchersäcklein des estnischen Zauberers35. Die Slovaken
kennen ein Räucherungsmittel gegen Zahnweh36: «Reisse eine Rose,
die zuerst blüht, ab und trockne sie, oder fange vor dem hl. Georgstage
einen Igel und trockne die ihm abgezogene Haut. Wenn dich ein Zahn
schmerzt, zerstosse beides, gib es aufglühende Kohlen und beräuchere
dir damit den Kopf.» Daneben empfiehlt Dioskurides die Igelleber als

Mittel gegen Nierenkrankheit und Wassersucht37; in Siebenbürgen
wird sie, gebraten, zur Heilung des Bruches benützt38. Gegen Brüche
und Kreuzweh wird auch Igelfett gebraucht39. Igelmilz, Igelfleisch
und Igelpulver finden sich immer wieder verzeichnet als wirksames
Mittel bei Nieren-, Harn- und Blasenleiden40. Vereinzelt wird Igel-

31 Dähnhardt, Natursagen i, 277 und 338.
32 Grimm 187. Bolte-Polivka 3, 339fr. Dähnhardt 4, 68 rT. - Thompson, Motif-Index B

29. 8 (Man-hedgehog) und B 641. 5 (Marriage to person in hedgehog form) soll hier
angeführt sein; es gehören dazu Grimm 108 und Bolte-Polivka 2, 482fr.; ferner Friedrich S.

Krauss, Sagen und Märchen der Südslaven (Leipzig 1883) 1, 205 ft'. un<^ 281 f.
33 Höfler (wie Anm. 15) 2i5f. Ernst Bargheer, Eingeweide (Berlin 1931) 2i7f. O. v.

Hovorka und A. Kronfeld, Vergleichende Volksmedizin (Stuttgart 1908) 1, 223.
34 Hugo Schulz, Das Buch der Natur von Conrad von Megenberg (Greifswald 1897)

113.
35 Loorits (wie Anm. 30) 2, 297.
36 Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) z, 839.
37 Höfler (wie Anm. 15) 180. Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 1, 223f.
38 Bargheer (wie Anm. 33) 286.
39 Gustav Gugitz, Fest- und Brauchtums-Kalender (Wien 1955) 109. Johannes Jüh-

ling, Die Tiere in der deutschen Volksmedizin alter und neuer Zeit (Mittweida 1900) 84.

Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 1, 224.
40 Höfler (wie Anm. 15) 268. Schulz (wie Anm. 34) 113. Bargheer (wie Anm. 33) 411.

Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 1, 223.



46 Robert Wildhaber

fleisch empfohlen zur Heilung der Gelbsucht41 und des Keuchhustens42.

Ebenfalls vereinzelt wird Igelfett gebraucht, um Wanzen und
Flöhe im Haus, vor allem unter dem Bett, anzuziehen43. Interessanter
sind zwei Stellen, welche wieder mit der bereits erwähnten Beziehung
des Igels zum Stall und den Stalltieren in Verbindung stehen, diesmal

allerdings in heilbringendem Sinn: in Schwaben44 hilft Igelpulver
kranken Pferden, und in Pommern45 kann man die Drehkrankheit
bei den Kälbern verhüten, indem ein Igel unter der Schwelle der
Stalltüre vergraben wird.

Alle diese Benützungsmöglichkeiten können unseren slovenischen

Igelstecken nicht eindeutig erklären. Die merkwürdige Verwendung
des Igels als Speise lässt höchstens eine ältere Glaubensschicht
durchspüren; etwas weiteres lässt sich aber nicht gewinnen. Zunächst ist die

Aufzählung der unreinen Tiere im deutschen Text der Bibel (3. Buch
Moses 11, 29f.) mit Vorsicht heranzuziehen; denn der dort erwähnte

«Igel» wird in der englischen Authorised Version mit "ferret"
Frettchen) wiedergegeben. Doch bezeichnet im 12. Jahrhundert

die hl. Hildegard46 den «Schweinsigel» (den sie vom «Hundsigel»
unterscheidet) ebenfalls als unrein. Geradezu köstlich naiv wird das

Speisetabu für die Soldaten in Madagaskar begründet47: "as it is feared
that this animal, from its propensity of coiling up into a ball when
alarmed, will impart a timid shrinking disposition to those who partake
of it." Die bei Höf1er48 erwähnte Nachricht, wonach in Spanien der

Igel als Fastenspeise verzehrt wurde, kann ich nicht belegen. Hingegen
wird immer und immer wieder aufdie eigenartige Tatsache verwiesen,
dass Zigeuner mit Vorliebe Igelfleisch essen; das gilt nicht nur für
deutsche Zigeuner, sondern ebensosehr für andere, z. B. die tatarischen

Zigeuner in Odessa49.

Ob die sogenannten «Igelgebäcke» als eine Igelspeise anzusehen

sind, scheint mir fraglich zu sein. Das Schweizerische Museum für

41 Höfler (wie Anm. 15) 113.
42 The Gentleman's Magazine Library (wie Anm. 23) 218.
43 Werner Manz, Volksglaube aus dem Sarganserland, in: SAVk 24 (1923) 304. Aus

Giswil (Obwalden): SVk 23 (1933) 59.
44 M. R. Buck, Medicinischer Volksglauben und Volksaberglauben aus Schwaben

(Ravensburg 1865) 49.
46 O. Knoop, Volkstümliches aus der Tierwelt, in: Blätter für Pommersche Volkskunde

6 (1898) 42.
46 Nach Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 224.
" Frazer, The Golden Bough 1, 117.
48 (wie Anm. 15) 113.
49 Engelbert Wittich, Blicke in das Leben der Zigeuner (Hamburg 1927) 40. Bernhard

Kummer, Schaffhauser Volks-Tierkunde, 2. Teil (Schaffhausen 1950) 14.



Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 47

Volkskunde besitzt ein mit Mohn bestreutes Igelgebäck (Inv.-Nr. VI
20704), das ein nach Österreich ausgewanderter Einwohner der

böhmischen Stadt Iglau herstellte; in Iglau sei es brauchtumsmässiges
Weihnachtsgebäck gewesen, in der Form vermutlich durch die
Namensassoziation Iglau-Igel bedingt. Immerhin ist festzuhalten, dass

auch Frankfurt ein Igelgebäck kannte und dass dort bis zum Jahre
1806 an Ostern bei der jährlichen Ablegung der Gemeinderechnung
ein «Igelmahl» abgehalten wurde, das nach dem Igelgebäck seinen

Namen trug50. Auch in der Slovakei gibt es kleine, spielzeugähnliche
Igelgebäcke - neben anderen Tierformen allerdings -, welche zu
Weihnachten und Ostern verschenkt, gelegentlich auch als

Christbaumschmuck verwendet wurden (Abb. 3).

Zur Abrundung des Bildes braucht noch erwähnt zu werden, dass

Igelhäute in der Antike bei der Tuchfabrikation verwendet wurden,
um die Haare emporzukratzen, damit sie glatt geschoren werden
konnten. Aristophanes lässt den Igelfellhändler auf dem Markt in
Athen auftreten51. Für Nicosia in Sizilien ist noch in neuerer Zeit die

Verwendung der Igelhaut zur Entwirrung der Fäden beim Weben

belegt52.
Wenn wir alle Glaubensvorstellungen und Verwendungsmöglichkeiten

überblicken, welche sich aus dieser Zusammenstellung ergeben,
so lässt sich zwar keine einwandfrei auf unseren Igelstecken anwenden.
Es wäre durchaus möglich, und es würde im Wesen der Alasken liegen,
dass Beziehungen bestünden einerseits zu Abwehrbräuchen, bedingt
durch die Schreckwirkung der Stacheln, und zu der Auffassung des

Igels als eines Flexen- und Teufelstieres, andrerseits zu Fruchtbarkeitshandlungen

und, damit zusammenhängend, zum Schlag («Tätscheln»)
mit einer heilkräftigen «Rute». Wo diese Beziehungen verloren

gingen, mag das reine «Nützlichkeitsprinzip» einer stachligen Waffe
als Ersatz eingesprungen sein, aber es scheint mir keine befriedigende
Erklärung zu bieten angesichts der doch recht beträchtlichen Zahl
volkskundlicher «Anwendungen» und vor allem angesichts der

auffälligen Häufung der Belege aus dem slavischen Bereich. So mögen
denn diese Notizen als Anregung undDiskussionsbeitrag gewertet sein.

60 Max Höfler, Ostergebäcke (Wien 1906) 51 und 60.
51 Keller (wie Anm. 7) 18.
52 Giuseppe Pitrè, Usi e costumi del popolo siciliano (Palermo 1889) 3, 440.


	Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs

