Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 56 (1960)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs
Autor: Wildhaber, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

40

Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs
Von Robert Wildhaber, Basel

Das Schweizerische Museum fiir Volkskunde in Basel besitzt seit
einiger Zeit ein slovenisches Maskenkostiim aus der Umgebung von
Ptuj (dem fritheren Pettauer Felde). Prichtig ist der stattliche Kerl in
seinem zottigen Fell anzuschauen (Abb. 1) und ausnehmend gut passt
er zum «Partl» aus dem kidrntnerischen Gailtal und zu den «Roitschig-
giten» des Lotschentals. Bei niherem Zusehen allerdings erkennt man,
dass dieser « Korant» oder « Kurent», wie er heisst!, sich in manchen
Einzelheiten von seinen alpenlindischen Gefdhrten unterscheidet.
Fell und lirmende Kuhschellen haben sie alle, aber nur der Korant
hat eine dunkel bemalte Gesichtsmaske aus Leder. Die Nase ist zu
einem Rissel verlangert; eine Reihe von weissen Bohnen bilden seine
Zihne; ein michtiger Schnauz aus vertrockneten Pfefferminzstauden
ziert ihn. Ein langes tiefrotes Tuch mit aufgenihten oder aufgestick-
ten geometrischen Mustern stellt die Zunge dar. Eigenartig ist sein
in die Hohe strebender Kopfputz: zwei michtige Fligel, welche aus
vielen Truthahnfedern — gelegentlich sind es auch Rabenfedern — zu-
sammengesetzt sind, verleihen ihm ein kriegerisches Aussehen. Die
Kraft dieser Wirkung wird jedoch sofort gemindert oder gar gebro-
chen durch das Gewirr von roten, griinen, blauen und weissen
Krepp-Papierstreifen, das ihm - beinahe wie von einer aufgespannten
Wischeleine — in das Gesicht hinunterhingt? Im Glrtel stecken ge-
wohnlich mehrere bestickte Taschentiicher; er erhilt sie von den
Midchen geschenkt. All dies sind Erscheinungen, wie sie auch bei
anderen Masken auftreten und aus ihrem Wesen heraus begriindet
werden konnen. Der slovenische Korant hilt in seiner Hand jedoch
einen eigenartigen Stecken, bemalt und vorne mit einer Igelhaut um-
wunden; die slovenische Bezeichnung hiefiir ist jézevka (Igelstecken;
Igel = jez). Schon die Prigung eines eigenen Wortes fiir dieses Attri-
but ldsst darauf schliessen, dass es sich nicht um einen einmaligen Aus-
nahmefall handelt, sondern um eine deutlich erkannte, einprigsame
Auffilligkeit. Doch lisst uns die einschligige Literatur? ginzlich im
Stich, wenn wir gerne etwas iiber die Bedeutung dieser Igelhaut er-
tihren; personliche Erkundigungen fuhrten ebenfalls zu keinen Er-

1 Niheres siehe bei Niko Kuret, Aus der Maskenwelt der Slowenen, in: Masken in
Mitteleuropa, hrsg. von Leopold Schmidt (Wien 1955) 201-220.

2 Man mochte dicsen verspielten und im Grunde bei derartig derben Gesellen unan-
gebrachten Papierschmuck in Parallele setzen zu den Kliusen von Oberschan im Kanton
St. Gallen.

3 2z.B. Hwb dt Abergl 4, 668-671 s.v. Igel (Bichtold-Stiubli).



Abb. 1. Kcant aus der Umgebung von Ptuj, Slovenien.
Schweizerishes Museum fiir Volkskunde Basel, Inv.-Nr. VI 248064.






Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 41

gebnissen. Auch aus dem Treiben der Koranti, wie es Niko Kuret?
uns beschreibt, ergeben sich keine Beziehungen, welche den Igel-
stecken geniigend erkliren mochten: die Koranti bewegen sich mit
hiipfendem Gang; sie sprechen nicht; gelegentlich einmal «titscheln»
sie jemanden liebevoll mit ihren Stecken. Die Masken wirken beim
dorflichen Pflugumzug mit; sie sind die Pfliiger; zu dieser Verrichtung
nehmen sie den Igelstecken mit, und zwar — so wird gesagt — «zur
Abwehr». Ebenfalls sollen sie den Stecken zur Abwehr beniitzen,
falls jemand versuchen wollte, ihnen die Maske vom Kopfe zu reissen.
Auch in anderen Gegenden haben Masken eine Schutzwaffe bei sich,
in Walenstadt und Flums etwa einen recht derben Wurzelstock-
Kniittel, anderswo wieder mehr oder weniger kriftige Pritschen,
Schweinsblasen und Streckscheren, gelegentlich wohl auch Stechlaub-
biischel. Den eigenartigen und keineswegs selbstverstindlichen Igel-
stecken aber trigt sonst keine Maske.

Frither waren dorfliche Raufereien unter den Burschen auch in Slo-
venien eine brauchtiimliche Erscheinung. Trafen sich zwei Gruppen
von Koranti, so forderte hdufig genug die eine dieser Gruppen die
andere zum Kampf heraus; als Zeichen hiefiir wurden die Igelstecken
in die Luft geworfen und wieder aufgefangen. So wie die Schneid-
teder® des osterreichischen Burschen seine Rauflust bekunden sollte,
so hatte vielleicht auch der Igelstecken eine dhnliche Wirkung, ver-
mutlich ganz dussetlich bedingt durch die «Stachligkeit» und das an-
griffige Aussehen. Aber damit ist noch keineswegs etwas dariiber aus-
gesagt, ob die Igelhaut aus einer ilteren Glaubensschicht stammt.
Dass sie mit ihren Stacheln heute als Abwehrwaffe dienen kann, diirfte
klar — und schmerzhaft spiirbar — sein. Aus Kujawien (dem polnischen
Gebiet auf der linken Seite der Weichsel, in der Nihe von Torud/
Thorn) erfahren wir$, dass die Bettler in fritherer Zeit mananshohe

4 Wie Anm. 1.

5 Siehe Arthur Haberlandt, Zu cinigen Problemen der dsterreichischen Gegenwarts-
volkskunde, in: Mitteilungen der Anthropologischen Gesellschaft in Wien 83 (1954) 191 ff.

8 O. Knoop, Volkstiimliches aus der Tierwelt (Rogasen 1905) 23 (Nr. 193). Conrad
Gesner, Tierbuch (Heidelberg 1606) 94b: «Mit des igels haut werden ..., an ein stangen
vornen aufgeschlagen, die hiind damit vertricben. »

<4A

Abb. 2. Bartlmaske aus Mallestig, siidlich von Villach, Kirnten (im Landesmuseum fiir
Kirnten, Inv.-Nr. V 5509).

Photo: Oskar Moser, Klagenfurt.

Abb. 3. Igelgebick aus der Slovakei.
Schweizerisches Museumn fur Volkskunde Basel, Inv. Nr. VI 24547.



42 Robert Wildhaber

Stocke bei sich trugen, welche am Ende mit einer Igelhaut versehen
waren, «zum Schutz gegen die Hunde».

Versuchen wir zunichst festzustellen, ob sich Igelhdute bei Masken
oder in dhnlichem Brauchtum noch anderswo finden. Das Ergebnis ist
allerdings sehr bescheiden. Der Vollstindigkeit halber soll wenigstens
erwihnt werden, dass, laut Otto Keller?, Krieger der mykenischen
Zeit «stachlige Miitzen von Igelfell» trugen, «wie man sonst sich aus
Marder- und Hundsfell Helme machte». Eine prichtige Maske
(Abb. 2)8 stammt aus dem slovenisch durchsetzten Gailtal im stdli-
chen Kirnten, also aus einem Gebiet mit slavischem Einfluss, das aber
nicht in direktem Zusammenhang mit dem Gebiet von Ptuj steht. Bei
dieser Maske ist ein Stiick Igelhaut auf der Riisselnase befestigt; wei-
tere Angaben sind vorldufig nicht bekannt. Aus der Slovakei verneh-
men wir ebenfalls von einer derartigen Maske®; dort gehorte sie in
das weihnichtliche Brauchtum. In Brezovica und Liesok pflegten
einige Burschen, die sogenannten «Bethlehemkonige», sich mit Hant-
oder Flachsgarben liber den gewendeten Pelzmantel zu umwinden;
das Gesicht bedeckten sie mit einer Maske aus Hasenfelll® oder Igel-
haut; tber die Schultern hingen ihnen Hanf- oder Flachsstengel,
manchmal auch Bohnenranken. Diese Beschreibung koénnte den Zu-
sammenhang mit einer Fruchtbarkeitsvorstellung vermuten lassen;
auch das mit der Igelhaut alternierende Hasenfell als Maske liesse sich
unschwer so einreihen. Man wird in dieser Vermutung noch bestirkt,
wenn man — ebenfalls aus der Slovakei — liest, dass dort frither bei
Hochzeiten eine Puppe in die Kirche getragen und unter einer Bank
versteckt wurde. «Diese Hochzeitspuppe pflegt auch angekleidet zu
sein, trigt einen Teil einer Igelhaut und ein Stoffmintelchen»!!. Es
dirfte nicht ganz abwegig sein, auch einen schweizerischen Beleg aus
den Freibergen!? hieher zu stellen: « Une femme ou une fille qui met
involontairement le pied sur un hérisson devient enceinte.»

Es ist denkbar, dass die Igelhaut mit dem Glauben an die Frucht-
barkeit in Verbindung steht!3; die mir zur Verfiigung stehenden

7 Otto Keller, Die antike Tierwelt (1909) 1, 18.

8 Ich verdanke die Photo der Liebenswiirdigkeit meines Freundes Oskar Moser in
Klagenfurt.

® Rudolf Bednirik, Slowakische Volkskultur (Bratislava 1943) 64.

10 Eine griechische Hasenfellmaske hat das Schweizerische Museum fiir Volkskunde
der Freundlichkeit von Prof. Georg Megas in Athen zu verdanken.

11 Bednarik (wie Anm. 9) 56.

12 Jules Surdez, La médecine populaire aux Franches-Montagnes, in: SAVk 44 (1947)
86. Man vergleiche auch die obszone Redensart «den Igel stechen».

13 Einen Zusammenhang mit dem Stacheligel als Gebdrmutter-Votiv mochte ich lieber
nicht annehmen.



Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 43

Quellen geben - ausser den erwihnten Stellen — nichts Weiteres;
vielleicht kann die Slavistik!4 hier noch mehr beibringen. Denn alles,
was aus dem Altertum her und im Weiterleben in der mittelaltetlichen
zoologischen Literatur, in der Volksmedizin, im Glauben des Volkes
und in Tiermirchen Gber den Igel bekannt ist, gibt keinen greifbaren
Hinweis auf die Bedeutung unserer Igelhaut-Maske. Sehr viel ist es
ohnehin nicht, was tiber den Igel aufgezeichnet wurde. Er ist ja kein
Haustier — auch wenn er 6fters im Haus gehalten wird zur Vertilgung
von Miusen und Schlangen — und ldsst sich tagsiiber meist nicht
blicken. Wie schon und verlockend wire es, ihn, das Nachttier und
den Hohlenbewohner, als chthonisches Tier aufzufassen und deshalb
als den Masken des Totenreiches zugehorig zu betrachten! Aber die
Belege lassen leider nichts derartiges zul5. Wir wissen, dass er im Alter-
tum als Weihgeschenk in Dionysosheiligtiimern aufgehingt wurde!®.
Vielleicht hingt dies damit zusammen, dass ihm nachgesagt wurde, er
wilze sich auf dem Boden, bis die dort liegenden Apfel und Trauben-
beeren auf seinen Stacheln festgespiesst seien, worauf er sie forttrage
und sie entweder seinen Jungen bringe oder damit einen Vorrat fiir
den Winter anlege!”. Diese Erzihlung wird vom Physiologus!® tiber-
nommen und findet so Eingang in die naturwissenschaftlichen Biicher
der Folgezeit!?. Eine Igelhaut, welche am schonsten Rebstock auf-
gehidngt wurde, hielt nach antikem Volksglauben den Hagel ab2°.
Auch von dieser Abwehrwirkung mag eine Linie zu unserem sloveni-
schen Igelstecken gefiihrt haben. Die Gedankenginge der Moral-
theologie des Mittelalters brachten es fertig, den Igel als ein Tier des
Teufels zu erkliren; wenn der Igel die Friichte wegtrage, so trage er

14 Kuret (wie Anm. 1) stellt die Korant-Masken ethnisch in den pannonischen Raum.
Das ist fur die Masken als solche sicherlich sehr richtig; die Igelhaut selbst diirfte aber
eher aus slavischem Vorstellungsbereich stammen; wir haben sie — neben Slovenien — in
der Slovakei und in Nordpolen angetroffen. Dazu passt auch, dass der alte Brehm (in der
4. Auflage seines Tierlebens) feststellt, dass in Russland der Igel weit zahlreicher als bei
uns auftrete und dass er dort besonders geschont werde.

15 M. Héfler, Die volksmedizinische Organotherapie (Stuttgart 1908) 112 deutet an,
dass der «Igel als unterirdisch lebendes Nachttier» gewisse Vorstellungen begiinstigt
haben konnte; aber damit ist nichts begriindet. — Keller (wie Anm. 7) 1, 19 erwihnt eine
mykenische Grabstele, auf der ein Igel gemalt ist, «zur Raumausfiillung, wie man zu sagen
pflegt».

18 Pauly-Wissowa, Real-Encyclopidie 5, 2, 1922, s. v. Echinos.

17 So bei Plinius; siche Harald Othmar Lenz, Zoologie der alten Griechen und Rémer
(Gotha 1856) 81.

18 Max Wellmann, Der Physiologos (Leipzig 1930) 25.

19 So etwa Mabel Peacock, Hedgehogs, in: Folk-Lore 28 (1917) 325f. (fiir Lincoln-
shire). Conrad Gesner (wie Anm. 6).

20 Eduard Stemplinger, Antiker Volksglaube (Stuttgart 1948) 115.



44 Robert Wildhaber

gleichsam die Friichte der guten Werke weg und schade so dem
Menschen?!. Diese, vermutlich auch in Predigten verwendete Aus-
legung, kann dazu gefiithrt haben, dass der Angang eines Igels Un-
gliick bedeutete??, er auch im Stall Unheil verursachen konnte?? und
sein Blick die Hihner fehl legen liess?4. Man traute ihm sogar zu,
dass er die kleinen Kinder in der Wiege fresse?s. Wenn man ihn schon
dafiir fihig hielt, so mochte er wohl gar eine verwandelte Hexe oder
ein Hexentier sein?%. Wo aber der Wiederginger?” als Igel erscheinen
muss, da schimmert doch eher eine alte, vorchristliche Schicht durch.

Bereits bei den Indern, bei Aristoteles und bei den Arabern wird die
Klugheit des Igels als ein besonders auffalliger Zug herausgehoben
und gepriesen2®. Er gilt als wind- und wetterkundig; er gibt Rat-
schlige?®?; sogar Gott hilft er bei der Schépfung als guter und kluger
Ratgeber, woflir er dann sein schiitzendes Stachelfell als Belohnung
erhilt3?. Im einzelnen wird ihm nachgerithmt, dass er die Arche Noah
vor dem Untergang rettete, weil er sich selbst in ein entstandenes
Loch stopfte, und dass er die Wotjaken und Tscheremissen belehrte,
wie sie Feuer schlagen und das Feld mit dem Eisenpflug beackern

21 .. Charbonneau-Lassay, Le bestiaire du Christ (1940) 178f. Ebenfalls: Eduard
Kolloff, Die sagenhafte und symbolische Thiergeschichte des Mittelalters, in: Raumers
Historisches Taschenbuch, 4. Folge, 8. Jahrgang (Leipzig 1867) 234.

22 Hofler (wie Anm. 15) 113 (fiir Liege). Er bringt nur den Zigeunern Gliick: Hwb
dt Abergl 4, 669.

23 Die Kiithe verwerfen, wenn ein Igel in den Stall kommt: Schweiz. 1d. 1, 149. I1gel
saugen Kithen die Milch aus: D. H. Moutray Read, Hedgehogs, in: Folk-Lore 28 (1917)
1oz f. (fiir Hampshire und Hertfordshire); The Gentleman’s Magazine Library, 11: Popular
Superstitions (London 1884) 217f.; Eugéne Rolland, Faune populaire de la France, 1:
Les mammiféres sauvages (Paris 1877) 17. Gustav Jungbauer, Deutsche Volksmedizin
(Berlin 1934) 199. «Igel» ist auch Name fiir eine Klauenkrankheit des Rindviehs: Schweiz.
Id. 1, 149f.

3 8. Seligmann, Der bose Blick und Verwandtes (Berlin 1910) 1, 122.

2 Rolland (wie Anm. 23).

26 Seligmann (wie Anm. 24). Vgl. Thompson, Motif-Index G z211. 2. 9 (Witch as
hedgehog).

27 Thompson, Motif-Index E 423. 2. 4 (Revenant as hedgehog).

28 Lenz (wie Anm. 17) 81. Angelo De Gubernatis, Die Thiere in der indogermanischen
Mythologic (Leipzig 1874) 346 ff. Oskar Dihnhardt, Natursagen 1, 132.

2% So bei den Buriaten (Ostmongolen), vgl. Encvclopaedia of Religion and Ethics 3, 9f.

30 Dihnhardt, Natursagen 1, 128 (lettisch); 3, 8 (estnisch); 3, 489f. (litauisch). Oskar
Loorits, Grundziige des estnischen Volksglaubens 1, 472. Géza Roheim, Zwei Gruppen
von Igelsagen, in: Zs. f. Vk. 23 (1913) 407-414 (ruminisch, bulgarisch-mazedonisch,
litauisch, estnisch, wotjakisch, tscheremissisch, tschuvaschisch, burjitisch, mongolisch,
kirgisisch, kasantatarisch) und Nachtrag (mit australischen Fassungen): Zs. f. Vk. 24
(1914) 94. Vgl. Thompson, Motif-Index A 2220. 1 (Hedgehog’s skin reward for good
deed), ferner A 2311. 4 (Origin of hedgehog’s skin), B 449. 1 (Helpful hedgehog) und
B 511. 1. 3 (Helpful hedgehog forces snake to suck out poison from bitten raja).



Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 45

sollten31. Von seiner Schlauheit legt auch sein Wettlauf mit dem Ha-
sen Zeugnis ab32,

In der Volksmedizin finden der Igel und seine einzelnen, inneren
Korperteile recht hiufig Verwendung. Damit wird auf jeden Fall be-
zeugt, dass der Volksglauben ihm gewisse Krifte und Wirkungen
zuschrieb. Dass Igelgalle3? als Hautverschonerungs- und Haarent-
fernungsmittel galt, ldsst sich schon bei Plinius nachweisen; es findet
sich spiter, im 14. Jahrhundert, schon etwas geheimnisvoller zurecht-
gemacht, bei Conrad von Megenberg34: « Die Asche eines verbrannten
Igels mit geschmolzenem Pech oder Harz gemischt, ist gut und lisst
die Haare auf dem Kopfe und sonstwo wieder wachsen. So sagt
Plinius.» Es scheint doch, dass die Stacheln des Igels das Entschei-
dende fiir seine Bedeutung in der fritheren Heilkunde waren, und dass
er nach dem Prinzip similia similibus fiir die menschliche Haarpflege
verwendet wurde. Igelstacheln finden sich, neben anderen Dingen,
ebenfalls im Réiuchersicklein des estnischen Zauberers?®®. Die Slovaken
kennen ein Riucherungsmittel gegen Zahnweh3¢: «Reisse eine Rose,
die zuerst bliiht, ab und trockne sie, oder fange vor dem hl. Georgstage
einen Igel und trockne die ihm abgezogene Haut. Wenn dich ein Zahn
schmerzt, zerstosse beides, gib es auf glithende Kohlen und berduchere
dir damit den Kopf.» Daneben empfiehlt Dioskurides die Igelleber als
Mittel gegen Nierenkrankheit und Wassersucht3?; in Siebenbiirgen
wird sie, gebraten, zur Heilung des Bruches benitzt38. Gegen Briiche
und Kreuzweh wird auch Igelfett gebraucht®®. Igelmilz, Igelfleisch
und Igelpulver finden sich immer wieder verzeichnet als wirksames
Mittel bei Nieren-, Harn- und Blasenleiden®?. Vereinzelt wird Igel-

31 Dihnhardt, Natursagen 1, 277 und 338.

32 Grimm 187. Bolte-Polivka 3, 339ff. Dihnhardt 4, 68 ff. - Thompson, Motif-Index B
29. 8 (Man-hedgehog) und B 641. 5 (Marriage to person in hedgehog form) soll hier an-
gefiihrt sein; es gehtren dazu Grimm 108 und Bolte-Polivka 2, 482ff.; ferner Friedrich S.
Krauss, Sagen und Mirchen der Siidslaven (Leipzig 1883) 1, 205 ff. und 281f.

33 Hofler (wie Anm. 15) 215f. Ernst Bargheer, Eingeweide (Betlin 1931) 217f. O. v.
Hovorka und A. Kronfeld, Vergleichende Volksmedizin (Stuttgart 1908) 1, 223.

34 Hugo Schulz, Das Buch der Natur von Conrad von Megenberg (Greifswald 1897)
113.

35 Loorits (wie Anm. 30) 2, 297.

3 Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 2, 839.

37 Hoéfler (wie Anm. 15) 180. Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 1, 223 f.

38 Bargheer (wie Anm. 33) 286.

39 Gustav Gugitz, Fest- und Brauchtums-Kalender (Wien 1955) 109. Johannes Juh-
ling, Die Tiere in der deutschen Volksmedizin alter und neuer Zeit (Mittweida 1900) 84.
Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 1, 224.

40 Hofler (wie Anm. 15) 268. Schulz (wie Anm. 34) 113. Bargheer (wie Anm. 33) 4171.
Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 1, 223.



46 Robert Wildhaber

fleisch empfohlen zur Heilung der Gelbsucht4! und des Keuchhu-
stens42. Ebenfalls vereinzelt wird Igelfett gebraucht, um Wanzen und
Flohe im Haus, vor allem unter dem Bett, anzuziehen?3. Interessanter
sind zwei Stellen, welche wieder mit der bereits erwihnten Beziehung
des Igels zum Stall und den Stalltieren in Verbindung stehen, diesmal
allerdings in heilbringendem Sinn: in Schwaben#* hilft Igelpulver
kranken Pferden, und in Pommern4® kann man die Drehkrankheit
bei den Kilbern verhiiten, indem ein Igel unter der Schwelle der
Stalltiire vergraben wird.

Alle diese Benltzungsmoglichkeiten kénnen unseren slovenischen
Igelstecken nicht eindeutig erkliren. Die merkwiirdige Verwendung
des Igels als Speise lisst hochstens eine altere Glaubensschicht durch-
spliren; etwas weiteres lisst sich aber nicht gewinnen. Zunichst ist die
Aufzihlung der unreinen Tiere im deutschen Text der Bibel (3. Buch
Moses 11, 29f.) mit Vorsicht heranzuziehen; denn der dort erwihnte
«Igel» wird in der englischen Authorised Version mit “ferret”
(= Frettchen) wiedergegeben. Doch bezeichnet im 12. Jahrhundert
die hl. Hildegard*® den «Schweinsigel» (den sie vom «Hundsigel»
unterscheidet) ebenfalls als unrein. Geradezu kostlich naiv wird das
Speisetabu fiir die Soldaten in Madagaskar begriindet?: “as it is feared
that this animal, from its propensity of coiling up into a ball when
alarmed, will impart a timid shrinking disposition to those who partake
of it.” Die bei Hofler*® erwihnte Nachricht, wonach in Spanien der
Igel als Fastenspeise verzehrt wurde, kann ich nicht belegen. Hingegen
wird immer und immer wieder auf die eigenartige Tatsache verwiesen,
dass Zigeuner mit Vorliebe Igelfleisch essen; das gilt nicht nur fiir
deutsche Zigeuner, sondern ebensosehr fir andere, z. B. die tatarischen
Zigeuner in Odessa*?,

Ob die sogenannten «Igelgebidcke» als eine Igelspeise anzusehen
sind, scheint mir fraglich zu sein. Das Schweizerische Museum fur

41 Hofler (wie Anm. 15) 113.

42 The Gentleman’s Magazine Library (wie Anm. 23) 218.

43 Werner Manz, Volksglaube aus dem Sarganserland, in: SAVk 24 (1923) 304. Aus
Giswil (Obwalden): SVk 23 (1933) 59.

44 M., R. Buck, Medicinischer Volksglauben und Volksaberglauben aus Schwaben
(Ravensburg 1865) 49.

45 0. Knoop, Volkstiimliches aus der Tierwelt, in: Blitter fiir Pommersche Volks-
kunde 6 (1898) 42.

48 Nach Hovorka und Kronfeld (wie Anm. 33) 224.

47 Frazer, The Golden Bough 1, 117.

48 (wie Anm. 15) 113.

49 Engelbert Wittich, Blicke in das Leben der Zigeuner (Hamburg 1927) 40. Bernhard
Kummer, Schaffhauser Volks-Tierkunde, 2. Teil (Schaffhausen 1950) 14.



Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs 47

Volkskunde besitzt ein mit Mohn bestreutes Igelgebick (Inv.-Nr. VI
20704), das ein nach Osterreich ausgewanderter Einwohner der
bohmischen Stadt Iglau herstellte; in Iglau sei es brauchtumsmissiges
Weihnachtsgebick gewesen, in der Form vermutlich durch die Na-
mensassoziation Iglau-Igel bedingt. Immerhin ist festzuhalten, dass
auch Frankfurt ein Igelgebick kannte und dass dort bis zum Jahre
1806 an Ostern bei der jihrlichen Ablegung der Gemeinderechnung
ein «Igelmahl» abgehalten wurde, das nach dem Igelgebick seinen
Namen trug3®. Auch in der Slovakei gibt es kleine, spielzeugihnliche
Igelgebicke — neben anderen Tierformen allerdings —, welche zu
Weihnachten und Ostern verschenkt, gelegentlich auch als Christ-
baumschmuck verwendet wurden (Abb. 3).

Zur Abrundung des Bildes braucht noch erwihnt zu werden, dass
Igelhidute in der Antike bei der Tuchfabrikation verwendet wurden,
um die Haare emporzukratzen, damit sie glatt geschoren werden
konnten. Aristophanes ldsst den Igelfellhindler auf dem Markt in
Athen auftreten®!. Fiir Nicosia in Sizilien ist noch in neuerer Zeit die
Verwendung der Igelhaut zur Entwirrung der Fiden beim Weben
belegtoe,

Wenn wir alle Glaubensvorstellungen und Verwendungsméglich-
keiten iiberblicken, welche sich aus dieser Zusammenstellung ergeben,
so lisst sich zwar keine einwandfrei auf unseren Igelstecken anwenden.
Es wire durchaus méglich, und es wiirde im Wesen der Masken liegen,
dass Beziehungen bestiinden einerseits zu Abwehrbriduchen, bedingt
durch die Schreckwirkung der Stacheln, und zu der Auffassung des
Igels als eines Hexen- und Teufelstieres, andrerseits zu Fruchtbarkeits-
handlungen und, damit zusammenhingend, zum Schlag («Tétscheln»)
mit einer heilkriftigen «Rute». Wo diese Beziehungen verloren
gingen, mag das reine «Nitzlichkeitsprinzip» einer stachligen Waffe
als Ersatz eingesprungen sein, aber es scheint mir keine befriedigende
Erklirung zu bieten angesichts der doch recht betrichtlichen Zahl
volkskundlicher «Anwendungen» und vor allem angesichts der auf-
filligen Haufung der Belege aus dem slavischen Bereich. So mdégen
denn diese Notizen als Anregung und Diskussionsbeitrag gewertet sein.

50 Max Hofler, Ostergebicke (Wien 1906) 51 und 6o.
51 Keller (wie Anm. 7) 18.
52 Giuseppe Pitré, Usi e costumi del popolo siciliano (Palermo 1889) 3, 440.



	Zur Problematik eines slovenischen Maskenattributs

