
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 53 (1957)

Artikel: Verlobung und Hochzeit im alten Wallis

Autor: Carlen, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205

Verlobung und Hochzeit im alten Wallis

Von Louis Carlen, Brig

Die Quellen, die Kunde geben von den Gebräuchen bei Verlobung
und Hochzeit im Wallis vom Mittelalter bis ins 16. Jahrhundert, sind
nicht sehr zahlreich. Wohl bergen das Archiv von Valeria und das

bischöfliche Archiv in Sitten vereinzelt Urkunden über Ehefälle, die

vor das bischöfliche Ehegericht kamen, so reiche Quellen aber, wie
sie z.B. das benachbarte Bern in seinen Chorgerichtsmanualen besitzt,
kennt das Wallis nicht.

Lässt sich aus den Sittener Synodalstatuten, den landrechtlichen
Satzungen und zahlreichen Urkunden das im Wallis geltende Eherecht

einigermassen darstellen1, ist das für den mehr volkskundlichen Bereich

schwerer, da wir bloss auf mehr oder weniger zufällige einschlägige
Nachrichten angewiesen sind. Diese Nachrichten, die nur Bruchstücke

sind, neben denen nocheine farbigeWirklichkeitbestand, werden
im folgenden verwertet.

*
Der Verlobung geht die Werbung voraus. Der Mangel an einschlägigen

Quellen erlaubt es nicht, bestimmte Aussagen über die Form,
in der die Werbung vor sich ging, zu machen.

Die Ehebücher der verschiedenen Pfarreien und zahlreiche Stammbäume,

die uns vorlagen2, beweisen, dass die Werbung im
allgemeinen im eigenen Dorfe erfolgte, seltener im Nachbardorf und
ausnahmsweise in anderen Landesgegenden. Eine Statistik aus Grächen

besagt folgendes: In den Jahren 1632 bis 1953 waren in Grächen 831

Heiraten. Davon waren 164 Heiraten von Männern mit Frauen ausserhalb

der Gemeinde und 64 Heiraten von Frauen mit Männern ausserhalb

der Gemeinde, die aber in Grächen blieben3. Der Prozentsatz der
Heiraten mit Auswärtigen ist aber erst in neuerer Zeit stark gestiegen.

Wie anderswo waren im Wallis Heiraten mjt Fremden verpönt, wobei

vor allem Vermögens- und erbrechtliche Gründe4, später auch kon-

1 Vgl. L. Carlen, Das kirchliche Eherecht in der Diözese Sitten, in: Zeitschrift für
schweizerische Kirchengeschichte 49 (1955) iff.

2 Vor allem die reiche Sammlung von Ferdinand Schmid und Josef Lauber im Archiv
des Geschichtsforschenden Vereins von Oberwallis im Kollegium in Brig.

3 R. Schnidrig, Familienchronik von Grächen (Naters-Brig 1953) 212.
4 L. Carlen, Zum Fremdenrecht im Wallis vom 15. bis ins 18. Jahrhundert, in: Vallesia

8(i953)!35-

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LUI (1957) I4



2o6 Louis Carlen

fessionelle massgeblich waren1; dazu gesellte sich das Bedürfnis, das

Gleichgewicht im Dorfe zu wahren. Das führte soweit, dass der
Weihnachtslandrat 1607 sogar beschloss, Fremde, die eine Einheimische
ohne Wissen und Willen derer nächsten Verwandtschaft heirateten, ins
Halseisen zu stecken2. Wieweit dabei in älterer Zeit die Burschenschaft

des Dorfes die Kontrolle und sittenrichterliche Befugnisse
ausübte, ist aus den Quellen nicht ersichtlich. Das «Waschen» von Fremden

im Dorfbrunnen, das Streuen und in Brand setzen von Strohbündeln,

wie es heute noch vorkommt, dürfte auch im alten Wallis bekannt

gewesen sein. Auch das Wilde-Mann-Spiel wurde zu sittenrichterlichen
Zwecken verwendet, wie ein Fall aus Eischoll beweist3.

Die Jungmannschaft des Dorfes besorgte in der Regel auch den Einzug

der Ablösungsgebühren4. In Sarreyer hiess diese Abgabe «Impôt
de St-André», da jeder Bursche, der eine fremde Frau nahm, 15 Taler
für die Kapelle des hl. Andreas erlegen musste5. Abgaben an die
Jungmannschaft waren auch bei Heirat im eigenen Dorf zu leisten. In
Vollèges musste die Braut den Mädchen des Dorfes Taschentücher
schenken6, in Lötschen hatte der Bräutigam solche den Verwandten zu
schenken und in neuerer Zeit, wenn er Mitglied der Musikgesellschaft
war, auch jedem Musikanten7. In Isérables betrug die Abgabe einen
halben bis einen ganzen Eimer Wein8. In Reckingen hatte das Brautpaar

jedem weiblichen Gast, der ein Geschenk mitbrachte, einen

farbigen «Kopflumpen» zu geben9. Das Dorfstatut von Niederernen
(Bauernzunft) bestimmte 1530, dass ein Fremder, der eine Frau aus
dem Dorfe Niederernen heiratet und sich mit ihr dort niederlässt, an
die Gemeinde (ad jura civilia) 5 Pfund zu bezahlen hat10.

Die Verlobung besteht im wesentlichen in der übereinstimmenden
Willensäusserung, dass die Brautleute sich später gegenseitig heiraten.

1 P. Wehrli, Verlobung und Trauung in ihrer geschichtlichen Entwicklung von der
Reformation bis zum Untergang der alten Eidgenossenschaft (Diss. Zürich 1933) 69^

2 L. Carlen, Der Pranger im Wallis, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte, Germ. Abt. 73 (1956) 402.

3 A. Carlen, Das Oberwalliser Theater im Mittelalter, in: SAVk 42 (1945) 83.
4 L. Courthion, Le peuple du Valais (Paris/Genève 1903) 105.
6 Bulletin du Glossaire des Patois de la Suisse Romande 10, 13 u. 9, 37.
6 H. Baechtold, Die Gebräuche bei Verlobung und Hochzeit (Basel 1914) 298.
' Mitt. von Herrn Prof. Marcus Seeberger, Brig.
8 Baechtold, a.O. (Anm. 6 diese S.) 298.
9 Mitt. von Herrn Prof. Dr. Albert Carlen, Brig.

10 Pfarrarchiv Münster, B 3.



Verlobung und Hochzeit im alten Wallis 207

Diese Willensäusserung konnte in einem schriftlichen Vertrag oder
mündlich erfolgen.

Wie anderswo gehörte im Wallis die endgültige Festsetzung der

vermögensrechtlichen Fragen und, bei Einigung darüber, der

Ehevertrag zur Verlobung. Solche schriftliche Eheverträge gibt es in den
Walliser Archiven viele1. Sie waren nicht nur für die höheren Schichten
des Volkes gebräuchlich. Ihr Inhalt ist von fast ausschliesslich
juristischem Interesse2. Da im mittelalterlichen Wallis die Verlobung ein

Rechtsgeschäft war, das von zwei Hausgemeinschaften abgeschlossen
wurde3, kamen die Vertreter beider Familien, meist der Vater oder
Inhaber der Muntgewalt, vereinzelt auch der Munthaber der Frau und
der Bräutigam dabei zusammen und vor einem Notaren in Gegenwart
von Zeugen wurde der Vertrag geschrieben.

Als 1336 im Schloss Tourbillon in Sitten der Ehevertrag zwischen

Jakob von Anniviers und Margareta von Ayent abgeschlossen wurde,
waren der Landesbischof Aymo III. von Turm und mehrere Kleriker
und Adelige anwesend4, ebenso wurde 13 51 der Ehevertrag Jakob
Tavellis mit Johanne von Anniviers auf Schloss Seta in Gegenwart
von Bischof Witschard Tavelli abgeschlossen5. Wir finden also den
Abschluss vonEheverträgen inbischöflichen Schlössern. Wieinltalien6
werden auch im Wallis Eheverträge zuweilen in der Kirche abgeschlossen,

z.B. 1361 und 1362 im Chor der Pfarrkirche von Raron7. «Die
Zusammenkunft in der Kirche war mit keiner religiösen Zeremonie
verbunden; sie diente wahrscheinlich dazu, dem an einem heiligen Ort
abgeschlossenen Vertrag grössere Kraft zu geben, oder aber die Kirche
wurde als neutraler, öffentlicher Ort für solche Handlungen betrachtet»

8. Aus dem gleichen Grunde wurden Eheverträge auch an anderen
öffentlichen Orten getätigt, z.B. 1345 im öffentlichen Hospiz der Suste

von Leuk9 oder 1343 im Hause eines Sittener Domherren10. Auch in
Gasthäusern wurde der Ehevertrag aufgesetzt11. Die Sittener Synodal-

1 In meiner Arbeit über «Das Landrecht des Kardinals Schiner» (Freiburg 1955) n6ff.
bringe ich 3 5 Belege für solche Eheverträge, meist aus dem 16. Jahrhundert.

2 Vgl. dazu Carlen, a.O. (Anm. 1 diese S.) ii7ff.
3 G. Partsch, Das Mitwirkungsrecht der Familiengemeinschaft im älteren Walliser

Recht (Laudatio parentum et hospicium) (Diss. Zürich, Genf 1955) 44,59.
4 J. Gremaud, Documents relatifs à l'histoire du Vallais, IV Nr. 1692.
6 Gremaud, a.O. (Anm. 4 diese S.) V Nr. 1981.
6 F. Brandileone, La celebrazione del matrimonio in Roma nel secolo XI ed il Concilio

di Trento, Estratto dalla Rivista diritto ecclesiastico VI (1896) 5 ff.
7 Gremaud, a.O. (Anm. 4 diese S.) V Nrn. 2061 u. 2077.
8 Baechtold, a.O. (Anm. 6 S. 206) 77.
9 Gremaud, a.O. (Anm. 4 diese s0 Iv Nt- 1888.

10 Gremaud, a.O. (Anm. 4 diese S.) Nr. 1850.
11 Archiv de Torrente Sitten, Pergament 172 (Brig anno 1516).



2o8 Louis Carlen

Statuten von 1626 verlangen überhaupt, dass Verlobung und
Eheschliessung in einem ehrenwerten Hause (in domo aliqua honesta)
und nicht in Winkeln, Scheunen, Ställen und ähnlichen Orten
vonstatten gehen.

Neben dem schriftlichen Ehevertrag begegnen uns spärliche Zeugnisse

des mündlich abgeschlossenen Verlobungsvertrages.
So wird die Verlobung begangen, indem auf die Ehe getrunken

wird1. Am 1. Mai 15 60 kam Thomas Venetz nach Saas, wo er die
Catharina Ruoff traf und sie zu einem Glas Wein einlud. Catharina
nahm die Einladung an. Als die beiden miteinander tranken, erhob
Thomas seinen Becher und sprach: «Ich trinke auf das Wohl unserer
Ehe, auf dass Du meine wahre und rechtmässige Gattin seiest. » Und
Catharina stimmte zu, stiess an und trank2.

Das bischöfliche Ehegericht erklärte diese Verlobung als nichtig,
und zwar nicht weil es die Verlobungsform bemängelte, sondern weil
Catharina bereits mit Caspar Sigristen verlobt war. Von Interesse ist
bei dieser Verlobungsart, dass darin der alte Rechtsbrauch des Weinkaufs

zutage tritt3, wonach durch den Weinkauf, der durch die
Parteien oder Zeugen getrunken wird, der Vertrag bestätigt wird. Das

gleiche ist der Fall, wenn der Brautwerber im Wallis wie an anderen
Orten der Schweiz Wein mitbrachte, mit dem die Zusage gefeiert
wurde. Daran knüpft sich der Reim, der im Goms und in Ried-Brig
lebendig geblieben ist :

«Dr Wi ischt güet,
Was kit mich um de Büeb»4.

1 In diesem Zusammenhang sei auch auf die Verbote des übermässigen Trinkens
hingewiesen. Der Walliser Landrat setzt am 16. Dez. 1545 darauf 3 Pfund Busse, am 9.-29.
Dez. 1573 verbietet er dazu noch, dass die Wirte dem Gast zu einem Hauptmahl mehr als
ein halbes Mass Wein ausschenken. (A. Heusler, Rechtsquellen des Cantons Wallis, in:
Zeitschrift für schweizer. Recht, NF. VII-IX [Basel 1890] Nr. 117 f.) Über Verbote in Brig
vgl. J. Bielander, Eine Rechtsordnung der alten Burgschaft Brig, in : Blätter aus der Walliser

Geschichte 9 (1943) 4o8f. - Zur Frage allgemein vgl. K.v.Amira/Ch.v.Schwerin,
Rechtsarchäologie, I (Berlin/Dahlem 1943) 183.

2 Stockalper-Archiv Brig, I Nr. 191 (alte Archivsignatur) : «Inierunt domus et inter
pocula et alia verba idem Thomas levato poculo vini dixerit: probibi tibi in nomine
matrimonii et sis mea vera et légitima uxor et conjugx. Cui si quidem Thomae eadem Catharina

suprapraemissa verba benedixerit ac bibit. » - Ducange, Glossarium mediae et infimae
latinitatis IV 436 erwähnt das «potare nomine matrimonii».

3 Vgl. Beyerle, Weinkauf und Gottespfennig an Hand westdeutscher Quellen, in:
Festschrift fürAlfred Schultze, 1934, 251 ff. ; E.v. Künssberg, Rechtliche Volkskunde (Halle
1936) 60.

4 Der Wein ist gut, was geht mich der Bub an. - Über die Antwort auf die Werbung
durch das Auftragen von Familienkäse in Zermatt vgl. Baechtold, a.O (Anm. 6 S. 206)

41 f. - Vgl. zur Werbung auch F. G. Stebler, Am Lötschberg (Zürich 1907) 100 f. - Die



Verlobung und Hochzeit im alten Wallis 209

Auch die Bestätigung des Verlobungsvertrages durch ein Mahl ist
bezeugt. Als 1534 Landeshauptmann Martin Clausen seinen noch im
Knabenalter stehenden Sohn Moritz mit der Erbtochter Anna Gun-
tern von Fiesch verlobte, waren mehr als 40 Geladene zugegen,
darunter die vornehmsten und angesehensten Leute von Ernen, Lax,
Fiesch und Mühlebach1.

Alte Rechtsbräuche dürften sich auch im folgenden Verlobungsfah
finden, der 1516 vor das Gericht des Offizials zu Sitten kam. Peter

Lengner und Christina Kygnodoz, beide aus der Pfarrei Grône, trafen
sich öfter am Orte Barra auf Gebiet von Grône auf öffentlichem Weg,
wo Christina den Peter fragte, ob er verheiratet sei. Dieser verneinte.
Dann gingen sie zusammen den genannten Weg, scherzten und
erwiesen einander Liebesbezeugungen, pflückten Blumen, von denen
Christina einige nahm, sie zu einem Strauss formte, den sie auf Peters

Hut steckte. Dann setzte sie den Hut dem Peter dreimal nacheinander
auf den Kopf, indem sie sagte, dass Peter ihr rechtmässiger Mann und
sie seine Gattin sei und beide Willens, eine wahre Ehe zu schliessen

(«animo et intentione verum matrimonium contrahendi»). Peter liess
die Blumen auf seinem Hut, Christina aber glaubte, die Ehe sei damit
geschlossen. Da aber beide arm waren, wussten sie nicht, wie einen
Hausstand gründen und brachten die Sache vor das bischöfliche
Gericht. Dieses entschied, dass keine gültige Ehe vorliege2.

In dieser Verlobung mit Blumen oder Blütenzweigen (flores) dürften
sich Spuren der Aneignung durch einen grünen Zweig finden, die in
den Liedern der Schweiz und des übrigen deutschen Sprachgebietes
immer wieder auftaucht3 und die ihren Grund darin hat, dass der

Zweig in der indogermanischen und namentlich in der germanischen
Rechtspraxis als Symbol der Besitzübertragung erscheint4. Ebenso
wurde Gewalt durch Überreichung des Hutes übertragen5; der Hut

Formen, wie sie von J. Jegerlehner, Sagen und Märchen aus dem Oberwallis (Basel 1913)
146, 288 u. 318, über Brautwerbungen erzählt werden, sind nicht typische Walliser
Sagen. - Vgl. auch P. Geiger, Zum Kiltgang, in: SAVk 20 (1916) 154.

1 Pfarrarchiv Münster, B 4.
2 Archiv Valeria, Sitten: Min. 205, p. 245-247.
3 O.Boeckel,DeutscheVolksliederausOberhessen(Marburg 1885)XXV;Erk-Boehme,

Deutscher Liederhort, 1, 440ff. u. 2, 351 ; Uhland, Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder

1, 186.
4 M. Classan, Essai sur la symbolique du droit, 8off; weitere Literatur bei v. Amira/

v. Schwerin, a.O. (Anm. 1 S. 208) 46.
5 v.Amira/v.Schwerin, a.O. (Anm. 1 S. 208) 36; C Puetzfeld, Deutsche Rechtssymbolik

(Berlin 1936) 27f., 84f. ; E. Wohlhaupter, Rechtssymbolik der Germanen, in: Handbuch

der Symbolforschung 2 (1941) T4J-



2io Louis Carlen

und das Hutaufsetzen spielt überhaupt bei Hochzeit und Ehe eine

bestimmte Rolle1.
*

Brautkaufund Frauenraub sind heikle Fragen, die in der Literatur
verschiedentlich und mit weit auseinandergehenden Meinungen diskutiert

wurden2. Hier sei nur darauf hingewiesen, dass die Behandlung
der Entführung im Walliser Recht3 möglicherweise Anklänge an die

genannten Rechtsinstitute enthält.
Das Landrecht von 1446, das in seinen Grundgedanken aber

unbedingt auf älterem Gewohnheitsrecht fusst, droht jedem, der eine
Frau raubt oder entführt, ohne Wissen und Willen der Eltern und der

Sippe, Strafe an Leib und Gut an. Dabei verfällt die Busse dem Landesherrn

und der Partei, die verletzt und beleidigt wurde (parti laesae et
offensae)4. Diese Rechtsfolge geht auch in die folgenden Landrechte

von 1475, 1511 und 15 71 ein. Nach dem Landrecht von 1475 dient der
Bussenanteil der verletzten Familie «ad emendam damni recepti et
iniuriae», also zur Wiedergutmachung des Schadens und des Unrechts5.
Während dieses Landrecht es dem Richter überlässt, die Höhe des

Bannes festzusetzen, sprechen die Landrechte von 1511 und 15 71 eine
feste Busse aus, wobei die letztgenannte Satzung bestimmt, dass der
verletzten Familie die Hälfte der 60 Pfund zufällt.

In diesen beiden Landrechten wird auch die Deliktshandlung näher
umschrieben, indem gesagt wird, dass die Entführung einer Jungfrau
darauf ausgeht, um sie gegen den Willen der Eltern oder Vormünder
zu verheiraten6. Die Behandlung des Entführungsdeliktes klingt in
diesen beiden Landrechten noch stark bis zum Bann von 60 Pfund an
die Behandlung des raptus im fränkischen Recht an, und es ist
interessant festzustellen, dass der Standpunkt der mittelalterlichen
kirchlichen Praxis, auf eine Entführung keine Ehe mehr folgen zu lassen,
hier nicht durchgedrungen ist7. Ob daraus auf Spuren zu schliessen

1 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens IV 529, 534-538; Puetzfeld, a.O.
(Anm. 5 S. 209) 66.

2 Vgl. die Zusammenstellung der Lehrmeinungen bei H. Conrad, Deutsche
Rechtsgeschichte I (Karlsruhe 1954) 55 f.

3 Im Landrecht, nicht aber im kirchlichen Recht, das der kanonischen Praxis folgt,
vgl. Carlen, Das kirchliche Eherecht, a.O. (Anm. 1 S. 205) 11 f.

4 Heusler, a.O. (Anm. 1 S. 208) Nr. 18, Art. 53.
5 W.A. Liebeskind, Bischof Walters II Auf der Flüe Landrecht der Landschaft Wallis

und Gerichtsordnung (Leipzig 1930) 75 (III. Teil des Landrechts, Art. 15).
6 Heusler, a.O. (Anm. 1 S. 208) Nr. 33, Art. 88 u. Nr. 180, Cap. 131.
7 Vgl. R. Koestler, Muntgewalt und Ehebewilligung in ihrem Verhältnis zueinander

nach langobardischem und fränkischem Recht, in: Zeitschr. der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte, germ. Abt. 29 (1908) 114.



Verlobung und Hochzeit im alten Wallis 211

ist, wonach der Frauenraub als Eheschliessungsform im Wallis
gebräuchlich war, ist freilich gewagt1.

Die Busse geht, wenigstens zum Teil, an die geschädigte Partei, den
Vater oder einen anderen Muntwald. Einerseits ergibt sich daraus,
dass das Vergehen bussfällig ist, aber auch trotz nachfolgender Ehe
die Entführung noch keine Munt über das Mädchen oder die Frau

bringt, sondern dass diese erst erworben werden muss, nachdem die

Komposition an den verletzten Muntwald geleistet ist. Haben wir in
dieser Bestimmung Anklänge an den Frauenkauf, indem die Komposition

an den verletzten Muntwald an den für die Braut zu erlegenden
Kaufpreis erinnert? Auch die Bezeichnung des der verletzten Sippe
zufallenden Bussenanteils als Wiedergutmachung des Schadens im
Landrecht von 1475 deutet nach dieser Richtung. Erlangte der Munt-
walt beziehungsweise dessen Sippe den Kaufpreis für die verheiratete
Braut nicht, erlitt er dadurch eine Vermögenseinbusse und wurde in
seinen Rechten geschmälert.

Wie die Eheschliessttng im Wallis vor dem 14. Jahrhundert vor sich

ging, wissen wir nicht, da bis heute die Quellen darüber fehlen. Auch
für das Wallis dürfte die allgemein herrschende Ansicht Gültigkeit
haben, wonach sich die Braut mit Einwilligung des Muntherren und
ihrer Verwandten durch einen von ihr selbst gewählten Trauungsvormund

selbst dem Manne angetraut hat2.

Die Einwilligung der Sippschaft war auch in späterer Zeit noch

Voraussetzung der Eheschliessung für ein gewisses Alter. So erklärte
der Landrat auf seiner Sitzung vom 10.-18. Dezember 1571, dass ein
Knabe von 14 Jahren und ein Mädchen von 12 Jahren heiraten können,
aber Jünglinge vor 18 und Mädchen vor 16 Jahren nur mit Wissen
ihrer Eltern, Brüder, Vögte oder nächsten Verwandten3.

Wieweit die väterliche Gewalt ging, erhellt aus einer Bestimmung
des Landrechtes von 1511 : Wenn eine Tochter oder Enkelin, der die
Eltern das Heiratsgut geben und sie verheiraten wollen, nicht zustimmt,

1 Vgl. auch T. Melicher, Die germanischen Formen der Eheschliessung im westgotisch-
spanischen Recht (Wien 1940) 13 f.

2 R. Sohm, Das Recht der Eheschliessung (Weimar 1875) 53fr.; Baechtold, a.O.
(Anm. 6 S. 206) 137; A. Heusler, Institutionen des deutschen Privatrechts, II, Leipzig
1886, 286ff.; F.v.Wyss, Die Eheschliessung in ihrer geschichtlichen Entwicklung nach
den Rechten der Schweiz, in: Zeitschr. f. Schweizer. Recht. 20 (1878) no. K. Fröhlich,
Die Eheschliessung des deutschen Frühmittelalters im Lichte der neueren rechtsgeschichtlichen

Forschung, in: Hessische Blätter für Volkskunde 27 (1929) 144fr. und 285 ff.
3 L. Carlen, Das kirchliche Eherecht in der Diözese Sitten, a.O. (Anm. 1 S. 205) 9.



212 Louis Carlen

können die Eltern oder Grosseltern sie enterben1. Nach dem Landrecht

von 15 71 dürfen die Eltern auch eine Tochter, die noch nicht
fünfundzwanzigjährig ist und ohne Zustimmung der Eltern heiratet,
enterben2.

Da diese Strafe in den Landrechten im gleichen Zusammenhang
auch bei Unzuchtfällen verhängt wird, liegt der Gedanke nahe, dass

eine Verlobung ohne den Willen der zur Verlobung berechtigten
Personen ursprünglich nur als Unzucht angesehen wurde. Nach
verschiedenen germanischen Rechten zieht eine solche Verbindung den
Verlust des Erbrechtes nach sich3.

Unter dem Einfluss des kanonischen Rechtes4 setzte sich auch im
Wallis die Ansicht durch, dass bei Bestehenbleiben des Ehekonsenses
der Nupturienten nach Erreichung eines gewissen Alters und
vollzogenem Beischlaf5 die Ehe auch gültig werde ohne Einwilligung der
Eltern oder Verwandtschaft6.

Es ist möglich, dass manchmal der Grundherr oder Feudalherr als

Trauungsvormund amtete, ähnlich wie im mittelhochdeutschen Epos
der Landesherr die Traditio, die Trauung vollzieht7. Dass er mit der

1 A. Heusler, a.O. (Anm. 1 S. 208) Nr. 33, Art. 55. Diese Bestimmung ist in Schweizer

Rechten häufig, vgl. z.B. die Berner Rechte bei R. Münch, Das persönliche Erbrecht
nach den Rechtsquellen der alten Landschaft Bern (Diss. Bern 1929) 29; H. Legras, Grundriss

der Schweizer Rechtsgeschichte (Zürich 1935) 175. Über die römischrechtlichen
Einflüsse in diesen Bestimmungen vgl. L. Carlen, Das Landrecht des Kardinals Schiner (Freiburg

1955) 135 u. J. Merkel, Die Justinianischen Enterbungsgründe (Breslau 1908) 46ff.
2 Heusler, a.O. (Anm. 1 S. 208) Nr. 180, Cap. 108 Ziff. 10.
3 Lex Burgundionum 12, 5; Ed. Langob. Liutpr. c. 5, 119; Lex Angliorum et Weri-

norum c. 47; vgl. auch Monumenta Germ, hist., Leg. Sectio I, torn. I, 138; Bartsch, Die
Rechtsstellung der Frau als Gattin und Mutter (Leipzig 1903) 81 ; K. Lehmann, Verlobung
und Hochzeit nach den nordgermanischen Rechten des frühen Mittelalters (München
i882)42;Melicher, a.O. (Anm. 1 S. 211) 62 u. 87.

4 Vgl. A. Esmein/R. Genestral, Le mariage en droit canonique I (Paris 19292) 91.
5 Die Statuten von Nendaz verlangen diesbezüglich: «qu'ils eussent charnellement

consumé le mariage» .(Ed. Heusler, Das eheliche Güterecht im Canton Wallis, in: Zeitschr.

f. deutsches Recht 17 [1857] 102).
6 Carlen, a.O. (Anm. 1 S. 205) 9; vgl. auch F. v. Wyss, Das eheliche Güterrecht der

Schweiz (Zürich 1896) 202. Besonders in der Vorstatutarzeit war es im Wallis üblich,
die Kinder schon früh zu verloben (R. v. Werra, Die Vormundschaft über Unmündigenach
dem Rechte der alten Landschaft Wallis, in: Blätter aus der Walliser Geschichte 11 [1953]
345 ff.). Als Kontrahenten treten in den Eheverträgen die Eltern oder Vormünder auf; die
Eheverträge weisen alte deutschrechtliche Elemente auf, indem der Muntinhaber noch
selbst als Vertragskontrahent erscheint. Diese deutschrechtlichen Elemente aber verbinden

sich mit dem kanonischen Recht, indem immer mehr der Konsens der Nupturienten
in den Mittelpunkt rückt. Deshalb enthalten einzelne Verlobungsverträge die Klausel,
dass der Mündel, für den die Ehe versprochen wird, eine «reclamatio » habe, d.h. dass er
das Verlöbnis einseitig aufheben kann (Gremaud, a.O. [Anm. 4 S. 207] III Nr. 1489, V
Nr. 1981).

7 Baechtold, a.O. (Anm. 6 S. 206) 201 f.



Verlobung und Hochzeit im alten Wallis 213

Eheschliessung irgendwie etwas zu tun hatte, scheint aus den Sagen

hervorzugehen und zwar aus jenen Walliser Sagen, die Anklänge an
ein ius primae noctis enthalten. Dieses ius primae noctis bestand sehr
wahrscheinlich darin, dass der Herr bei der Eheschliessung eine
Ehegebühr forderte1. In der Zwingherrensage, die das alte Widerstandsrecht

des Volkes gegen widerrechtliche Gewalt zum Ausdruck bringt2,
tritt uns das Recht in der Form entgegen, dass die Herren der
Gestelenburg3, die Herren der Burgen von Mangepan und Dürrenberg
bei Morel4 und Urnavas in Naters5 die jungen Männer zwangen, ihre
Bräute zuerst ins Schloss zu liefern. Ähnliche Sagen sind weit über das

Wallis und über Europa hinaus verbreitet6.
Als Trauungsvormund wurde immer mehr und mehr der Pfarrer

herbeigezogen7. Bereits in den Sittener Synodalstatuten von 1300
heisst es in Art. 16: «Ne aliquis sacerdos alienos parrochianos sine

licencia proprii sacerdotis desponsare présumât»8. Dieser Satz beweist,
dass schon um 1300 die Eheschliessung im Wallis vor dem Priester

erfolgte und zwar in der Regel nicht vor irgend einem Priester,
sondern vor dem eigenen Pfarrer. Er besagt aber auch, dass die

Mitwirkung des Priesters im Zusammengeben der Brautleute bestand.
Der Priester war also nicht etwa bloss Zeuge der Eheschliessung,
sondern er gab die Brautleute zusammen, was als deklarative Begründung

des Eheverhältnisses gelten konnte.
Den besten Beweis für die Eheschliessung vor dem Priester bietet

ein Ehevertrag vom 25. September 1378, der nicht nur die
wirtschaftlichen Abmachungen enthält, sondern auch die Schilderung der
kirchlichen Trauung. Allerdings handelt es sich um eine Eheschlies-

sungsform, die durchaus anderen mittelalterlichen Quellen, wie z.B.
dem Ritual von Amiens entspricht9. Mit Zustimmung beider Teile

ergriff der Priester die Hände der beiden Brautleute und fragte
Wilhelm: «Wilhelm, willst Du die Agnes von Gundis, die hier ist, zu

1 E. Osenbrüggen, Das ius primae noctis, in: Studien zur deutschen und schweizerischen

Rechtsgeschichte (Basel 1881) 84-98.
2 H. Fehr, Das Recht in den Sagen der Schweiz (Frauenfeld 1955)97.
3 J. Jegerlehner, Sagen und Märchen aus dem Oberwallis (Basel 1913) 156.
4 Walliser Sagen, hrsg. vom histor. Verein von Oberwallis I (Brig 1907) 100 u. 102.
5 Walliser Sagen, a.O. (Anm. 4 diese S.) 25 f.
6 K. Schmidt, Jus primae noctis (Freiburg i.Br. 1881) 365 ff; E. Westermarck, The

History of Human marriage I (London 1921) 103fr.
7 Der Pfarrbann findet sich schon im «Capitulum Caroli Magni et Ludovici Pü» VII,

c. 179 im 9. Jahrh. (W. M. Plöchl, Geschichte des Kirchenrechts I [Wien 1953] 365).
8 Gremaud, a.O. (Anm.4S. 207)111 Nr. 1154.
9 O. Opet, Brauttradition und Konsensgespräch in mittelalterlichen Trauungsritualen

(Berlin 1910) 68f. Vgl. auch B. Kurtscheid, Historia iuris canonici I (Rom 1941) 331L



214 Louis Carlen

Deiner rechtmässigen Gattin nehmen?» Dieser antwortete: «Ich will
es mit Einwilligung der heiligen Mutter der Kirche, wenn kein
Ehehindernis entgegensteht.» - Umgekehrt fragte der Priester die Agnes:
«Agnes, willst Du den Wilhelm Burodi, der hier anwesend ist, zu Deinem

rechtmässigen Manne nehmen?» Diese antwortete: «Ich will,
wenn kein kirchliches Hindernis entgegensteht.» Daraufhin legte der
Priester die Hände des einen in die Hände des andern und verband sie

so zu rechtmässigen Eheleuten1.
Wenn die Kontrahenten in einem Ehevertrag vom Jahre 1388 sich

gegenseitig zu heiraten versprechen, «in facie sanctae matris
ecclesiae»2, bedienen sie sich eines Ausdruckes, der allgemein Jahrhunderte
lang gebräuchlich war3. Darum heisst es auch im Landrecht des

Kardinals Schiner 1511 : «Matrimonium in facie sanctae matris ecclesiae

solemnizibitur»4. Auf die Bedeutung der kirchlichen Form weist
hin die Heilung einer rechtswidrigen Ehe eines Sittener Bürgers durch
den Bischof ums Jahr 1415. Die Ehe war nicht in Ordnung, weil sie

ohne vorausgehende Verkündung und die gebräuchliche feierliche
Form geschlossen wurde («non factis neque solemnicitatis prout
morisest»)5.

Einigen Einblick in die Form der Trauung vermittelt ein
liturgisches Fragment des 16. Jahrhunderts aus dem Goms über die Ehe6.

Danach stehen Priester und Brautleute vor dem Portal der Kirche.
Nach Abnahme der gegenseitigen Konsenserklärung nimmt der Priester

die Rechte des Bräutigams und legt sie in die Rechte der Braut.
Dann wird der gesegnete Ring an den vierten Finger gelegt7 und dazu

die mittelalterliche Trauformel gesprochen : «Annulo decoravit me
corona matrimonium ita per nos contractum secundum ordine sanctae
matris ecclesiae ratificio, confirmo et benedicto in nomine patris et
filii et Spiritus sancti.»

Danach spricht der Priester zum Bräutigam: «Die weil und dann
ihr Gott der herr mit dem heilig sacrament der ee, Gott zu samen-
knipft hierumb N. bewillige ich Dir hir N., Din ehegemahl in Din

1 H. A. v. Roten, Eine Eheschliessung in Sitten im Jahre 1378, in : Blätter aus der Walliser

Geschichte 9 (1943) 504f. Der letzte Satz heisst im Original: «et tunc dictus dnus
Prior ipsos manus apponendo in veros conjuges et legitimos centavit» (Gefl. Mitt. von
Hrn. Dr. H. A. v. Roten, Saas-Balen).

2 Gremaud, a.O. (Anm. 4 S. 207) VI Nr. 2401.
3 G. J. Ebers, Grundriss des kath. Kirchenrechts (Wien 1950) 92; F. Brandileone,

Saggi sulla storia della celebrazione del matrimonio in Italia (Mailand 1906) 95, 112.
4 Heusler, a.O. (Anm. 1 S. 208) Nr. 33.

5 Archiv Valeria, Sitten, Min. 47, p. 285.
6 Archiv des Geschichtsforschenden Vereins von Oberwallis, Brig, D 1.
7 Vgl. dazu Baechtold, a.O. (Anm. 6 S. 206) 167fr.; Amira/Schwerin, a.O. (Anm. 1

S. 208) 42.



Verlobung und Hochzeit im alten Wallis 215

hertz, in Din gunst, in Din liebe, in Din triw, in Din huss, in hoff, in
summa alles was Du hast und noch erkomen magst, die selbe N nitt
zu verlassen, noch in lieb noch in leyd, noch in angst, noch in nott,
noch in krankheyt, noch in gsundheytt zu verlassen bis uff die stund
ds Dirs Gott durch todtsfall oder mit recht von ihr gnommen, ja iehr
bleibt by der in selbiger gestalt als unser lieber Herr Jesus Christus

Gott am stamm des heiligen crytz Maria sin liebe muotter
Joanni sine liebsten jünger. Dar neben so verbytte ich Dir by dem
starken gebott gotz ouch by dem fluoch so gott derbyber geben hatt,
allen Dine so solches übertretten alle andre frouwen, es sigen toch-
tiren oder eefrouwen, geistlich oder weltliche wie sy megent genempt
werden und verlass Dir allein N Din hussfrouwen in schlichter pflicht
mit zu laben so lang got gefallt. »

Mit ähnlichen Worten wendet sich dann der Priester an die Braut:
«Un hin widerumb bewillig ich Dir hir hansen Din egemahl in Din
guntz » usw.

Darauftreten Priester und Brautleute miteinander in die Kirche und
vor den Hochaltar. Der Priester liest die hl. Messe und wendet sich
dann wieder an die Brautleute mit den Worten: «Die weil nun dies

sacrament der ee, by euch beschlossen und vollendet ist, welches ihr
hir mitt disem gesegneten brott und win erstlich bezigent, ja mit
äusserlichen ceremonien, die doch ein in wendigen verstand machen.
Also dan werdent ir hir essen von dem gesegnette brott und win, dz
doch zwey ding bedytt und ussert. Erstlich dz ir nitt allein in wollust
des fleischs und lybs, sonder im argen und gottesfurcht leben, zuo
dem andren und zuo glichen wyss ,als ir byssent von einem brott und
trunkt von einem win. Also sollen ir sin eines hertzens, eines gemeinens
willens, eines Verstands, eines huss, eines hoffs, eines tischs, eines

betts und als Christus Jesus in sine evangelio werdt zwo seien und ein

lyb als lang irrs gott lasst leben uff disem erdriech.»
Der Priester betet nun den 120. Psalm «Levavi occulos meos in

montes ...» und vier kleinere Gebete. Er fährt (falls die Braut nicht
schon einmal verheiratet war) weiter mit dem 127. Psalm «Beati

omnes qui timent Dominum, qui ambulant in viis eius». Ein längeres
lateinisches Gebet, in dem Gottes Schutz auf die Brautleute
herabgefleht wird, und vier Segnungen beschliessen die Trauung, die sich
im wesentlichen nicht von der Trauungsform unterscheidet, wie sie

seit ungefähr dem 11. Jahrhundert aufkam1 und sich Jahrhunderte

1 H. du Bois, Die Entwicklung von Verlöbnis und Eheschluss nach kanonischem Recht
und deren Verhältnis zum ZGB (Diss. Basel 1951) Maschinenschrift, 5Óf.; Opet, a.O.
(Anm. 9 S. 213) 15 ff. ; A.W. Dieckhoff, Die kirchliche Trauung (Rostock 1878) 72 ff. - Man



2i6 Louis Carlen

lang erhalten hat. Wesentlich ist bei diesem Trauungsvorgang, dass er
in zwei Teile zerfällt : vor der Kirche erfolgt die Konsensabgabe vor
dem Priester und der Ringwechsel; daran schliesst sich die Handlung,
die ursprünglich allein der Kirche gehörte und im Gotteshaus selbst

vor sich ging, nämlich die Brautmesse mit Kommunion und die
erneute Segnung des Paares. Das Stadium, wie es hier vorliegt, dürfte in
der allgemeinen Entwicklung1 bereits ein Ablösungsprozess sein.

An die Trauungshandlung vor dem Portal der Kirche erinnert bei
den grösseren Kirchenbauten des Mittelalters ein Eingang, der oft als

Brauttüre, Brautpforte oder Ehetüre bezeichnet wird2. Eine solche

Ehetüre ist auch das nördliche, 1519 entstandene Seitenportal der
Wallfahrtskirche in Glis, die sog. Goldene Pforte3. Sie weist gleich
wie die in der selben Zeitepoche entstandene Südpforte der Theoduls-
kirche in Sitten eine Darstellung des englischen Grusses auf4.

Die Sittener Synodalstatuten von 1626 erklären in Ausführung des

Decretum Tametsi des Konzils von Trient5 ausdrücklich, dass der
Eheabschluss «coram parodio et duobus vel tribus testibus», also vor
dem Pfarrer und zwei oder drei Zeugen, erfolgen soll. Damit will man
den Abschluss heimlicher Ehen, die bereits die Synodalstatuten der
Diözese Sitten von 1219, die Ausführungsbeschlüsse des 4. Laterankonzils

von 1215 sind6, verhindern. Solche heimlichen Ehen wurden
auch im alten Wallis öfters eingegangen, woraus sich verschiedene

Schwierigkeiten, vor allem auch in rechtlicher Beziehung (Legitimität
der Kinder, Erbberechtigung usw.) ergaben7. Darum verbot auch der

vergleiche auch die Ähnlichkeit mit «Liturgischen Formeln in der Diözese Konstanz»
von 1570, hrsg. v. E. Wymann, in: Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 4 (1910) 297.

1 Vgl. darüber P. J. Kessler, Die Entwicklung der Formvorschriften für die
kanonische Eheschliessung (Diss. Bonn, Borna-Leipzig 1934) wo S. VII-XI auch die
einschlägige Literatur verzeichnet ist. Neuere Literatur in der noch ungedruckten Wiener
Diss, von O. Hurich, Die geschichtlichen Formen der Eheschliessung.

2 F. Falk, Die Ehe am Ausgang des Mittelalters, Erläuterungen zu Janssens Geschichte
des deutschen Volkes, hrsg. von L. Pastor, VI. Bd., 4. Heft (Freiburg i.Br. 1908) 3 f. ;
E. Fehrle, Deutsche Hochzeitsbräuche (Jena 1937) 16 (Fehries Begründung für diesen
Brauch lehne ich ab); v.Schwerin, a.O. (Anm. 1 S. 208) 13 u. 145. - In Freiburg i.Ue.
erinnert die Rue des Epoux, die zu einer Pforte der Kathedrale führt, an die Ehetüre.

3 Ob der Name «Goldene Pforte» einen Zusammenhang mit der Eheschliessung hat
(vgl. den Art. «golden» im Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens III 918) oder
mit der «Goldenen Pforte» an St. Peter in Rom, ist fraglich.

4 Vgl. R. Riggenbach, Ulrich Ruffiner von Prismell und die Bauten der Schinerzeit im
Wallis (Brig 19522) 68.

5 Trid. sess. 24, c. 1 de reform, matrim. Vgl. H. Conrad, Das tridentinische Konzil und
die Entwicklung des kirchlichen und weltlichen Eherechtes, in : Das Weltkonzil vonTrient,
hrsg. v. G. Schreiber I (Freiburg i.Br. 1951) 297fr.

6 Corpus iuris canonici 3, X, de clandestine desponsatione (lib. 4, tit. 3).
7 Vgl. du Bois, a.O. (Anm. 1 S. 215) 7of.; Ebers, a.O. (Anm. 3 S. 214) 137; G.H.

Joyce, Die christliche Ehe (Leipzig 1934) 107fr.



Verlobung und Hochzeit im alten Wallis 217

Landrat im Jahre 1603 heimliche Vermählungen und forderte, dass

«wenn eine rechte Ehe geschlossen ist, soll die sacramentalische
Vermählung nicht länger als zwei Monate aufgeschoben werden»1.

Über den Ring erfahren wir aus dem genannten liturgischen Fragment

des 16. Jahrhunderts folgendes: Es «muss der ring gantz rundt
sin zum vorzeigen die liebe under de ehelüten, aus keiner ursach
aufhören, sonder immer wären und gestendig blieben solle». Es «wird
der ring an den firden finger gesteckt anzuzeigen deren ehelüten
hertzliche liebe und tryw am meisten wol anstandt und vonnöthen
ist.» Die alte grundsätzliche Auffassung des Ringes als Treuesymbol2
tritt hier anschaulich zu Tage, indem ausdrücklich der rein sinnbildliche

Charakter des Ringes ausgesprochen wird.
In der Urkunde, die 1634 bei der Visitation der Pfarrei Münster

durch Bischof Hildebrand Jost aufgenommen wurde, betont der

Bischof, dass die verheirateten Frauen unter Strafe verpflichtet seien,
die Eheringe am Finger zu tragen3. In den Wailiser Sagen herrscht die

Auffassung, dass der Teufel über die Frauen, die den Ehering nicht
tragen, Gewalt habe und dass er ihnen zu diesem Zwecke den Ring
auch abfordert4. Der Teufel sagt in einer Sage aus dem Turtmanntal :

«Ich will in ein ungebundenes Fass. Es ist im Tal drinnen eine Frau,
die keinen Ehering trägt, d.h. ein ausgelassenes Leben führt, und die
will ich in Besitz nehmen»5. Der Grund, dass nur Frauen so streng
verpflichtet waren, den Ehering zu tragen, hegt darin, dass der Ring
vom Bräutigam als Ehepfand gegeben wurde und bis in neuere Zeit
im Wallis häufig nur von der Ehefrau getragen wurde6.

Die Frage nach dem Hochzeitsgewand gehört in den Bereich der

Trachtenforschung7. Aus Middes wird berichtet, dass das Kleid der
Braut früher aus dem gleichen Stoff gemacht war wie das des Bräutigams8.

Eine Sage aus Lötschen sagt, dass einst Paten und Hochzeiter
einen roten Rock trugen9. Das wird kaum darauf zurückzuführen sein,

1 Heusler, a.O. (Anm. i S. 208) Nr. 221.
2 Vgl. O. Zalliger, Die Ringgaben bei der Heirat und das Zusammengeben im

mittelalterlichen deutschen Recht (Wien 1931) 16ff.
3 Pfarrarchiv Münster, D 70.
4 Jegerlehner, a.O. (Anm. 3 S. 213) 195 ; Walliser Sagen, a.O. (Anm. 4 S. 213) II 259.
5 Walliser Sagen, a.O. (Anm. 4 S. 213) I 223.
6 Vgl. R. Weiss, Volkskunde der Schweiz (Erlenbach-Zürich 1946) 178.
7 Vgl. J. Heierli, Die Volkstrachten der Schweiz (Erlenbach-Zürich 1928) Bd. 5

S. i32ff; C.Buercher-Cathrein, Frauentrachten im Oberwallis, in: Walliser Jahrbuch 5

(1936) 48ff
8 Bulletin du Glossaire des Patois de la Suisse Romande io, 9.
9 Jegerlehner, a.O. (Anm. 3 S. 213) 169.



218 Louis Carlen

dass der Bräutigam in Lötschen früher bei der Hochzeit die
Paradeuniform wie am Segensonntag trug1, da diese nicht so alt ist.

Die Braut trug den Brautkranz. Das ergibt sich aus einer Stelle im
Abschied des Weihnachtslandrates von 1619, wo gesagt wird, dass es

jedermann erlaubt sei, einer Braut, die schwanger, «mit einem Kranz
wie eine Magd dahertritt», «auf dem Kilchgang den Kranz der Ehren
ab dem Haupt zu nehmen und ihr zur Schmach einen strohernen
aufzusetzen»2. Der Strohkranz, die geometrische Grundform der Schandmaske,

steht am Ausgangspunkt einer typisch deutschrechtlichen
Entwicklung der Schandstrafen3. Er findet sich im Wallis auch in
Verbindung mit der Prangerstrafe, indem man ihn dem am Pranger
Ausgesetzten aufs Haupt setzte4. Dagegen wurde die Sitte des

Brautkranzes wahrscheinlich durch die Kirche vermittelt, und seine Anwendung

als Tugendzeichen lag aus erzieherischen Gründen nahe: keine
soll ihn tragen, die ihn nicht verdient5.

An die kirchliche Trauungsfeier schloss sich die weltliche Feier,
bei der auch Freuden, die sonst die Obrigkeit nicht duldete, erlaubt

waren. Darum bestimmt die Rechtsordnung der Burgschaft Brig aus
den Jahren 1576—1631 in Kap. 36, dass «alles tantzen und springen»
ausser bei «christlicher catholischer Hochzeiten und ehrlichen freyden-
mahlen in denen esz mit rechter masz erlaubt ist, sonst dasz gantz Jahr

gantz und gahr verbotten» sei6. Die Dorfstatuten von Zermatt vom
4. März 1571 sprechen sich in gleicher Weise aus, indem sie in Art. 23

sagen : «Das man keyn dantz nit solle noch mege thuon heymlich

1 J. Siegen, Religiöse Volksbräuche im Wallis (Visp 1938) 27. Im Landesmuseum in
Zürich: Tracht eines Brautpaares aus dem Lötschental aus dem Anfang des 19. Jahrhunderts.

2 Heusler, a.O. (Anm. 1 S. 208) Nr. 244. Vielleicht gehört in diesen Zusammenhang
der Spruch, den man im Goms Kleinkindern als Zeichen der Affektion sagt :

«Chlis, chlis, chlis Ströwjoderli,
wilt Du mich
Lüeg wettigi wissi Bei hän ich. »

(Frdl. Mitteilung von Herrn Prof. Dr. Albert Carlen, Brig.)
3 W. Funk, Alte deutsche Rechtsmale (Bremen 1940) 130.
4 J. Graven, Essai sur l'évolution du droit pénal valaisan (Thèse Genève, Lausanne

1927) 215 u. 454. - In Visp mussten die zahlungsunfähigen Schuldner sonntags im Hemd
und mit einem Strohkranz auf dem Haupte auf dem sog. blauen Stein, dem alten Gerichtsstein,

sitzen (Carlen, Der Pranger, a.O. [Anm. 2 S. 206] 398). Wie die Auffassung vom
Strohkranz bis in die Neuzeit lebendig blieb, zeigt, dass noch in den Zwanzigerjahren
dieses Jahrhunderts die Buben einen Gespielen im Goms neckten, sein Vater habe wegen
eines Vergehens mit einem Strohkranz auf dem Haupte vor der Kirchentüre stehen
müssen (Frdl. Mitteilung von Herrn Prof. Dr. Albert Carlen, Brig).

6 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens I 15 31 ; Heierli, a.O. (Anm. 7 S. 217).
6 J. Bielander, Eine Rechtsordnung der alten Burgschaft Brig, in: Blätter aus der Walliser

Geschichte 9 (1943) 407.



Verlobung und Hochzeit im alten Wallis 219

noch öffentlich, vorenthalten an hochzüten und nüwen messen»1. Der
Tanz wird also gestattet, wenn Handlungen besonders hervorgehoben

und festlich gestaltet werden sollen2. Eberhard von Künssberg
bezeichnet den Tanz bei der Hochzeit als «einen wesentlichen Teil
der ganzen Feier»3 und nach Edward Schröders Forschungen soll
«Brautlauf» soviel bedeuten wie Brauttanz4.

Man lud zu den Hochzeiten eine ansehnliche Gästezahl. Als der
Pfarrer von Naters am i. November 1635 die Ehe des 26jährigen
Jodok Kaspar von Stockalper von Brig mit der 16jährigen Magdalena
Zum Brunnen von Ernen einsegnete, geschah das «mit Bystand der

250 Ehrenpersonen»5. Die Hochzeitsfeierlichkeiten dauerten an die
8 Tage. Stockalper berichtet darüber selbst: «Solche Solemnitet bis
auf den achten Tag mit Freyden, Rhuw, Lust und Gunst continuirt
wird»6. Auch als sich Stockalper 1638 nach dem Tode seiner ersten
Gattin nochmals verheiratete, nahmen wiederum 250 Gäste an den
Hochzeitsfeierlichkeiten teil7.

Die Dauer der Feierlichkeiten von acht Tagen ist auch für die Hochzeit

der Brüder Stefan und Jakob von Riedmatten im Februar des

Jahres 1596 in Sitten bezeugt8. Die Gesamtkosten für diese Hochzeit
beliefen sich auf ungefähr 401 Kronen. Dabei wurden 60 Sester Wein
verbraucht, ferner 20 Fischel Weizen, ein junger Schlachtochse, 12

fette Hammel, 5-6 Schafe, 8 Kälber, 20 Schinken, 1 Schwein, 8-10
Kapaune, 3 Gänse, viel Geflügel, Fische für 3 Kronen usw.9.

Aus den Rechnungen dieser Hochzeit erfährt man auch, dass den

Hausarmen und den öffentlichen Armen je 12 Fischel Getreide verteilt

wurden. Auch wurde ihnen Wein und eine Armensuppe verabreicht,

wofür 6 y., Fischel Bohnen und Gerste verwendet wurden. Es

1 Heusler, a.O. (Anm. 2 S. 208) 377; W. Kaempfen, Ein Burgerrechtsstreit im Wallis

(Zürich 1942) 276. - In der Sage von den Riedrufinegeistern behalten sich die Zermatter

vor, an Hochzeiten und Primizen einen Tanz durchzuführen (Frdl. Mitteilung von Herrn
Karl Lehner, Zermatt).

2 Vgl. F. M. Boehme, Geschichte des Tanzes in Deutschland, 1 (1886). - Auch an
anderen Orten der Schweiz war zu dieser Zeit der Hochzeitstanz üblich (H. Baechtold,
Zwei schweizerische Hochzeiten des 16. Jahrhunderts, in: SAVk 18 ([1914] lof,). Dagegen
wurde 1649 in Thun Hans Hürner gebüsst, weil er an seiner Hochzeit tanzen liess (G.
Zürcher, Festliche Anlässe im alten Thun, in: SAVk 33 [1934] 56).

3 Rechtliche Volkskunde (Halle/Saale 1936) 63.
4 Zeitschrift für deutsches Altertum 61 (1924) 17fr.
5 P.Arnold, Kaspar Jodok Stockalper vom Thurm I (Brig o.J.) 35.
6 Stockalper-Archiv Brig, Liber I fol. 356.
7 Arnold, a.O. (Anm. 5 diese S.) 39.
8 D. Imesch, Aufwand bei einer Doppelhochzeit zu Sitten im Jahre 1596, in: Blätter

aus der Walliser Geschichte 3 (i9°4) 29°f-
9 siehe obige Anm.



220 Louis Carlen

muss also mit der Hochzeit eine Spende1 an die Armen verbunden
gewesen sein.

In welch grossem Rahmen sich die Hochzeit höher gestellter
Personen abwickelte, zeigt die Hochzeit von Kaspar Jodok Stockalpers
Sohn Peter mit Anna Maria Ganioz. Zu Ehren des Paares führten die
Studenten des Kollegiums von Brig im grossen Hofe des neuerbauten

Stockalperschlosses ein Schauspiel auf. Das Schauspiel trug den Titel
«Keusche Vermählung des jungem Tobias mit Sara»; es umfasste

150 Rollen, wurde eigens verfasst und war unabhängig von den vielen
anderen Tobiasdramen der Zeit. Die Aufführung war ein gesellschaftliches

Ereignis ersten Ranges, an dem die Notabein des gesamten
Wallis vereinigt waren2.

Wie bereits eingangs gesagt wurde, erlaubt die Quellenlage nicht,
ein anschauliches Bild von Verlobung und Hochzeit im alten Wallis zu
zeichnen. Wir konnten daher nur einige Streiflichter aufleuchten lassen,

die aber doch einige wesentliche Züge aus dem «festlichsten der
Lebensfeste» aufzeigen.

1 Über Spenden im Wallis vgl. Siegen, a.O. (Anm. 1 S. 218) 45 ff, 58f.; SAVk 38 (1941)
i7ff.

2 A. Carlen, 250 Jahre Studententheater im deutschen Wallis, 1600-1800 (1850), in:
Vallesia 5 (1950) 266fr. u. 327. - Über ein Theater von Nikiaus Manuel Deutsch, das einen

Eheprozess zur Darstellung bringt, und vielleicht im Wallis aufgeführt wurde vgl. A. Carlen,

in: SAVk42 (1945) ioof.


	Verlobung und Hochzeit im alten Wallis

