
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 53 (1957)

Artikel: Les œufs de Pâques en Roumanie

Autor: Sltineanu, Barbu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les œufs de Pâques en Roumanie 181

Les œufs de Pâques en Roumanie

Par Barbu Slätineanu, Bucarest

(avec i fig., planche i)

Le matin du premier jour de Pâques, la famille vient souhaiter la
bonne fête au maître de la maison, chacun choisit un œuf dans le
panier d'œufs rouges, s'avance vers le pater familias et, à tour de rôle,
frappe la pointe de son œuf avec celui du maître en disant «Hristos
a Inviat», Jésus est ressuscité, et l'autre répond: «Adevärat a Inviat»,
véritablement II est ressuscité. La cérémonie de la «ciocnirea ouälor»
se répète pendant les trois jours de Pâques entre amis et parents, qui
viennent dans la maison. Le premier jour il est d'usage de ne frapper
que les pointes, tandis que le Lundi et le Mardi on frappe les pointes
avec les pointes et les parties rondes ensemble, parfois même les parties

latérales.
C'est aussi parfois l'occasion de cérémonies payennes, d'origine

thrace, «surätia» (devenir sœur) entre les jeunes filles, ou «fartâtia»
(devenir frères) entre jeunes gens. La «surätia» a lieu entre deux jeunes
filles en présence d'un «fläcäu» (jeune homme, page) choisi par elles.

Les jeunes filles échangent les «pupeze», pains tressés de forme longue,
et la «Pâque», sorte de brioche au fromage qui se fait à Pâques. En
échangeant ces dons, les jeunes filles disent: «Me seras-tu sœur jusqu'à
la mort?» et l'autre de répondre: «Je serai ta sœur jusqu'à la mort.»
Après cela, les jeunes filles offrent au jeune homme un fichu mince
fait de leur main et quelques œufs colorés et dessinés, en lui demandant

qu'il soit leur ami fidèle jusqu'à la mort. Dans certaines régions, cette
cérémonie n'a lieu que le premier Lundi après la semaine de Pâques,
mais dans la plus grande partie du pays on la pratique le jour du
«Mäcätäu» (mardi après Pâques). La cérémonie a lieu si possible sur
l'herbe, autour d'un arbre en fleur. Dans certaines parties du pays on
tresse des couronnes de fleurs que les jeunes gens se mettent sur la
tête et qu'ils échangent pendant la cérémonie (Banat).

L'origine des œufs de Pâques est indiscutablement payenne. L'œuf
dans certaines régions (Bucovine) est le symbole du soleil et se trouve
à l'origine de toutes choses. Il contient les éléments du bien autant

que ceux du mal. L'œuf, de par sa couleur rouge, possède des vertus
magiques en tant que représentation du feu et devient, dans la légende
chrétienne, le sang du Sauveur qui s'est égoutté sur les œufs que la

Vierge aurait apportés au pied de la Croix, pour racheter aux Pharisiens
le corps du Christ. Cette légende est racontée de différentes manières



182 Barbu Slätineanu

dans les diverses régions. Tantôt c'est de la Vierge qu'il s'agit, tantôt
c'est de Marie-Madeleine. Cette dernière passant par le marché, aurait
crié: «Jésus est ressuscité.» A ces paroles, une juive qui vendait des

œufs dans un panier, aurait répondu ironiquement: «Il ressuscitera

quand ces œufs seront rouges». Indifféremment des variantes, le fond
reste le même: c'est toujours la Passion ou la Résurrection.

Les vertus des œufs de Pâques se retrouvent dans certaines
coutumes populaires, par exemple: les femmes se frottent le visage avec
le premier œuf rougi, pour avoir bonne mine tout le reste de l'année.
D'autres se lavent la figure avec l'eau dans laquelle elles ont mis trois
œufs de Pâques. Les coquilles ont aussi leur vertu. En Bucovine, on
les jette à la rivière pour signaler aux «Blajini», êtres imaginaires,
incarnation des enfants morts sans baptême qui habitent au bord du

monde, près de la «rivière du Samedi» qu'on a fêté la Pâque, afin que
ces êtres essentiellement bons puissent la fêter aussi le second Lundi
après Pâques. De même, on met les coquilles dans des bouses de

vache à l'entrée des étables et des porcheries, pour préserver les bêtes

du mal. Une autre pratique est celle d'enterrer aux quatre coins d'une

propriété des œufs de Pâques qui ont été déposés à l'église, sous l'autel,
depuis le Jeudi Saint. Ces œufs ont la vertu de préserver l'espace qu'ils
entourent des maux tels que la grêle et les inondations.

Mais les œufs peuvent avoir aussi des vertus maléfiques, comme par
exemple les œufs vidés que les femmes gardent pour leur servir de

modèle et qu'elles clouent sous l'icône ou à la solive servent quelquefois

de refuge à des diablotins ou à de mauvais génies. De même, les

œufs qui n'ont pas été vidés et qui pourrissent entre temps, sont un
signe de mauvais augure ou inversement, d'après les régions.

Les œufs de Pâques peuvent être partagés en deux grandes
catégories: ceux colorés simplement, «merisoare» (airelles) en rouge,
brun, vert, bleu ou jaune, d'après la fantaisie des paysannes, et la
seconde catégorie, des œufs dessinés et colorés «împistrite», «în-
condeiate», ou «scrise», qui sont de beaucoup les plus intéressants.

Cet art paysan d'ancienne tradition perd sa valeur en étant interprété
par des artistes imaginatifs qui peuvent faire à la rigueur des choses

belles, mais qui ne sont pas intéressantes au point de vue
ethnographique.

Les paysans roumains, en contact avec les nationalités avoisinantes
ou cohabitantes, empruntent quelquefois leurs modèles en les adaptant

à leur propre compréhension de telle manière que le fond de

l'élément folkloristique s'enrichit continuellement. Il faut ajouter que les

modèles classiques employés dans presque toutes les régions habitées



Les œufs de Pâques en Roumanie 183

par les paysans roumains, tels que le chemin perdu, le soc de charrue,
le râteau, la croix, etc. varient au cours du temps et des régions, de

manière à ce que chaque dessin possède en quelque sorte son originalité.
En général, l'œuf orné, que le paysan appelle travaillé, tourmenté

(«muncit», «chinuit»), est chez les Roumains d'une grande simplicité
de ligne et de couleur. Le dessin se détache en blanc sur un fond de

couleur uniforme, ce qui le distingue généralement de ceux des peuples
voisins, qui ont une grande multiplicité de couleurs. Ceci, comme je
l'ai montré plus haut, ne veut pas dire que le paysan roumain se limite
à la bichromie. Loin de là! Mais la multiplicité de couleurs est plus
restreinte chez lui, le problème de l'harmonie et de la beauté des lignes
primant sur la richesse, le coloris s'ordonnant harmonieusement dans

l'ensemble des lignes.
L'habitude de peindre les œufs doit être très ancienne, malheureusement

nous n'en avons qu'une confirmation tardive, faite par Del
Chiaro (autour de 1700), le secrétaire particulier du Voévode Brân-

coveanu, qui mentionne des œufs peints avec de l'or mais que seules

les dames savaient faire.
Comme en Bulgarie, en Tchéchoslovaquie et dans le Sud de la

Pologne, on emploie pour peindre les œufs un instrument appelé «kisita»
ou «bijara», petit ustensile primitif en bois1 au bout duquel se trouve
inséré dans un orifice un minuscule tube en laiton contenant une soie

de porc. On s'en sert pour tracer à la cire fondue les dessins qui
préserveront le fond obtenu en plongeant les œufs dans un premier bain
de couleur. L'opération du dessin à la cire sera répété successivement,

permettant à l'artiste paysanne de créer une polychromie.
Jadis on employait des couleurs de plantes naturelles telles que:

pour le rouge, l'origan (sovîrf, solovîrf) et le mille-pertuis (pojarnitä,
sunätoare). Le plus beau rouge pour les œufs «merisoare» s'obtenait

par une décoction de bois de Campêche. Le vert s'obtenait en employant
des semences de tourne-sol, des feuilles de coquelourde, de colchique
ou d'ortie. Le bleu s'obtenait par une décoction de pétales de bleuets
dans du «bors» avec de l'alun. La couleur noire ou foncée s'obtient

1 Pour faire la kchitza on entoure d'une mince plaque en laiton une aiguille sur une
longueur d'environ 10 mm, en lui laissant en haut deux grandes bavures qui serviront à

la fixer. Le métal est prélevé d'une vieille capsule à boucher les bouteilles.
On passe le petit tube dans un trou fait à sa mesure, transversalement dans une baguette

d'environ 15 cm. et on remplace l'aiguille par un poil de brosse. On rabat les bavures le

long du bois, l'une vers le manche, l'autre vers la pointe et on les fixe en les entourant
plusieurs fois d'un fil qui ne devra pas passer sur le trou. Le poil est attaché de la même
façon. On coupe le poil à l'autre bout au niveau du métal et l'instrument est prêt.

On aura soin d'égoutter sur l'ongle ou ailleurs la première goutte de cire fondue avant
de l'appliquer sur l'œuf qui doit être tiède pendant le travail.



184 Barbu Slätineanu

<3ta i
Papillon Tête

de Dragon
La feuille
de la forét

La dent
du sanglier

Fleurs

Le chemin
perdu

Fleurs Feuilles Deux mains La patte
d'oie

La route
du village

Feuille
de saule

encore aujourd'hui avec du brou de noix. Le jaune s'obtient généralement

avec des feuilles de pommier sauvage ou des feuilles d'oignons
séchées. Aujourd'hui, malheureusement, les couleurs s'achètent et
sont en général à base d'aniline, ce qui amoindrit en partie la beauté
des couleurs et surtout leur harmonie.

Les modèles que les femmes emploient sont généralement ceux

qu'elles ont hérités et qui se sont répétés au cours des siècles avec
d'infimes variations. Bien des artistes qui peignent à la cire ne savent

plus toujours le nom des motifs employés, qui généralement sont
symboliques. La plupart des motifs employés ne montrent qu'une
partie fragmentaire, la plus représentative de l'objet désigné, tels

que: la crête de coq, la patte d'oie, la patte de grenouille, le bec de

cigogne, le bout du fléau ou celui de la houlette, la feuille de chêne, la

branche de sapin, etc.
Les représentations animalières ou florales sont généralement

tronquées, l'artiste se contentant d'évoquer le tout par sa partie la plus
représentative. Certains dessins sont en échange purement symboliques,
rappelant d'anciennes traditions païennes ou chrétiennes. Parmi les

premiers, la croix gammée, le bouton étoile (la rosace ou le triquétrum)
rappellent le culte du soleil. La «calea rätäcitä» (route perdue), qui
représente peut-être le Labyrinthe, est un des motifs les plus répandus,
devant servir aux âmes errantes qui n'ont pas reçu les secours du rituel
consacré, à retrouver la route de leur repos. Le premier œuf que les

paysannes peignent représente généralement le soc de la charrue,

parce que, disent-elles, tout travail des champs doit commencer par le



Œufs de Pâques chez les Bulgares 185

labour. Les objets en apparence usuels sont souvent la transformation
d'antiques symboles, par exemple «le dévidoir» est en réalité le symbole

du soleil.
Comme dessins symboliques chrétiens, les plus importants sont les

suivants: la croix, la fleur de Pâques, le poisson et certains symboles
des Evangélistes, tels que l'aigle; la représentation du serpent est en
relation avec la tentation d'Eve.

En dehors des œufs peints blanc sur rouge ou en plusieurs couleurs,
il existe encore des œufs peints en relief où la cire est colorée et qu'on
n'essuie pas avec le chiffon habituel après le bain de couleur. Quelquefois

ceux-ci sont plongés dans des acides qui rongent les parties non
peintes, en augmentant encore plus leur relief.

La tradition des œufs «încondeiate» se maintient, intéressant les

ethnographes et ceux qui apprécient cette manifestation d'art populaire.
En dehors des exemplaires que l'on peut admirer dans nos musées,

chaque fête de Pâques est l'occasion d'une production nouvelle de cet
art toujours vivant.

Œufs de Pâques chez les Bulgares

Par Christo Vakarelski, Sofia

Selon une vieille tradition pour Pâques les Bulgares préparent des

œufs peints en rouge - c'est le signe le plus caractéristique pour cette
fête religieuse. Un adage qui circule parmi le peuple bulgare, dit: «On
ne se passe pas d'œufs le jour de Pâques, d'agneau rôti le jour de la

Saint Georges et de poulet le jour de la Saint Pierre». Durant les

fêtes de Pâques chacun porte sur soi plusieurs œufs peints et, à la
rencontre de quelque parent proche, l'un s'adresse à l'autre avec les paroles

: « Christ est ressuscité » en lui offrant en même temps un œuf rouge,
et l'autre de répondre: «A la vérité, il est ressuscité!» Ce dernier
reçoit l'œuf et lui offre le sien, rouge aussi. Ceci se fait généralement
pendant les trois jours de Pâques. Aux parents qu'on tient en plus
grand respect tels que marraines et parrains, parents (père et mère),
beaux-pères, on offre en pareilles occasions troisœufs et l'on en reçoit un.

Toujours selon la coutume, après le carême qui précède les fêtes de

Pâques, il faut goûter d'abord non pas de la viande, mais de l'œuf

rouge. Ceci se passe aussitôt après le retour de la messe, à minuit, la

Résurrection annoncée, ou bien tôt dans la matinée du jour suivant. A
cette occasion, les parents proches cassent entre eux des œufs peints
et se souhaitent de bonnes fêtes.


	Les œufs de Pâques en Roumanie

