Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 53 (1957)

Artikel: "Folares" et ceufs de Paques au Portugal
Autor: Veiga de Oliveira, Ernesto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Folares» et ceufs de Piques au Pottugal 151

si crede che il sacerdote che va a benedire le case, muri, per punizione,
la bocca con la calce al goloso che ha gia toccato i cibi, cioe «gli am-
mure la ocche!l»!. Anche nel Napoletano i dolci non possono essere
toccati prima della benedizione. Il popolo crede che prima di tale prati-
ca religiosa si nasconda negli alimenti un vermicciattolo maligno (ba-
silisco), che viene fuori solo quando si cosparge la tavola con acqua
benedetta?. Ricordiamo ancora che in Puglia se il dolce tradizionale, la
«pudhica», non & coperto di giulebbe, ¢ segno di cattivo augurio e
significhera miseria per tutta la famiglia®. In fine a Mesuraca?, nel cir-
condario di Crotone, le donne del luogo preparano, per la domenica di
Pasqua, pani a forma di croce; uno di questi viene appeso al muro come
portafortuna ed in tal modo & conservato fin all’anno successivo.

Da tutto questo complesso di varie e gentili costumanze, che costi-
tuiscono la base lieta e festosa delle nostre mense pasquali si rivelano le
qualitd di pazienza, d’industriosa iniziativa e di gusto della nostra
umile gente che vuole imprimere un’impronta di semplice grazia
anche al cibo festivo, conservando intatta, nel tempo, la poesia della
casa.

«Folares» et ceufs de Piques au Portugal
Par Ernesto Veiga de Oliveira, Porto

Paques est, en Portugal, une époque caractéristique de cadeaux
cérémoniaux, notamment de nature alimentaire, et les cadeaux de
Piques portent le nom générique de «folares» (pl. de «folar»). Le
mot, cependant, dans une accéption restreinte et plus précise, désigne
un certain type de giteau, spécifique du cycle pascal, qui est ou peut
ne pas étre, selon les cas, I'objet de ces cadeaux; nous verrons que sa
généralisation a tous les cadeaux cérémoniaux de cette festivité, quelle
que soit leur nature, aura eu lieu a partir de sa signification alimentaire.

Comme giteau de Piques, il existe en Portugal différents types de
«folares»; le plus courant et répandu est celui d’un giteau en pite
seche, douce et liée, faite avec de la farine de blé, des ceufs, du lait,
d’huile d’olive, du saindoux, du sucre et du levain, et assaisonnée de
cannelle ou d’herbes aromatiques — une sorte de grand pain brioché
ou de fouace, surmonté, d’accord avec sa taille, d’un ou de plusieurs

1 Informatore Mario Squizzaro, 1940.

2 Informatrice Ada Steyr, 1955.

3 S. La Sorsa, op. cit. (nota § p. 149) 182.
4 Informatrice Leda Cosentino, 1948.



152 Ernesto Veiga de Oliveira

ceufs cuits entiers et en certains lieux teints, 4 demi incrustés et visibles
sous les bandelettes de pate qui les recouvrent.

Ce type de «folares» fait la régle sans presque d’excéption dans tout
le sud du pays, dans les provinces d’Algarve et d’Alentejo, et il est
courant dans I’Estremadure portugaise et aux alentours de Lisbonne;
dans le centre, aux trois provinces des Beiras, il est encore fréquent,
notamment a Beira-Baixa, et on le trouve méme plus haut, dans la
région du Douro, qui délimite les provinces du nord. Selon les régions
et les localités, ces «folares» peuvent présenter quelques variations
et particularités, en ce qui concerne leurs formes ainsi que certaines
pratiques qui leur sont associées; dans le sud, ils sont ronds, épais
et massifs, et on les mange le dimanche de Piques, ou, dans beaucoup
d’endroits, le Vendredi Saint, le lundi aprés Piques, ou méme, a la fin
du cycle, 2 Paques closes, le dimanche de Quasimodo; dans les alen-
tours de Lisbonne, ils ont souvent une forme ovoidale; a Aveiro,
dans la Beira-Litoral, on en fait en forme de ceeur, etc.

Le Douro marque la limite de la diffusion générale de ce type de
«folar»; dans le nord-est, la zone des montagnes et des hauts plateaux
de Tras-os-Montes, qui font le versant portugais du systéme septen-
trional de la Mésete, le «folar» sucré, aromatisé, et surmonté d’ceufs
cuits, n’existe plus; le giteau de Piques, tout en portant le méme nom
de «folar», y est un grand giteau rond, en pite trés ferme, faite avec
de la farine, des ceufs, du lait, du beurre et de ’huile d’olive, renfermant
des bouts de viande de toutes sortes — du veau, du poulet, du lapin,
et surtout du porc, du jambon et des ronds de saucisson —, cuits 4 méme
la pite, qui devient plus tendre avec le gras qui s’en dégage. De leur
coté, ces «folares» peuvent étre, selon les régions, grands et hauts, en
pate fraiche, ou plats et petits, en pite seche. On en fait généralement
en quantité, et ’on continue de les manger, méme aprés le jour de
Piques.

Ces deux catégories de «folares», aussi bien les sucrés que les gras,
sont, 4 la campagne et méme, en bien des cas, dans les centres urbains,
faits a la maison, dans le four ot normalement on cuit le pain; les bou-
langeries locales peuvent aussi les faire, mais sur commande ou en
vue de leurs clients habituels, plutét que comme objet d’un commerce
impersonnel.

Dans la province de Minho et la région de Porto, au nord-ouest du
pays, qui correspond 4 la zone atlantique caractéristique, ces divers
types de «folares» sont inconnus, et le giteau de Piques change en-
tierement de genre et de nom: il y est le «Pain-de-Lé», mot a etymo-
logie douteuse, qui se présente sous la forme d’un giteau rond, ouvert



«Folares» et ceufs de Paques au Portugal 153

au centre, a la pite tres floue et légére, d’un jaune éclatant, composée
exclusivement de jaunes d’ceuf sucrés, auquels la farine ne sert qu’a
donner la consistance nécessaire. A la campagne, le «pain-de-16» se
fait également dans chaque maison, pour le dessert du dimanche de
Paques; mals il est devenu la spécialité de quelques centres régionaux
bien connus, qui, dans cette occasion, innondent le pays de leurs
produits; alors, on voit partout de ces gateaux, de toutes tailles, tres
hauts et parfois grands de pres de 8o cm de diameétre, la crotite bien
tannée par la cuisson, adhérents au papier blanc dans lequel ils ont
été au four. Cette industrialisation en a fait un produit courant de
patisserie, qui, quoiqu’avec une fréquence beaucoup moindre, se
trouve en vente tout le long de ’année. Signalons que quelques uns
de ces centres producteurs se situent dans les provinces comprises
dans P’aire des «folares» sucrés, portant dessus les ceufs cuits; leur
caractere cérémonial, comme giteaux de Piques, y est attenué, notam-
ment en face des «folares» spécifiques; mais il nous semble qu’on doit
les considérer en rapport avec leurs congénéres du nord-ouest, d’au-
tant plus qu’ils gardent toujours un droit obscur a figurer dans tous
les repas de féte.

Les cadeaux cérémoniaux de Piques, obéissant a des régles bien
déterminées, sont nommeés aussi — nous ’avons dit — des «folares», de
quelqu’espéce qu’ils soient; dans cette seconde accéption, plus large,
nous trouvons deux catégories distinctes de «folares», correspondant
a deux situations sociales indépendantes:

1° Les cadeaux obligatoires que les parrains font, 2 Piques, a leurs
filleuls;

2° ’obole que I’on offre au prétre, chez soi, lors de la visite pascale,
appelée: le «compasso», et qui consiste généralement en ceufs, avec
parfois d’autres choses?.

Dans le premier cas, étant donné que trés souvent les giteaux qui
portent ce méme nom de «folares», et que nous venons de décrire,
sont précisement ’objet spécifique des cadeaux — et surtout que, avant,
telle devait sGrement étre la régle générale —, on peut supposer que
lorsqu’on appelle «folar» d’autres espéces de cadeaux, la désignation
représente Pamplification du sens primitif, plus restreint, du mot,
basée dans la fonction du giteau.

Le «folar» du parrain, c’est-a-dire, le cadeau que le parrain doit

1 Le caractére cérémoniel de la salle, dans la maison populaire, est mise en évidence
par son affectation spéciale 4 cette visite. D’un autre coté, 'importance de ’'euf comme
cadeau pascal n’est pas douteuse: il y avait méme, parfois, une Procession de I’(Buf, aprés
la quéte.



154 - - -Ernesto Veiga de Oliveira - -

faire a son filleul le jour de Paques, constitue, d’une facon générale,
le seul devoir régulier et normal que sa qualité lui impose; il consiste
souvent en un «folar» au sens restreint du mot, ou bien, dans le Nord-
ouest, qui correspond a Iaire du «pain-de-16» ol les «folares» n’exis-
tent pas, en un «pain-de-16» ou, entre gens plus modestes, en un genre
de pain légérement sucré et en forme d’anneau plus ou moins grand,
appelé du nom commun de «rdésca» ou «regueifay mais spécial pour
cette occasion, avec une décoration de tresses, étoiles et figurations
ornitologiques en pate, que les filleuls vont chercher chez leurs par-
rains, et qu’ils portent ensuite, a leur retour a la maison, enfilés dans
le bras. Ces «regueifas» se cuisent aussi bien dans les boulangeries
que dans les maisons particulieres, et, vu le caractere spécial de la
parenté cérémoniale au Portugal, il arrive que dans les maisons riches
de la campagne I’on cuise beaucoup de ces pains, destinés a autant de
filleuls.

Dans quelques localités, le «folar» du parrain doit étre précédé, de
la part du filleul, de 'offre d’un bouquet de fleurs, le dimanche des
Rameaux; d’autres fois, le filleul le retribue avec des amandes. Dans
les villes, et en général dans les milieux ou la coutume existe aussi,
mais o la culture traditionnelle est atténuée, le «folar» du parrain,
signifiant de méme son cadeau de Piques, y est toujours son obliga-
tion normale, mais, la plupart des fois, ne présente plus aucun carac-
tere alimentaire, ni méme de définition qualitative précise. Il peut alors
consister en argent — parfois une monnaie en or —, en quelque piece de
vétement, ou toute autre chose, selon les circonstances.

Cette obligation des parrains — qui marque le rapport spécial et
étroit existant entre les célébrations de Paques et les régles tradition-
nelles de la parenté cérémonielle — finit, du c6té des parrains, en des
dates établies par la coutume et plus ou moins définies, variables d’un
cas a I"autre; couramment, elle cesse 2 la majorité effective du filleul;
il serait en effet malaisé d’offrir une «regueifa» de pain sucré a un filleul
déja adulte. Parfois elle finit avec son mariage; mais dans certains cas
cette fin est signalée par une formalité spécifique: le lendemain de
leurs noces, les filleuls sont tenus de porter aux parrains la «fatiax» (la
«tranche»), qui est une tranche d’un giteau quelconque, «pain-de-16»
ou autre; et la coutume compléte, que ’on rencontre rarement, exige
que le parrain offre encore une derniére fois, aux PAques suivants, le
«folar» habituel.

C’est 4 la pratique du «folar» d’ceufs dans le «compasso» que la
coutume des ceufs teints, tout en présentant des aspects primordiaux
qui sont autonomes, semble pouvoir se rattacher. Dans toute ’aire ou



«Folares» et ceufs de Piques au Portugal j 155

elle existe — qui est limitée au nord-ouest atlantique, la province de
Minho dans sa presque totalité, et la région de Porto —, les ceufs teints
ou autrement décorés font 'ornementation de la table ou se trouve le
«folar» du prétre, qu’il se compose d’ceufs crus ou d’autres choses.
Dans quelques cas, ils peuvent constituer aussi, en plus de ceux-ci, ce
«folar» lui-méme; mais en réalité, ils sont plutdt, plus couramment,
la part des enfants; parfois, ils sont ’objet de cadeaux entre amoureux;
plus rarement, on les emploie comme cadeaux a offrir a des personnes
amies.

Le type le plus courant de décoration, qui se rencontre dans presque
‘toute laire, c’est la teinture monochrome et unie, sans aucun dessin.
Pour les couleurs, on utilise surtout la pelure d’oignon, qui produit un
ton tanné, plus ou moins concentré; en moindre échelle, on use aussi
la fleur de lys pour le violet, celle de I’ajonc épineux pour le jaune,
les feuilles de la menthe ou du lierre pour le vert; tres courants aussi
sont les couleurs obtenues avec des papiers colorés déteints dans 'eau;;
et, dernierement, les anilines industrielles. Pour la teinture par les pro-
cedés traditionnels, on laisse cuire les ceufs longtemps dans la décoc-
tion qui prépare la couleur elle-méme, et ensuite on laisse refroidir et on
fait écouler I’eau sans les toucher; si ’on utilise les couleurs commer-
ciales, on cuit les ceufs d’abord et on se borne ensuite a les y tremper.

Dans quelques endroits, notamment des alentours de Porto, on
applique sur les ceufs teints par ces différents procedés, des dessins ou
des mots, en utilisant quelque sorte de stylet trempé dans de I’eau-forte
(acide nitrique du commerce); les inscriptions peuvent avoir rapport
a la célébration, portant les bons souhaits de Piques, I’Alléluia, etc.,
des noms de lieux ou de gens, des dates, ou encore, pour les cadeaux
d’amoureux, des dédicaces du genre, des cceurs percés, etc.

Dans d’autres places encore, on trouve des ceufs teints, avec dessins
obtenus par la protection de certaines zones, qui restent en blanc sur le
fond teint de I’ceuf. Dans ce groupe, se placent les ceufs portant des
silhouettes en blanc d’herbes aux feuilles trés découpées, ou des raies
entrecroisées; les premiers s’obtiennent en collant sur 'ceuf cuit et
bouillant la feuille, que la chaleur fait adhérer a la coque, et en le
trempant ensuite dans la couleur, qui ne peut étre qu’une teinture
puissante; les derniers s’obtiennent entourant 1’ceuf d’elastiques trés
serrés, et en les faisant ainsi préparés cuire dans la décoction; parfois
aussi, on entoure I’ceuf de dentelles, mais le dessin reste trés estompé
et a peine visible.

On trouve finalement — et notamment dans la ville méme de Porto —
de nombreux cas d’invention personnelle, qui superposent aux pro-



156 Maria Jagodic

cedés techniques traditionnels, des éléments nouveaux et arbitraires,
tels que peintures directes sur la coque, qui n’est pas teinte, des fleurs
naturelles, des coquillages, etc., collées, et encore d’autres fantaisies,
faisant de ces ceufs des objects de gott et de décoration plus raffinée,
qui peuvent servir a des cadeaux choisis. Toutefois, la coutume, méme
sous cette forme, reste strictement domestique et non commerciale,
et représente seulement une version urbaine et bourgeoise de la cou-
tume populaire de la région?.

Uber Ostereier und Ostergebick in Slowenien (Jugoslawien)
Von Maria Jagodic, Ljubljana

Auch in Slowenien gibt es viele schone Osterbriuche. Einige davon,
so die Weihe der Palmbuschen am Palmsonntag und die Speisenweihe
am Karsamstag, haben sich bis auf den heutigen Tag erhalten; das
Firben und Dekorieren von Ostereiern (slowenisch: pirhi, pisanice,
ruménke) sowie das Backen verschiedener Arten von Osterbrot und
Ostergebick aber ist allmihlich im Verschwinden begriffen.

Ostereier

Flirbemittel. Uber das Firben und Dekorieren von Eiern liegen aus
der dlteren Literatur keine genaueren Beschreibungen vor. Ein Schrift-
steller des 17. Jahrhunderts, der Polyhistor J. W. Valvasor, erwihnt
nur in seiner «Ehre des Hertzogthums Crain» (1689), die Bauern
brichten nebst anderen Osterspeisen auch Ostereier zur Weihe. Er
bemerkt aber gar nicht, ob dieselben gefirbt oder dekotiert seien.
So sind wir nur auf die neuere Literatur, auf die Volksiibetlieferung
und auf die Sammlungen in Museen angewiesen.

Indes das Firben von Ostereiern, gewdohnlich in roter, gelber,
schwarzer oder violetter Farbe, zweifelsohne in ganz Slowenien be-
kannt ist, ist aber das Dekorieren auf bestimmte Landschaften be-
grenzt. Die klassische Landschaft der dekorierten Ostereier ist Weiss-
krain (Bela Krajina) mit seiner ausgesprochen eigenartigen Technik
und Ornamentik; von allen Teilen Sloweniens hat Weisskrain als
einziger den Brauch bis auf den heutigen Tag erhalten, obwohl ein
Beginn des Verfalls schon wahrzunehmen ist. Man dekorierte die
Ostereier zwar auch in anderen Teilen Sloweniens, doch ist der Brauch
dort schon der Vergangenheit anheimgefallen.

1 La limitation d’espace ne nous a pas permis d’inclure des indications bibliogta-
phiques.



	"Folares" et œufs de Pâques au Portugal

