
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 53 (1957)

Artikel: "Folares" et œufs de Pâques au Portugal

Autor: Veiga de Oliveira, Ernesto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Folares» et œufs de Pâques au Portugal 151

si crede che il sacerdote che va a benedire le case, muri, per punizione,
la bocca con la calce al goloso che ha già toccato i cibi, cioè «gli am-
mure la òcche!»1. Anche nel Napoletano i dolci non possono essere

toccati prima della benedizione. Il popolo crede che prima di tale pratica

religiosa si nasconda negli alimenti un vermicciattolo maligno
(basilisco), che viene fuori solo quando si cosparge la tavola con acqua
benedetta2. Ricordiamo ancora che in Puglia se il dolce tradizionale, la

«pudhica», non è coperto di giulebbe, è segno di cattivo augurio e

significherà miseria per tutta la famiglia3. In fine a Mesuraca4, nel
circondario di Crotone, le donne del luogo preparano, per la domenica di
Pasqua, pani a forma di croce ; uno di questi viene appeso al muro come
portafortuna ed in tal modo è conservato fin all'anno successivo.

Da tutto questo complesso di varie e gentili costumanze, che
costituiscono la base lieta e festosa delle nostre mense pasquali si rivelano le

qualità di pazienza, d'industriosa iniziativa e di gusto della nostra
umile gente che vuole imprimere un'impronta di semplice grazia
anche al cibo festivo, conservando intatta, nel tempo, la poesia della

casa.

«Folares» et œufs de Pâques au Portugal

Par Ernesto Veiga de Oliveira, Porto

Pâques est, en Portugal, une époque caractéristique de cadeaux

cérémoniaux, notamment de nature alimentaire, et les cadeaux de

Pâques portent le nom générique de «folares» (pi. de «folar»). Le

mot, cependant, dans une acception restreinte et plus précise, désigne

un certain type de gâteau, spécifique du cycle pascal, qui est ou peut
ne pas être, selon les cas, l'objet de ces cadeaux; nous verrons que sa

généralisation à tous les cadeaux cérémoniaux de cette festivité, quelle

que soit leur nature, aura eu lieu à partir de sa signification alimentaire.
Comme gâteau de Pâques, il existe en Portugal différents types de

«folares»; le plus courant et répandu est celui d'un gâteau en pâte
sèche, douce et liée, faite avec de la farine de blé, des œufs, du lait,
d'huile d'olive, du saindoux, du sucre et du levain, et assaisonnée de

cannelle ou d'herbes aromatiques - une sorte de grand pain brioché
ou de fouace, surmonté, d'accord avec sa taille, d'un ou de plusieurs

1 Informatore Mario Squizzaro, 1940.
2 Informatrice Ada Steyr, 1955.
3 S. La Sorsa, op. cit. (nota 5 p. 149) 182.
4 Informatrice Leda Cosentino, 1948.



152 Ernesto Veiga de Oliveira

œufs cuits entiers et en certains lieux teints, à demi incrustés et visibles
sous les bandelettes de pâte qui les recouvrent.

Ce type de «folares» fait la règle sans presque d'exception dans tout
le sud du pays, dans les provinces d'Algarve et d'Alentejo, et il est

courant dans l'Estremadure portugaise et aux alentours de Lisbonne ;

dans le centre, aux trois provinces des Beiras, il est encore fréquent,
notamment à Beira-Baixa, et on le trouve même plus haut, dans la

région du Douro, qui délimite les provinces du nord. Selon les régions
et les localités, ces «folares» peuvent présenter quelques variations
et particularités, en ce qui concerne leurs formes ainsi que certaines

pratiques qui leur sont associées; dans le sud, ils sont ronds, épais
et massifs, et on les mange le dimanche de Pâques, ou, dans beaucoup
d'endroits, le Vendredi Saint, le lundi après Pâques, ou même, à la fin
du cycle, à Pâques closes, le dimanche de Quasimodo ; dans les

alentours de Lisbonne, ils ont souvent une forme ovoidale; à Aveiro,
dans la Beira-Litoral, on en fait en forme de cœur, etc.

Le Douro marque la limite de la diffusion générale de ce type de

«folar»; dans le nord-est, la zone des montagnes et des hauts plateaux
de Tràs-os-Montes, qui font le versant portugais du système septentrional

de la Mèsete, le «folar» sucré, aromatisé, et surmonté d'œufs

cuits, n'existe plus ; le gâteau de Pâques, tout en portant le même nom
de «folar», y est un grand gâteau rond, en pâte très ferme, faite avec
de la farine, des œufs, du lait, du beurre et de l'huile d'olive, renfermant
des bouts de viande de toutes sortes - du veau, du poulet, du lapin,
et surtout du porc, du jambon et des ronds de saucisson -, cuits à même
la pâte, qui devient plus tendre avec le gras qui s'en dégage. De leur
côté, ces «folares» peuvent être, selon les régions, grands et hauts, en

pâte fraîche, ou plats et petits, en pâte sèche. On en fait généralement
en quantité, et l'on continue de les manger, même après le jour de

Pâques.
Ces deux catégories de «folares», aussi bien les sucrés que les gras,

sont, à la campagne et même, en bien des cas, dans les centres urbains,
faits à la maison, dans le four où normalement on cuit le pain; les

boulangeries locales peuvent aussi les faire, mais sur commande ou en
vue de leurs clients habituels, plutôt que comme objet d'un commerce
impersonnel.

Dans la province de Minho et la région de Porto, au nord-ouest du

pays, qui correspond à la zone atlantique caractéristique, ces divers

types de «folares» sont inconnus, et le gâteau de Pâques change
entièrement de genre et de nom: il y est le «Pain-de-Ló», mot à etymo-
logie douteuse, qui se présente sous la forme d'un gâteau rond, ouvert



«Folares» et œufs de Pâques au Portugal 153

au centre, à la pâte très floue et légère, d'un jaune éclatant, composée
exclusivement de jaunes d'œuf sucrés, auquels la farine ne sert qu'a
donner la consistance nécessaire. A la campagne, le «pain-de-lô» se

fait également dans chaque maison, pour le dessert du dimanche de

Pâques ; mais il est devenu la spécialité de quelques centres régionaux
bien connus, qui, dans cette occasion, innondent le pays de leurs

produits; alors, on voit partout de ces gateaux, de toutes tailles, très
hauts et parfois grands de près de 80 cm de diamètre, la croûte bien
tannée par la cuisson, adhérents au papier blanc dans lequel ils ont
été au four. Cette industrialisation en a fait un produit courant de

pâtisserie, qui, quoiqu'avec une fréquence beaucoup moindre, se

trouve en vente tout le long de l'année. Signalons que quelques uns
de ces centres producteurs se situent dans les provinces comprises
dans l'aire des «folares» sucrés, portant dessus les œufs cuits; leur
caractère cérémonial, comme gâteaux de Pâques, y est atténué, notamment

en face des «folares» spécifiques; mais il nous semble qu'on doit
les considérer en rapport avec leurs congénères du nord-ouest, d'autant

plus qu'ils gardent toujours un droit obscur à figurer dans tous
les repas de fête.

Les cadeaux cérémoniaux de Pâques, obéissant à des règles bien
déterminées, sont nommés aussi - nous l'avons dit - des «folares», de

quelqu'espèce qu'ils soient; dans cette seconde acception, plus large,
nous trouvons deux catégories distinctes de «folares», correspondant
à deux situations sociales indépendantes:

i° Les cadeaux obligatoires que les parrains font, à Pâques, à leurs
filleuls ;

2° l'obole que l'on offre au prêtre, chez soi, lors de la visite pascale,

appelée: le «compasso», et qui consiste généralement en œufs, avec

parfois d'autres choses1.

Dans le premier cas, étant donné que très souvent les gâteaux qui
portent ce même nom de «folares», et que nous venons de décrire,
sont précisément l'objet spécifique des cadeaux - et surtout que, avant,
telle devait sûrement être la règle générale -, on peut supposer que
lorsqu'on appelle «folar» d'autres espèces de cadeaux, la désignation
représente l'amplification du sens primitif, plus restreint, du mot,
basée dans la fonction du gâteau.

Le «folar» du parrain, c'est-à-dire, le cadeau que le parrain doit

1 Le caractère cérémoniel de la salle, dans la maison populaire, est mise en évidence

par son affectation spéciale à cette visite. D'un autre coté, l'importance de l'œuf comme
cadeau pascal n'est pas douteuse : il y avait même, parfois, une Procession de l'Œuf, après
la quête.



154 Ernesto Veiga de Oliveira

faire à son filleul le jour de Pâques, constitue, d'une façon générale,
le seul devoir régulier et normal que sa qualité lui impose; il consiste
souvent en un «folar» au sens restreint du mot, ou bien, dans le Nord-
ouest, qui correspond à l'aire du «pain-de-ló» où les «folares» n'existent

pas, en un «pain-de-ló» ou, entre gens plus modestes, en un genre
de pain légèrement sucré et en forme d'anneau plus ou moins grand,
appelé du nom commun de «ròsea» ou «regueifa» mais spécial pour
cette occasion, avec une décoration de tresses, étoiles et figurations
ornitologiques en pâte, que les filleuls vont chercher chez leurs
parrains, et qu'ils portent ensuite, à leur retour à la maison, enfilés dans
le bras. Ces «regueifas» se cuisent aussi bien dans les boulangeries
que dans les maisons particulières, et, vu le caractère spécial de la

parenté cérémoniale au Portugal, il arrive que dans les maisons riches
de la campagne l'on cuise beaucoup de ces pains, destinés à autant de

filleuls.
Dans quelques localités, le «folar» du parrain doit être précédé, de

la part du filleul, de l'offre d'un bouquet de fleurs, le dimanche des

Rameaux; d'autres fois, le filleul le rétribue avec des amandes. Dans
les villes, et en général dans les milieux où la coutume existe aussi,
mais où la culture traditionnelle est atténuée, le «folar» du parrain,
signifiant de même son cadeau de Pâques, y est toujours son obligation

normale, mais, la plupart des fois, ne présente plus aucun caractère

alimentaire, ni même de définition qualitative précise. Il peut alors
consister en argent - parfois une monnaie en or -, en quelque pièce de

vêtement, ou toute autre chose, selon les circonstances.
Cette obligation des parrains - qui marque le rapport spécial et

étroit existant entre les célébrations de Pâques et les règles traditionnelles

de la parenté cérémonielle - finit, du côté des parrains, en des

dates établies par la coutume et plus ou moins définies, variables d'un
cas à l'autre; couramment, elle cesse à la majorité effective du filleul;
il serait en effet malaisé d'offrir une «regueifa» de pain sucré à un filleul
déjà adulte. Parfois elle finit avec son mariage; mais dans certains cas

cette fin est signalée par une formalité spécifique: le lendemain de

leurs noces, les filleuls sont tenus de porter aux parrains la «fatia» (la
«tranche»), qui est une tranche d'un gâteau quelconque, «pain-de-ló»
ou autre ; et la coutume complète, que l'on rencontre rarement, exige

que le parrain offre encore une dernière fois, aux Pâques suivants, le

«folar» habituel.
C'est à la pratique du «folar» d'œufs dans le «compasso» que la

coutume des œufs teints, tout en présentant des aspects primordiaux
qui sont autonomes, semble pouvoir se rattacher. Dans toute l'aire où



«Folares» et œufs de Pâques au Portugal 155

elle existe - qui est limitée au nord-ouest atlantique, la province de

Minho dans sa presque totalité, et la région de Porto -, les œufs teints

ou autrement décorés font l'ornementation de la table où se trouve le

«folar» du prêtre, qu'il se compose d'œufs crus ou d'autres choses.

Dans quelques cas, ils peuvent constituer aussi, en plus de ceux-ci, ce

«folar» lui-même; mais en réalité, ils sont plutôt, plus couramment,
la part des enfants; parfois, ils sont l'objet de cadeaux entre amoureux;
plus rarement, on les emploie comme cadeaux à offrir à des personnes
amies.

Le type le plus courant de décoration, qui se rencontre dans presque
toute l'aire, c'est la teinture monochrome et unie, sans aucun dessin.

Pour les couleurs, on utilise surtout la pelure d'oignon, qui produit un
ton tanné, plus ou moins concentré; en moindre échelle, on use aussi

la fleur de lys pour le violet, celle de l'ajonc épineux pour le jaune,
les feuilles de la menthe ou du lierre pour le vert; très courants aussi

sont les couleurs obtenues avec des papiers colorés déteints dans l'eau;
et, dernièrement, les anilines industrielles. Pour la teinture par les

procédés traditionnels, on laisse cuire les œufs longtemps dans la décoction

qui prépare la couleur elle-même, et ensuite on laisse refroidir et on
fait écouler l'eau sans les toucher; si l'on utilise les couleurs commerciales,

on cuit les œufs d'abord et on se borne ensuite à les y tremper.
Dans quelques endroits, notamment des alentours de Porto, on

applique sur les œufs teints par ces différents procédés, des dessins ou
des mots, en utilisant quelque sorte de stylet trempé dans de l'eau-forte
(acide nitrique du commerce) ; les inscriptions peuvent avoir rapport
à la célébration, portant les bons souhaits de Pâques, l'Alléluia, etc.,
des noms de lieux ou de gens, des dates, ou encore, pour les cadeaux

d'amoureux, des dédicaces du genre, des cœurs percés, etc.
Dans d'autres places encore, on trouve des œufs teints, avec dessins

obtenus par la protection de certaines zones, qui restent en blanc sur le

fond teint de l'œuf. Dans ce groupe, se placent les œufs portant des

silhouettes en blanc d'herbes aux feuilles très découpées, ou des raies

entrecroisées; les premiers s'obtiennent en collant sur l'œuf cuit et
bouillant la feuille, que la chaleur fait adhérer à la coque, et en le

trempant ensuite dans la couleur, qui ne peut être qu'une teinture
puissante; les derniers s'obtiennent entourant l'œuf d'élastiques très

serrés, et en les faisant ainsi préparés cuire dans la décoction; parfois
aussi, on entoure l'œuf de dentelles, mais le dessin reste très estompé
et à peine visible.

On trouve finalement - et notamment dans la ville même de Porto -
de nombreux cas d'invention personnelle, qui superposent aux pro-



156 Maria Jagodic

cedes techniques traditionnels, des éléments nouveaux et arbitraires,
tels que peintures directes sur la coque, qui n'est pas teinte, des fleurs
naturelles, des coquillages, etc., collées, et encore d'autres fantaisies,
faisant de ces œufs des objects de goût et de décoration plus raffinée,
qui peuvent servir à des cadeaux choisis. Toutefois, la coutume, même
sous cette forme, reste strictement domestique et non commerciale,
et représente seulement une version urbaine et bourgeoise de la
coutume populaire de la région1.

Über Ostereier und Ostergebäck in Slowenien (Jugoslawien)

Von MariaJagodic, Ljubljana

Auch in Slowenien gibt es viele schöne Osterbräuche. Einige davon,
so die Weihe der Palmbuschen am Palmsonntag und die Speisenweihe
am Karsamstag, haben sich bis auf den heutigen Tag erhalten; das

Färben und Dekorieren von Ostereiern (slowenisch: pirhi, pisanice,
ruménke) sowie das Backen verschiedener Arten von Osterbrot und
Ostergebäck aber ist allmählich im Verschwinden begriffen.

Ostereier

Färbemittel. Über das Färben und Dekorieren von Eiern liegen aus
der älteren Literatur keine genaueren Beschreibungen vor. Ein Schriftsteller

des 17. Jahrhunderts, der Polyhistor J. W. Valvasor, erwähnt
nur in seiner «Ehre des Hertzogthums Crain» (1689), die Bauern
brächten nebst anderen Osterspeisen auch Ostereier zur Weihe. Er
bemerkt aber gar nicht, ob dieselben gefärbt oder dekoriert seien.
So sind wir nur auf die neuere Literatur, auf die Volksüberlieferung
und auf die Sammlungen in Museen angewiesen.

Indes das Färben von Ostereiern, gewöhnlich in roter, gelber,
schwarzer oder violetter Farbe, zweifelsohne in ganz Slowenien
bekannt ist, ist aber das Dekorieren auf bestimmte Landschaften

begrenzt. Die klassische Landschaft der dekorierten Ostereier ist Weiss-
krain (Bela Krajina) mit seiner ausgesprochen eigenartigen Technik
und Ornamentik; von allen Teilen Sloweniens hat Weisskrain als

einziger den Brauch bis auf den heutigen Tag erhalten, obwohl ein

Beginn des Verfalls schon wahrzunehmen ist. Man dekorierte die
Ostereier zwar auch in anderen Teilen Sloweniens, doch ist der Brauch
dort schon der Vergangenheit anheimgefallen.

1 La limitation d'espace ne nous a pas permis d'inclure des indications bibliographiques.


	"Folares" et œufs de Pâques au Portugal

