
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 53 (1957)

Artikel: Ostereier in Estland

Autor: Ränk, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138 Gustav Rank

«ein mit Malzteig belegtes Brot». Auf der Insel Moon (Muhu) wurde
es nur zu Hochzeiten serviert. Es war « süss, wenn auch nicht gerade
schmackhaft, schwarz wie Kaviar, feinkörnig und schleimig. Nur
angesehenere Gäste durften davon schmecken»1.

In diesen Fällen wurde also mämmi als Festspeise dem gewöhnlichen
Roggenbrot beigegeben. Das als Osterspeise nunmehr fest eingebürgerte

finnische mämmi macht einen sehr altertümlichen Eindruck; es

ist bloss ein süsslicher, in speziellen, aus Birkenrinde verfertigten
Schachteln gebackener Mehlbrei.

Ostereier in Estland

Von Gustav Rank, Stockholm

Ostereier (lihavôttemunad, pühademunad) waren in ganz Estland,
sowohl bei den Esten als auch bei den Minderheiten - Deutschen,
Schweden und Russen - bekannt, sowohl auf dem Lande als auch in
den Städten. Das knappe Material, das uns zur Verfügung steht,
erlaubt nicht, die spezielle Art des Brauchtums bei einzelnen Nationalitäten

oder sozialen Gruppen herauszuarbeiten. Der Verfasser möchte
auf Grund seiner eigenen Beobachtungen lediglich feststellen, dass das

Färben von Eiern und das damit verbundene Brauchtum unter den

Stadtbürgern und möglicherweise auch unter den Deutschbalten
nuancierter war als in der genuinen bäuerlichen Welt. Ebenfalls ist
ein deutlicher Unterschied zwischen den lutherischen estnischen
Bauern und den sogenannten Setukesen2 vorhanden.

In der nachfolgenden Übersicht können wir lediglich die bäuerliche
Schicht Estlands - also die Esten, Setukesen und Schweden -
berücksichtigen. Es steht dem Verfasser leider auch kein Material zur
Verfügung, das die Beleuchtung des ganzen Fragenkomplexes in der Zeit
vor dem 19. Jahrhundert ermöglichen würde: die Daten, die hier
vorgelegt werden können, reichen nur in Einzelfällen bis etwa hundert
Jahre zurück, grösstenteils stammen sie aus dem Ende des vergangenen

und aus dem Anfang dieses Jahrhunderts.
Bei der Erörterung des Problems 'Ostereier' in Estland (oder

überhaupt in nördlichen Ländern) dürfen wir die Tatsache nicht übersehen,

1 Siehe Ilmari Manninen, Suomen Suku, III (Helsinki 1934) 150. Näheres über das

finnische mämmi bei Anne-Marie Nyström, Suomalainen mämmi, in: Kotiseutu 1934,
17-28.

2 Die Setukesen sind ein Stamm in der Südostecke Estlands, der schon seit dem Mittelalter

unter einem starken Einfluss der russischen Kultur gestanden und von Anfang an zur
orthodoxen Kirche gehört hat.



Ostereier in Estland 139

dass die Überlieferung des Osterfestes dort nicht so stark, vielseitig
und farbenreich ist wie im Süden und Osten, insbesondere in katholischen

Ländern. Im Norden hat unter den grossen Festen des Jahres
Weihnachten eine zentrale Bedeutung: das Weihnachtsfest steht im
Vergleich zu Ostern an Reichtum an Überlieferungen und Bräuchen,
aber auch hinsichtlich der speziellen Speisen weitaus im Vordergrund.
Auch im Norden charakterisieren die Eier im allgemeinen das Osterfest,

aber nicht auf eine so markante Weise wie in Süd- und Osteuropa.
Damit möchte ich einerseits die Tatsache hervorheben, dass das Ei in
der älteren Volksüberlieferung keineswegs nur mit dem Osterfest in
Verbindung steht, sondern mit dem Frühjahr in weiterm Sinne und
zweitens, dass auch das Osterei in Estland bei der bäuerlichen Schicht
mehr als Speise und Kraftspender, denn als eine traditionelle Schmucksache

galt.
In Anbetracht dessen ist es nicht uninteressant festzustellen, dass die

Eier im Frühjahr in gewissem Sinne eine Saisonspeise gewesen sind.
Dabei denken wir nicht so sehr an Hühnereier als an Eier von
Wildvögeln, die in ganz Estland, besonders aber an seiner West- und Nordküste

als Nahrungsmittel gebraucht wurden, unter anderem auch als

Ostereier. Diese Tatsache kann man nicht übergehen, wenn man den

Zusammenhang zwischen den Eiern und dem Frühjahr überhaupt
verstehen will. Wie schon F. Leinbock-Linnus in einer Spezialuntersuchung

gezeigt hat1, war der Brauch, die Eier der Wildvögel zu
sammeln, noch vor kurzem in Estland ganz allgemein, wobei natürlich die
Eier von grösseren Wald- oder Seevögeln, wie Wildgans, Ente, Sägen

(Mergus), Birkhuhn usw. bevorzugt wurden. Es waren vor allem
Burschen und Mädchen, die Eier von Wildvögeln sammelten und zu
Ostern miteinander zu tauschen pflegten. Laut einigen Nachrichten
waren die Sammlerinnen in der Hauptsache junge Mädchen, die ihre
Beute aber am Ostermorgen den Burschen schenkten. Es war nämlich
Sitte, dass die Burschen in den Ostertagen umherzogen, um von Mädchen

gekochte Eier zu sammeln2.

Neben dem Einsammeln von Wildvögeleiern, die als Ostereier
verwendet wurden, nahm man um die Osterzeit herum einige magische
Handlungen vor, welche die Sicherung des Eierertrags bezweckten.

Jene magischen Handlungen begannen schon zeitig vor dem Osterfest,

gewöhnlich zu Maria Verkündigung (25. März), und wurden am

1 F. Leinbock, Linnumunade korjamisest (mit englischem Referat : On the Collecting
of the Eggs of Wild Birds), in: Eesti Rahva Muuseumi Aastaraamat 8 (1934) 155fr.

2 M. J. Eisen, Kevadised pühad (Frühlingsfeste) : Acta et Commentationes Universi-
tatis Tartuensis (Dorpatensis), B 27 (Tartu 1932) 55fr.



140 Gustav Rank

Palmsonntag, am Gründonnerstag und Karfreitag und natürlich auch

am Ostersonntag wiederholt. So wurden z. B. Späne und Reisig
hereingebracht; dies sollte dazu beitragen, dass die Eiersuchenden die Nester
leichter entdeckten. Dieser Brauch, dessen Träger vor allem die Kinder
waren, scheint seinerzeit unter den Esten recht verbreitet gewesen zu
sein1. Nicht weniger bekannt ist eine andere magische Handlung zur
Erhöhung des Eierertrags, nämlich Betasten oder Streicheln von Hoden

eines Stieres2. So schreibt der bekannte Finnougrist F. J. Wiedemann

unter Osterbräuchen : «Wer vor Tagesanbruch die Ruthe eines

jungen Bullen betastet, wird im Sommer viel Vogeleier finden (ebenso
am Charfrcitag und St. Georg)»3. Nach einer späteren Aufzeichnung
aus Nordestland musste man am Karfreitag die Hoden, wörtlich 'Eier'
eines Stieres reiben, indem man folgenden Zauberspruch hersagte:

«Ich reibe die Eier des Stieres,
so bekomme ich die Eier von Meerschwalben,
die Eier von Eisenten, Kriekenten,
die Eier von Eidergänsen, die Eier von Sammetenten»4.

Ungeachtet dessen, was vorher über Einsammeln und Gebrauch von
Eiern gesagt worden ist, konzentriert sich letzten Endes alles um das

Osterfest. Nicht ohne Grund werden Ostern in der estnischen
Volkssprache auch das 'Eierfest' (munadepühad) genannt. In setukesischen
Volksliedern fragen die Kinder voller Sehnsucht nach der «lieben
Osterzeit, der schönen Eierzeit»5.

Die Tatsache, dass die Eier von Wildvögeln in einigen Gegenden
Estlands reichlich als Ostereier verwendet wurden, hat die Meinung
aufkommen lassen und auch die Forscher zu der voreiligen Annahme
geführt, als ob Genuss und Färben von Hühnereiern zu Ostern
überhaupt eine Erscheinung späteren Datums seien6. Wir wissen aber, dass

das Huhn eines der ältesten Haustiere ist, und Hühner oder Eier
gehörten schon im Mittelalter zu den Naturalabgaben, die die estnischen
Bauern der Gutsobrigkeit oder der Geistlichkeit zu verrichten hatten.

Infolgedessen kann man kaum annehmen, dass die Hühnereier damals,
als es doch in ganz Europa der Fall war, in Estland als Ostereier keine

Verwendung gefunden hätten.

1 Eisen a.a.O. (Anm. 2 S. 139) 19fr. Siehe auch F. J. Wiedemann, Aus dem inneren
und äusseren Leben der Ehsten (St.Petersburg 1876) 355.

2 Siehe dazu auch den Aufsatz von K. Vilkuna in diesem Heft, S. 134fr.
3 Wiedemann a.a.O. (Anm. 1 S. 140) 356.
4 I. Manninen, Die Sachkultur Estlands I (Tartu 1931) 21. Siehe auch Leinbock a.a.O.

(Anm. 1 S. 139) 173 ff.
5 J. Hurt, Setukeste laulud II (Helsingfors 1905) 107.
6 Siehe z. B. O. Loorits, Grundzüge des estnischen Volksglaubens I (Uppsala 1949) 360.



Ostereier in Estland 141

Dass der Brauch, die Ostereier irgendwie zu färben, in Estland schon

recht alt sein muss, zeigt nach der Meinung des Verfassers unter anderem

das Färben mit Naturmitteln. Das Überziehen von Ostereiern mit
Lack und Wachs wie auch die mit dieser Technik verbundene
Ornamentik waren dem estnischen Bauern vollkommen fremd. Sogar in den
Städten und in der bürgerlichen Schicht hatte sich diese Technik
keineswegs fest eingebürgert. Dagegen wurden (und werden zweifellos
auch noch heute) die Ostereier in der Hauptsache mit Pflanzenstoffen

gefärbt. Als Farbstoff kommen in erster Linie die Birkenblätter in
Betracht, die von Badequasten (saunavihad), die im vergangenen Sommer

geschnitten und getrocknet waren, abgepflückt wurden. Dabei gab es

zwei Möglichkeiten: entweder wurden die Eier in einem Absud von
Birkenblättern einheitlich gelblich-grün gefärbt, oder aber sie wurden
mit Birkenblättern und dann mit Stoffresten umwickelt; die auf diese

Weise gefärbten Eier zeigten eine Art Blattmuster. Zum Färben wurden

auch andere Pflanzenstoffe herangezogen, z. B. Erlenrinde, Moos,
Heublumen, aufgehende Roggensaat, Fingerkraut und sonstige grüne
Pflanzen, die man in dieser Jahreszeit finden konnte. Ganz besonders

gern wurde aber mit Zwiebelschalen gefärbt. Gewöhnlich wurde das

Ei mit Zwiebelschalen bedeckt, dann in Stoffreste gewickelt und nachher

gekocht. Man versuchte den natürlichen Farbeffekt dadurch zu
steigern, dass zwischen das Ei und die Zwiebelschalen irgend etwas

gelegt wurde, z.B. Grütze, wodurch weisse Flecken auf der Eierschale
erzielt wurden, oder Leberblümchen (Hepatica triloba), die blasse

Blütenkonturen hinterliessen. Zweifellos wurden zum Färben von
Eiern auch andere Pflanzenstoffe benutzt. In einigen setukesischen

Überlieferungen werden besonders rote Ostereier erwähnt; das Färbemittel

hiefür ist uns nicht bekannt. M. J. Eisen erwähnt auch, dass die
bereits gefärbten Eier in einen Ameisenhaufen gelegt wurden, so dass

die mit Ameisensäure bespritzte Eierschale weisscheckig wurde. Leider

gibt er nicht an, aus welchen Gegenden die Nachrichten stammen1.

Was das mit Ostereiern verbundene Brauchtum anbelangt, so möchte
ich vor allem einige Nachrichten, die die Eier auf irgendeine Art und
Weise mit der Kirche in Verbindung setzen, hervorheben. Am stärksten

ist die Beziehung zur Kirche bei den Setukesen, wo der russische

Einfluss in bedeutendem Masse ersichtlich ist. Dort war es allgemeiner
Brauch, dass die Ostereier am Stillen Sonnabend zur Kirche mitgebracht

und zusammen mit anderen Speisen, wie Quark, Butter und
Weissbrot, vom Priester geweiht wurden. Nach dem Gottesdienst

1 Eisen a.a.O. (Anm. 2 S. 139) 48.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LIII (1957)



142 Gustav Rank

tauschten die Anwesenden die Eier untereinander. Wenigstens ein
geweihtes Ei wurde das ganze Jahr hindurch aufbewahrt, und zwar in der
Wohnstube auf einem Wandbrett vor dem Heiligenbild oder in einem
besonderen Heiligenschrank. Dieses Ei galt als Zaubermittel,
beispielsweise gegen Feuerschaden1. Nach einer alten Sitte besuchten
die Setukesen am ersten Ostertage den Friedhof, vergruben dort
gefärbte Eier in einen Grabhügel und riefen den Verstorbenen zu : Christus

ist auferstanden - Die Sitte, Eier am Ostertag zur Kirche
mitzunehmen, ist auch bei den Lutheranern nicht ganz unbekannt gewesen.
Nach einigen Mitteilungen aus Nordostestland war es üblich, dass

Paten und Patinnen am Ostertage nach dem Gottesdienst beim
Kirchentor ihren Patenkindern Ostereier verteilten.

Der Ursprung der Ostereier wird vom Volk oft auf diese oder jene
Weise mit der Auferstehung Christi zusammengebracht. So vergleichen

die Setukesen die Ostereier mit dem Grabstein Christi, der so
leicht wie ein Ei weggerollt wurde. Und die rote Farbe der Ostereier
wollen die Setukesen damit erklären, dass alle Steine bei der
Auferstehung rot gewandelt wurden. Ähnliche Deutungen trifft man sogar
bei den Lutheranern, und zwar im Südwesten des Landes, wo man das

Färben von Eiern mit der Einbalsamierung des heiligen Leichnams
vergleicht. Bisweilen werden die Deutungen dieser Art als kleine Legenden

erzählt. So wurde in derselben Gegend berichtet, dass die Sitte,
zur Osterzeit Eier zu schenken, aus der Zeit Christi herstamme. Maria
habe Pontius Pilatus ein Ei gebracht, damit Pilatus Jesus nicht verurteile.

Oder : Maria sei zu Tiberius gegangen, um ihm die Nachricht von
der Auferstehung Christi mitzuteilen, und habe dem Kaiser bei dieser

Gelegenheit ein rotes Ei geschenkt. Auch bei den Lutheranern galt das

Osterei gelegentlich als ein apotropäisches Mittel gegen Schadenfeuer,
Viehkrankheiten usw.2.

In der hier berücksichtigten Zeit kannten die estnischen Bauern
neben den Ostereiern keine speziellen Ostergerichte. Es wird berichtet,

dass in einigen Gegenden Südestlands zu Ostern besondere mit
Quark überstrichene Brotkuchen (korbid PI., deutschbaltisch ebenfalls

Korpen) gebacken wurden, aber es liegen darüber keine Nachrichten

vor, eine wie grosse Verbreitung dieser Brauch gefunden hatte. Es ist
nicht ausgeschlossen, dass Quark - zumindest im Südosten des Landes

- zu alten Osterspeisen gerechnet werden kann, wie es bei den
Setukesen und auch in Russland der Fall war. Die Russen bereiten aus

1 Vgl. G. Rank, Die heilige Hinterecke im Hauskult der Völker Nordosteuropas und
Nordasiens (Helsinki 1949 75.

2 Eisen a.a.O. (Anm. 2 S. 139) 55 fr.



Uova e pani di Pasqua in Friuli 143

Quark ein spezielles käseähnliches Ostergericht, nacxa, das sich in den

letzten Jahrzehnten über die Städte auch in Estland verbreitete, auf
dem Lande aber wenig an Boden gewann.

Uova e pani di Pasqua in Friuli

Di Gaetano Perusini, Udine

L'uso di colorire le uova, che si mangiano a Pasqua, è assai diffuso
nella pianura e nelle prealpi friulane1. Nella montagna a parlata friulana

(Carnia) l'usanza è poco nota ed è di introduzione relativamente

recente; con inchieste dirette ho potuto accertare che essa è conosciuta
in vari centri di fondo valle (Comegliàns, Arta, Zuglio) ma non molto
diffusa2 ; a Cedarcis mi è stato esplicitamente precisato che si tratta di un
uso introdotto recentemente3. In località montane appartate (Forni-
Avoltri, Fielis) l'usanza di colorire le uova è sconosciuta4. Nella zona
montana della Val Fella, a Tarvisio e Camporosso, località a parlate
allogene (sloveno e tedesco), l'uso di colorire le uova è ben noto5,
mentre a Saletto di Chiusaforte, locahtà a parlata ladina, è sconosciuto6.

1 V. Ostermann e G. Vidossi, La vita in Friuli (Udine 1940) 73 ; le notizie fornite dal-
l'Ostermann si riferiscono al periodo 1870-1890. - L. Peteani, Raffronti folklorici, in:
«Pagine Friulane» 6 (1895), nr. li, 177; le indicazioni del Peteani, quando non hanno una
precisa localizzazione, sono valide per la pianura friulana orientale fra Aquileia e Gorizia. -
G. Perusini, Feste ed usi calendariali friulani. Pofabro, in: «Sot la Nape» 2 (1950), nr. 6,

21. -G. D'Aronco, Vecchie usanze popolari di Cordenons, in: «Cefastu?» 24 (1948) 28.-
T. Priverò, Vecchie usanze popolari di Zoppola, in: «Sot la Nape» 6 (1954), nr. 4-5,
p. 7. - Per Spilimbergo e Navarons l'uso mi viene segnalato dalla professoressa N. Canta-
rutti. Ho accertato l'uso con inchieste dirette nei seguenti paesi: Camino al Tagliamento
(Informazione di G. Cozzi, 1951), Buia (Informazione di M. Forte, 1950), Forgaria
(Informazione di T. Petri, 1949), Ragogna (Informazione di d. A. Florit, 1949), Tramonti di
Mezzo (Informazione di P. Menegon, 1949), Tarcento (Informazione di A. Croatto,
1946), S. Giorgio di Nogaro (Informazione di J. Facini, 1946).

2 Ad Arta una informatrice, signora Luigia Bianzan Marpillero, mi negava l'esistenza
dell'uso; un'altra informatrice più giovane, signora Gortani Brunetti, invece mi segnala
che le uova venivano colorate con colori ottenuti da foglie di salvia e buccia di cipolla
(Informazioni raccolte nel 1947). Per Zuglio il maestro Leschiutta mi ha segnalato che si

tratta di uso poco diffuso (Informazione raccolta nel 1947).
3 Informazione raccolta nel 1947 dalla maestra Maria Lunghino Camprini.
4 Notizie raccolte da donne del posto con inchieste dirette nel 1947.
6 Notizie raccolte con inchieste dirette fatte nel 1947; a Tarvisio dal signor Treu ed

a Camporosso dal maestro Giuseppe Kerstein. A S. Pelagio di Aurisina, e nelle località
vicine di Precenico, Prepotto, Ternova Piccola, paesi a parlata slovena posti in vicinanza
del confine del Friuli, le uova un tempo si decoravano con colori ottenuti dal caffè, dalla
cipolla e da altre piante, ora con colori comperati; la coloritura è semplice senza disegni
geometrici o figure. L'informazione mi è stata gentilmente inviata dal signor Ettore
Specogna, che sentitamente ringrazio ed è stata raccolta dai signori Ladislao Sirca e
Manetta Sirca Doljak di S. Pelagio e Lino Doljak di Prepotto.

6 Notizia raccolta con inchiesta diretta nel 1947.


	Ostereier in Estland

