
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 53 (1957)

Artikel: Brauchgeschichtliches zu Osterei und Osterbrot in Bayern

Autor: Moser, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


78 Hans Moser

einer Schnur ausgeblasene Gänseeier aufgehängt, nachdem sie mit
Simsenmark zu Hasen und Männchen ausgeputzt und mit buntem
Garn oder mit Farbe verziert worden waren. Sie blieben das Jahr über

hängen»1. Ob diese Hasen und Männchen wie die Vögel urtümliche
Vorformen oder Nebenformen der einfachen Binseneier oder gar
späte Verfallsformen darstellen, lässt sich bei der Spärlichkeit der

Belege vorläufig nicht entscheiden.

Brauchgeschichtliches zu Osterei und Osterbrot in Bayern

Von Hans Moser, München

Der bayerische Beitrag zum Thema dieses Heftes sieht seine

Aufgabe darin, aus den Ergebnissen mehrjähriger (noch lange nicht
abgeschlossener) Quellenforschungen historische Zeugnisse vorzulegen,
die für entwicklungsgeschichtliche Zusammenhänge bedeutsam
erscheinen2. In der Interpretation des zumeist neuen Belegmaterials
stehen die Fragen nach Funktion undUmwelt der überlieferten Brauchformen

zu Osterei und Osterbrot im Vordergrund. Unter diesem

Gesichtspunkt sind drei verschiedene Funktionsbereiche zu berücksichtigen:

neben dem (gern isoliert betrachteten) volksbräuchlichen im
engeren Sinn ein rechtlicher und ein kirchlicher. Aus jedem von ihnen
hat sich eine Reihe von Riten entwickelt, die dann im Laufe der Zeiten

zu dem zusammenwuchsen, was schliesslich als landschaftlicher oder
auch nur örtlicher Osterbrauch überliefert ist. Da sich im besonderen

gezeigt hat, dass nicht wenige Brauchphänomene mit Verpflichtungen
und auch mit Rechten gegenüber weltlichen und geistlichen
Herrschaften verbunden waren, wird rechts- und wirtschaftsgeschichtlichen
Zusammenhängen mehr als bisher nachzugehen sein. Hieher gehört
zunächst das Abgabewesen der alten grundherrschaftlichen Wirtschaft.

Weit zurück sind österliche Naturalzinse nachzuweisen, dabei die

jahreszeitlich bedingten Lieferungen von Zinseiern häufiger als die

von Zinsbroten. Die «steora vel osterstuopha» einer fränkischen
Urkunde von 889 hat Jacob Grimm schon auf gezinstes Backwerk

bezogen. Frühe Belege für österliche Eierzinse bietet für oberbayerische

Gebiete das Urbar der Grafen von Falkenstein, der sogenannte
Codex Falkensteinensis, dessen Hauptteil zwischen 1165 und 1174

1 Heimatblätter für den Kreis Lauterbach, 7. Jahrg., 3. Folge, Nr. 10, S. 3.
2 Für genauere Nachweise und umfänglichere Quellenauszüge muss auf eine vorbereitete

grössere Veröffentlichung im Bayerischen Jahrbuch für Volkskunde 1957 verwiesen
werden.



Brauchgeschichtliches zu Osterei und Osterbrot in Bayern 79

entstanden ist. Die dazu verpflichteten Güter hatten je 100 Eier zu
liefern, und auch der zentrale herrschaftliche Wirtschaftshof zu
Urdorf (Oberaudorf) gab trotz seiner höheren Leistungsfähigkeit nicht
mehr als eben «C(entum) ova ad pascha» (ebensoviele nochmals zu

Pfingsten) und ausserdem 15 Weissbrote. Die gleiche Zahl von Eiern
zinsten zu Ostern im 13. und 14. Jahrhundert auch bestimmte Höfe im
Würzburgischen. Die Beispiele liessen sich aus weiteren Salbüchern,

Abgabenverzeichnissen und Einzelurkunden beliebig vermehren.
Bemerkenswert ist zweierlei : einmal, dass diese Zinse und Güten ziemlich

allgemein die Zeit der reinen Naturalwirtschaft überdauert haben,
und zum zweiten, dass auch das Normquantum von 100 Eiern über die

folgenden Jahrhunderte hin des öfteren wieder vorkommt, und zwar
nicht nur als Abgabeeinheit, sondern ebenso als Fixum im Spendenwesen

und schliesslich noch in volksbräuchlichen Eierspielen später
Zeit. Dieses konstante Element deutet auf alte Traditionsverbindungen,

für die auch eine andere Beobachtung spricht, nämlich die, dass

eine Reihe zugehöriger Brauchübungen durch örtliche Sagenüberlieferung

von herrschaftlichen Stiftungen hergeleitet wird.
Im nördlichen Bayern ist für die österlichen Naturalzinse die

Bezeichnung «Osterrecht» spätmittelalterlich zu belegen. Sie ist generell
gebraucht, z. B. im Amt Wetterfeld (OP)11500 für die Einhebung von
Käse und Eiern durch die Herrschaft, aber auch in spezieller Bedeutung,

für die Osterzulagen zur Besoldung von Hirten, wie in Wun-
siedel (OF) 1467 oder in Döllnitz (OP) im 16. Jahrhundert (aus jedem
Haus ein Osterfladen und zwei Antlasseier) und von Amtsdienern wie
in Ebing (OF) um 1470, wo der Schultheiss 5 Eier von jedem Bauern
und der Büttel 3 Eier von jedem Söldner zu bekommen hatte.

Dass neben der Vereinnahmung aus grundherrschaftlichem Recht
schon im 14. Jahrhundert auch ein gewohnheitsrechtliches Einsammeln

von Eiern geübt wurde, bezeugt ein Urbar des Herzogs in
Niederbayern, das für ein Forstgebiet bei Ötting angibt: «Über all daz

ampt dez Mitterholtz sammet man gein den ostern ayer, waz der ist,
dez mag man nicht geraiten (d.h. es liess sich da keine genaue Zahl
errechnen), ez ist gewonheit und nicht recht.» Von hier aus war zum
termingemässen Heischen kein grosser Schritt. Ihr Grundherren recht
durch Heischerecht zu erweitern, lag im besonderen für Klöster und
Spitäler nahe, die, bei starkem Eigenbedarf und traditioneller Spendepflicht,

sich dabei auf fromme und gemeinnützige Verwendungszwecke

berufen konnten. Kloster Diessen (OB) verrechnet 1506 eine

1 Abkürzungen: OB Oberbayern, NB Niederbayern, OP Oberpfalz, OF
Oberfranken, MF Mittelfranken, UF Unterfranken.



8o Hans Moser

Ausgabe « Collectoribus ovorum». Vielleicht hat man dafür Klosterschüler

eingesetzt.
Man kann annehmen, dass die autorisierten Eiersammler anderen

die Anregung gegeben haben, das gleiche für die eigene Tasche zu tun.
Zu welcher Gruppe jene Schüler gehörten, denen 15 56 in der schwäbischen

Reichsstadt Nördlingen das Eiersammeln zu Ostern verboten
wurde, bleibt vorerst unklar. Das Verbot selbst war offenbar darin
begründet, dass das protestantisch gewordene Gemeinwesen hier für
jeden Fall ein nicht mehr zu duldendes Relikt aus der katholischen
Zeit sah. Buben, die nicht mehr für ein Kloster, sondern bei Klöstern
für sich selbst Eier sammelten und darum sangen, erscheinen in Bayern

- trotz einer ausgesprochen guten, weit zurückführenden Quellenlage,
die für Heischebräuche anderer Jahreszeiten erstaunlich reiche
Ergebnisse zuliess - auffallend spät, in geringer Zahl und landschaftlich

eng begrenzt. Da hat Kloster Beuerberg (OB) 1591 «denen schuelern
umb ayr singendt summatim 58 kr. ausgeben» und 1594 «den ayr-
singern 1 fl. ». KlosterEttal (OB) 15 97 zum 9. März «8 arm schueller(n)
von Murnau so umb ayr gesungen, geben 18 kr. » und 1598 ebenso, nur
ohne die Ortsangabe; knappere, nicht so eindeutige Formulierungen
der folgenden Jahre bis 1612 können ebenfalls noch auf den Brauch

bezogen werden. Kloster St. Veit bei Neumarkt an der Rott (OB) 1619

zum 19. März «4 khnaben so umb ayr gesungen, geben 4 kr.». Mit
der zu Anfang des 17. Jahrhunderts einsetzenden strengeren Kontrolle
des gesamten Rechnungswesens im Zuge allgemeiner Sparmassnah-

men verschwinden diese Einträge und gehen auf in summarischen

Ausgaben auf Verehrungen, Almosen und dergleichen. In
Kirchenrechnungen sind dann aber zuweilen Ratschenbuben angeführt, und
die dürften mit der Brauchübung auch den Namen der Eiersinger
geschluckt haben.

Der Osterbedarf an Eiern und Broten in Klöstern und Spitälern
berührt den kirchlichen Funktionsbereich. Aus diesem ist die früh
bezeugte österliche Speisenweihe am Ostermorgen allbekannt. Wenig
beachtet aber wurde die für unseren Zusammenhang kaum weniger
wichtige Feier der Coena domini oder des sogenannten Mandats am

Gründonnerstag, der in Bayern Speispfinztag oder Antlasstag heisst.

Dieser war neben dem Allerseelentag der bedeutendste Spendetermin
für die Armen, als solcher in unseremRaum 1300 für KlosterPrüfening
und von 1385 an für Kloster Nieder-Viehbach (NB) belegt. Von der
Mitte des 15. Jahrhunderts sind in Kloster- und Spitalrechnungen
Brotverteilungen an alle Hausangehörigen und Brotspenden «unter
das volk so darzu chumbt» bei den (oft an die Fusswaschung ange-



Brauchgeschichtliches zu Osterei und Osterbrot in Bayern 81

schlossenen) Mandaten häufig genannt. Die Mandatfeier wurde aber
auch von manchen Stadtmagistraten in ihren Festkalender übernommen.

Für eine öffentliche Eierspende an diesem Tag liefert das Kloster
Seligenporten (OP) einen schönen Beleg: «Am gründonnerstag 250

eyer zu spende, dann an disem tag kindern jedem ein röckhl (Roggen-
leibl) und zwey eyer.» Am gleichen Tag bekamen laut Weistum um
1470 Schultheiss und Büttel in dem zum Kloster Michelsberg in Bamberg

(OF) gehörigen Dorf Ebing die ihnen zustehenden Eier; die
dem Gemeindehirten zu Döllnitz (OP) von jedem Haus gereichten
sind eigens als Antlasseier bezeichnet. Auch müssen die 100 Eier, die
im Regensburger Frauenstift Niedermünster nach Aufzeichnung von
1444 «ex antiqua consuetudine» von einem bestimmten Gut geliefert
und am Karfreitag von der Äbtissin «mit ir aygen hant armen leyten
ausgeben» wurden, Antlasseier gewesen sein. Sicher haben gerade die

Spenden aus geweihten Stätten dazu beigetragen, dem Antlassei die
besondere Wertschätzung zu geben, die ihm allgemein und bis heute
im Volksglauben an seine Schaden verhütende und Segen bringende
Kraft und im Volksbrauch als österliche Minnegabe bewahrt blieb.
Vielfach noch werden die am Antlasstag gelegten Eier zur Osterweihe
gebracht.

Missbräuchliche Volksgewohnheiten mit solchen Eiern und auch

mit Brot und Fett, nämlich das Berühren oder «Bestreichen» des am

Karfreitag in den Kirchen auf den Boden zur Verehrung ausgelegten
Kruzifixes mit diesen Speisen verbot ein bayerisches Landesmandat

gegen «Superstitionen und Aberglauben» vom Jahre 1611. Trotzdem
sind Naturalopfer zu dieser Kreuzverehrung und zum Heiligen Grab
auch für spätere Zeiten noch nachzuweisen.

Zum Osterfest selbst wurden in Klöstern und Spitälern Eier und
Fladen zuweilen nach einem festen Verteilungsplan ausgegeben.
Die Pfründeordnung des Spitals zu Augsburg bestimmte, dass die
Osterfladen allweg von den Gilteiern gebacken werden sollten. Das

Heiliggeist-Spital in München vereinnahmte laut Salbuch von 1487

von verschiedenen Gütern je 100 Eier und je einen Fladen, stellte aber
natürlich auch selbst noch Osterfladen her, wozu nach 15 00 wiederholt

ausser dem Pfister noch ein Bäckenknecht eingesetzt werden
musste. 1772 brauchte man «zu ayrfladen auf heiligen ostern 120 ayr,
2 pfund schmalz»; es waren zwei Fladen, je 7 Pfund schwer.

Eier und Fladen neben den anderen Osterspeisen am Ostermorgen
in der Kirche weihen zu lassen und dann zu Hause gemeinsam zu
verzehren, ist seit alters Hausbrauch in Stadt und Land. Dass gute Freunde
sich gegenseitig «des geweiheten oder fladen» zuschickten, berichtet



82 Hans Moser

15 34 Seb. Franck. Brauch bürgerlicher Gemeinschaft war ein österliches

Festmahl auf dem Rathaus. In Franken, wo man es das «Fladenmahl»

nannte, bestand im ausgehenden Mittelalter eine merkwürdige
Verbindung zum Pfarrherrn, der den Rat regalieren musste, wogegen
dieser den Wein lieferte und zuweilen noch ein Trinkgeld für die
Köchin gab. Für Forchheim (MF) ist das von 1482 an zu verfolgen.
Da heisst es z.B. 1491: «Item 2 Pf. 12 dn. fur wein, als ein rat bei
techand die fladenweihe gehalten, und seiner maide in die kuchen.»
Da dieser Besuch am Ostermontag stattfand, bedeutete die Benennung
wohl eine scherzhafte Kontrafaktur zur kirchlichen Speisenweihe. Die
Verbindung mit dem Geistlichen hörte noch vor 1520, wohl unter
dem Einfluss der Reformationsbewegung, auf. Von da an lud alljährlich

der Stadtschreiber die beiden Bürgermeister «zu den fladen» oder

«zu seinem ayrkuchen», was dann bis kurz nach 1600 so gehalten
wurde. Für Ochsenfurt (UF) ist ein Ostermahl des Rates auf Einladung

des Pfarrers 1512 bezeugt, Wunsiedel (OF) von 1533 an - es

heisst aber da schon: «nach altem herkommen» - bis 1546, als fremde

Truppen in der Stadt lagen und statt des Rates « ostern di Hispanier im
pfarhoffgeschlembt diz jar». Danach wurde der Brauch stillschweigend
begraben. In Zeil (MF) gab noch 1580 der Pfarrhof dem Rat «ein
zimblich gebratens und fladen uff drey tisch».

Eine seltsame «Fladenprozession» bestand von zwei Dörfern bei
Volkach (UF) aus zur dortigenHallburg. DerBurgherr spendete jedem
der beiden Züge ausser Wein, Weissbrot und Kuhkäse zwei grosse
geweihte Fladen, die dann auf eigenen Tragbahren feierlich und mit
Gesang zurückgeführt wurden. Der Brauch wurde davon hergeleitet, dass

die zwei Dörfer in alter Zeit dem Grafen von Hallburg die Schafhut-
gerechtigkeit überlassen hatten. Der (späte) Überlieferungsbericht
betont, dass bei diesen Aufzügen alles wie bei richtigen Prozessionen

vor sich gegangen sei, nur ohne Geistlichkeit. Ein sehr ähnlicher, bis
ins 17. Jahrhundert gehaltener Aufzug hat im württembergischen
Bopfingen bestanden. Dazu hatte der Stadtpfarrer, der mit der gesamten

Ortsgeistlichkeit teilnahm, «observanzmässig» und der benachbarte,

ebenfalls mitziehende Graf von Flochberg als Nachfahre des

Brauchinitiators aus freien Stücken je einen Fladen gestiftet.
Von Fladenspenden zur Durchführung eines anderen Osterbrauchs

berichtet schon 1520 Joannes Boemus für Franken. Im «Weltbuch»
des Seb. Franck ist die Stelle übersetzt: «Zu ostern bacht man die

fladen, da gibt etwan ein reicher zwen fladen, den einen den jungen
knaben, den andern den jungen meydlin, umb dise auff einer wisen

vor aller menge zulauffen.» Der reiche Spender dürfte in jener Zeit



Brauchgeschichtliches zu Osterei und Osterbrot in Bayern 83

doch auch ein Grundherr gewesen sein. Auch wenn Wettläufe an
Ostern zum ältesten Brauchbestand der Frühlingszeit gehören und als

vegetationskultische Riten gut fundiert sein mochten, so bedeutete
doch auch hier die Anteilnahme der Oberschichten eine nicht zu
unterschätzende Stütze der Brauchpflege. In Remlingen (UF) hat sich bis
in unsere Zeit ein Wettlauf um Ostereier erhalten, der um 1650 von
dem Grafen von Castell eingeführt worden sein soll. Dieser habe einen

Teil seiner Eierzinse den Burschen für dieses Brauchspiel überlassen.

Eine noch jüngere Stiftung ist 1723 zu Oberberghausen (OB) urkundlich

bezeugt. Dort hat ein auch sonst als Wohltäter der Heimatkirche
bekannter wohlhabender Bauer «mit 50 fl. Capital jährlich auf den

Ostermontag abents ain Predig gestift, worbey zweimahl der hl. Segen

zu geben und Unser lieben Frauen Lyttaney zu betten, darnach mit
100 Ayr ein Klaubet zu halten von zwei grossen und zwei khleinen
Knaben, deren jedem 25 Ayr gelegt werden, über ein Oehln (Elle) weit
von einand gesetzt. Wer aus beyden Parteyen darmit ehender fertig
wird, deren erlangt jeder 50 Ayr.» Das weitverbreitete Eierklaubet
oder Eierlesen - in der häufigeren Form, dass einer eine bestimmte
Strecke laufen muss, während der andere ein Anzahl in Abständen
gelegte Eier einzusammeln hat - hatte 1634 schon der Münchner Jesuit
Georgius Stengelius genauer beschrieben und ungefähr gleichzeitig
ein Dr. Georgius Henischius speziell für Augsburg-Göggingen.

Ein anderes der bekannten Eierspiele, das auch heute noch geübte,
in Schmellers Bayerischem Wörterbuch beschriebene Eierwalgen wird
im Strafregister des Landgerichts Teisbach (NB) von 1532 genannt,
und zwar für Jesendorf, wo ein Bauer einem andern einen Hut voll
Eier aus der Hand geschlagen hatte. Weitere Straffälle, Streitigkeiten
und Raufereien auf dem «Osteranger» in Dörfern der oberbayerischen
Landgerichte Weilheim (1536) und Dachau (1594) und auf der «Osterwiese»

in einem Dorf des Landgerichts Ötting (1545) lassen auf
ähnliche Spiele als Streitanlass schliessen. Das heute noch allerorts geübte
Eierpecken nennt 1700 der Salzachgau-Prediger Andreas Strobl.

Merkwürdigerweise ist in keinem der bisher verwerteten Zeugnisse
vor dem 17. Jahrhundert von bunten Ostereiern die Rede. Die folgenden

neuen (ausschliesslich oberbayerischen) Belege für gefärbte und
verzierte Eier betreffen jeweils Einzelstücke oder kleinere Mengen,
offenbar für Geschenke bestimmt. Im Stift Berchtesgaden kaufte man
1597 von einem fahrenden Krämer «allerlei Specerei, Confect, gulden
Ay». Dass goldene Eier bekannt und beliebt waren, ist Ende des

17. Jahrhunderts durch Andreas Strobl bezeugt. Im Kloster St. Veit
bei Neumarkt gab man 1610 einem Knaben «für ain gmalns Osterayr



84 Johanna Nickel

4 kr.», im Kloster Fürstenfeld hatman 1665 «für 24 gemahleneOsteray
verehrt 30 kr.» Wieder in St. Veit wurde 1680 für «Prisill und Zeug zu
den Osterayr färben ausgeben 17 kr.», ebenso in den nächsten Jahren.
Dass um 1700 das Schenken von gefärbten, mit Figuren bemalten,
mit eingekratzten sinnbildlichen Darstellungen versehenen, «mit
schönen seydnen Flöckln belegten», in summa hübsch «verzierten,
geschmückten und gestückten» Eiern bei allen Schichten des Volkes
üblich war, davon sprechen verschiedene Prediger, am ausführlichsten

der schon genannte Strobl.
Die Aufklärungszeit war auch den Osterbräuchen nicht günstig. Der

Fürstbischof von Passau verbot 1786 für die Stadt wie für das ganze
Hochstift den Verkauf von gefärbten und hartgesottenen Eiern und

gestattete auch «jedem Privaten nicht mehr, als höchstens familien-
weis drey zur Weihe gewidmete Eyer zu förben». In München untersagte

1802 ein Polizeierlass den Verkauf von Ostereiern deshalb, weil
die Eier dadurch verteuert würden, weil der Eiergenuss den Kindern
schädlich sei und diese nur dazu gereizt würden, «ihre Kreuzer liederlich

zu vertändeln». Auch solche Bedenken allzu besorgter Obrigkeiten

schwanden wieder.
Osterei und Osterfladen haben sich weiterhin behauptet, die Speisenweihe

der Kirche blieb als festes, stützendes Fundament bestehen.

Dann hat der Geschäftssinn der Bäcker und Konditoren das seinige
dazu beigetragen. Den grossen Gemeinschaftsfeiern vergangener Zeiten

kann die Gegenwart kaum noch etwas gegenüberstellen. Doch sind
dank den Bemühungen heimat- und volkstumspflegerischer Kräfte
manche Formen der Eierspiele nicht ausgestorben. Was sich sonst an
Brauchtümlichem noch mit Osterei und Osterbrot verbindet, lebt in
den kleineren Gemeinschaften von Familie und Haus und in der
Spielfreude der Jugend.

Lausitzer Ostereier

VonJohanna Nickel, Berlin

(mit 1 Abb. auf Tafel 1)

Kunstvoll verzierte Ostereier findet man noch in der Lausitz, jener
Landschaft, die sich vom Südosten Brandenburgs bis weit nach Sachsen

hinein erstreckt. Hier sind es neben den Deutschen vor allem die
Sorben (Wenden), die die alten Schmucktechniken bewahrt haben.

Wohl färbt man auch hier einfarbig, wenn man eine grosse Zahl von
Ostereiern benötigt, doch überwiegt die Zahl der verzierten Eier.


	Brauchgeschichtliches zu Osterei und Osterbrot in Bayern

