Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 52 (1956)

Artikel: Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient
und ihre verschiedenen Erscheinungsformen

Autor: Taeschner, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

122

Futuwwa,
eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient
und ihre verschiedenen Erscheinungsformen

Von Frang Taeschner, Minster/Westfalen

Inbaltsiibersichs
Einleitung
I. Die Entwicklung des Futuwwa-Begriffes in ethischer Hinsicht
II. Die Entwicklung des Futuwwa-Bundeswesens im frithen Mittelalter
III. Die hofische Futuwwa des Kalifen Nasir und seiner Nachfolger
IV. Die biirgerliche Futuwwa, das Achitum
V. Die Futuwwa als Ordnungsprinzip der Ziinfte

Abkiirzungen
BASI =  Beitrige zur Arabistik, Semitistik und Islamwissenschaft
EI =  Enzyklopidie des Islam
GAL = Geschichte der arabischen Literatur (C. Brockelmann)
JA = Journal Asiatique
MSOS =  Mitteilungen des Seminars fir Orientalische Sprachen, Abt. II,
Westasiatische Sprachen
REI = Revue des Etudes Islamiques
RMM =  Revue du Monde Musulman
WaG =  Die Welt als Geschichte
WI. = Die Welt des Islams

ZDMG = Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft

Einleitung

In vielen Lindern des islamischen Orients, namentlich Vorder-
asiens, hat es im Mittelalter ein Bundeswesen gegeben, das mit
dem Schlagwort Futwwwa (persisch Futuyvat, tirkisch Fritivver)
bezeichnet wird. Es ist dies ein arabisches Wort von der Grund-
bedeutung «Jugend, Jungmanntum, Burschentum», auch «Jugend-
bliite, jugendliches Verhalten, jugendlicher Leichtsinn», eine Ab-
straktbildung von-dem arabischen Worte Fazd (Pl. Fityan), das
«Bursche, Jungmann» bedeutet; und zwar bezeichnet dies Wort
den bereits erwachsenen jungen Mann, den Mann in der vollen
Jugendkraft, also den iuvenis (nicht den adolescens); Futuwwa
entspricht also dem lateinischen iuventus. Bisweilen hat das Wort
Fata auch den Nebensinn «Diener, Sklave»l,

Siehe die redaktionelle Bemerkung am Schluss dieses Aufsatzes S. 158.

v Zum Begriff im allgemeinen vgl. Art. Futuwwa in EI1, 130 (v.C.vAN ARENDONK);
Erganzungsbd. 81f. und Zusitze dazu S. X111 (v. BrsHR FARES) ; Islam Ansiklopedisi IV ,
700-701; und in der Neuausgabe der EJ (v. FR. TAESCHNER).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 123

Die Bedeutung dieses Wortes Futuwwa hat aber mancherlei Er-
weiterungen erfahren, und zwar einmal nach der ethischen Seite
hin, indem es Tugenden wie «Edelmut, Grossmut, Ritterlichkeit»
umfasste, Tugenden, die man von einem rechten Fata erwartete, —
zum anderen nach der sozialen Seite hin, indem das Wort mit der
Zeit Gemeinschaften gleichgesinnter junger Médnner (Fityan) be-
zeichnete, die sich die Pflege dieser Tugenden zur Pflicht machten,
also «Burschenbund, Jungminnerbund, Korporation». Unter
diesem Kennwort Futuwwa hat sich im islamischen Orient ein
Bundeswesen entwickelt, iiber dessen Phasen ich im folgenden
berichten will. Entsprechend der doppelten Bedeutung des Wortes
Futuwwa, einmal als Komplex von Tugenden, zum anderen als
ein Bundeswesen zur Pflege dieser Tugenden, miissen wir zunichst
zwei Entwicklungslinien verfolgen, eine geistesgeschichtliche und
eine sozialgeschichtliche, die sich zwar gegenseitig beeinflusst haben,
aber doch getrennt verlaufen sind, bis beide in der Organisation
des Abbasidenkalifen an-Nasir li-dinillah (1180-1225) zZusammen-
laufen und fortan nicht mehr zu trennen sind.

Als erster hat vor etwa 100 Jahren der Wiener Orientalist von
Hammer auf die Futuwwa als sozialgeschichtliche Erscheinung
aufmerksam gemacht!., Er fand in der Futuwwa-Organisation des
Kalifen Nasir gewisse Ahnlichkeiten mit dem abendlindischen
Rittertum und meinte, das letztere aus der Futuwwa herleiten zu
konnen. Diese Meinung ist heute aufgegeben; wir kommen spiter
auf diese Frage zuriick. — Die eigentliche Futuwwa-Forschung aber
wird eingeleitet durch das Werk meines im Ersten Weltkrieg ge-
fallenen Studienfreundes Hermann Thorning, «Beitrige zur Kennt-
nis des islamischen Vereinswesen auf Grund von Bast madad et-
taufiq»2 Thorning hat auf Grund umfangreichen handschriftlichen
Materials in arabischer Sprache ein Bild der Futuwwa-Vereine zu
geben versucht, wobei freilich der Grossteil seiner Quellen der
spitesten Phase der Entwicklung dieser Futuwwa-Biinde angehort,
der Zeit, da sie im Zunftwesen aufgegangen waren. Thornings
Werk hat weitere Orientalisten angeregt, auf dem Gebiete der
Futuwwa-Forschung zu arbeiten; es sind da u.a. zu nennen Paul

1 J. v. HAMMER-PURGSTALL, Sur la chevalerie des Arabes antérieure a celle de I’ Europe,
sur Uinfluence de la premiére sur la seconde in: ] A, IV.s., t. 13 (1849) 1fl.; ders., Sur les
passages relatifs d la chevalerie dans les historiens arabes in JA, V. s., t. 6 (1855) 282ff.

2 HerMANN THORNING, Beitrige gur Kenntnis des islamischen Vereinswesens auf Grund
von Bast Madad et-Taufiq (Tiirkische Bibliothek, hgg. v. GEORG Jacos und RUDOLF
Tscuupr, 16. Bd.), Betlin 1913.



124 Franz Taeschner

Kahle!, Hellmut Ritter2?, Louis Massignon3, Claude Cahen® und
meine Wenigkeit5. Auch einige arabische Gelehrte, wie der Bag-
dader Mustafa Dschevad®, haben dem Gegenstande ihre Aufmerk-
samkeit geschenkt; ebenso einige tiirkische Gelehrte wie M. F. K6-
prilii? und Muallim Cevdet8, und in neuester Zeit Nes’et Cagatay?

und Abdiilbaki Golpinarli®,

1. Die Entwicklung des Iuluwwa-Begriffes in ethischer Hinsicht

Wenn wir zunichst die geistesgeschichtliche Entwicklung des Be-
griffes der Futuwwa verfolgen und von dem biindischen Teile
dieses Begriffes absehen, so miissen wir bei der Frage nach dem
Ursprunge des Futuwwa-Begriffes in geistig-ethischer Hinsicht
unsere Blicke auf das alte Arabertum richten. Doch diirfen wir
dabei nicht von dem Abstraktbegriff Futuwwa ausgehen; denn
dieses Wort kommt in den Quellen fiir das alte Arabertum, als
welche neben dem Koran in erster Linie die altarabische Dichtung
zu bétrachten ist, iberhaupt nicht vor. Vielmehr missen wir den
Gebrauch des Wortes Fatd, das den konkreten Begriff des «jungen
Mannes» wiedergibt, in der altarabischen Dichtung untersuchen.

Aus dem Koran ist freilich fiir einen in die ethische Sphire ge-

1 PauL Kanvg, Die Futwwwa-Biindnisse des Kalifen en-Nagir in: Festschrift Georg Jacob,
hgg. v. THEODOR MENZEL, Leipzig 1932, 112-127.

2 H. RirtER, Zur Futwwwa in: Der Islam 10 (1920) 245-250.

3 Lours MassiGNON, La « Futuwway, ou «pacte d’bonnenr artisanal» entre les travaillenrs
winsulmans an Moyen Age in: La nouvelle Clio 4 (1952) 171-198.

4 CLAUDE CAHEN, Mouvements et Organisations populaires dans les villes de I’ Asie Mu-
sulmane au Moyen age: Milices et Associations de Foutouwwa in: Recueil de la Société Jean
Bodin V11, La Ville 2, Bruxelles 1955, 273-288.

5 FraNz TAESCHNER, Die islamischen Futwywabiinde, das Problem ibrer Entstebung
wnd die Grundlinien ibrer Geschichte, in: ZDMG 87 (1933) 6-49; ders., Futunwwa-Studien,
in:Islamica § (1932) 285-333.

8 Mustara DJEWAD, La Futiwa ou la Chevalerie arabe (al-futmwna wal-fityan qadiman)
in: Loghat al-* Arab, 8. Bd. (1930) 241-249.

7 K6prRULUZADE MEHMED FUAD, Tiirk edebiyatinde ilk miitesapvifler, Istanbul 1919,
namentlich 237-242,

8 M. DjevDET, L’ Education et I’Organisation des gens administratifs e industriels (so auf
dem Umschlag, auf dem Titelblatt: /’ Education aux foyers des gens des métiers) en Asie
Mineure et Syrie du X1le siécle jusqu’ @ notre temps (dail “ald fasl «al-abiya al-fityan at-turkiya»
Jfi viblat Ibn Battitab), Istanbul 1350 h./1932 m. (arabisch).

® Ne§’ET CAGATAY, Futupvet — Abi miiescesesinin mengei meselesi («Die Frage des Ur-
sprungs der Futuvvet-Achi-Organisation» ) in: J/éhiyat Fakiiltesi Dergisi1 (1952) Nr. 1,
58—68; Nr. 2/3, 61-84.

10 AppuLBAxt GOLPINARLI, [sidm ve Tiirk ellerinde Fiittivvet teskiléti ve kaynaklar: in:
Istanbul Universitesi Tktisat Fakiiltesi Mecmuasi, 11. Bd., Nt. 1-4 (1948-1950) 3-354 (ge-
kiirzte franzésische Fassung: Les Organisations de la Futuvvet dans les Pays Musulmans et
Tures et ses Origines in der franzosischen Ausgabe der Zeitschrift: Revue de la Faculté des
Sciences Economiques de I’Université d° Istanbul 11/1-4[1949/50] 5-49).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 125

steigerten Fata-Begriff als Ansatzpunkt fir die spitere Futuwwa
nichts zu entnehmen. An den Stellen, wo das Wort — im Singular
oder Plural (hier fityah) — vorkommt, heisst es einfach «Jiingling,
Bursche, Knabe»; so, auf Ibrahim angewendet 27, 6o kufischer
Zihlung /61 Fligelscher Zihlung, und auf die Siebenschlifer an-
gewendet 1§, 10/9 und 13/12, z.T. auch mit dem Nebensinn
«Diener, Sklave» (72, 30 von Yasuf gesagt; 18, 60/59 und 62/61;
dieser Nebensinn allein 72, 36). Zweimal kommt das Femininum
fatah, bzw. dessen Plural fazayat, vor in der Bedeutung « Madcheny,
und zwar im Sinne von «Sklavin» (4, 25/29 und 24, 33). In allen
diesen Stellen handelt es sich um Personen, die ethisch positiv ge-
wertet werden. So konnte es leicht kommen, dass die spiteren
Futuwwa-Kreise das Wort auch hier Gberall in ihrem spezifischen
Sinn aufgefasst und Ibrahim und die Siebenschlifer fiir Inhaber der
Futuwwa im Sinne dieser Kreise erklirt und dafiir eine Begrun—
dung gegeben haben.

Nach den Zeugnissen der altarabischen Poesie bezeichnete der
alte Araber mit diesem Ausdruck Fa#z den edlen Vollmenschen, wie
er ihm als menschliches Ideal vorschwebte. Zwei Tugenden zeich-
neten nach altarabischer Auffassung vor allem den Fati aus, einmal
die Gastfreundschaft und die Freigebigkeit, zum andern die Tapfer-
keit. Freigebigkeit und Tapferkeit sind auch spiter immer als die
beiden Haupttugenden angesehen worden, die die Futuwwa um-
fasstel. Dabei wurden grundsitzlich keine in der Person des Fata
liegenden Grenzen anerkannt: seine Gastlichkeit und Freigebigkeit
geht bis zum Aussersten, d.h. bis er selbst vollig ausgepumpt und
verarmt ist, und im Kampfe fiir die Seinen setzt er sein Leben ein.
Immer wieder sind es solche Fille von iibersteigerter Freigebigkeit
und Gastlichkeit, und von Selbstaufopferung im Kampfe, die als
Spitzen edlen Menschentums, eben als Futuwwa, gepriesen wer-
den. Im Sinne der Gastlichkeit und Freigebigkeit ist der altarabische
Fiirst Hatim at-Ta’l der Prototyp des rechten Fata geworden?;
seine sprlchworthch gewordene Gastfreiheit kannte keine Grenzen,
woriiber zahlreiche Anekdoten in Umlauf waren, und auch im
Kampfe zeichnete ihn Grossmut aus, die des eigenenNachteils nicht
achtete. Im Sinne des Kidmpfertums aber hat die spitere Futuwwa

1 Eine alte, dem Omaiyadenkalifen Mx dwiya zugeschriecbene Definition des Be-
griffes Futuwwa driickt dieses Doppelideal des altarabischen Fata etwas drastisch aus,
wenn sie sagt: Futuwwa ist « Speisung zu spenden und auf die Schidel zu haueny; vgl.
F.T. in: Der Islam 24 (1937) 43, Anm. 2.

2 Vgl. den Artikel Hatim al-T4’i in der EI (C. vAN ARENDONK) 11, 307f. (Islam
Ansisklopedisi V, 3711.).



126 Franz Taeschner

in “Ali b. Abi-Talib, dem Vetter, Schwiegersohne und vierten
Nachfolger des Propheten Muhammed, den Prototyp des Fata und
den eigentlichen Patron der Futuwwa erblickt; seine Tapferkeit
war allgemein bekannt, und es wird von ihm berichtet, dass er
mehr als einmal sein Leben fiir den Propheten aufs Spiel gesetzt
habe. Aus diesem Grunde lisst die Ubetlieferung eine unsichtbare
Stimme, einen Hatif, ihn als den wahren Fata, sein Schwert Dhulfi-
qar als das wahre Schwert bezeichnen (L4 saifa illa Du 'I-figir, /i
fata illa “Ali «Kein Schwert ausser Dhulfiqar, kein Fata ausser
‘Ali»)Y, welcher Spruch spiter zum Leitspruch der Futuwwa ge-
worden ist.

Und noch eines anderen fiir das alte Arabertum geltenden Tu-
gendkomplexes miissen wir hier gedenken, der auch spiter hiufig
mit der Futuwwa zusammen genannt wird, der Mwi#’a oder
Murmwwa, welches Wort sich sachlich und etymologisch (zu mar’
oder imra ‘Mann’ gehorig) mit dem lateinischen «virtus» deckt.
Unter der Muruwwa verstand man im alten Arabien «die Einhal-
tung aller jener Pflichten, die mit dem Familienband, dem Ver-
hiltnis des Schutzes (giwar) und der Gastfreundschaft zusammen-
hingen»; zugleich auch «die Erfiillung des grossen Gesetzes der
Blutrache ... Die Treue und aufopfernde Hingebung fiir jeden,
den die Sitte des Arabertumes mit dem Stamme eng verbindet, ist
der Inbegriff dieser Tugenden»? Mit diesen Worten ist die Mu-
ruwwa gekennzeichnet als ein allgemeiner Begriff, der den der
Futuwwa in sich schliesst, dem aber anderseits der spezifische In-
halt dieser, der zum Kriegsheldentume hinneigt, zu fehlen scheint.

ok

Nachdem die muslimischen Araber die halbe antike Welt erobert
hatten, wurde das altarabische Edelmann-Ideal des Fata durch die
arabischen Kolonien auch in die neueroberten Linder tibertragen,
vor allem nach Nordpersien, Chorasan. Von dort aus fand es
schliesslich auch Eingang in den iranischen Adelskreisen, die ja
bestrebt waten, sich den neuen Herren anzupassen und nicht lange
nach der Eroberung Persiens dutch die muslimischen Araber, vor
allem in Abbasidischer Zeit, in den Lindern iranischen Volkstums

1 Uber diesen Hadith vgl. Bisur Faris, L’ Honneur chex les Arabes avant I Islam,
Paris 1932, 26ff. Dieset bereits in den iltesten Sirawerken auftauchende Spruch witd
in diesen als im Kampfe von Uhud geoffenbart bezeichnet (1bn Hischam, 588, Z. 7f.;
Tabari, ed. pE GOEJE 1, 3, 1402; pers. Ubersetzung nach H. Zotenserg III, 27;
nicht bei /bn S2°d); in den spiteren Futuwwaschriften meist in Hunain lokalisiert.

2 Uber Murwwwa vgl. Ionaz GoLpziaer, Mubammedanische Studien, 1. Theil, Halle
2.S. 1889, 1-39; Att. Mwri’a in EI Erginzungsband 170-172 (Bisur Farks).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 127

die Herrschaft zuriickgewannen. Bei ihnen verband sich aller
Wahrscheinlichkeit nach das arabische Edelmann-Ideal mit eigenen
Traditionen, zumal da in den iranischen Adelskreisen seit alters,
zum mindesten seit der Partherzeit, ein ritterlicher Lebensstil
herrschte. In der Tat durfte sich der in diesen Kreisen herrschende
Lebensstil grundsitzlich nicht allzusehr von dem in den Kreisen
des arabischen Beduinenadels herrschenden unterschieden haben.

Entsprechend der verinderten geistigen Lage, die, gewiss unter
dem Einfluss der alten Kulturvolker, der arabischen Sprache die
Fihigkeit zum Ausdruck von Abstraktbegriffen verlieh, bezeichnete
man die spezifisch altarabischen Tugenden, die den «rechten
jungen Mann», den Fata, zierten, mit der Abstraktbildung Futuwwa,
die also das Verhalten eines Fata, also etwa «jugendliches Verhal-
ten», bezeichnete, oder man gebrauchte dafir die persische Lehn-
tbersetzung guvanmardi. So begegnen wir denn der Futuwwa als
dem ritterlichen Ideal der vielen persischen Kleinfiirsten, die im
10. und 11. Jahrhundert auf iranischem Boden herrschten; sie
wird in den Fiurstenspiegeln dieser Zeit mehrfach abgehandelt. Als
Beispiel dafiir nenne ich das Kabisname oder Andarzndme des
Ziyaridenfiirsten Keykavis b. Iskender (verfasst 1082), in welchem
als 44. und letztes Kapitel eins iiber die guwanmardi, d.i. Futuwwa,
erscheintl,

Was man im 10./11. Jahrhundert in den arabischen und iranischen
Adelskreisen unter den Begriffen Futuwwa und Muruwwa verstand,
driickt sehr treffend der grosse Gelehrte al-Bérani (362—440/
972-1048) in der allgemeinen Einleitung zu seinem «Steinbuch»
aus, wenn er den Unterschied dieser beiden Begriffe so formuliert:
«Die Muruwwa beschrinkt sich auf den Mann, (und zwar) in Be-
zug auf sich selbst, seine Familie und seine Lage; die Futuwwa da-
gegen geht iber ihn und sie (die Muruwwa) hinaus zu anderen
Dingen»?; nach den darauf folgenden Worten meint er damit die

Hilfsbereitschaft fiir andere.
*

v Qabisname des Ziyariden Kaikavis b. Iskender b. Qabds (vetf. 475/1082), ed. Tehe-
ran 1312 §, 179fT.; franzosische Ubersetzung von A. QUERRY, Le Cabous Nameé, Paris
1886, 423 fI.; deutsche Ubersetzung von H. F. von DiEz, nach einer tirkischen, Buch
des Kabus, Betlin 1811, 822fF.; neue Textausgabe von REuBEN LEvy, The Nasibatnima
known as Qabis-nima, London 1951, 1391F.; englische Ubersetzung vom gleichen Vetf.,
A Mirror for Princes, The Qabis Nama, London 1951, 239fL.; iiber eine neuentdeckte
Handschrift des Werkes vgl. RicHARD N. FrYE, The Andary Name of Kayds b. Iskandar
b. Kapis b. Vuimgir, in: Serta Cantabrigiensia, Wiesbaden 1954, 7-21.

2 Fr. TAESCHNER, A/-Bériani iiber Futwwwa und Muruwwa, in: Der Islam 24 (1937)
69-74.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LII (1956) 9



128 Franz Taeschner

Von den arabischen Glaubenskimpfern her, in deren Kreisen das
altarabische Edelmann-Ideal des Fatad weiter hochgehalten wutde,
wurde es von den islamischen Mystikern, den Sufis, aufgegriffen,
zumal da der in dem altarabischen Fatatume steckende Radikalismus
zu der sufischen Mentalitit gut passtel. Die Sufis entwickelten den
Begriff der Futuwwa in eigener Weise fort, fiillten ihn mit einem
vollig neuen Inhalt und iiberhohten ihn, wie sie auch den Begriff
des Glaubenskampfes, des gibdd, mit neuem, hoherem Inhalt fiillten.
Eine anonyme arabische Futuwwa-Schrift driickt das so aus: «Die
Sufis haben den Ausdruck Futuwwa fiir das Sufitum entlehnt, weil
die Futuwwa in allen ihren Tatdusserungen eine gewisse Gemein-
samkeit mit dem Sufismus hat, mit Ausnahme des Endzweckes;
denn der Endzweck der Fityan ist, Lob (von Seiten der Menschen)
auf sich zu ziehen, der der Sufis aber, Lob (von Seiten Gottes)
auf sich zu ziehen»? Wie sich die Sufis von diesen niederen Fityan,
denen wir spiter begegnen werden, absetzten, und was sie selbst
unter Futuwwa verstanden, sagt der folgende, viel zitierte Spruch:
«Futuwwa ist nicht Lasterhaftigkeit und Ausschweifung, sondern
ein vorgesetztes Mahl, eine gespendete Gabe, ein willkommenes
freundliches Antlitz, geziemende Zuriickhaltung und Scheu, an-
deren Leid zuzufiigen»3 Die Sufis entwickelten schliesslich den
Futuwwa-Begriff weiter, indem sie als sein Wesen ganz allgemein
den Altruismus (74r) fassten, diejenige sittliche Haltung, die dem
Mitmenschen in allem den Vorzug vor sich selbst gibt, vor allem
wenn es sich um Schwichere handelt, — die dem Mitmenschen gibt,
worauf er ein Anrecht hat, selbst aber auf keinerlei Anrecht be-
steht; iiberhaupt die immer gibt, aber nie nimmt, die eigene Person
vor der des Mitmenschen, selbst vor dem Feinde, zuriickstellt4.

Den Altruismus auf die Spitze getrieben, kommt man zum Be-
grift der Malamatiya, dem Kennwort jener Geistesrichtung inner-
halb des Sufismus, nach der es zur ethischen Vollkommenheit ge-
hort, durch sein Verhalten 4usserlich den Tadel der Mitwelt hervor-
zurufen. Der Verfasser der iltesten Schrift iiber die Futuwwa, as-
Sulami, hat auch eine eigene Schrift iiber die Malamatiya verfasst,

1 Zu diesem Abschnitt vgl. Fr. TAESCHNER, Der Anteil des Sufismus an der Formung
des Futuwwaideals in: Der Islam 24 (1937) 43-68.

% Istanbul, Ms. AS 2049, fol. 207 1, Z. 16

8 Istanbul, Ms. AS 2049, fol. 87 v, Z. 11 f. (von Swlami unter § 95 als Ausspruch
des Dicha'far as-Sadig, gest. 148/765, angefiihtt).

4 Nach a/-Harith al-Mubasibi besteht die Futuwwa darin, «dass du Gerechtigkeit
gibst, aber keine beanspruchst, — dass du gibst, abet nicht nimmst» (e/~Quschairi, Risila,
Kairo 1318, 122, Z. 30; Kairo 1367/1949, 103, Z. 4 v. u.).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 129

in welcher er von der Futuwwa in malamitischem Sinne folgende
Definition gibt: «Des Namens der Futuwwa ist derjenige wirdig,
der alle Tugenden der Profeten und Heiligen in sich vereinigt,
aber trotzdem sich gering einschitzt, all das fiir ein Nichts hilt
und sich nicht einbildet, etwas erreicht zu haben; vielmehr auf seine
eigenen Fehler und die Mangelhaftigkeit seiner Taten sieht und
seine Mitmenschen auf alle Fille als ihm tbetlegen ansieht»!. In
der Tat ist vielfach sufischerseits die Malamatiya als die hochste
Stufe der Futuwwa, der Malamati als der wahre Fata bezeichnet
worden. '

So setzt sich der Begriff der Futuwwa nach sufischer Auffassung
aus einer ganzen Reihe von Tugenden zusammen, die in ihrer Ge-
samtheit wie auch im einzelnen weit iiber das hinausgehen, was in
altarabischer Zeit von dem Fata erwartet wurde. Die Futuwwa
wurde fast zu einem Zentralbegriff der sufischen Ethik, jedenfalls
desjenigen Zweiges von ihr, der es mit dem Verhiltnis des Men-
schen zu seinem Mitmenschen zu tun hat, unter Zuriickstellung des
eigenen Ich. Thre Zentraltugend ist der Altruismus, die Selbst-
verleugnung, praktische Nichstenliebe, die bis zur Selbstent-
dusserung geht?,

Die Futuwwa ist also als ethischer Begriff in das Sufitum aufge-
nommen worden und wird hiufig in sufischen Werken abgehan-
delt. Einer der iltesten sufischen Schriftsteller, Aba-"Abdarrahman
as-Sulami (gestorben 412/1021), hat ein eigenes Werk iiber die
Futuwwa als ethischen Begriff geschrieben, in welchem er in
212 Paragraphen ihren Begriff durch eine grosse Reihe von Aus-
spriichen alter Sufis und Anckdoten definiert3. Sein Schiiler al-
Kusairi (gestorben 465/1073) hat in seinem beriihmten «Send-
schreiben» (Risdla) der Futuwwa ein eigenes Kapitel gewidmet?;

1 Der Text von as-Sulami’s Risdlat al-Malamatia jetzt herausgegeben von ABU’L-
‘ALA ‘AFIFi, A--Malamatiya was-giifiva wa-ahl al-futwwwa, Kairo 1945 (vgl. die Bespre-
chung von Fr. MEIER in: Oriens 1 [1948] 373-376); analysiert von R. HARTMANN,
As-Sulami’s Risilat al-Malamatiya, in: Der Islam 8 (1918) 157ff. (das Verhiltnis zur
Futuwwa S. 191); dets., Futuwwa und Malama in: ZDMG 72 (1918) 193 ff. (der zitierte
Spruch hier 197, Anm. 1; FR. TAESCHNER, Der Islam 24 [1937] 63£.).

2 Kuschairi (s. iibernichste Anm.) erdffnet seine Definitionen der Futuwwa mit
dem Ausspruche seines Meisters Aba-"Ali ad-Daqqiq: «dass man immer in der Sache
seines Mitmenschen sei».

3 Vgl. Fr. TAESCHNER, As-Sulami’s Kitab al-Futwwwa, in: Studia Orientalia Joanni
Pedersen ... dicata, Hauniae 1953, 340-351.

4 R. HARTMANN, A/-Kuschairis Darstellung des Sdfitums (Tirk. Bibl., Bd. 18), Berlin
1914; das Futuwwa-Kapitel darin behandelt 44-48; Ausgaben Kaito 1318, 122-124;
Kairo 1367/1948, 103-105.



130 Franz Taeschner

ebenso Ibn Dscha “dawaihi in seinem didaktischen Werke!. Auch in
spateren sufischen Werken wird der Futuwwa gedacht; Ibn al-
“Arabl (gestorben 638/1240) nimmt sie als einen makam in sein
religits-philosophisches System auf und widmet ihr in seinem be-
rihmten Hauptwerke « Die Mekkanischen Eroffnungen» ein eige-
nes Kapitel?. Selbst poetische Werke iiber die Futuwwa sind er-
schienen, wie das Futuyvatnime des persischen Dichters Hatifl (ge-
storben 927/1521)3% Der Begriff der Futuwwa war somit ein stin-
diger Programmpunkt der sufischen Schriftsteller. In ihren Eror-
terungen spielt die Futuwwa naturgemiss nur als ethischer Begriff
eine Rolle; ihre soziale Seite ist den sufischen Schriftstellern, wie
aus einzelnen Anekdoten, die sie bringen, hervorgeht, zwar bekannt,
doch interessieren sie sich nicht fiir diese und erortern sie daher
nicht, Wir aber miissen uns jetzt gerade dieser Seite zuwenden.

II. Die Entwicklung des Futwwwa-Bundeswesens im friihen Mittelalter

Entgegen der geistesgeschichtlichen Entwicklungslinie kniipfte
die sozialgeschichtliche des Begriffes der Futuwwa nicht an alt-
arabische Begriffe an, sondern wahrscheinlich an gewisse midnner-
bundartige Gemeinschaftsformen in den Stidten der orientalischen
Kulturlinder, vor allem im Bereiche der iranischen Kultur. So
schlossen sich in den Stidten junge Minner zu einem gemeinsamen
Leben zusammen, nannten sich Fi#yan und bekundeten damit, dass
sie das altarabische Edelmann-Ideal des Fata zu iibernehmen und
zu verwirklichen die Absicht hatten. Dabei wurde vielfach dieses
Ziel verflacht, indem die Beziehung zum Mitmenschen vetloten
ging: das in der Freigebigkeit und Gastfreundschaft zum Ausdruck
kommende Grandseigneurtum artete in plattes Wohlleben aus, und
die Bereitschaft, dem anderen mit eigenen Mitteln zu helfen, hatte
ihre Grenze an der jeweiligen Gemeinschaft. Das Kimpfertum aber
artete in diesen Kreisen aus in grosstuerisches Streben nach Ruhm,
der in der Bravour gesucht wurde; die veredelnde Beziehung zum
Mitmenschen, f#r den man kimpft, ging auch hier verloren. Aus
dem Helden, dessen Ruhmestitel es wat, sein Leben fiir die Seinen
in die Schanze zu schlagen, war ein Raufbold geworden, der den

1 Vgl, Fr. TAESCHNER, Das Futwwwa-Kapitel in Ibn Ga dawaibis Mir't al-Muruwwar
(gewidmet dem grossen Vezir des Seldschukenreiches Nizim al-mulk, der 1064-
1092 im Amt wat) in Documenta Islamica inedita ( Festschrift R. Hartmann), Betlin 1952,
107-119.

2 Ibn al-‘Arabi, al-Futiahit al-Makkiyah, 42. Kap., 1. Bd., Kairo o.]., 241-244;
Bulaq 1270, 257-261.

3 Franz TAESCHNER, Das Futuvvetname des persischen Dichters Hatifs, in: Festschrift
Georg Jacob, Leipzig 1932, 304—316.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 131

Kampf um des Kampfes willen suchte; ja bisweilen sank das Kimp-
fertum zu Strassenrduberei herab. — Oder aber der Fata war cin
feiner Herr geworden, der das Leben zu geniessen verstand und
den Kampf in Kampfspiele, in Sport, umwandelte.

Der Zweck dieser Vereinigungen von Fityan war einfach der,
einen bestimmten Lebensstil durchzufiihren. Dabei handelte es sich
meist um ein moralisch sehr lockeres Leben: gut essen und trinken,
Tanz und Spiel, und, nicht zu vergessen, sexuelle Betitigung in
ziemlich freier Art. Dieser Lebensstil hatte freilich, wenn {iber-
haupt, nur dussetlich etwas mit der Futuwwa gemein; er war jeden-
falls vollig unbeeinflusst von deren sufischer Ausprigung.

Eine besondere Gruppe von Fityan bildeten solche Vereinigun-
gen, die als Kampfgruppen mit irgendwelchen politischen oder
religiés-politischen Zielen auftraten. In erster Linie sind da diejeni-
gen zu nennen, die sich dem heiligen Kriege, dem gihad, dem
Kampfe «auf dem Wege Allahs» (/i sabili 'Jlah) widmeten. Auch
diese Kimpfer nannten sich vielfach Fityan und bekundeten damit,
dass sie als wahre Fatas im altarabischen Sinne gelten wollten. So
finden wir denn auch, vor allem auf nordiranischem (chorasani-
schem) und transoxanischem Boden, fiir die Fihrer der Glaubens-
kampferscharen die Bezeichnung «Hauptmann der Fityan» (ra’is
al-fityan).

Es bestand nun eine gewisse Wechselbezichung zwischen dem
Glaubenskimpfertum und dem Sufismus. Wie einerseits die Sufis
den Begriff der Futuwwa als Abstraktion ces altarabischen Edel-
menschenbildes des Fata von den Glaubenskdmpfern ibernommen
hatten, so kamen letztere in den militirischen Stitzpunkten des
Glaubenskampfes, den Ribizs', mit dem organisierten Sufitum,
dem Derwischtum, in Bertthrung. So kam es, dass das altarabische
Edelmenschenideal der Glaubenskdmpfer allmihlich, bis zu einem
gewissen Grade jedenfalls, die Farbung der sufischen Futuwwa an-
nahm und in dieser Form ihnen als Ordnungsprinzip diente.

Auch in die innerislamischen Auseinandersetzungen griffen die
Fityan bisweilen ein. Ihre eigene Stellung ist dabei nicht klar. Ihre
Verehrung fur “Ali b. Abi-Talib, den Vetter, Schwiegersohn und
vierten Nachfolger des Propheten Muhammed, der ihnen wegen
seiner Tapferkeit als Vorbild vorschwebte, brachte wohl vielfach
eine Hinneigung zu $i'a mit sich. Dass es aber auch unzweifelhaft
sunnitische Kiampfergruppen gab, die sich zur Futuwwa bekann-

1 Vgl. dazu den Atrtikel Ribat (v. GEorRGES MarcA1s) in FT 111, 1242f.



132 Franz Taeschner

ten, ersehen wir aus dem Berichte des Reiseschriftstellers Ibn
Dschubayr (gestorben 614/1217), wonach eine Futuwwa-Kotpora-
tion in Damaskus als sunnitische Kampfgruppe mit terroristischen
Mitteln gegen jene ultraschiitischen (isma‘litischen) Elemente vor-
ging, die in der Kreuzzugszeit als «Assassinen» (has$asin) bekannt
geworden sind?.

Mit diesen Grenzkimpfern um des Glaubens willen hingen nun
gewisse niedere Biinde in den grossen Stidten der islamischen Welt
zusammen, die sich selbst nach dem Schlagworte der Futuwwa als
Fityan bezeichneten. Ihr Ziel scheint gewesen zu sein, ohne Riick-
sicht auf die bestehende staatliche Ordnung, durch Anwendung
von Gewalt eine ausgleichende Gerechtigkeit, sowohl in der Ver-
teilung der irdischen Glicksgiiter wie auch in der Abwehr von
Ubergriffen staatlicher Organe, zu iiben. Damit traten sie in einen
Gegensatz zu der von den “Ulemakreisen beherrschten 6ffentlichen
Meinung, was ihnen schwere Vorwiirfe von dieser Seite und die
abschitzige Bezeichnung als «Riuber, Vagabunden» (“ayydran,
persisch ‘ayydrdin) eingetragen hat, welcher Ausdruck oft wechsel-
weise fiir Fityan gebraucht wird?2.

Die Meldungen der Chronisten iiber Aktionen der “Ayyarin
ziehen sich von der Mitte des 9. bis ins 12. Jahrhundert hin, und
tauchen besonders hiufig in Zeiten der Schwiche der Staatsgewalt
auf, wenn Wirren das Reich und die Reichshauptstadt durchtobten,
und ein hemmungsloser Kampf aller gegen alle einsetzte. In sol-
chen Zeiten vermochten die “Ayyarin zeitweilig die Macht an sich

1 The Travels of 1bn Jubayr, second ed. rev. by M. J. pE GoEJE, Leyden und London
1907, 280, Z. 10ff.; engl. Ubersetzung v. R. J. C. BroaDpuURST, The Travels of lbn
Jubayr, London 1952, 292.

? Dazu sind folgende Stellen zu vergleichen: Gardizl, Zayn al-abbar (verf. ca. 1048),
ed. Munammap NaziM, Berlin 1928, S. 11, Z. 3, zihlt unter den Betitigungen, die
Ya‘kiib b. Layth, det Griinder der Saffaridendynastie, in seinem abenteuerlichen Vor-
leben pflegte, ‘ayyari auf. Wie sehr die Ausdriicke faza und “ayyar fiir diese irreguliren
Kimpfer von den Chronisten durcheinander gebraucht werden, zeigt der Fall des
Harith, «Sohnes des Fahnentrigers» (ibn ‘alamdar) 1004, auf den W.BARTHOLD
Turkestan down to the Mongol invasion, 2. ed., London 1928, 270, aufmerksam gemacht
hat: bei Gardizi (S. 64 des Betliner Druckes) wird er «Haupt der ‘Ayyits (sar-"ayyaran)
von Samarkand» genannt, “Utbi bezeichnet ihn als «Fithrer der Fityan (ra’is al-fityan)
in Samarkand», wihrend Narschachi (ed. Ch. Schefer, 225) ihn einfach als «Heer-
fithrer (sipab-salar) von Samarkand» bezeichnet. — Kuschairti, Risdla, 123, Z. 10 be-
zeichnet ein «Haupt det Fityan» (7a’s al-fityin) als ‘ayyar fatir («getissenen Gauner» ?).
Bei “Attir, Tazkirat ul-anlyal, 289, Z. off. wird die betreffende Anekdote von Yahya b.
Mu'ad (gest. 258 /852) erzihlt, ohne dass die bei Kuschairl angegebene Bezeichnung
verwendet wird. Zu §atir vgl. Dozy, s.v.; nach M. CANARD, La Lutte chey les Arabes,
Alger 1932, 64, bezeichnet ftir neben babhlowan und musari® in der arabischen Roman-
iteratur den ‘Ringkimpfer’.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 133

zu reissen; doch ihr Regime nahm terroristischen Charakter an und
verschlimmerte nur die Lage. Am hiufigsten liegen Nachrichten
tber solche Aufstinde der ‘Ayyariin fur Bagdad, die Hauptstadt
des Kalifenreiches vor, wo nach dem Berichte des Geschichts-
schreibers Ibn al-Athir die ‘Ayyariin namentlich in den Jahren
1135—-44 eine Terrorherrschaft errichten konntenl. Ob diese als
“Ayyiriin bezeichneten Fityan etwa ein bestimmtes politisches, viel-
leicht anti-abbasidisches, pro-fatimidisches Ziel verfolgten, dariiber
sagen die Quellen nichts.

Aus den verstreuten Berichten der Chronisten iiber die *Ayyarin
sind einige Ziige zu erkennen, die fiir ein festes Bundeswesen
typisch sind; es sind dies folgende:

1. Eine Initiation durch Gurtung ($2dd) des Adepten mit einem
Schurz (fita oder mihzam) und Verleihung des «Gewandes der
Futawwa» (libds al-futuwwa), dessen Hauptbestandteil die Hose
(sarawil) ist. Dies weist auf die Herkunft des biindischen Futuwwa-
Wesens aus Iran hin; denn die Hose, die letzten Endes auf die
innerasiatischen Reitervolker zuriickgeht, ist in Iran mindestens
seit dem Beginn der Achimenidenzeit heimisch; bei den Arabern
war sie es nicht. Ferner sind bezeugt gemeinsame Sitzungen, bei
denen ein Umtrunk aus dem «Becher der Futuwwa» (&4’s al-
Sfutwwwa) eine Rolle spielt, in welchem Wasser mit etwas Beimi-
schung von Salz dargereicht wurde2.

2. Es herrschte in diesen Kreisen, unbeschadet ihrer Gewalt-
tatigkeit, eine hohe Ethik und ein hoher, bisweilen iibersteigerter
Ehrbegriff, der sich vor allem auf unverbriichliche Wahrhaftigkeit
und geschlechtliche Enthaltsamkeit bezog, sich aber auch auf sitt-
liche Reinheit in der Familie erstreckte: wenn eine Frau aus dem
Kreise der Angehorigen eines solchen Fata irgendwie ins Gerede
kam, so totete sie dieser, ohne den Fall untersucht zu haben; «und
das nennen sie Futuwwal!» fiigt missbilligend ein Berichterstatter
(Ibn al-Dschauzi) hinzu3. Diese Tat wurde von den Mitgliedern des

1 Ibn al-Athir, a#-Ta’rif al-Kamil, ed. TORNBERG, XI, 16f.; 24; 34; 35 (Aufzihlung
in WaG 4 [1938] 390-392). Niheres iiber das “Ayyiriin-Regime von 1135-1144 s. in
meiner Besprechung des Aufsatzes von GERARD SALINGER, Was the Futiiwa an oriental
Jorm of Chivalry? (Proceedings of the American Philosophical Society, vol. 94, Nr. 5, Oct.
1950, 481-493) in: Oriens 5 (1952) 332—336, wo die betreffenden Berichte uibersetzt
sind. — Vgl. die abschitzige Beurteilung solcher Futuwwakreise bei Ibn al-Dschauzi,
an-Namis fi Talbis Iblis, 1. Ausg., Kairo 1340, 421 (zitiert von L. MAssiGNoN in RMM
57 (1924) 251, Anm. 1, und Recueil de Textes inédits ..., Paris 1929, 69, Anm. 1); 2. Aus-
gabe, Kairo 1928, 392. 2 Ibn al-Dschauzi, 2.2.0., Z. 13f.

3 Ibn a-Dschauzi, 2.2.0., Z. 17f. Ibn al-‘Ammir (iiber diese wichtige Quelle s.
unten S. 138f.), fol. 79 v unten f., verbietet den Fityan, eine Frau zu téten, wenn sie



134 Franz Taeschner

Bundes gegebenenfalls erzwungen; wer sich weigerte, sie auszu-
fithren, der wurde von den Mitgliedern boykottiert, sie tranken
nicht mehr mit ihm zusammen - ja sie erklirten ihn auch wohl fiir
verlustig der Futuwwa.

3. Der Schwur auf die Futuwwa, also auf den Bund, den ein sol-
cher Fati leistete, wurde unter allen Umstidnden gehalten, darauf
konnte man sich verlassen!.

4. Diese Fityan standen der weltlichen absolutistischen Regie-
rung feindselig gegeniiber und suchten deren Helfer (a'wan), also
die Polizeiorgane, in ihrer Tétigkeit, die sie mit mehr oder weniger
Recht als tyrannisch und ungerecht ansahen, zu hindern — sie such-
ten sie sogar umzubringen. Selbst aber hatten sie Organe, «Helfer»
(" Awaniya genannt), durch die sie unter sich und wohl auch unter
der Bevolkerung Polizeigewalt ausiibten. Desgleichen bedienten
sie sich bei Streitigkeiten nicht der von der “Ulemaschicht aner-
kannten staatlichen Gerichte, sondern hatten ihre eigenen Schieds-
organe, «Schlichter» (Musaliba) genannt, denen sie sich unter-
warfen?.

5. Den Fityan wutrde vorgeworfen, dass sie sich gegenseitig in
ihren Machenschaften unterstiitzten. Als solche werden angegeben:
die Beraubung der Wohlhabenden — wobei gewiss hinzuzufiigen
ist: und die Verteilung des geraubten und erpressten Geldes an die
Armen3. Wenn wir diesen Vorwurf der gegenseitigen Hilfeleistung
verallgemeinern — abgesehen von dem angegebenen kommunistisch

ins Gerede kommt, was ein deutlicher Hinweis darauf ist, dass dies bei ihnen Brauch
war.

1 Ibn al-Dschauzi, a.a.0., Z. 15; Ibn Dschubayr, 2.2.0., Z. 13. Auch bei Ibn al-
“Ammir, fol. 29 v., ist der Schwur bei der Futuwwa fir die hofische Futuwwa des
Kalifen Nasir (iiber diese s. weiterunten) bezeugt; dass er auch noch spiter in Ubung
war, wird bezeugt durch einen Bericht des “Abdallih b. “Abdazzahir fiir 691 H. /1292
D. (vgl. Fr. TAESCHNER, Line Futwwwa-Urkunde des Mamlukensultans al--Aschraf Chalil
von 1292, in: Aus der Geschichte des islamischen Orients, Tubingen 1949, 3) und durch das
Bezxn u rezm des Astarabadi, ed. Kirisit Rir‘aT, Istanbul 1928, 328, Z. 12, fiir 1387
(vgl. ZDMG 96[1942] 548 und 550). Ibn Taimiya polemisiert gegen den Eid bei den
«Hosen der Futuwwa» und erklirt ihn fir ungiltig (Jons. PEDERSEN, Der Eid bei den
Semiten, Strassburg 1914, 208).

2 In der spiter (S. 138f.) zu erwihnenden Schrift des Ibn al-"Ammar, fol. 8o v f.
Dass die Fityin keinen Schutz von Seiten der staatlich angestellten Richter annahmen,
bezeugt auch Ibn Dschubayr, 2.2.0., Z. 12f. Uber die beiden Ausdriicke “Awaniya und
Mugdliba vgl. FR. TAESCHNER, Eine Futuwwa-Urkunde ... von 1292, 15f.; iiber das erstere
Wort, von dem wohl das italienische avania herzuleiten ist, ist eine Studie von Kollegen
BoMBaci, Neapel, zu erwarten,

3 Ibn al-"Ammir, fol. 81 r f., wo ihnen gegenseitige Hilfeleistung bei allen Vet-
brechen nachgesagt wird, deren sie sich schuldig machen. Ibn al-Dschauzi, 2.2.0.,
Z. 14, witft ihnen «Wegnahme der Giiter der Menschen» vor,



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 135

anmutenden Zweck — so erhalten wir einen fiir Geheimbiinde we-
sentlichen Zug, den solche zu allen Zeiten und in allen Lindern an
sich hatten und der immer eine Hauptgrundlage bildete fiir ihre
zeitweilige Machtstellung, durch die sie, wie hier, einer innerlich
hohlen Staatsmacht zu trotzen wagen konnten.

Wieweit die Berichte der Chronisten, die ja nur von Aufstinden
der “Ayyaran reden, der Wahrheit entsprechen, bzw. ob sie nicht in
ihrer Parteilichkeit diese Kampfgruppen einseitig beurteilen, lisst
sich heute nicht mehr ausmachen.

Wie bereits gesagt, gewann mit der Zeit das religiose Bruder-
schaftswesen, das Derwischtum, Einfluss auf die Ausgestaltung
der Futuwwa, die sich nach dem Muster der Derwischorden in
Korporationen und Kartelle gliederte. Auch traten Derwisch-
scheichs als Mitglieder der Futuwwa-Biinde auf und iibernahmen
anscheinend bisweilen die Fuhrung in ihnen.

Um nun kurz auf das Problem der Herkunft des Futuwwa-Bun-
deswesens zu sprechen zu kommen, so ist es klar, dass dieses, im
Gegensatz zu dem ethischen Gehalt der Futuwwa, nicht auf eine
altarabische Wurzel zuriickgehen kann; Spuren irgendeines Bundes-
wesens wird man in Altarabien vergeblich suchen. Die Wurzeln der
biindischen Futuwwa miissen vielmehr in den alten, von den musli-
mischen Arabern eroberten Kulturlindern gesucht werden. Wir
werden wohl nicht fehl gehen, sie in dem spitantiken Vereinswesen
zu sehen, wie es in den Stidten des ostromischen, aber auch wohl
des mittelpersischen Reiches der Sasaniden bestanden hat. Louis
Massignon nimmt — wohl mit Recht — an, dass es von dem Zunft-
wesen in Ktesiphon (arabisch Mad3’in), der Hauptstadt des Sasa-
nidenreiches, seinen Ausgang genommen hat. Dahin weist seiner
Ansicht nach u.a. die Tatsache hin, dass neben ‘Ali b. Abi-Talib
der Barbier des Propheten, Salman al-Farisi, ein geborener Perser,
der dem engsten Freundeskreise des Propheten angehérte, bei
den Futuwwa-Leuten der am meisten verehrte Patriarch ihres
Bundeswesens ist, auf den fast alle ihre Gewihrsminnerketten
(silsile) zuriickgehen. Dieser hatte besondere Beziehungen zu Ktesi-
phon, wo er auch begraben ist; seine Grabstitte, Selman-Pak ge-
nannt, ist noch heute eine hauptsichlich von Schiiten vielbesuchte
Wallfahrtsstittel. Auch fiir einzelne Punkte des Brauchtums der

1 Louis MassigNoON, La «Futwwway ...,in: La Nomelle Clio 1952, 1711, insbes.
175f%.; dets., Salman Pak et les prémices spirituelles de I’ Isiam Iranien (Publications de la
Société des Etudes Iraniennes, Nx. 7), Paris 1934; vgl. auch den Atrtikel Sa/man al-Farisi
von A. LEvI DELLA VIDA in E7 IV, 124f.



136 Franz Taeschner

Futuwwa-Biinde konnen wir Vorformen nachweisen. So habe ich
vorhin bereits darauf hingewiesen, dass die Hose als Hauptbestand-
teil des «Gewandes der Futuwway (/ibds al-futuwwa) gleichfalls aus
Iran stammt. — Die Rolle des Salzes als Symbol des Bundes im Altes-
tum ist bekannt!. Man konnte noch viele Einzelheiten nennen, die
in diese Richtung weisen; doch wiirde es zu weit fithren, hier niher
darauf einzugehen. Freilich ist es noch nicht moglich, das Futuwwa-
Bundeswesen und sein Brauchtum in allen Finzelheiten auf be-
stimmte Vorformen zuriickzufithren; doch diirfte das Gesagte hin-
reichen, um die Wichtigkeit des alten vorislamischen Orients, ins-
besondere Irans, fiir die Geschichte des Futuwwa-Bundeswesens
darzutun.

Die Fityan, von denen ich in diesem Kapitel gesprochen habe,
waren wohl fast ausnahmslos illiterate Leute; aus ihren Kreisen ist
uns kein Werk erhalten, das {iber sie, ihre Gedanken und ihr
Btrauchtum berichtet, Wir miissen uns dies alles aus verstreuten
Berichten der Chronisten und anderer Quellen zusammensuchen.
Infolgedessen bleibt fiir uns die biindische Futuwwa in einem
Halbdunkel stecken. In das volle Licht der Geschichte tritt sie fiir
uns erst mit dem Kalifen an-Nasir li-dinillah (1180-1225), der sie
hoffihig machte. Davon soll im folgenden die Rede sein.

III. Die hifische Futuwwa des Kalifen Nasir und seiner Nachfolger

Wir haben uns bisher vergegenwirtigt, was sich iiber die Futuwwa
im Frithmittelalter, den ersten Jahrhunderten der muslimischen
Zeitrechnung, sagen lisst. Wir haben dabei zwei getrennte Ent-
wicklungslinien verfolgen miissen, eine geistesgeschichtliche und
eine sozialgeschichtliche, die nebeneinander her liefen. Zum
Schluss aber haben wir Anzeichen dafiir gefunden, dass beide Ent-
wicklungslinien sich einander niherten und die Tendenz zeigten,
sich zu vereinigen, insofern als der Sufismus anscheinend auf die
Fityan-Kreise Einfluss gewann, Sufischeichs in einige Fityan-Biinde
eintraten und wahrscheinlich darin die Fihrung tibernahmen.

Die Verbindung der geistesgeschichtlichen mit der sozialge-
schichtlichen Entwicklungslinie der Futuwwa fand ihren Abschluss
und zugleich den Anfang einer auf dieser Basis einsetzenden neuen
Entwicklung dadurch, dass der “Abbasidenkalif an-Nasir li-dinillah
(regierte 575—622/1180-1225)2 sich der Futuwwa annahm, um sie

1 Als Beispiel sei an die Erwihnung eines «Salzbundes» (brit milah) im Alten
Testament (Num. 18,19; II. Chron. 13, 5) und umgekehrt des «Salzes des Bundes»
(milak Brit, Lev. 2, 13) erinnert (Hinweis von Kollegen Rost, Greifswald).

% Niheres iiber den Kalifen Nagir vgl. in meinem Artikel in der E7 111, g29ff.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelaltetlichen Orient 137

fiir seine Zwecke zu gebrauchen. Dadurch treten die Futuwwa-
Biinde fiir uns endlich aus dem Halbdunkel, das uns ihre Gestalt
nur unvollkommen durch das Mittel parteiischer Chronisten-
berichte erkennen lisst, in das volle Licht der Geschichtel. Der
zeitgenossische Geschichtsschreiber Ibn al-Athir (gestorben 630/
1234), unser Hauptgewihrsmann fiir die Geschichte der letzten
Abbasidenkalifen, berichtet uns dariiber in kurzen Worten, Nasir
habe die Futuwwa im ganzen Lande abgeschafft ausser bei den-
jenigen, welche Hosen (sarawil) von ihm anzogen und damit sich
zu ithm bekannten ; auch hitten viele Konige die Hosen der Futuwwa
angezogen? Nach anderen Berichten hat sich Nasir wenige Jahre
nach seinem Regierungsantritt, im Jahre §578/1182-83, mit dem
«Gewande der Futuwwa» bekleiden, d.h. in die Futuwwa auf-
nehmen lassen?, und zwar durch den Sufischeich “Abdalgabbar b.
Yiasuf b. Salih al-Bagdadi (gestorben 583/1187), den damaligen
Scheich und Haupt der Futuwwa (§eyh al-futuwwa wa-ra’isubi)*.

1 Fir das Folgende vgl. Fr. TAESCHNER, Islamisches Ordensrittertum ur Zeit der
Kreugzige, in: WaG 4 (1938) 383-408; und ders., Das Futwwwa-Rittertum des isla-
miischen Mittelalters, in: BASI, 340-385; ferner Mustafd Dschewid, La Futiwa ou /a
Chevalerie arabe (al-futwwwa wal-fityan qadiman), in: Loghat al-" Arab 8 (1930) 241-249;
dazu ein Nachtrag von Ya gizb Na ‘im Sarkis, 374; neue Arbeiten dariiber sind: GERARD
SALINGER, Was the Futiiwa an oriental form of chivalry? in: Proceedings of the American
Philosophical Society 94, 5. Okt. 1950, 481493, und meine Besprechung dieser Arbeit
in Oriens 5 (1952) 332—336; ferner CLAUDE CAHEN, Note sur les Debuts de la Futuwa
d’an-Nasir in Oriens 6 (1953) 18-22.

% Ibn al-Athir, Ta’rip al-Kamil X11, s.a. 662, dem Todesjahre des Nasit, ed. Torn-
BERG 286f. = ed. Kairo 0.]. 202, Z. 15ff. = ed. Kairo 1303, 169, Z. 22ff.; der arabische,
Text der Stelle mit deutscher Ubersetzung auch wiedergegeben bei H. THORNING,
Beitrige zur Kenninis des islamischen Vereinswesens, Betlin 1913, 207f. Ferner ist der Be-
richt des Ibn al-Athir sowie die anderen auf das Verhiltnis Nigirs zur Futuwwa be-
ziiglichen Berichte wiedergegeben und zum ersten Male zusammengestellt von J.v.
HaMMER-PURGSTALL in /A4 IV, 13 (1849) 1fl. und V, 6 (1855) 283ff. Von Ibn al-Athir
sind die meisten iibrigen Berichte mehr oder weniger abhingig; doch finden sich ge-
legentlich auch Einzelheiten, die bei Ibn al-Athir fehlen. Ich nenne von solchen Berich-
ten sekundirer Wichtigkeit: Abulfida’, Ta'r#) 111 (ed. Kairo, 136 = ed. Istanbul, 142);
von diesem ist abhingig Ibn Fadlallih al-"Umarl im 27. Bande seiner Masalik al-absar
(der Text wiedergegeben bei M. DsCHEVDET, L’éducation anx: foyers des gens des métiers,
Istanbul 1350/1932, 69, nach Ms. Aya Sofya 3429, s.a. 622); ferner Ibn at-Tiqtaqa,
al-Kitab al-Fabri (ed. DERENBOURG, 434, Z. 3f. = ed. AHLWARDT, 370, Z. 3 v.u. =
ed. Kairo o.]., 234, Z. 16ff. = ed. Kairo 1307, 287, Z. 12f.) und Ibn Chaldan, Kizzb
al-"Thar (ed. Bilaq 1284, I11, 535, Z. 181.); v. HAMMER, 2.2.0. V, 6, nennt ferner noch
adh-Dhahabi und Ibn Kathir.

3 Das Datum der Einkleidung findet sich nur bei Kitib Tschelebi (Haddschi
Halifa), Tagwim et-tevaril) (verf. 1058 H./1648 D.), Istanbul 1146/1733, 73, ohne An-
gabe der Quelle; sonst hat sich diese Datumsangabe bisher noch nitgends gefunden.

4 Adh-Dhahabi, 7z rih al-Is/im, Patis, Ms. ar. 1582, fol. 11 r (zitiert von CL. CAHEN,
2.2.0,, 18).



138 Franz Taeschner

Nasir hat dann die Futuwwa reformiert, indem er das pluralisti-
sche, unter diesem Namen gehende Bundeswesen abschaffte und es
auf seine Person konzentrierte. Es galt fortan nur mehr diejenige
Futuwwa, die er selbst verlichen hatte oder durch Zwischenglieder
auf ihn zuriickging. Nasir hat also die Futuwwa in seiner Person
gewissermassen neu gegriindet; jedenfalls hat er eine neue Successio
aufgestellt, die allein durch seine Person ging. — Die so reformierte
und auf seine Person konzentrierte Futuwwa suchte dann der Kalif
in allen Lindern der islamischen Welt zu verbreiten; namentlich
veranlasste er viele Fiirsten, von ihm das « Gewand (d.h. die Hosen)
der Futuwwa» anzunehmen und ihm zu Ehren (/sbs) den «Becher
(ka’s) der Futuwwa» zu trinken. Die Chronisten berichten von
einer ganzen Reihe von Firsten, die vom Kalifen in die Futuwwa
eingekleidet worden sind ; und man kann wohl annehmen, dass dann
auch die ganze Klientel dieser hohen Herren in den Futuwwa-Bund
aufgenommen wurde.

Eine Folge des Umstandes, dass der Kalif sich von einem Sufi-
scheich in die Futuwwa aufnehmen liess, also dem sufisch beein-
flussten Fligel der Futuwwa zum Siege verhalf, war, dass die bisher
periphere Berithrung des Futuwwa-Bundeswesens mit dem Sufismus
und dem religiésen Ordenswesen, dem Derwischtum, sich festigte.
Dadurch geriet die Futuwwa als Ganzes nun vollends unter sufi-
schen Einfluss.

Durch diese hofische und zugleich voll in den Sufismus einmiin-
dende Entwicklung des Futuwwa-Bundeswesens unter Nasir riickte
dieses aus der Sphire nur peripherer Beachtung in das Zentrum des
Interesses. Dies hatte zur Folge, dass nunmehr die Futuwwa als
Bundeswesen fiir wert erachtet wurde, in eigenen Werken behan-
delt zu werden. Es gibt daher seit Nasir eine eigene Futuwwa-Litera-
tur, die auch die biindische Seite der Futuwwa behandelt; sie ist
zwar durch die Katastrophen der Folgezeit, vor allem den Mongo-
lensturm, der die Bliite des héfischen Futuwwa-Wesens gebrochen
hat, uns nur zum Teil erhalten; ihre Reste aber reichen aus, dass
wir uns ein genaueres Bild von der Struktur des Futuwwa-Wesens
machen kénnen.

Von diesen Schriften, die von Bundesmitgliedern fiir solche ge-
schrieben sind, sind vor allem zwei zu Lebzeiten des Kalifen Nasir
in Bagdad verfasste zu nennen, von denen die eine, das Kitabh al-
Futwwwa des hanbalitischen Fakihs Abu-*Abdallah Muhammed a3-
Sarim (?), bekannt als Tbn al-“Ammir, uns ein im Geiste der islami-
schen Rechtswissenschaft gehaltenes Gesetzbuch der Futuwwa



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 139

bietet!, wihrend die andere, die 7ubfat al-wasiyi des Ahmed b.
Ilyas an-Nakkas al-Hartabirti, das Futuwwa-Bundeswesen im Geiste
des Sufismus darstellt?. Das Gesetzbuch des Ibn al-* Ammar sehen
wir gewissermassen in Funktion in einem Erlasse des Kalifen Nasir
vom 9. Safer 6o4/4. September 1207, den uns der Bagdader Ge-
schichtsschreiber Ibn as-Sal (gestorben 674/1275) im Wortlaut
tiberliefert hat3. Wir sehen in diesem die Wirklichkeit des Bundes-
wesens wiedergebenden wichtigen Dokument, wie der Kalif als
Grossmeister des Futuwwa-Bundes anlisslich einer blutigen Schli-
gerei zwischen Angehorigen verschiedener Futuwwa-Gruppen
(ahzab) scharfe Massnahmen gegen derartige Vorkommnisse trifft
und dadurch bestrebt ist, Ordnung in den eigenen Reihen zu halten.

Aus dem Gesetzbuch des Ibn al-“Ammar erfahren wir Einzel-
heiten {iber die Organisation des Gesamtverbandes der Futuwwa.
Danach waren die Mitglieder des Bundes, die in einem Verhiltnis
von Alteten (kebir) und Jingeten (sagir), bzw. von Vater (ab)
und Sohn (7bun), alle aber als Genossen (refig, Plural rifag) zuein-
ander stehen (der Kebir eines Kebir heisst Grossvater gadd), in
«Hiauser» (beyt, Plural buyit) zusammengefasst; mehrere « Hiuser»
bilden eine «Schat» (high, Plural abzab). An der Spitze dieser
Gruppen stand je ein «Mannchaftsfihrery (za'ém al-gaum). Und
alle diese Gruppen waren zusammengefasst in der Person des
Kalifen als ihrem Grossmeister; diesem stand ein «Obmann»
(nagib) zur Seite, dessen Aufgabe es wahrscheinlich war, die Ge-

1 Das Kitdh al-Futuwwa des Ibn al-"Ammdr liegt nur in einer einzigen Handschrift
im Besitze der Universititsbilbiothek Tubingen (Ma VI 137, Kat. M. WEISWEILER,
101, Nr. 134) vor. Auf diese Schrift hat als erster H. THORNING in seinem fiir die Futuw-
wa-Forschung grundlegenden Werke Beitrdge sur Kenntnis des islamischen Vercinswesens
(oben S. 123, Anm. 2) 45 ff. und 188ff., hingewiesen und Ausziige aus ihr geboten. Das
Vetdienst, die Schrift als Dokument fiir die Zeit Nisirs erkannt zu haben, gebiihrt P.
KAHLE in seiner Arbeit Die Futunwa-Biindnisse des Chalifen en-Nasir (oben S. 124,
Anm. 1), wo auch wichtige Ausziige aus der Schrift in deutscher Ubersetzung mit-
geteilt sind. ;

2 Auch von der Tubfat al-wasdya des Chartabirsi ist bisher nur eine einzige Hand-
schrift bekannt geworden; die Schrift ist enthalten in der Istanbuler Sammelhand-
schrift Ms. Aya Sofya 2049, fol. 168-117. Naheres dariiber mit Ausziigen ist zu finden
in meinem Aufsatz Futuwwa-Studien I, in Islamica 5 (1932) 2851, speziell 294ff. und
3141l

3 Ibn 2s-Sa", al-Gami® al-mubtasar, ed. MustaFA DscHAwAD und P. ANASTASE
Marig, 9. Bd., Bagdad 1934, 221ff, (der Wortlaut des Erlasses auch wiedergegeben
in der arabischen Zeitschrift al-Moktabas, Revue mensuelle ..., hg. von MOHAMMED
Kurp-ALl, 3. Jg. [1908] 98-100); vgl. PavL Kanre, Ein Futuwwa-Erlass des Kalifen
an-Ndsir aus dem Jabre 602 (1207), in: Aus fiinf Jabrtansenden morgenlindischer Kultur,
Festschrift Max Frh. v. Oppenbeim qum 70. Geburtstag gewidmet (= Beibheft I zum Archiv
Jair Orientforschung), Betlin 1933, 52—58.



140 Franz Taeschner

schifte des ganzen Bundeswesens zu fiithren und den Willen des
Kalifen als Ordensgeneral durchzufiihren.

Wie bei allen Minnerbiinden wurde in der Futuwwa grosser
Wert auf die Initiation, das Aufnahmeritual, gelegt. Die Aufnahme
etfolgte in zwei Stufen. Wenn ein junger Mann in den Bund auf-
genommen werden wollte, so hatte er ein Gesuch an ein Vollmit-
glied zu richten, der ihn probeweise annahm; er war dann «Postu-
lant» (zalib), sein Meister war «Postulat» (#atlab). Nach absol-
vierter Probezeit wurde er durch die Gilirtung (Sedd) mit einem
«Schurz» (fata oder hizam) in den Bund aufgenommen; er war
nun ecin «Gegilirteter» (masdid), aber immer noch Novize (murid).
Erst nach einiger Zeit wurde erals Vollmitglied, « Genosse» (rafig),
aufgenommen durch die Bekleidung mit dem «Gewande der
Futawway (/ibds al-futwwwa) und den Trunk aus dem «Becher der
Futuwwa» (ka's al-futwwwa). Diese Aufnahmezeremonie heisst
«Vollendung» (bei Ibn al-"Ammar fakwi/, bei al-Chartabirti
takfiya). Auf sonstige Einzelheiten einzugehen wiirde hier zu weit
fithren. Bei al-Chartabirt] ist diese letztere Aufnahmezeremonie be-
schrieben.

Neben der auf einer Gliederung in Wahlfamilien fussznden hier-
archischen Ordnung hat ferner noch, diese vielfach iberschneidend,
cine weitere Einteilung der Bundesmitglieder in drei Klassen be-
standen, die allerdings nicht von den beiden hier herangezogenen
Schriftstellern gemeldet wird, aber aus anderen Quellen auch fiir
die hofische Futuwwa zu erschliessen ist. Diese drei Klassen waren:
1. solche Mitglieder, die sich nur mit dem Worte zur Futuwwa ver-
pflichtet hatten (ga#li); 2. solche, die den Verpflichtungstrunk
(Wasser mit Salz) getrunken hatten ($wrbi); und 3. solche, denen
man bei der Verpflichtung ein Schwert umgebunden hatte (sazf7) —,
also eine Art von Schwertleite'. Es wird sich hicr wohl um drei ver-
schiedene Grade der Professablegung gehandelt haben, etwa der
dreifachen Gliederung der Ritterorden des gleichzeitigen Abend-
landes entsprechend in Ritter, Laienbriider und Kleriker, oder bei

I Diese Dreiklasseneinteilung findet sich in der persischen Futuwwaschrift eines
Negm-i Zerktb, die wohl noch dem 7./13. Jahrhundert entstammt und sich iiber den
Scheich Schihiabeddin Suhrawardi zu dem Nasirkreise bekennt, in der Istanbuler
Sammelhandschtift Aya Sofya 2049, fol. 219 r fl. (und zwar fol. 225 r; sie ist von
ABDULBAKY GOLPINARLY, [5/dnm ve Tiirk illerinde Fiitiivver teskildt: ve kaynaklarz, Istanbul
1948/50, 135—151 in Faksimile reproduziert und S, 236-261 ins Turkische ibersetzt).
Sie findet sich ferner in den spiteten, nicht mehr hofischen, sondetn ziinftlerischen
Futuwwabiinden, bei den tiirkischen Ziinften des 15. und 16.Jahrhunderts (s. unten
S. 153). T, MENzeL (Festschrift Georg Jacob, 184) erwihnt etwas dhnliches be1 dem
Derwischorden der Bektaschis.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 141

den geistlichen Orden in Patres, Fratres und eine in einem «dtitten
Orden» organisierte Laienschaft. Indessen scheint beziiglich dieser
drei Klassen keine Einigkeit bestanden zu haben; denn einige
Quellen sprechen nur von zwei Klassen und unterscheiden nur eine
Aktivitas, die Szif7, und eine nichtaktive breitere Anhingerschaft,
die Qaulit.

*

Von diesem Innenleben der Futuwwa-Biinde melden die Chro-
nisten natiirlich nichts oder geben nur gelegentlich kurze Andeu-
tungen. Dagegen melden sie — wovon nun wieder in den Futuwwa-
Schriften nichts steht —, dass der Kalif Nasir das Kugelschiessen
mit der Armbrust (ramy al-bundug)® und die Ziichtung von Brief-
tauben (zdysr al-mandsib )® mit der Futuwwa verband und verlangte,
dass jeder, der diese Sportarten betrieb, sich auf ihn, der als der
beste Armbrustschiitze seiner Zeit galt, beziehe. Ja, es heisst, er
habe alle alten Brieftauben schlachten lassen und die jungen einge-
zogen und an seine Anhinger verteilt, so dass der gesamte Nach-
wuchs an Brieftauben aus seiner Hand kam. Diese eigentiimliche
Verbindung von Sportarten mit der Futuwwa mag wohl den Fiir-
sten gegeniiber als Lockmittel zum Eintritt in den Bund gedient
haben. Dass dies tatsichlich der Fall war, dafiir ist uns ein Beispiel
tberliefert: bei der Einnahme von Sinop durch den Rumseldschu-
ken Keykavus I. 1214 schoss einer seiner Vasallen, der Fiirst Egref
oglu, einen Kranich mit der Armbrust aus der Luft herunter und
bezog sich dabei auf den Kalifen Nasir. Dadurch wurde Keykavus

1 Die Zweiklasseneinteilung findet sich in einer dem Bagdader Grosscheich und
Hoftheologen des Kalifen Nisir, Schihdbaddin as-Suhtawardi (gest. 632/1235), zuge-
schriebenen persischen Futuwwaschrift in der genannten Istanbuler Sammelhand-
schrift AS 2049, fol. 155ff. (und zwar fol. 158 v.). Sie findet sich ferner bei den anatoli-
schen Achis des 14.Jahrhunderts (s. unten S. 147). i

2 Von dem Bagdader Dichter Ibn al-Haggag (gest. 391/1001; vgl. BROCKELMANN,
G AL 1, 81f.) wird ein Vers iiberliefert, in welchem er auf das Schiessen-des Fatid mit
der Zarbatina (‘Rohr der Armbrust’) anspielt (zitiert bei MusTAFA DscCHAWAD in
Loghdt el-" Arab 8 [1930] 246). — Auf das Kugelschiessen mit der Armbrust als feudalen
Sport ist angespielt in der 11. Nacht von 1001 Nacht, Bulager Ausgabe 26 (deutsche
Ubersetzung von E. LittMANN I, 131), wo der erste Bettelderwisch erzihlt, et habe
sich als Prinz mit dem Kugelschiessen befasst.

8 Zum Ausdruck at-tuyiir al-mandsib (Pl. von mansib) vgl. Dozy 11, 665. Uber die
Brieftaubenzucht im islamischen Orient vgl. jetzt FrRiEDRICH BINDER, Die Brieftaube
bei den Arabern in der Abbasiden- und Mamlukenzeit in: Journal fiir Ornithologie 95, 1/2
(1954) 38—47, vornehmlich nach Miha il Sabbag (gest. 1816, s. BRoCKELMANN, GAL,
Suppl. 11, 728), Musibagat al-barq wal-gamam fi su'it al-hamam (La Colombe Messagére
Plus rapide que Péclair, plus prompte que la nue: par Michel Sabbagh, trad. ... par A. L.
SILVESTRE DE SACY), Paris XIV/1805 (iiber Nasir daselbst 42—45).



142 Franz Taeschner

veranlasst, beim Kalifen auch fiir sich das « Gewand der Futuwwa»x
zu erbitten.

Einen Helfer in seinen politischen Bestrebungen, auch in bezug
auf die Futuwwa, fand der Kalif Nasir in der Person seines Hof-
theologen, des grossen Scheichs Sihabeddin Abt-Hafs “Omar b.
Muhammed as-Suhrawardi (539-632/1145-1228)!. Dieser, der
Sufi und Sunnit schafi‘itischen Ritus war, hat wahrscheinlich mit
dazu beigetragen, eine Verbindung der Futuwwa einerseits mit dem
Sufismus, dem er selbst anhing, anderseits von Sunnitentum und
gemissigter Schi‘a, d.h. Imamiya, herzustellen und die theologische
Richtung Nasirs, die Da’wat al-hidiya, gegeniiber der extrem-schiiti-
schen Isma‘iliya abzuschirmen. Er entwickelte in seinen Schriften
eine Theorie, nach der Kalifat, Sufismus und Futuwwa zusammen-
gehoren und zwar jeder dieser drei Begriffe den folgenden mit-
umfasst, die Futuwwa danach also ein Teil des Sufismus ist, und
dieser wieder dem Kalifat untergeordnet ist — ein Gedankengang,
der an schiitische, speziell imamitische Gedankenginge anklingt.

Alles in allem etrhalten wir aus den im vorstehenden zusammen-
gestellten Zeugnissen fiir die Futuwwa des Nasir das Bild einer
ordensartigen Gemeinschaft, die sich tber alle Linder des Islams
erstreckte und Menschen verschiedener Herkunft und verschieden-
ster Lebenseinstellung umfasste, abenteuernde Landstreicher wie
selbstbewusste Fiirsten, weltverachtende, sich im Dienste des Nich-
sten aufreibende fromme Mystiker wie eitle Gecken; tiber allen
aber stand der Kalif als ihr Grossmeister, auf den sie alle sich zu
ihrer Rechtfertigung bezogen.

Da dringt sich nun die Frage auf: was sollte dies alles? Wie ist
der Griff des Kalifen nach dem Futuwwa-Bundeswesen zu beurtei-
len? Handelt es sich hier um eine reine Herrschetlaune, oder steckte
ein ernstes, vielleicht politisches Ziel dahinter ? Dartiber sagen uns
weder die Chronisten noch die eigenen Futuwwaschriften etwas,
so dass wir diesbeziiglich auf reine Vermutungen angewiesen sind.
Ich glaube, dass die Futuwwa, die eine personliche Bindung an den
Kalifen als ihren Grossmeister in sich schloss, mit ein Hauptmittel
in seiner Hand war, ein Instrument, durch das er in allen Lindern
des Islams seine Autoritit durchzusetzen suchte. Wir wissen ja,

1 Uber Schihabaddin Abu-Hafs ‘Omiar as-Suhrawardi und seine Schriften vgl.
BrocxkerMann, GAL I, 440ff.,) Suppl. 1, 788.; H. Rrrrer in: Der Islam 25 (1939)
36-46; die Bezichungen Suhrawardis zur Futuwwa sind untersucht von Dr. Nus’ET
CAaGaTAy, in: [libiyat Fakiiltesi Dergisi, Bd. 1, 1952, Heft 2, 65, (Sihraverdi’nin Nisir
Lidinillah ile miinasebeti ve fiitiivvete ait eserlerindekel tasavoufi-imanid unsurlar).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelaltetlichen Orient 143

dass sich des Kalifen Nasir Politik darum drehte, Bagdad und das
Irak als eine Art Kirchenstaat von aller weltlichen Oberhoheit, wie
sie seit iiber 200 Jahren bestand, zu befreien, wasihm auch gelungen
ist. Auf dieser politischen Linie liegt offenbar auch sein Griff nach
der Futuwwa.

¥

Die kiinstliche Wiederbelegung des Kalifats mit Hilfe der Fu-
tuwwa hat freilich auf die Dauer nichts genutzt: als im Jahre 1258
der Enkel Dschingiz-Chans, Hiilegii, Bagdad eroberte und dem
Abbasidenkalifat ein blutiges Ende bereitete, da wurde auch das
eben erst aufgeblithte Futuwwa-Bundeswesen mit getroffen. Zwar
hat das unter Nasir entstandene Futuwwa-Schrifttum noch ein ge-
wisses literarisches Fortleben gehabt, insofern als in den grossen
Enzyklopidien (ich nenne als Beispiel die persische des Amuli)?
im Kapitel Futuwwa Ausziige aus dem Werke des Ibn al-"Ammar
gebracht werden; doch ist es mehr als fraglich, ob mit diesem lite-
rarischen Nachleben auch ein solches des Futuwwa-Bundeswesens
in der héfischen Form als Realitit verbunden war.

Ein wirkliches Nachleben war der hofischen Futuwwa aber eine
Zeitlang in Agypten beschieden, und zwar im Zusammenhang mit
der Ubertragung des Abbasidenkalifats dorthin unter dem Mam-
lukensultan Baibars (658-676/1260-1277)2% Vor seinem Aufbruch
nach Damaskus am 19. Ram. 659/18. August 1261 bekleidete ihn
der zu ihm gefliichtete, von ihm als Kalif al-Mustansir II. aner-
kannte Abbasidenprinz mit dem «Gewande der Futuwwa». Nach-
dem Mustansir IT. bei seinem missgliickten Zuge gegen die Mon-
golen umgekommen war und ein zweiter angeblicher Abbasiden-
sprossling in Kairo eingetroffen und von Baibars als Kalif al-Hakim
bi-amrillah anerkannt worden war, verlieh Baibars nun seinerseits die-
sem das «Gewand der Futuwwa» . Wie Baibars, so iibten auch seine
Nachfolger eine Zeitlang noch die Bekleidung mit dem «Gewande

1 Auf das Kapitel {iber die Futuwwa in der petsischen Enzyklopiadie Nafa’is al-
funin fi masi’il al-"uyin des Amuli hat H. Rrrrer in Der Islam 10 (1921) 244-250 hin-
gewiesen; ABDULBAKI GOLPINARLI hat in seinem Werke Is/ém ve Tiirk Hlerinde Fiitimvet
Teskilit: ve Kaynaklars, Istanbul 1949/50, die Texte zweier in diesem Zusammenhang
gehoriger persicher Werke verdflentlicht: Twhfas al-ibwan des "Abdatrazzak Kagani,
und eines weiteren Futuwwa-Traktates des “Ald’addaula Semnini.

2 Der Bericht des christlichen Schriftstellers al-Mufaddal b, Abilfadl bei E. Bro-
cHET, Moufazzal ibn Abil-fazail, Histoire des Sultans Mamlouks (Patrologia Orientalis
XII, Abh. III), Patis 1919, 426/[84]; etwas anders gibt den Vorgang wieder Magqrizi,
vgl. Chronicle of Abmed ibn “Ali al-Makrizi, entitled Kitab al-Sulitk fi ma'rifat duwal al-
muliik, ed. by M. MUSTAFA Z1apa, Vol. 1, Part 2, Kairo 1936, 459 (der Bericht des
MurappAL auch wiedergegeben daselbst in Anm. §).

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LII (1956) 10



144 Franz Taeschner

der Futuwwa» aus: sie verlichen es an Mamluken-Emire und an
auswirtige Firsten und stellten dariber Urkunden aus, von
denen uns al-Qalqasandi zwei Beispiele tiberliefert hat!. Die Mam-
lukenemire, die die Futuwwa erhalten hatten, driickten dies in
ihrem Wappen aus2. Doch scheint im Lauf der Zeit das Interesse an
der Futuwwa erlahmt zu sein. Im Laufe des 14., spitestens des
15. Jahrhunderts, scheint auch in Agypten die héfische Futuwwa
erloschen zu sein; jedenfalls héren wir nichts mehr von ihr. Nur
Qalqgasandi erwihnt in seinem In$a-Werke Subh al-a’sa kurg den
Vorgang der Aufnahme in den Bund, die Giirtung (5add)3; und
dann sind einige Gegenschriften gegen die Futuwwa von Pet-
sonlichkeiten aus dem Kreise der “Ulema erschienen, wie z. B. von
dem beriithmten hanbalitischen Reformator Ibn Taymiya (ge-
storben 728/1328)% Das ist alles.

IV . Die biirgerliche Futwwwa, das Achitum

Ganz erloschen ist freilich die Futuwwa nirgends, wo sie bestan-
den hat; nur hat sie andere Formen angenommen, indem sie sich
mit dem Handwerkertum verbunden hat und dadurch mit der Zeit
zum Ordnungsprinzip fir die Zinfte geworden ist. Wie das ge-
kommen ist, ist nicht in allen Lindern des islamischen Orients
klar; am relativ besten sind wir dariiber unterrichtet in der Tirkei.
Dies hingt mit der Tatsache zusammen, dass die Futuwwa hier,
und zwar im seldschukischen Anatolien, eine interessante Sondet-
form unter der gewerbetreibenden Bevolkerung der Stidte hervor-
gebracht hat, die dusserlich dadurch gekennzeichnet ist, dass in ihr
der Triger der Futuwwa, der Futmwetdar, mit dem Ausdruck 4chi
bezeichnet wird. Wir nennen daher diese anatolische Sonderform

der Futuwwa das «Achitum» (tirkisch Ablik)s.

1 FrANz TAESCHNER, Eine Futwywa-Urkunde des Mamlukensultans al-Aschraf Chalil
von 1292 in: FrRaNz TAESCHNER und G. JASCHKE, Aus der Geschichte des islamischen
Orients (Philosophie und Geschichte 69), Tiibingen 1949, 1-15; der Text findet sich, ge-
kiirzt und ohne Namensnennung, auch wiedergegeben bei Qalqasandi, Subh al-a“iz X1,
Kairo 1336/1918, 274~276. Eine zweite Futuwwa-Urkunde daselbst 276-279.

2 Dariiber L. A, MavYER, Saracenic Heraldry, Oxford 1932, 19ff.

3 Qalqgasandi a.a.0, 274, als Einleitung zu der oben genannten Urkunde von 1292.

4 Dariiber Joseru ScHACHT, Zwei newe Quellen zur Kenntnis der Futuwa, in Festschrift
Georg Jacob, Leipzig 1932, 276-287.

5 Uber das Achitum im allgemeinen, insbesondere das anatolische vgl. meinen
Artikel Akbi in der neuen EI; ferner: KoprOLUZADE M. F., Tiirk Edebiyitinde ilk
Miitesavviflar, Istanbul 1918, 237-242; VL. GORDLEVSKL], I3 shigni cechov v Turcii, K
istorii «achi» («Aus dem Zunftleben der Tiirkei, Zur Geschichte der ,Achis’»), in:
Zapiski Kolegii Vostokovedov ( Mémoires du comité des Orientalistes) 11, 1927/28, 2, 235-248;
Franz TAESCHNER, Beitrdge wur Geschichte der Achis in Anatolien (14~15. fbdt.) auf



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 145

Vor Anatolien ist aber das Achitum in Iran nachzuweisen, und
alles deutet daraufhin, dass es von hier nach Anatolien gekommen
ist. Jedenfalls wird einer der berithmtesten Heiligen Irans als Achi
bezeichnet, Achi Farag Zingani (gestorben 457 H./1065 D.), der
bekanntlich als Meister des grossen persischen Dichters Nizami
gilt; doch da der letztere erst 535 H./1141 D. geboren ist, also
8o Jahre nach dem Tode seines Meisters, so kann es sich hier nur
um ein geistiges Verhiltnis Nizamis zu dem grossen Meister han-
deln. Achi Farag Zingani wird tatsichlich von den anatolischen
Achis als einer ihrer Scheichs angesehen, und er erscheint in ihrer
Gewihrsminnerkette (s7i/sife ). Doch ist es in keiner Weise erwiesen,
dass Achi Farag Zingani etwas mit der Futuwwa im biindischen
Sinne zu tun hat; vielmehr ist es wohl méglich, dass seine Bezeich-
nung als «Achi» ihn nur als Sufischeich charakterisiert, der sich der
Haupttugend der Futuwwa, der Freigebigkeit und Gastfreund-
schaft, befleissigte. Denn das Wort «Achi», das vielfach als ein
arabisches Wort der Bedeutung «mein Bruder» angesehen witd,
scheint vielmehr das alt-osttiirkische Wort agz «freigebig, edel-
miitig» zu sein, worauf J. Deny als erster aufmerksam gemacht
hatl. Das Wort durfte mit den seldschukischen Tiirken nach Iran
und Anatolien gekommen sein.

Dass die hofische Futuwwa in Anatolien Eingang gefunden
hatte, wissen wir aus dem Berichte des Geschichtsschreibers Ibn
Bibi, nach welchem der Rumseldschukensultan Keykavus I. im
Jahre 612/1215-16 auf seinen Antrag hin vom Kalifen Nasir das
«Gewand der Futuwway ibersandt erhielt?. Unter seinem Nach-
folger “Ala’eddin Keykobad I. (616-634/1219-1236) kam Nasirs
theologischer Berater, der grosse Scheich Abt-Hafs “Omar as-

Grund newer Ouellen in: Islamica 4 (1931) 1-47; M. DSCHEVDET, L’ éducation aux foyers des
gens des métiers en Asie Mineure et Syrie du Xl1le siécle jusqu’a notre temps, 1. Supplément d
un chapitre de la relation du voyage de’ 1bn Battuta (dail “ald fas! al-abiyat al-fityan at-Turkiya
fi riblat Ibn Battiita, arabisch), Istanbul 1350/1932; Hasan Fehmi Turgal, Abilere dair
halktaki bilgiler («Kenntnisse iiber die Achis im Volke») in: Halk Bilgisi Haberleri,
Bd. 9 (1939/1940), Nr. 102 (8. 152), 103 (S. 168), 104 (S. 200) Und 105 (S. 215);
ILaaN Tarus, Abiler, Ankara 1947; NESBET CAGATAY, Fiitiivvet-Abi miiessesesinin
mengei meselesi, 11. und 111 Teil, in: [/dhiyat Fakiiltesi Dergisi 1. Bd., Heft 2-3, 61-84;
G. G. ArNaxkrs, Futwwpwa Traditions in the Ottoman Empire, Akbis, Bekiashi Dervishes,
and Craftsmen, in: Journal of Near Eastern Studies X11/4. Okt. 1953, 232-247.

1 J. DenY in /.4 X1, 16 (1920) 182f.

2 Tbn Bibi, Selgakname; vgl. vorlaufig die tiitkische Ubersetzung des Werkes (ed.
HoursMA, Recueil de textes relatifs & I’ Histoire des Seldjoncides, Bd. 111, 139) und den per-
sischen Auszug aus ihm (ed. Hoursma, Receni/, Bd. IV, 59); ausfithtlicher ist der Be-
richt enthalten in der von H. W. Dupa demnichst herausgegebenen persischen Oti-
ginalfassung.



146 Franz Taeschner

Suhrawardi als Gesandter nach Konya, und es ist wohl nicht ab-
wegig, anzunehmen, dass dies auch zur Verbreitung der Futuwwa
in Anatolien beigetragen hat.

Uber den Vorgang, wie sich diese aus der héfischen Sphire in die
biirgerliche des stidtischen Handwerkertums verbreitet hat, oder
ob die biirgetliche Futuwwa des Achitums sich ohne Anstoss von
Seiten der hofischen Futuwwa auch sich heraus entwickelt hat, ist
eine Frage, auf die wir vorerst keine Antwort geben konnen.

In den Berichten aus der Seldschukenzeit Anatoliens (7./13. Jaht-
hundert), die als erste von Achis sprechen, erscheinen die als
Achis bezeichneten Personlichkeiten als Anfiihrer einer Schar
junger Leute, Rindin genannt, mit denen sie gelegentlich in die
Politik eingreifen. Es kann sich hier um Parallelorganisationen zu
den Fizyan in den iibrigen islamischen Lindern handeln, von denen
wir im vorstehenden gesprochen haben, vor allem zu den “Ayyarin
in Bagdad und anderswo; und es ist eine gewisse Wahrscheinlich-
keit vorhanden, dass, wie diese “Ayyarin, so auch die Achis mit
ihrem Anhang von Rindan freie Futuwwaverbidnde waren; aber
eine strikte Antwort auf diese Frage ldsst sich vorderhand noch
nicht geben?.

Gegen Ende der Seldschukenzeit, also gegen 1300 ist die Ver-
bindung des Achitums mit der Futuwwa unbezweifelbar. Aus
dieser Zeit haben wir Schriften, Futuvvetnime genannt, die von
Achis fiirt Achis geschrieben sind, und in denen der ganze Ge-
dankenkomplex der Futuwwa, wie er von den Sufis herausgearbei-
tet worden ist, und das ganze alte, merkwiirdige Brauchtum der
Fityan deutlich zum Ausdruck kommt. Es sind von diesen Schriften
insbesondere zwei zu nennen: das Futwvvetnime des anatolischen
Dichters Nasiri (vollendet 689/1290), ein Mesnevi von iiber 8oc
persischen Doppelversen?, und das Futmwetnime des Yahya b.
Halil al-Burgazi (oder so shnlich), in tiirkischer Prosa aus der
Mitte des 8./14. Jahrhunderts3. Beide Werke gehen offenbar auf ein

1 Siche dartber C. CAHEN, Sur les traces des premiers Akbis (geschricben 1950) in:
Mélanges Fuad Kipriilii ( Fuad Képriilii Armagani), Istanbul 1953, 81-91.

2 Franz TAESCHNER, Der anatolische Dichter Nagir (um 1300) und sein Futupvetname,
mit Beitrigen von WiLHELM ScHUMACHER (= Abhandlungen fiir die Kunde des
Motrgenlandes XXIX, 1), Leipzig 1944 ; darin ist der Text des Gedichtes wiedergege-
ben (5-57) und sein Inhalt eingehend analysiert (5—31), sowie darauf fussend eine
Darstellung des Achitums skizziert (32-80).

3 Auf dem Futuvvetname des Yahya b. Halil fusste meine erste Darstellung des
Achitums in meiner oben genannten Atbeit: Zur Geschichte der Achis in Islamica 4
(1931); tber das Datum der Abfassung des Futuvvetnames siehe daselbst S. 5,
Anm. 4; Niheres iiber seinen Inhalt ebenda 37—42; fiber die Handschriften des Werkes
Islamica 5 (1932) 323—325.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 147

gemeinsames Vorbild zuriick, das aber noch nicht zutage gekom-
men ist, denn sie berlihren sich in vielen Punkten. Das Futuvvet-
nime des Yahya b. Halil hat auch Teile aus dem Futuwwa-Schrift-
tum des Nasir-Kreises itbernommen; ein Zusammenhang der
Futuwwa des Achitums mit der hofischen Futuwwa des Kalifen
Nasir besteht also irgendwie.

Aus diesem Schrifttum der Achis geht indessen hervor, dass
dieses manche Sonderziige gegeniiber det héfischen Futuwwa hat.
Der hervorstechendste ist wohl der, der die Zentralstellung des
Achi als des Vorstehers eines Kreises von jungen, unverheirateten
Leuten anbetrifft. Die Organisation der Achi-Futuwwa besteht
nimlich aus drei Graden, dem Yigit, dem Achi und dem Scheich.
Wihtend aber in diesen Schriften von dem Yigiz (oder petsisch
ferbive, d.i. ‘Schiiler’) insofern die Rede ist, als iiber seine Ausbil-
dung gesprochen wird, und die Rolle des Scheichs iiberhaupt nicht
fest umrissen ist, ist die Person, um die es sich in diesen Schriften
handelt, immer detr Achi. Er ist der Leiter der o6rtlichen Gemein-
schaften und der Lehrer der jungen Mannschaft, wihrend man von
dem Scheich den Eindruck erhilt, dass er eigentlich gar nicht zur
aktiven Gemeinschaft gehort, sondern irgend ein angesehener
Derwisch ist, dem sich die jeweilige Achigemeinschaft angeschlos-
sen hat. Dem Achi steht zur Seite eine Art Zeremonienmeister,
des Titels Frike (vielleicht von Fakih?); er entspricht dem Nakib
in der hofischen Futuwwa.

Des weiteren ist fiir das Achitum nach scinen Schriften charak-
teristisch eine Einteilung in zwei Klassen, Kav/i und Seyfz; die
Kavli sind solche, die sich nur mit dem Wort der Gemeinschaft
Verpﬂ1chtet haben, die Seyf7 sind die Vollmitglieder. Bei den Kavlis
wird es sich um eine Art dusseren Kreis handeln, etwa verglelchbar
den Muhibbs bei den Derwischen, speziell den Bektaschis, wihrend
die Seyfis die aktive Mannschaft sein diirften. Thr Name, Seyf7,
«Schwertbrider», ruft die Vorstellung von einer Kampfgemein-
schaft wach, etwa Kidmpfer fir den heiligen Krieg, den §i/4d; doch
ist davon in den Schriften nicht die Rede, und auch aus sonstigen
Quellen wissen wir nichts davon. — Eine persische Schrift (die des
Negm-i Zerktb), die irgendwie dem Achitum nahesteht, ohne dass
ich ihre Stellung zu diesem genau feststellen konnte, unterscheidet
noch eine dritte Klasse zwischen den Kav/i und den Seyf7,die Sirbi,
die also schon den Trunk aus dem «Becher der Futuwway getrun-
ken haben; sie wird uns spiter bei den Zinften noch begegnent.

1 Siehe auch oben S. 140.



148 Franz Taeschner

Aus der ersten Hilfte des 8./14. Jahrhunderts haben wir nun ein
wertvolles Zeugnis fiir das anatolische Achitum in dem lebensvollen
Berichte des marokkanischen Weltreisenden Ibn Battita, der um
1330 Anatolien durchreiste! und in allen Stidten des Landes Achi-
Gemeinschaften antraf, deren Gast er war, Vereinigungen junger,
unverheirateter Leute aus dem Handwerkerstande, deren Chef man
Achi nannte. Sie iibten Futuwwa durch eine grossziigige Gast-
freundschaft, die Ibn Battita genossen hat und gebiihrend lobt.
In bezug auf die Stellung des Achi als des Vorstandes der jeweiligen
ortlichen Gemeinschaft (bisweilen gab es auch zwei solche) be-
stitigt Ibn Battlitas Bericht die Aussagen der Futuvvetnames.

Des weiteren kommen als Quelle fiir das Achitum noch in Frage
das Kapitel iiber die Futuvvet in dem mystisch-didaktischen Ge-
dichtwerk Mantiq ut-tayr («Vogelsprache») des altrumtiirkischen
Dichters Giischehri (vollendet 717/1317)2 Auch in den zeitgendssi-
schen Chroniken werden uns oft Achis als handelnde Personen der
Geschichte genannt3. Doch koénnen wir daraus im wesentlichen
nur auf die starke Verbreitung des Achitums im 7.-8./13.-14. Jahr-
hundert schliessen, selten auf Einzelheiten dieser Gemeinschaften.
Des weiteren kann uns das hiufige Vorkommen von Achi-Inschrif-
ten namentlich des 8./14. Jahrhunderts auf die Vetbreitung des
Achitums in dieser Zeit in Anatolien und die bisweilen hohe Stel-
lung der Achis hinweisen. Giilsehri weist auf Misstinde in den
Achikreisen hin, die als Folge der zu weiten Verbreitung des Achi-
tums zu seiner Zeit in Anatolien zu betrachten sind.

Die erste Hilfte des 8./14. Jahrhunderts war iiberhaupt die Bliite-
zeit des anatolischen Achitums. In dieser Ubergangszeit zwischen
dem Niedergange des seldschukischen und dem Aufstieg des
osmanischen Reiches vermochten die Achis eine gewisse politische
Rolle zu spielen. Eine besonders starke Stellung scheinen sie damals

Y Vioyages d’lbn Batoutah, texte arabe, accompagné d’une traduction par C. DEFREMERY
et le Dr. B. R. SaNGuINETT], 11, Paris 1877 (Neudruck 1914) 254-354 (die Hauptstelle
260fl.); Kairiner Nachdruck von 1322 H., 1. Bd., 214-242; englische Ubersetzung von
H. A. R. G18BB, lbn Battita, Travels in A;m and Afrzm 1325-1354, London o.]. (3. Aus-
gabe 1953) 123-166.

2 Fr. TAEsCHNER, Das Futwvetkapitel in Giilsehris altosmanischer Bearbeitung von

“Attars Mantiq ui-tayr, Betlin 1932; vgl. auch meine unten (8. 150, Anm. 1) zu nen-
nende Arbeit iiber Achi Evran.

3 Vgl. z.B. die in meiner Besprechung des Werkes von H. H. GIESECKE, Das Werk
des “ Aziz ibn Ardaiir Astarabadi (ZDMG 96 [1942] 546-551) enthaltene Zusammen-
stellung aus dem Werke Begm u regm. — Die Nachrichten tiber Achis bei Eflaki und dem
Pariser Anonymus zusammengestellt und ausgewertet von CL. CAHEN, Sar Jes traces
des premiers Akbis (s. oben S. 146, Anm. 1).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Otient 149

in Ankara eingenommen zu haben, welche Stadt damals zwar nomi-
nell zum Ilchanenreich in Persien gehorte (an der Burg findet sich
eine Inschrift des Ilchan Abu-Sa’id von 1333), und nach dem Zerfall
des Ilchanenreiches zum Herrschaftsbereiche der Sultane von Sivas;
doch blieb die Stadt praktisch in dieser Zeit sich selbst iiberlassen,
und eine Achifamilie diirfte dort in dem stidtischen Gemeinwesen
eine fiirstliche Stellung eingenommen haben. Wir lernen diese
Achis von Ankara (sie nennen sich «Gross-Achi», ahi mu agzam)
durch die Bauten, die sie errichtet (Arslanhane-Moschee und
andere) und die Inschriften, die sie gesetzt haben, als reiche und
grosse Herren kennen?. Und als der Osmane Murad 1. 1361 Ankara
einnahm, da nahm er es, wie der Chronist Neschti sagt, aus der
Hand der Achis entgegen?®.

Wihrend das anatolische Achitum im gleichen Verhiltnis an
Bedeutung zunahm wie das rumseldschukische Reich von Konya
dahinsiechte, so schrumpfte das Achitum wieder im gleichen Ver-
hiltnis zusammen wie das Osmanische Reich erstarkte und die
einzelnen tiirkischen Firstentiimer Anatoliens in sich aufnahm. In
den Berichten iiber die ersten Herrscher aus dem Hause Osman
werden Achis noch bis in die Anfinge der Herrschaft Murads II.
als politisch handelnde Personen genannt; einige sollen auch zu der
unmittelbaren Umgebung Osmans, des Griinders der Dynastie ge-
hort haben3; und Murad 1. scheint nach der Einnahme von Ankara
1361, wie eine von ihm ausgestellte Stiftungsurkunde von 767/1366
beweist, selbst dem Achibunde beigetreten zu sein*. Dann aber
horen die Zeugnisse tiber die Achis allmihlich auf. Offenbar hat das
Geheimbundwesen des Achitums nicht in den Rahmen des zen-
tralistisch regierten osmanischen Beamtenstaates gepasst und ist,
sei es durch einen natirlichen Schrumpfungsprozess, sei es mit
einer gewissen Nachhilfe von Seiten der Beamtenschaft, in der alten

1 MusArREk GHALIB, Ankara II, S. 15f., Nt. 20; Islamica 4 (1929) 44, Nt. 3b.
Nach Ahmed Tevhid TOEM 4, 1329 (Heft 10), 1202f., befand sich eine Rolle mit
dem geistlichen Stammbaum (si/sile) der Achis von Ankara in der Moschee des Achi
Scherefeddin von Ankara, iiber die auch Halil Edhem TOEM 7, 1332 (Heft 41) 314f.
berichtet. Nach MiBAREK GHALIB, Ankara 1, 49, ist diese spiter abhanden gekom-
men.

2 Dachibanniima, die altosmanische Chronik des Mevlani Mebemmed Neschri, ed. TAESCH-
NER, I, Leipzig 1951, 52, Z. 12-14; 11, 1955, 80 (54), Z. 3—5; Mehmed Nesri, Kitéb-i
Ciban-niima, Negri Tarihi, ed. F. R. Unar und Dr. M. A. K6vMEN, I, 190, Z. 19-192,
Z. 1.

% Die Stellen von mir zusammengestellt in Is/amica 4 (1931) 29 1.

4 In Faksimile und Umschrift wiedergegeben von Tausin Oz in: Tarib Vesikalar:
I, 4 (1941) 1f.; vgl. FRANZ TAESCHNER, War Murad 1. Grossmeister oder Mitglied des
Achibundes? in: Oriens 6 (1953) 23—28.



150 Franz Taeschner

Form allmihlich verschwunden. Es hat sich einerseits 1n das Der-
wischtum, vor allem in den Bektaschi-Orden, zum andern in das
Zunftwesen gefliichtet. Namentlich ist die Achitradition, wie wir
noch sehen werden, in der Gerberzunft lebendig geblieben, die in
einem beriihmten Achi, Achi Nasireddin Evran von Kirsehir, der
um 1300 gelebt haben muss, ihren Patron hatte. Uber ihn existiert
ein Lobgedicht von Gulsehrd, in dem uns seine spiter stark legen-
denumrankte Gestalt greifbar entgegentritt!. Bei den Gerbern ist
auch das Schrifttum der Achis weiteriiberliefert worden, allerdings
zeitgemiss uiiberarbeitet.
*k

Im 14. Jahrhundert, in der Zeit, da in Anatolien das Achitum
blithte und durch zahlreiche Dokumente bezeugt ist, hat auch in
Iran das Achitum geblitht. Ein Zeugnis dafur ist eine Schrift des
grossen persischen Sufischeichs und Heiligen Amir Saiyid “Ali b.
Sihabuddin Hamadani, genannt ‘A IL. (714-786 H./1314-1384D.),
betitelt Risdla-i futwwwatiya, in welcher nicht nur Futuvvat mit
Tasavvuf gleichgesetzt ist und der «Inhaber der Futuvvat»
( Futupvatdar) mit dem Worte «Achi» bezeichnet ist, sondern auch
eindeutig auf ein Bundeswesen angespielt ist2. “All nennt als seinen
Meister in der Futuvvat einen Mann namens Achi Tuti “Alisahi al-
Huttalani, also einen Mann aus Chuttalan, einer Landschaft am
oberen Amia-Daryi im dussersten Nordosten des iranischen Sprach-
gebietes, die “All Hamadani sich anscheinend als Wahlheimat ez-
koren hatte und in der er auch gestorben ist und begraben liegt.

Wie wir aus Ibn Battita von den anatolischen Achis wissen, dass
sie sich auch gelegentlich in die Politik eingemischt haben und in
Stidten, in denen kein Sultan residierte, selbst die Regierungs-

1 Literatur iiber Achi Evran von mir zusammengestellt in slamica 4 (1931) 31-34;
und in dem Artikel Agbi Epran in der neuen El; vgl. ferner FraNz TAESCHNER,
Glilschebris Mesneyi auf Achi Evran, den Heiligen von Kirschebir und Patron der idirkischen
Ziinfte, Wiesbaden 1955. Die Tiitbe des Achi Evran in Kirsehir ist beschrieben und
weiteres tiber den Heiligen mitgeteilt von WALTER RUBEN in: Belleten 11 (Ankara 1947)
616-638 (turkisch; deutsches Résumé in Belleten 12 [1948] 195-199) ; auch von HAkKI
Cevap Tarmv, Kersehir Taribi, Kirsehir 1938, 114f.; die Inschriften darin sind mitge-
teilt von Havim Bakr KuNTeR in: Vakiflar Dergisi 11 (Ankara 1942) 434f., Nr. 8-14.
Vgl. fernet V. GorDLEVSKI], Les derviches de Pordre d’ Akbi Evran et les corps de métier
en Turguie (russisch) in: Igvestija Akademii Nauk SSSR (Bulletin de I’ Académie des
Sciences de PURSS) 1927, Nt. 15-17, 1171-1194; FRANZ TAESCHNER, Legendenbildung
wnt Achi Eyran, den Heiligen von Kirsebir, in: Die Welt des Islams, Sonderband Festschrift
Friedrich Giese 1941, 60—71 und Bd. 23, gof.

2 Uber Ali Hamadéani und seine kleine Futuwwaschrift vgl. mein Referat Spuren
Jiir das Vorkommen des Achitums ausserbalb von Anatolien, das in den Akten des XXII,
Internationalen Orientalistenkongresses in Istanbul erscheinen soll.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende 1dee im mittelaltetlichen Orient 151

gewalt ausiibten, so gibt es auch dafiir in Iran ein Beispiel: in der
Zeit, als das iranische Mongolenreich der Ilchane in Auflésung
begriffen war, hatte ein Mann, der nur Ahiguk («Achilein») ge-
nannt wurde, drei Jahre lang (758—760 H./1357-59 D.) in der Stadt
Tebriz und in Azerbaidschan die Macht an sich gerissen, bis Tebriz
von dem Dschelairiden Scheich Uvais erobert wurdel.

In der Folgezeit, als sowohl in der Tirkei als auch in Iran sich
von neuem eine Grossmacht bildete, ging das Achitum in beiden
Lindern zuriick; das selbstindige Bundeswesen, das es verkorperte,
passte nicht in die neue Zeit der zentralistischen Politik der neuen
Michte, der osmanischen Tiirkei und des safavidischen Persien.
Schah Ismail, der Griinder der neuen persischen Grossmacht, der
bekanntlich unter dem Namen Hata’i einen Divan in azeri-tiirkischer
Sprache herausgegeben hat, nennt in seinen Gedichten mehrfach
die Achis neben den Gazis und den Abdals als seine Parteiginger
und Stiitzen seiner Macht; doch ist es mehr als fraglich, ob damit
noch ein wirkliches Bundeswesen verbunden war.

V. Die Futuwwa als Ordnungspringip der Ziinfte

Ein Zunftwesen hat es in den Stidten des islamischen Ortients
wohl seit jeher gegeben?; darauf weist uns der Umstand hin, dass
in den Stidten des Orients die einzelnen Gewerbe nicht wie im-
Abendland iiber die Stadt hin verstreut sind, sondern in Strassen
des Marktviertels, die nach ihnen den Namen haben, zusammen
siedeln. Wie aber die Organisation der Ziinfte im Mittelalter war
und ob bereits auch seit alters ein Zusammenhang mit der Futuwwa
bestand, das lasst sich aus Mangel an eindeutigen Quellenaussagen
nicht mit Bestimmtheit sagen. Eigene Zunftschriften haben wir erst
aus relativ spiter Zeit, frithestens dem 9./15. Jahrhundert, also der
Zeit des Wachstums der Osmanischen Macht von einer Gross-
macht zu einer Weltmacht, die ihr Machtgebiet iiber drei Erdteile
ausdehnte. Das Studium der Zunftschriften zeigt dementsprechend

1 Dariiber vgl. meinen Artikel Der Achidschuk von Tebriz und seine Erwdbnung im
Iskendernime des Abmedi, in: Festschrift Jan Rypka.

2 Uber die islamischen Ziinfte (asndf) vgl. Louts MAssIGNON, Guilds, Islamic in:
Encyclopaedia of the Social Sciences, 4. Bd., London 1937, 214-216; ders., Art. Sinf in
EI TV, 468f.; BERNARD Lewis, The Islamic Guilds, in: The Economic History Review
VIII (1937/38) 20f. Uber das tiirkische Zunftwesen speziell vgl. ‘OsmManN NURI [ErGuN],
Megelle-i simiir-i belediye 1, Istanbul 1338/1922, VI, Kap.: Esnaf teskilits ve tigares usillar:
(«Die Organisation der Ziinfte und die Grundlagen des Handels»), 479-768; AFET
INAN, Apercu général sur bistoire économique de I’ Empire Turc-Ottoman, Istanbul 1941,
9. Kap.: L’organisation du travail, 54-67; fetner FRANZ TAESCHNER, Das Zunftwesen in
der Tiirkei, in: Leipziger Vierteljabrsschrift fiir Siidostenvopa 5 (1941) 172-188.



152 Franz Taeschner

eine Zentralstellung des tiirkischen Schrifttums und dessen Ein-
fluss auf das arabische. _

Und noch ein zweites spricht ganz deutlich aus den Zunft-
schriften: es ist Futuwwa-Literatur. Es wird darin so gut wie nichts
gesagt tiber die wirtschaftliche Seite des Handwerkes, sondern le-
diglich die biindische Seite der Ziinfte wird behandelt. In den sehr
hiufigen Katechismen, die uns tberliefert sind, Zusammenstellun-
gen von Fragen an den zu examinierenden Lehrling und deren
Antworten, steht kein Wort iiber das Handwerk selbst, sondern
die Fragen drehen sich allein um Angelegenheiten des Bundes und
seines Brauchtums. Da sich die Mitgliedschaft des einstigen Achi-
tums vornehmlich, oder vielleicht ausschliesslich aus Personen des
Handwerketstandes zusammensetzte, so wird man wohl zu der
Annahme berechtigt sein, dass dieses zu einem grossen Teil dazu
beigetragen hat, die Zinfte als Futuwwa-Gemeinschaften umzu-
formen. Doch ist nicht allein das Achitum, wie es uns in seinen
Schriften, von denen ich gesprochen habe, bekannt ist, an der For-
mung der Ziinfte als Futuwwa-Gemeinschaften beteiligt; die Zunft-
schriften weisen in vielem andere Ziige auf, so dass man anneh-
men muss, dass auch andere Futuwwa-Gruppen auf die Ziinfte
eingewirkt haben.

Das wichtigste Wetk des Zunftschrifttums ist das sog. «Grosse
Futuvvetname» (Fiitivvetname-i kebir) des Seyid Mehemmed b.
Seyid ‘Ala’eddin von 931/1524, dessen genauer Titel lautet Mifzih
ul-daka’ik f 1 beyin il-futunpwah wal-haka’ ikl In diesemist das Fiitiivvet-
Brauchtum der Ziinfte bis in alle Einzelheiten beschrieben. Es geht
daraus hervor, dass die Fiitiivvet der Ziinfte im Gegensatz zu den
drei Graden des Achitums neun Grade kannte: die drei ersten
Grade, nagil, nim-tarik, meyan-beste durften der Dreiteilung des
Handwerkertums in Lehrling (Zerbiye oder firak), Geselle (%alfa)
und Meister (usta) entsprechen, die aber mit diesen Namen im

1 Vollstindige Handschriften des «Grossen Futuvvetnamey» (Fiitivvetname-i
Kebir) des Seyyid Mehemmed b. Seyyid ‘Ala’eddin al-Hiiseyni ar-Rizavi, dessen ei-
gentlicher Titel Miftah ad- daka’ik fi beyan il-futwwwa wal-haka’ik ist, sind ausserordent-
lich selten; ein Exemplar befindet sich im Besitze von Prof. R. Tscrupi, Basel. Hiufig
sind Ausziige daraus; einen solchen bietet Evliya Celebi in seinem Seyabatname 1,
487fL. als Einleitung zu seiner Beschreibung des grossen Aufzuges der Zinfte i.J.
1638 (iibersetzt von J. v. Hammer, Narrative of Travels ... by Evliyd Efendi 1, 2,
London 1850, goff.). Ausziige in Lateinschrift bieten CEvaT Hakkr Tarma, Kergebir
taribi dizerinde aragtrmalar 1, Kirsehir 1938, 144-157, sowie die eingangs angefithrten
Arbeiten von AspurLBAxr GOrriNaRLI und Nes’ET CAGATAY. Diese als Hauptquelle
fir das tirkische Zunftwesen ungemein wichtige Schrift verdient eine genauere
Untersuchung.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelaltetlichen Orient 153

Futuvvetname nicht vorkommen; die nichsten drei Grade (also die
Grade 4-6) nimmt der Zeremonienmeister, der Nakib ein in drei-
facher Abstufung: bisrevis (d.i. der Gehilfe des Nakib), #zkib und
Ober-Nakib (nakib un-nukaba’); die hochsten drei Grade (also die
Grade 7-9) der Scheich in ebenfalls dreifacher Abstufung: der
Stellvertreter ()alife) des Scheichs, auch Al genannt, der Scheich
und der Oberscheich (seyh ui-Suyih). Der Achi bildete also den
siebten Grad in der Rangordnung der Zunft-Fiitiivvet.

Des weiteren ist in den Futuvvetnames der Ziinfte im Gegensatz
zu der Zweiklassenteilung im Achitum eine Dreiklassenteilung
bezeugt, in Kav/i, Siirbiund S eyfi; wir sind dieser ja bereits in einer
noch nicht niher kategorisierbaren Schrift des Mittelalters begeg-
net, die dem Achitum zwar nahesteht, doch nicht als dazu gehorig
betrachtet werden kann.

Eine interessante Einrichtung der Zunft-Fitiivvet ist die, dass
der Novize oder Lehrling, der Nazé/, sich bei seinem Eintritt in
den Bund nicht nur einen Meister als «Wegvater» (yo/ atasz),
sondern (offenbar unter den ilteren Lehtlingen) zwei « Wegbriider»
(yol kardesleri) zu suchen hat, die ihm bei seinem Fortschreiten auf
dem Wege der Fiitiivvet hilfreich zur Seite stehen sollen.

Eines springt ferner noch fast auf jeder Seite des «Grossen
Futuvvetname» des Seyid Mehemmed b. Seyid “Ald’eddin in die
Augen, nimlich dass es ausgesprochen schiitischen und zwar
zwolferschiitischen, imamitischen Charakter hat. Dies hingt zwei-
fellos mit der Tatsache zusammen, dass die Zeit seiner Abfassung
(Anfang des 16. Jahrhunderts) die Zeit war, da durch die Safaviya
die Zwolferschi‘a eine Zeit der Ausbreitung erlebte, die zur Griin-
dung des neupersischen Reiches fiihrte, aber auch auf osmanischen
Boden tiberzuspringen drohte, bis Sultan Selim 1. die von dem
neuen schiitischen Persien her drohende Gefahr durch seinen Feld-
zug gegen Schah Ismail und seinen Sieg bei Caldiran 1514 bannte.
Es war auch die Zeit, da der schiitische Orden der Bektaschiye
durch Balim Sultan organisiert wurde. Ja, es finden sich im « Gros-
sen Futuvvetname» des Seyid Mehemmed Berithrungspunkte mit
der Bektaschiye: einige von den in thm verzeichneten kurzen Sprii-
chen, die bei den Feierlichkeiten der Ziinfte rezitiert oder gesungen
werden, fergiiman genannt, finden sich auch in dem Buche Mir’af
wl-maqdsid fi def* il-mefasid des Seyid Ahmed Rif*at, das die bektaschi-
tischen Zeremonien beschreibt.

Vollstindige Handschriften des «Grossen Futuvvetname» des
Seyid Mehemmed scheinen nicht allzuviele zu existieren. Dagegen



154 Franz Taeschner

gibt es in allen Bibliotheken kleinere Zunfttraktate, die sich meist
auch Futmwetnime nennen?. Ich habe eine ganze Reihe davon unter-
sucht und gefunden, dass es sich bei diesen fast immer um Ausziige
aus dem «Grossen Futuvvetname» handelt. Es hat sich also wohl
jede einzelne Zunft aus dem «Grossen Futuvvetname» ihr eigenes
kleines Futuvvetname zurechtgemacht. Dabei ist auffallend, dass
in diesen Ausziigen der schiitische Charakter des Originals ver-
wischt ist. In dieser Tatsache spiegelt sich also ein Stiick der Reli-
gionsgeschichte des Osmanischen Reiches wider, in dem nach
einer anfinglichen Schwankung zwischen Sunnitentum und Schi‘a
seit Selim I. sich immer mehr das Sunnitentum durchsetzte. Ich
habe auch einige von den arabischen Futuwwa-Schriften, die
Thorning in seiner fiir die Futuwwa-Forschung grundlegenden
Schrift bearbeitet hat, untersucht und gefunden, dass auch diese auf
dem tirkischen «Grossen Futuvvetname» des Seyid Mehemmed
beruhen, arabische Ubersetzungen von Ausziigen aus diesem dat-
stellen.

Wihtrend im Gros der Ziinfte, deren Bundesschrift das « Grosse
Futuvvetname» des Seyid Mehemmed war, neben dem Achitum
auch andere Futuvvettraditionen lebendig waren, gab es eine
Gruppe von Zinften, die als unmittelbare Fortsetzer des Achitums
zu gelten haben, niamlich die Gerber und andere lederverarbeitende
Gewerbe, wie Sattler und Schuhmacher. Diese nimlich verehrten
einen Achi-Heiligen, Achi Evran, den Ortsheiligen von Kirsehir in
Anatolien, als ithren Patron (pir}, der selbst Gerber gewesen sein
soll2. Sie verwendeten als ihre Bundesschrift nicht das «Grosse
Fiitiivvetname» des Seyid Mchemmed, sondern das einstige Fu-
tuvvetname der Achis, das des Yahya b. Halil; allerdings findet
sich in den meisten Handschriften desselben, die aus Gerberkreisen
stammen, eine Nachschrift, die den Leser mit den neueren Aus-
driicken bekannt macht, und das sind die uns aus dem «Grossen
Fitivvetname» des Seyid Mehemmed bekannten. Es hat also eine
Einwirkung der von letzteren vertretenen Fiitiivvettradition auf die
von den Gerbern hochgehaltene Achi-Tradition stattgefunden. Auf
der anderen Seite aber wussten die Gerber dank ihrer Achi-Tradi-
tion Einfluss auf die anderen Ziinfte zu gewinnen. Dies war ihnen
dadurch moglich, dass sie iiber eine festgefiigte zentralistische Or-
ganisation verfiigten, die am Grabe ihres Patrons Achi Evran in
Kirsehir ihr Zentrum hatte. Dort befand sich eine Tekye, deten

1 Siehe vorherige Anm.
2 Siehe oben S, 150.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 155

Vorsteher, Achi Baba genannt, als Nachkomme des Achi Evran
galt und als Vorstand der gesamten Gerberzunft im Osmanischen
Reiche angesehen wurdel, allerdings nur in den tirkischen Pro-
vinzen desselben, Anatolien, Rumelien, Bosnien und selbst auf der
Krim, nicht aber in den arabischen Provinzen. Dieser Achi Baba
oder sein Vertreter bereiste alljahrlich die Provinzen und nahm
dort die Aufnahme der Lehrlinge in die Zunft vor, deren Hauptteil
in der Gurtung mit einem Giirtel (kwgak kusatmas:) bestand; na-
tirlich war mit der Vornahme dieser Zeremonie eine gewisse Ein-
nahme verbunden. Ja, die Achi Babas wussten es dahin zu bringen,
dass sie auch in anderen Ziinften das Privileg der Guirtung der Lehr-
linge bekamen, und errangen somit eine ziemliche Machtstellung
in der Handwerkerschaft des alten Osmanischen Reiches, und
Achi Evran wurde dadurch zum Pir nicht nur der Gerber, sondern
auch des gesamten tiirkischen Zunftwesens. Diese Stellung ist den
Achi Babas von Kirsehir mehrfach durch grossherrliche Fermane
bestitigt worden?2, wie denn tiberhaupt die osmanischen Sultane die
Ziunfte mit ihrer Organisation schiitzten. Denn diese waren fiir sie
aus mehreren Griinden wertvoll: einmal als Quellen zur Versor-
gung vor allem der Heere bei Kriegsziigen, zum andern aber auch
als Menschenreserve (manche Zunfte waren direkt zur Heeresfolge
verpflichtet); die Ziinfte waren in fritheren Zeiten das einzige Mit-
tel, das Biirgertum des Reiches zu erfassen. Diesem Zwecke dienten
die gelegentlichen Aufziige der Ziinfte, von denen uns Evliya Celebi
den unter Murad I'V. im Jahre 1048/1638 veranstalteten schildert3.

Es hat aber auch Proteste aus Ulema-Kreisen gegeben sowohl
gegen die schiitische Einstellung des «Grossen Fiitlivvetname» des
Seyid Mehemmed als auch gegen den Achi-Evran-Kult der Gerber.
Ein Gelehrter namens Miinifi (Ibrahim b. Iskender) Belgiadi
schrieb ein Buch des Titels INisab nl-intisab wa-adab wl-iktisib, in dem
er gegen diese Dinge polemisierte und das Handwerkertum vom
korrekt sunnitischen Standpunkte aus darstellte?. Geniitzt hat diese

1 Vgl. meinen Artikel Akbi Baba in der neven EI,

2 Ein Beispiel eines grossherrlichen Fermans zugunsten des Achi Baba ist von
mir verdftentlicht: Ein Zunft-Ferman Sultan Mustafas I11. von 1773 in: Westostliche Ab-
handiungen ( Festschrift Rudolf Tschudi), hg. von Fritz MEIER, Wiesbaden 1954, 331-
337; eine dhnliche Urkunde von 1197/1783 ist abgebildet bei Arer INAN, Apery# ...,
PL. XVIII (Inhaltsangabe Pl X1X).

3 Evliya Celebi, Seyabatname 1, Istanbul 1314 H., 5061 ; nach einer lickenhaften
Handschrift ungenau und unvollstindig iibersetzt von Josern v. HAMMER, Narrative
of Travels in Eurote, Asia and Africa in the seventeenth Century by Evliyé Efendi, Vol. 1,
part 11, London 1850, 104fF.

4 Uber Ibtahim b Iskender Belgradi, gen. Miiniti vgl. BursaLt MEHMED TAHIR,



156 Franz Taeschner

Schrift natiirlich nichts; wahrscheinlich ist sie gar nicht in die
Hinde derer gelangt, an die sie gerichtet war.

Die tiirkischen Archive bergen in {iberwiltigender Fiille Urkun-
den, die fiir das Zunftwesen, auch fiir seine biindische Seite,von
Bedeutung wiren. Sie harren zum grossten Teil noch der Er-
schliessung?.

*

Die europiischen Provinzen, auch die fremdvdélkischen wie Bos-
nien, nahmen teil an der allgemeinen Entwicklung des tiirkischen
Zunftwesens; sie hatten auch dasselbe Schrifttum?.

Wie bereits gesagt, ist auch in den arabischen Provinzen des os-
manischen Reiches das « Grosse Fiitiitvvetname» des Seyid Mehem-
med b. Seyid “Ala’eddin die massgebende Grundschrift gewesen
und haben sich die Ziinfte dort daraus in arabischer Sprache ge-
schriebene Ausziige fiir ihre besonderen Zwecke zurechtgemacht.
Es ist dies das Material, das H. Thorning fiir seine epochemachende
Arbeit zugrunde gelegen hat3. — Eine Beschreibung der Organisa-
tion der Ziinfte von Damaskus von 1883 hat Elia Qoudsi gegeben?.
Daraus geht hervor, dass das zu damaliger Zeit noch bestehende
Zunftwesen im wesentlichen mit dem iibereinstimmt, was wir
von den tirkischen Ziinften wissen.

‘Osmanls miiellifleri 11, 25f. Seine orthodoxe Zunftschrift ist betitelt Nisab ul-intisab
ve-adab ul-iktisab; auch sie verdient eine eingehende Untersuchung.

1 Eine Fiille von utkundlichem Material, das allerdings nicht nach dem sachlich-
handwerklichen Gesichtspunkt, sondern danach zusammengestellt ist, was es zur
Kenntnis des Gemeinschaftsideals der Fiitiivvet abwirft, bietet die arabisch geschrie-
bene Publikation von M. DsCHEVDET, 1. Education aux foyers des gens des mésiers (auf dem
Umschlag /7’ Education et organisation des gens administratifs et industriels) en Asie Mineure
et Syrie du X11le si¢cle jusqu’a notre temps, Bd. I (der einzige, der erschienen ist), Supplé-
ment & un chapitre de la relation du voyage d’1bn Battuta, Istanbul 1350/1932. — Die Auf-
nahme eines Lehrlings, der von seinem Vater gebracht wird, in eine Zunft, findet sich
abgebildet auf einet mir gehorigen, freilich zur Zeit nicht greif baren tiirkischen Minia-
tur des 17. Jahrhunderts (vgl. Der Islam 6[1916] 169ff.; FrR. TAESCHNER, A/t-Stambuler
Hof- und Volksleben, Hannover 1925, Taf, 24).

2 Uber die Ziinfte in Bosnien besitzen wir die ausgezeichneten Arbeiten von Hau-
D1JA KRESEVLIAKOVIC, Esnafi i Obrti u Bosni i Hercegovini (1463-1878) («Die Esnaf und
Zunfte in Bosnien und Hetzegovinay), I Sarajevo (Zbornik ga Narodni $ivet i obilaje

Juznib Slavena X X X, 1), Zagreb 1935 ; II Mostar, Zagreb 1951, die auf archivalischen
Studien beruhen (iiber den I. Teil vgl. Franz TAESCHNER, Das bosnische Zunftwesen gur
Tiirkenzeit, in: Bygant. Zeitschrift 44[1951] 531-559).

3 Siehe oben S. 123, Anm. 2.

4 Notice sur les corporations de Damas tar Elia Qoudsi, fils de " Abde Qondsi, publ. avec
une préface par CARLO LANDBERG, Leiden 1884; ins Deutsche iibersetzt von O.
RescHER als Anhang 11 («Uber die Ziinfte in Damaskus») in Die « Nawddir» ( Anek-
doten und Geschichten) von el-Qaljiibi, Stuttgart 1920, 280-309,



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 157

Aus Persien haben wir ein wertvolles Zeugnis fiir die Futuvvet
als Zunftorganisation in dem Futmyvetname-i sultani des bekannten
Schriftstellers Kemaleddin Husein Va'iz Kasifi (gestorben giof
1505), des Neffen des berithmten Dichters Dschami, das uns bis-
her leider nur in einer unvollstindigen Handschrift des Britischen
Museums vorliegt, die noch der Bearbeitung harrt!, Doch steht zu
hoffen, dass in den noch zum grissten Teile unerschlossenen Biblio-
theken Irans noch mehr Handschriften dieses wichtigen Werkes
zutage kommen.

Auch in Turkestan ist die Futuvvet als Ordnungsprinzip der
Zinfte nachzuweisen. Die osttiirkischen Zunfttraktate, von denen
sich eine ganze Reihe in der Sammlung des Berliner Orientalisten
Martin Hartmann befanden, heissen gewohnlich einfach Risdla
(«Sendschreiben»)?. Neuerdings hat sich in diesen sogar die Be-
zugnahme auf den anatolischen Zunftheiligen Achi Evran nach-
weisen lassen3. Also hat dessen Verehrung bis nach Turkestan ge-
wirkt.

Zusammenfassend konnen wir sagen: Als Zunftwesen wurde die
Futuvvet wieder von der jeweiligen Regierung aus politischen
Griinden gestiitzt, denn einmal konnte diese sich det Zunftorgani-
sation bedienen, um in den kriegerischen Zeiten des 16. und 17. Jahr-
hunderts die Ausriistung und Verpflegung der Armeen zu sichern;
zum andern bot diese Organisation damals die einzige Méglichkeit,
das Biirgertum zu erfassen, was fiir die militdrische Rekrutierung
wichtig war.

Im Laufe des 19. Jahthunderts jedoch ist das Zunftwesen in allen
Staaten des islamischen Orients infolge des Eindringens europii-
scher Waren und der Verbreitung des europiischen Wirtschafts-
stiles innerlich ausgehdhlt worden und wurde damit immer mehr
gegenstandslos. Es ist daher auch in allen Lindern der islamischen
Welt mit der Zeit abgeschafft worden. In der Ttrkei ist das Zunft-
wesen in jungtiirkischer Zeit abgeschafft und durch Handwerks-

1 Einziges bishet bekanntes Manuskript im Britischen Museum. Ms. Add. 22,
705 (Rieu, pers. Kat. S. 44). Daraus hat R. A. GALuNov Ausziige mitgeteilt in der
russischen Zeitschrift lran I, 1927, 87ff, 103f.; I1, 1928, 25—74; III, 1929, 94fL

2 MarTIN HARTMANN, Die osttirkischen Handschriften der Sammlung Hartmann in
MSOS 10, Jg. 7 (1940) 16, Nt. 9 (Handwerker-Risales); ferner MicHAEL GAvVULOV,
Les corps de métiers en Asie Centrale et lenrs status ( Rissala), trad. du Russe par J. Cas-
TAGNE in: REI 1928, 202-230.

3 Ax. Borovkov, K istorii bratstva «Achi» v Srednegf Azii («Zur Geschichte der
‘Achi’-Bruderschaft in Mittelasien») in: Festschrift V1. A. Gordlevskij, Moskva 1953,
83 ff.



158 Franz Taeschner

kammern ersetzt worden!; einige Reste in der Turkischen Re-
publik. Damit hat auch das Bundeswesen der Futuwwa ein Ende
gefunden, ein Bundeswesen, das, wie ich glaube gezeigt zu haben,
im Laufe der Jahrhunderte in der islamischen Welt sehr verschiedene
Formen angenommen hat und fiir deren Geschichte von vielfiltiger
Bedeutung gewesen ist.

Auf den ersten Blick mag es vielleicht etwas seltsam erscheinen, dass im Schweizeti-
schen Archiv fur Volkskunde der vorstehende Aufsatz von Professor Franz Taesch-
ner (Minster) iiber «Futuwwa» im mittelalterlichen Orient erscheint. Nun ist aber
zu sagen, dass der Rahmen unseter Zeitschrift bewusst seit jeher weit gesteckt war.
Mit Bedacht wurde so seinerzeit als Bezeichnung der Zeitschrift «Schweizerisches
Archiv fir Volkskunde» und nicht «Archiv fiir Schweizerische Volkskunde» gewihlt.
So verstosst es denn keineswegs gegen die Zielsetzung des Archivs, wenn hier ein-
mal Erscheinungen aus dem Volksleben des mittelalterlichen Orients zur Darstellung
gelangen.

Dariiber hinaus wire aber ausdriicklich zu bemerken, dass durch die Untersuchun-
gen Taeschners iiber «Futuwwa» helles Licht auf Lebensiusserungen fillt, die ver-
bliffend ahnlich in der alten Schweiz ehedem eine vordergriindige und massgebende
Rolle gespielt haben. Wir meinen die Vergesellschaftung der minnlichen Jugend in
allen ihren bunten Spielarten wie Freiharsten, Schiitzenvereinen, Knabenschaften,
Gesellenvereinigungen, Fastnachtsgesellschaften usf. Nicht zuletzt durch solche Ver-
einigungen wurde einst unser Volksleben geprigt und zudem das &ffentliche Gesche-
hen nicht selten in staatsbildender Richtung beeinflusst.

Im einzelnen mogen freilich, wie es schliesslich gar nicht andets sein kann, zwischen
dem islamischen und alteidgendssischen Korporationswesen der Unterschiede nicht
ganz wenige sein. Aber schwerer als solche unleugbaren Unterschiede wiegen doch
wiederum viele Ubereinstimmungen und Gemeinsamkeiten, die letzten Endes zweifel-
los in der Tatsache wurzeln, dass infolge allgemein menschlicher Veranlagung der
jungmannschaftlichen Altersklasse der Trieb innewohnt, das Dasein nach einem ganz
bestimmten Lebensstil sichtbar und tatkriftig zur Darstellung zu bringen. Aus solch
gleichartigem Triebe erwichst unter dafiir giinstigen Umstinden wie von selbst eine
ganze Kette von gleichartigen brauchtiimlichen Lebensiusserungen bei den aller-
verschiedensten Vélkern. Und gerade dieser fiir die wahre Volkskunde so zentrale
Vorgang ist es, der sich bei Taeschners Arbeit in bezug auf den mittelalterlichen
Orient und die alte Eidgenossenschaft aufs schénste beobachten ldsst. Nur stichwort-
artig sei unter anderm auf die sicher brauchtiimlich begriindeten «terroristischen»
Aktionen bei eben denselben jungen Minnetn verwiesen, denen ein nach unserem
modernen Gefiihl iibersteigerter Ehrbegriff Grundlage des Lebens bildete. Genau
gleich war beiderteils die heroische Selbstaufopferung im Kampfe oder die unabding-
bare Pflicht zur Blutrache. Sodann merkwiitdig dhnlich sowohl bei den Futuwwa-
Biinden wie bei den alteidgenéssischen Schiitzenverbindungen die Hochschitzung
schiitzenmdssiger Virtuositit. Und schliesslich erweckt als seltsam iibereinstimmende
Einzelheit die Rolle der Hosen als charakteristisches Kleidungsstiick biindischer Le-
bensform berechtigtes Erstaunen.

Mit alledem steht es denn unseres Erachtens fest, dass aus der Arbeit Taeschners
auch jedem Freund echten altschweizerischen Volkslebens reicher und dauvernder Ge-
winn etwachsen wird. Wir sind daher Professor Taeschner zu aufrichtigem Dank ver-
pflichtet, dass er uns diesen lichtvollen Einblick in die sonst nur schwer erschaubare
Welt des mittelaltetlichen Orients gewihrt hat. H.G.W.

1 Durch Gesetz vom 13. Februar 1325 M./26. Februar 1910; im Jahre 1943 erfolgte
die Errichtung von Handwerkskammern.



	Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient und ihre verschiedenen Erscheinungsformen

