
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 52 (1956)

Artikel: Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient
und ihre verschiedenen Erscheinungsformen

Autor: Taeschner, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Futuwwa,
eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient

und ihre verschiedenen Erscheinungsformen

Von Franz Taeschner, Münster/Westfalen

Inhaltsübersicht
Einleitung

I. Die Entwicklung des Futuwwa-Begriffes in ethischer Hinsicht
II. Die Entwicklung des Futuwwa-Bundeswesens im frühen Mittelalter

III. Die höfische Futuwwa des Kalifen Näsir und seiner Nachfolger
IV. Die bürgerliche Futuwwa, das Achitum
V. Die Futuwwa als Ordnungsprinzip der Zünfte

Abkürzungen

BASI Beiträge zur Arabistik, Semitistik und Islamwissenschaft
EI Enzyklopädie des Islam
GAL Geschichte der arabischen Literatur (C. Brockelmann)
JA Journal Asiatique
MSOS Mitteilungen des Seminars für Orientalische Sprachen, Abt. II,

Westasiatische Sprachen
RÈI Revue des Études Islamiques
RMM Revue du Monde Musulman
WaG Die Welt als Geschichte
WI Die Welt des Islams
ZDMG Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft

Einleitung

In vielen Ländern des islamischen Orients, namentlich Vorderasiens,

hat es im Mittelalter ein Bundeswesen gegeben, das mit
dem Schlagwort Futuwwa (persisch Futuvvat, türkisch Fütüvvef)
bezeichnet wird. Es ist dies ein arabisches Wort von der
Grundbedeutung «Jugend, Jungmanntum, Burschentum», auch «Jugendblüte,

jugendliches Verhalten, jugendlicher Leichtsinn», eine

Abstraktbildung von- dem arabischen Worte Fata (PL Fityäri), das

«Bursche, Jungmann» bedeutet; und zwar bezeichnet dies Wort
den bereits erwachsenen jungen Mann, den Mann in der vollen
Jugendkraft, also den iuvenis (nicht den adolescens); Futuwwa
entspricht also dem lateinischen iuventus. Bisweilen hat das Wort
Fatä auch den Nebensinn «Diener, Sklave»1.

Siehe die redaktionelle Bemerkung am Schluss dieses Aufsatzes S. 158.
1 Zum Begriff im allgemeinen vgl. Art. Futmvwa in El l, 130 (v. C.vanArendonk);

Ergänzungsbd. 81 f. und Zusätze dazu S. XIII (v. Bishr Fares) ; Islam Ansiklopedisi IV,
700-701 ; und in der Neuausgabe der El (v. Fr. Taeschner).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 123

Die Bedeutung dieses Wortes Futuwwa hat aber mancherlei
Erweiterungen erfahren, und zwar einmal nach der ethischen Seite

hin, indem es Tugenden wie «Edelmut, Grossmut, Ritterlichkeit»
umfasste, Tugenden, die man von einem rechten Fata erwartete, -
zum anderen nach der sozialen Seite hin, indem das Wort mit der
Zeit Gemeinschaften gleichgesinnter junger Männer (Fityän)
bezeichnete, die sich die Pflege dieser Tugenden zur Pflicht machten,
also «Burschenbund, Jungmännerbund, Korporation». Unter
diesem Kennwort Futuwwa hat sich im islamischen Orient ein
Bundeswesen entwickelt, über dessen Phasen ich im folgenden
berichten will. Entsprechend der doppelten Bedeutung des Wortes
Futuwwa, einmal als Komplex von Tugenden, zum anderen als

ein Bundeswesen zur Pflege dieser Tugenden, müssen wir zunächst
zwei Entwicklungslinien verfolgen, eine geistesgeschichtliche und
eine sozialgeschichtliche, die sich zwar gegenseitig beeinflusst haben,
aber doch getrennt verlaufen sind, bis beide in der Organisation
des Abbasidenkalifen an-Näsir li-dlnilläh (1180-1225) zusammenlaufen

und fortan nicht mehr zu trennen sind.
Als erster hat vor etwa 100 Jahren der Wiener Orientalist von

Hammer auf die Futuwwa als sozialgeschichtliche Erscheinung
aufmerksam gemacht1. Er fand in der Futuwwa-Organisation des

Kalifen Näsir gewisse Ähnlichkeiten mit dem abendländischen
Rittertum und meinte, das letztere aus der Futuwwa herleiten zu
können. Diese Meinung ist heute aufgegeben; wir kommen später
auf diese Frage zurück. - Die eigentliche Futuwwa-Forschung aber
wird eingeleitet durch das Werk meines im Ersten Weltkrieg
gefallenen Studienfreundes Hermann Thorning, «Beiträge zur Kenntnis

des islamischen Vereinswesen auf Grund von Bast madad et-

taufiq»2. Thorning hat auf Grund umfangreichen handschriftlichen
Materials in arabischer Sprache ein Bild der Futuwwa-Vereine zu

geben versucht, wobei freilich der Grossteil seiner Quellen der

spätesten Phase der Entwicklung dieser Futuwwa-Bünde angehört,
der Zeit, da sie im Zunftwesen aufgegangen waren. Thornings
Werk hat weitere Orientalisten angeregt, auf dem Gebiete der

Futuwwa-Forschung zu arbeiten; es sind da u.a. zu nennen Paul

1 J. V. Hammer-Purgstall, Sur la chevalerie des Arabes antérieure à celle de l'Europe,
sur l'influence de la première sur la seconde in: JA, IV. s., t. 13 (1849) 1 ff. ; ders., Sur les

passages relatifs à la chevalerie dans les historiens arabes in JA, V. s., t. 6 (1855) 282fr.
2 Hermann Thorning, Beiträge zur Kenntnis des islamischen Vereinswesens auf Grund

von Bast Madad et-Taufiq {Türkische Bibliothek, hgg. v. Georg Jacob und Rudolf
Tschudi, 16. Bd.), Berlin 1913.



124 Franz Taeschner

Kahle1, Hellmut Ritter2, Louis Massignon3, Claude Cahen4 und
meine Wenigkeit5. Auch einige arabische Gelehrte, wie der
Bagdader Mustafa Dscheväd6, haben dem Gegenstande ihre Aufmerksamkeit

geschenkt ; ebenso einige türkische Gelehrte wTie M. F. Kö-
prülü7 und Muallim Cevdet8, und in neuester Zeit Nes'et Çagatay9
und Abdülbaki Gölpinarh10.

/. Die Entwicklung des Futuwwa-Begriffes in ethischer Hinsicht

Wenn wir zunächst die geistesgeschichtliche Entwicklung des

Begriffes der Futuwwa verfolgen und von dem bündischen Teile
dieses Begriffes absehen, so müssen wir bei der Frage nach dem

Ursprünge des Futuwwa-Begriffes in geistig-ethischer Hinsicht
unsere Blicke auf das alte Arabertum richten. Doch dürfen wir
dabei nicht von dem Abstraktbegriff Futuwwa ausgehen; denn
dieses Wort kommt in den Quellen für das alte Arabertum, als

welche neben dem Koran in erster Linie die altarabische Dichtuno-
zu betrachten ist, überhaupt nicht vor. Vielmehr müssen wir den
Gebrauch des Wortes Fatä, das den konkreten Begriff des «jungen
Mannes» wiedergibt, in der altarabischen Dichtung untersuchen.

Aus dem Koran ist freilich für einen in die ethische Sphäre ge-

1 Paul Kahle, Die Futuwwa-Bündnisse des Kalifen en-Näsir in : Festschrift Georg Jacob,

hgg. v. Theodor Menzel, Leipzig 1932, 112-127.
2 H. Ritter, Zur Futuwwa in: Der Islam 10 (1920) 245-250.
3 Louis Massignon, La «Futuwwati, ou «pacte d'honneur artisanal» entre les travailleurs

musulmans au Moyen Age in: La nouvelle Clio 4 (1952) 171-198.
4 Claude Cahen, Mouvements et Organisations populaires dans les villes de l'Asie

Musulmane au Moyen age: Milices et Associations de Foutouwwa in: Recueil de la Société Jean
Bodin VII, La Ville 2, Bruxelles 1955, 273-288.

5 Franz Taeschner, Die islamischen Futuwwabünde, das Problem ihrer Entstehung
und die Grundlinien ihrer Geschichte, in: ZDMG 87 (1933) 6-49; ders., Futuwiva-Studien,
in:Islamica 5 (1932) 285-333.

e Mustafa Djewad, LaFutûwa ou la Chevalerie arabe (al-fittiiwwa wal-fityän qadiman)
in: Loghat al-'Arab, 8. Bd. (1930) 241-249.

7 Köprülüzade Mehmed Fuad, Türk edebiyätinde ilk mütesavvifler, Istanbul 1919,
namentlich 237-242.

8 M. Djevdet, V'Éducation et l'Organisation des gens administratifs et industriels (so auf
dem Umschlag, auf dem Titelblatt: l'Éducation aux foyers des gens des métiers) en Asie
Mineure et Syrie du Xlle sièclejusqu'à notre temps (dail 'alafasi «al-ahlya al-fityän at-turkîya »

fi rihlat lbn Battütah), Istanbul 1350 h./1932 m. (arabisch).
9 Nes'et Çagatay, Futuvvet - Ahi müessesesinin mensei meselesì {«Die Frage des

Ursprungs derFutuvvet-Achi-Organisation») in: llähiyat Fakültesi Dergisil (1952) Nr. 1,

58-68; Nr. 2/3,61-84.
10 Abdülbaki Gölpinarli, Islam ve Türk ellerinde Fütüwet testatati ve kajnak/ari in :

Istanbul' Universilesi Iktisat Fakültesi Mecmuast, 11. Bd., Nr. 1-4 (1948-1950) 3-354
(gekürzte französische Fassung: Les Organisations de la Futuvvet dans les Pays Musulmans et

Turcs et ses Origines in der französischen Ausgabe der Zeitschrift : Revue de la Faculté des

Sciences Économiques de l'Université d'Istanbul 11/1-4 [1949/50] 5-49).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 125

steigerten Fatä-Begriff als Ansatzpunkt für die spätere Futuwwa
nichts zu entnehmen. An den Stellen, wo das Wort - im Singular
oder Plural (hier fityab) - vorkommt, heisst es einfach «Jüngling,
Bursche, Knabe»; so, auf Ibrahim angewendet 21, 60 kufischer

Zählung/61 Flügelscher Zählung, und auf die Siebenschläfer

angewendet 18, 10/9 und 13/12, z.T. auch mit dem Nebensinn
«Diener, Sklave» (12, 30 von Yüsuf gesagt; iE, 60/59 unu 62/61;
dieser Nebensinn allein 12, 36). Zweimal kommt das Femininum
fatäh, bzw. dessen Plutolfatayäf, vor in der Bedeutung «Mädchen»,
und zwar im Sinne von «Sklavin» (4, 25/29 und 24, 33). In allen
diesen Stellen handelt es sich um Personen, die ethisch positiv
gewertet werden. So konnte es leicht kommen, dass die späteren
Futuwwa-Kreise das Wort auch hier überall in ihrem spezifischen
Sinn aufgefasst und Ibrahim und die Siebenschläfer für Inhaber der
Futuwwa im Sinne dieser Kreise erklärt und dafür eine Begründung

gegeben haben.
Nach den Zeugnissen der altarabischen Poesie bezeichnete der

alte Araber mit diesem Ausdruck Fatä den edlen Vollmenschen, wie
er ihm als menschliches Ideal vorschwebte. Zwei Tugenden zeichneten

nach altarabischer Auffassung vor allem den Fatä aus, einmal
die Gastfreundschaft und die Freigebigkeit, zum andern die Tapferkeit.

Freigebigkeit und Tapferkeit sind auch später immer als die
beiden Haupttugenden angesehen worden, die die Futuwwa um-
fasste1. Dabei wurden grundsätzlich keine in der Person des Fatä

liegenden Grenzen anerkannt : seine Gastlichkeit und Freigebigkeit
geht bis zum Äussersten, d.h. bis er selbst völlig ausgepumpt und

verarmt ist, und im Kampfe für die Seinen setzt er sein Leben ein.

Immer wieder sind es solche Fälle von übersteigerter Freigebigkeit
und Gastlichkeit, und von Selbstaufopferung im Kampfe, die als

Spitzen edlen Menschentums, eben als Futuwwa, gepriesen werden.

Im Sinne der Gastlichkeit und Freigebigkeit ist der altarabische
Fürst Hätim at-Tä'i der Prototyp des rechten Fatä geworden2;
seine sprichwörtlich gewordene Gastfreiheit kannte keine Grenzen,
worüber zahlreiche Anekdoten in Umlauf waren, und auch im
Kampfe zeichnete ihn Grossmut aus, die des eigenen Nachteils nicht
achtete. Im Sinne des Kämpfertums aber hat die spätere Futuwwa

1 Eine alte, dem Omaiyadenkalifen Mu'äaiya zugeschriebene Definition des

Begriffes Futuwwa drückt dieses Doppelideal des altarabischen Fata etwas drastisch aus,
wenn sie sagt : Futuwwa ist « Speisung zu spenden und auf die Schädel zu hauen » ; vgl.
F.T. in: Der Islam 24 (1937) 43, Anm. 2.

2 Vgl. den Artikel Hätim at-Tä'i in der El (C. van Arendonk) II, 307 f. (Islam
Ansisklopedisi V, 37iL).



126 Franz Taeschner

in 'AH b. Abï-Tâlib, dem Vetter, Schwiegersohne und vierten
Nachfolger des Propheten Muhammed, den Prototyp des Fatä und
den eigentlichen Patron der Futuwwa erblickt; seine Tapferkeit
war allgemein bekannt, und es wird von ihm berichtet, dass er
mehr als einmal sein Leben für den Propheten aufs Spiel gesetzt
habe. Aus diesem Grunde lässt die Überlieferung eine unsichtbare
Stimme, einen Hätif, ihn als den wahren Fatä, sein Schwert Dhulfi-
qär als das wahre Schwert bezeichnen (La saifa Mä Du 'l-fiqär, lä
fatä Mä 'Ali «Kein Schwert ausser Dhulfiqär, kein Fatä ausser

'All»)1, welcher Spruch später zum Leitspruch der Futuwwa
geworden ist.

Und noch eines anderen für das alte Arabertum geltenden
Tugendkomplexes müssen wir hier gedenken, der auch später häufig
mit der Futuwwa zusammen genannt wird, der Murü'a oder
Muruwwa, welches Wort sich sachlich und etymologisch (zu mar'
oder imra' 'Mann' gehörig) mit dem lateinischen «virtus» deckt.
Unter der Muruwwa verstand man im alten Arabien «die Einhaltung

aller jener Pflichten, die mit dem Familienband, dem
Verhältnis des Schutzes (giwär) und der Gastfreundschaft zusammenhängen»;

zugleich auch «die Erfüllung des grossen Gesetzes der
Blutrache Die Treue und aufopfernde Hingebung für jeden,
den die Sitte des Arabertumes mit dem Stamme eng verbindet, ist
der Inbegriff dieser Tugenden»2. Mit diesen Worten ist die

Muruwwa gekennzeichnet als ein allgemeiner Begriff, der den der
Futuwwa in sich schliesst, dem aber anderseits der spezifische
Inhalt dieser, der zum Kriegsheldentume hinneigt, zu fehlen scheint.

*
Nachdem die muslimischen Araber die halbe antike Welt erobert

hatten, wurde das altarabische Edelmann-Ideal des Fatä durch die
arabischen Kolonien auch in die neueroberten Länder übertragen,
vor allem nach Nordpersien, Chorasan. Von dort aus fand es

schliesslich auch Eingang in den iranischen Adelskreisen, die ja
bestrebt waren, sich den neuen Herren anzupassen und nicht lange
nach der Eroberung Persiens durch die muslimischen Araber, vor
allem in Abbasidischer Zeit, in den Ländern iranischen Volkstums

1 Über diesen Hadlth vgl. Bishr Farès, L'Honneur chez les Arabes avant l'Islam,
Paris 1932, 26ff. Dieser bereits in den ältesten SIrawerken auftauchende Spruch wird
in diesen als im Kampfe von Uhud geoffenbart bezeichnet (lbn Hischäm, 588, Z. 7 f. ;
Tabari, ed. de Goeje I, 3, 1402; pers. Übersetzung nach H. Zotenberg III, 27;
nicht bei lbn Sa'd); in den späteren Futuwwaschriften meist in Hunain lokalisiert.

2 Über Muruwwa vgl. Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien, I. Theil, Halle
a. S. 1889, 1-39; Art. Murü'a in El Ergänzungsband 170-172 (Bishr Fares).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 127

die Herrschaft zurückgewannen. Bei ihnen verband sich aller
Wahrscheinlichkeit nach das arabische Edelmann-Ideal mit eigenen
Traditionen, zumal da in den iranischen Adelskreisen seit alters,

zum mindesten seit der Partherzeit, ein ritterlicher Lebensstil
herrschte. In der Tat dürfte sich der in diesen Kreisen herrschende
Lebensstil grundsätzlich nicht allzusehr von dem in den Kreisen
des arabischen Beduinenadels herrschenden unterschieden haben.

Entsprechend der veränderten geistigen Lage, die, gewiss unter
dem Einfluss der alten Kulturvölker, der arabischen Sprache die

Fähigkeit zum Ausdruck vonAbstraktbegriffen verlieh, bezeichnete

man die spezifisch altarabischen Tugenden, die den «rechten

jungen Mann», den Fatä, zierten, mit der Abstraktbildung Futuwwa,
die also das Verhalten eines Fatä, also etwa «jugendliches Verhalten»,

bezeichnete, oder man gebrauchte dafür die persische
Lehnübersetzung guvänmardi. So begegnen wir denn der Futuwwa als

dem ritterlichen Ideal der vielen persischen Kleinfürsten, die im
10. und 11. Jahrhundert auf iranischem Boden herrschten; sie

wird in den Fürstenspiegeln dieser Zeit mehrfach abgehandelt. Als
Beispiel dafür nenne ich das Käbüsnäme oder Andarzpäme des

Ziyäridenfürsten Keykävüs b. Iskender (verfasst 1082), in welchem
als 44. und letztes Kapitel eins über die guvänmardi, d.i. Futuwwa,
erscheint1.

Was man im 10. /11. Jahrhundert in den arabischen und iranischen
Adelskreisen unter den Begriffen Futuwwa undMuruwwa verstand,
drückt sehr treffend der grosse Gelehrte al-Bërùnï (362-440/
972-1048) in der allgemeinen Einleitung zu seinem «Steinbuch»

aus, wenn er den Unterschied dieser beiden Begriffe so formuliert :

«Die Muruwwa beschränkt sich auf den Mann, (und zwar) in
Bezug auf sich selbst, seine Familie und seine Lage ; die Futuwwa
dagegen geht über ihn und sie (die Muruwwa) hinaus zu anderen

Dingen»2; nach den darauffolgenden Worten meint er damit die
Hilfsbereitschaft für andere.

1 Qäbüsnäme des Ziyäriden Kaikävüs b. Iskender b. Qäbüs (verf. 475/1082), ed. Teheran

1312 s, 179 fr.; französische Übersetzung von A. Querry, Le Cabous Name, Paris

1886, 423 fr.; deutsche Übersetzung von H. F. von Diez, nach einer türkischen, Buch
des Kabus, Berlin 1811, 822ff.; neue Textausgabe von Reuben Levy, The Nasihatnäma
known asQäbüs-näma, London 1951, 139fr. ; englische Übersetzung vom gleichen Verf.,
A Mirror for Princes, The Qäbüs Näma, London 1951, 239 ff.; über eine neuentdeckte
Handschrift des Werkes vgl. Richard N. Frye, The Andarz Name ofKäyüs b. Iskandar
b. Käpüs b. Vusmgir, in: Serta Cantabrigiensia, Wiesbaden 1954, 7-21.

2 Fr. Taeschner, Al-Bërûni über Futuwwa und Muruwwa, in: Der Islam 24 (1937)
69-74.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LH (1956) 9



128 Franz Taeschner

Von den arabischen Glaubenskämpfern her, in deren Kreisen das

altarabische Edelmann-Ideal des Fatä weiter hochgehalten wurde,
wurde es von den islamischen Mystikern, den Sufis, aufgegriffen,
zumal da der in dem altarabischen Fatätume steckende Radikalismus
zu der sufischen Mentalität gut passte1. Die Sufis entwickelten den

Begriff der Futuwwa in eigener Weise fort, füllten ihn mit einem

völlig neuen Inhalt und überhöhten ihn, wie sie auch den Begriff
des Glaubenskampfes, des gihäd, mit neuem, höherem Inhalt füllten.
Eine anonyme arabische Futuwwa-Schrift drückt das so aus: «Die
Sufis haben den Ausdruck Futuwwa für das Sufitum entlehnt, weil
die Futuwwa in allen ihren Tatäusserungen eine gewisse Gemeinsamkeit

mit dem Sufismus hat, mit Ausnahme des Endzweckes;
denn der Endzweck der Fityän ist, Lob (von Seiten der Menschen)
auf sich zu ziehen, der der Sufis aber, Lob (von Seiten Gottes)
auf sich zu ziehen»2. Wie sich die Sufis von diesen niederen Fityän,
denen wir später begegnen werden, absetzten, und was sie selbst

unter Futuwwa verstanden, sagt der folgende, viel zitierte Spruch:
«Futuwwa ist nicht Lasterhaftigkeit und Ausschweifung, sondern
ein vorgesetztes Mahl, eine gespendete Gabe, ein willkommenes
freundliches Antlitz, geziemende Zurückhaltung und Scheu,
anderen Leid zuzufügen»3. Die Sufis entwickelten schliesslich den

Futuwwa-Begriff weiter, indem sie als sein Wesen ganz allgemein
den Altruismus (Itär) fassten, diejenige sittliche Haltung, die dem
Mitmenschen in allem den Vorzug vor sich selbst gibt, vor allem
wenn es sich um Schwächere handelt, - die dem Mitmenschen gibt,
worauf er eia Anrecht hat, selbst aber auf keinerlei Anrecht
besteht ; überhaupt die immer gibt, aber nie nimmt, die eigene Person

vor der des Mitmenschen, selbst vor dem Feinde, zurückstellt4.
Den Altruismus auf die Spitze getrieben, kommt man zum

Begriff der Malämatlja, dem Kennwort jener Geistesrichtung innerhalb

des Sufismus, nach der es zur ethischen Vollkommenheit
gehört, durch sein Verhalten äusserlich den Tadel der Mitwelt
hervorzurufen. Der Verfasser der ältesten Schrift über die Futuwwa, as-

Sulamï, hat auch eine eigene Schrift über die Malâmatïya verfasst,

1 Zu diesem Abschnitt vgl. Fr. Taeschner, Der Anteil des Sufismus an der Formung
des Futuwwaideals in: Der Islam 24 (1937) 43-68.

2 Istanbul, Ms. AS 2049, fol. 207 r, Z. 16 ff.
3 Istanbul, Ms. AS 2049, fol. 87 v, Z. 11 f. (von Sulaml unter § 95 als Ausspruch

des Dscha'far as-Sädiq, gest. 148/765, angeführt).
4 Nach al-Härith al-Muhäsibl besteht die Futuwwa darin, «dass du Gerechtigkeit

gibst, aber keine beanspruchst, - dass du gibst, aber nicht nimmst» {al-Quschairi, Risala,
Kairo 1318, 122, Z. 30; Kairo 1367/1949, 103, Z. 4 v. u.).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 129

in welcher er von der Futuwwa in malämitischem Sinne folgende
Definition gibt: «Des Namens der Futuwwa ist derjenige würdig,
der alle Tugenden der Profeten und Heiligen in sich vereinigt,
aber trotzdem sich gering einschätzt, all das für ein Nichts hält
und sich nicht einbildet, etwas erreicht zu haben ; vielmehr auf seine

eigenen Fehler und die Mangelhaftigkeit seiner Taten sieht und
seine Mitmenschen auf alle Fälle als ihm überlegen ansieht»1. In
der Tat ist vielfach sufischerseits die Malämatiya als die höchste
Stufe der Futuwwa, der Malämati als der wahre Fatä bezeichnet
worden.

So setzt sich der Begriff der Futuwwa nach sufischer Auffassung
aus einer ganzen Reihe von Tugenden zusammen, die in ihrer
Gesamtheit wie auch im einzelnen weit über das hinausgehen, was in
altarabischer Zeit von dem Fatä erwartet wurde. Die Futuwwa
wurde fast zu einem Zentralbegriff der sufischen Ethik, jedenfalls
desjenigen Zweiges von ihr, der es mit dem Verhältnis des
Menschen zu seinem Mitmenschen zu tun hat, unter Zurückstellung des

eigenen Ich. Ihre Zentraltugend ist der Altruismus, die
Selbstverleugnung, praktische Nächstenliebe, die bis zur Selbstent-

äusserung geht2.
Die Futuwwa ist also als ethischer Begriff in das Sufitum

aufgenommen worden und wird häufig in sufischen Werken abgehandelt.

Einer der ältesten sufischen Schriftsteller, Abü-'Abdarrahmän
as-Sulamï (gestorben 412/1021), hat ein eigenes Werk über die
Futuwwa als ethischen Begriff geschrieben, in welchem er in
212 Paragraphen ihren Begriff durch eine grosse Reihe von
Aussprüchen alter Sufis und Anekdoten definiert3. Sein Schüler al-

Kusairï (gestorben 465/1073) hat in seinem berühmten
«Sendschreiben» (Risala) der Futuwwa ein eigenes Kapitel gewidmet4;

1 Der Text von as-Sulaml's Risälat al-Malämatiya jetzt herausgegeben von Abu'l-
'alä 'Afïfï, Al-Malämatiya was-süfiya wa-ahl al-futuwwa, Kairo 1945 (vgl. die Besprechung

von Fr. Meier in: Oriens 1 [1948] 373-376); analysiert von R. Hartmann,
As-Sulami's Risälat al-Malämatiya, in: Der Islam 8 (1918) Ij7ff. (das Verhältnis zur
Futuwwa S. 191); ders., Futuwwa undMaläma in: ZDMG 72 (1918) 193fr. (der zitierte
Spruch hier 197, Anm. I ; Fr. Taeschner, Der Islam 24 [1937I 63 f.).

2 Kuschairi (s. übernächste Anm.) eröffnet seine Definitionen der Futuwwa mit
dem Ausspruche seines Meisters Abu- 'Ali ad-Daqqäq : « dass man immer in der Sache

seines Mitmenschen sei».
3 Vgl. Fr. Taeschner, As-Sulami's Kitäb al-Futuwwa, in: Studia Orientalia Joanni

Pedersen dicata, Hauniae 1953, 340-351.
4 R. Hartmann, Al-Kuschairis Darstellung des Süfitums {Türk. Bibl, Bd. 18), Berlin

1914; das Futuwwa-Kapitel darin behandelt 44-48; Ausgaben Kairo 1318, 122-124;
Kairo 1367/1948, 103-105.



130 Franz Taeschner

ebenso lbn Dscha 'dawaihi in seinem didaktischen Werke1. Auch in
späteren sufischen Werken wird der Futuwwa gedacht; lbn al-
'Arabi (gestorben 638/1240) nimmt sie als einen makäm in sein

religiös-philosophisches System auf und widmet ihr in seinem
berühmten Hauptwerke «Die Mekkanischen Eröffnungen» ein eigenes

Kapitel2. Selbst poetische Werke über die Futuwwa sind
erschienen, wie das Futuvvatnäme des persischen Dichters Hätifi
(gestorben 927/15 21)3. Der Begriff der Futuwwa war somit ein
ständiger Programmpunkt der sufischen Schriftsteller. In ihren
Erörterungen spielt die Futuwwa naturgemäss nur als ethischer Begriff
eine Rolle; ihre soziale Seite ist den sufischen Schriftstellern, wie
aus einzelnen Anekdoten, die sie bringen, hervorgeht, zwar bekannt,
doch interessieren sie sich nicht für diese und erörtern sie daher
nicht. Wir aber müssen uns jetzt gerade dieser Seite zuwenden.

/7. Die Entwicklung des Futuwwa-Bundeswesens im frühen Mittelalter

Entgegen der geistesgeschichtlichen Entwicklungslinie knüpfte
die sozialgeschichtliche des Begriffes der Futuwwa nicht an
altarabische Begriffe an, sondern wahrscheinlich an gewisse männer-
bundartige Gemeinschaftsformen in den Städten der orientalischen
Kulturländer, vor allem im Bereiche der iranischen Kultur. So

schlössen sich in den Städten junge Männer zu einem gemeinsamen
Leben zusammen, nannten sich Fityän und bekundeten damit, dass

sie das altarabische Edelmann-Ideal des Fatä zu übernehmen und
zu verwirklichen die Absicht hatten. Dabei wurde vielfach dieses

Ziel verflacht, indem die Beziehung zum Mitmenschen verloren
ging : das in der Freigebigkeit und Gastfreundschaft zum Ausdruck
kommende Grandseigneurtum artete in plattes Wohlleben aus, und
die Bereitschaft, dem anderen mit eigenen Mitteln zu helfen, hatte
ihre Grenze an der jeweiligen Gemeinschaft. Das Kämpfertum aber

artete in diesen Kreisen aus in grosstuerisches Streben nach Ruhm,
der in der Bravour gesucht wurde ; die veredelnde Beziehung zum
Mitmenschen, für den man kämpft, ging auch hier verloren. Aus
dem Helden, dessen Ruhmestitel es war, sein Leben für die Seinen

in die Schanze zu schlagen, war ein Raufbold geworden, der den

1 Vgl. Fr. Taeschner, Das Futuwwa-Kapitelin lbn Ga'dawaihis Mir'ät al-Muruwwät
(gewidmet dem grossen Vezlr des Seldschukenreiches Nizäm al-mulk, der 1064-
1092 im Amt war) in Documenta Islamica inedita (Festschrift R. Hartmann), Berlin 1952,
107-119.

2 lbn al-'Arabi, al-Futühät al-Makkiyah, 42. Kap., I. Bd., Kairo o.J., 241-244;
Bulaq 1270, 257-261.

3 Franz Taeschner, Das Futuvvetnäme des persischen Dichters Hätifi, in: Festschrift
Georg jacob, Leipzig 1932, 304-316.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 131

Kampf um des Kampfes willen suchte ; ja bisweilen sank das Kamp -

fertum zu Strassenräuberei herab. - Oder aber der Fatä war ein
feiner Herr geworden, der das Leben zu geniessen verstand und
den Kampf in Kampfspiele, in Sport, umwandelte.

Der Zweck dieser Vereinigungen von Fityän war einfach der,
einen bestimmten Lebensstil durchzuführen. Dabei handelte es sich
meist um ein moralisch sehr lockeres Leben : gut essen und trinken,
Tanz und Spiel, und, nicht zu vergessen, sexuelle Betätigung in
ziemlich freier Art. Dieser Lebensstil hatte freilich, wenn
überhaupt, nur äusserlich etwas mit der Futuwwa gemein; er war jedenfalls

völlig unbeeinflusst von deren sufischer Ausprägung.
Eine besondere Gruppe von Fityän bildeten solche Vereinigungen,

die als Kampfgruppen mit irgendwelchen politischen oder
religiös-politischen Zielen auftraten. In erster Linie sind da diejenigen

zu nennen, die sich dem heiligen Kriege, dem gihäd, dem

Kampfe «auf dem Wege Allahs» (fi sabili 'lläh) widmeten. Auch
diese Kämpfer nannten sich vielfach Fityän und bekundeten damit,
dass sie als wahre Fatäs im altarabischen Sinne gelten wollten. So

finden wir denn auch, vor allem auf nordiranischem (chorasani-
schem) und transoxanischem Boden, für die Führer der
Glaubenskämpferscharen die Bezeichnung «Hauptmann der Fityän» (rais
al-fityän).

Es bestand nun eine gewisse Wechselbeziehung zwischen dem

Glaubenskämpfertum und dem Sufismus. Wie einerseits die Sufis

den Begriff der Futuwwa als Abstraktion des altarabischen Edel-
menschenbildes des Fatä von den Glaubenskämpfern übernommen
hatten, so kamen letztere in den militärischen Stützpunkten des

Glaubenskampfes, den Ribäts1, mit dem organisierten Sufitum,
dem Derwischtum, in Berührung. So kam es, dass das altarabische
Edelmenschenideal der Glaubenskämpfer allmählich, bis zu einem
gewissen Grade jedenfalls, die Färbung der sufischen Futuwwa
annahm und in dieser Form ihnen als Ordnungsprinzip diente.

Auch in die innerislamischen Auseinandersetzungen griffen die

Fityän bisweilen ein. Ihre eigene Stellung ist dabei nicht klar. Ihre
Verehrung für 'All b. Abl-Tälib, den Vetter, Schwiegersohn und
vierten Nachfolger des Propheten Muhammed, der ihnen wegen
seiner Tapferkeit als Vorbild vorschwebte, brachte wohl vielfach
eine Hinneigung zu Sfa mit sich. Dass es aber auch unzweifelhaft
sunnitische Kämpfergruppen gab, die sich zur Futuwwa bekann-

1 Vgl. dazu den Artikel Ribät (v. Georges Marçais) in £7111, 1242 f.



132 Franz Taeschner

ten, ersehen wir aus dem Berichte des Reiseschriftstellers lbn
Dschubayr (gestorben 614/1217), wonach eine Futuwwa-Korpora-
tion in Damaskus als sunnitische Kampfgruppe mit terroristischen
Mitteln gegen jene ultraschiitischen (ismä'Ilitischen) Elemente
vorging, die in der Kreuzzugszeit als «Assassinen» (hassäsin) bekannt
geworden sind1.

Mit diesen Grenzkämpfern um des Glaubens willen hängen nun
gewisse niedere Bünde in den grossen Städten der islamischen Welt
zusammen, die sich selbst nach dem Schlagworte der Futuwwa als

Fityän bezeichneten. Ihr Ziel scheint gewesen zu sein, ohne Rücksicht

auf die bestehende staatliche Ordnung, durch Anwendung
von Gewalt eine ausgleichende Gerechtigkeit, sowohl in der
Verteilung der irdischen Glücksgüter wie auch in der Abwehr von
Übergriffen staatlicher Organe, zu üben. Damit traten sie in einen

Gegensatz zu der von den 'Ulemakreisen beherrschten öffentlichen
Meinung, was ihnen schwere Vorwürfe von dieser Seite und die

abschätzige Bezeichnung als «Räuber, Vagabunden» ('ayyärün,
persisch 'ayyärän) eingetragen hat, welcher Ausdruck oft wechselweise

für Fityän gebraucht wird2.
Die Meldungen der Chronisten über Aktionen der 'Ayyärün

ziehen sich von der Mitte des 9. bis ins 12. Jahrhundert hin, und
tauchen besonders häufig in Zeiten der Schwäche der Staatsgewalt
auf, wenn Wirren das Reich und die Reichshauptstadt durchtobten,
und ein hemmungsloser Kampf aller gegen alle einsetzte. In
solchen Zeiten vermochten die 'Ayyärün zeitweilig die Macht an sich

1 The Travels oflbnjubayr, second ed. rev. by M. J. de Goeje, Leyden und London
1907, 280, Z. ioff; engl. Übersetzung v. R. J. C. Broadhurst, The Travels of lbn
Jubayr, London 1952, 292.

2 Dazu sind folgende Stellen zu vergleichen : GardizI, Zayn ul-ahbär (verf. ca. 1048),
ed. Muhammad Näzim, Berlin 1928, S. 11, Z. 3, zählt unter den Betätigungen, die
Ya'küb b. Layth, der Gründer der Saffäridendynastie, in seinem abenteuerlichen
Vorleben pflegte, 'ayyäri auf. Wie sehr die Ausdrücke fatä und 'ayyär für diese irregulären
Kämpfer von den Chronisten durcheinander gebraucht werden, zeigt der Fall des

Härith, «Sohnes des Fahnenträgers» (ihn 'alamdär) 1004, auf den W. Barthold
Turkestan down to the Mongol invasion, 2. ed., London 1928, 270, aufmerksam gemacht
hat : bei Gardlzi (S. 64 des Berliner Druckes) wird er «Haupt der 'Ayyärs (sar- 'ayyärän)

von Samarkand » genannt, 'Utbi bezeichnet ihn als «Führer der Fityän (ra'is al-fityän)
in Samarkand», während Narschachî (ed. Ch. Schefer, 225) ihn einfach als «Heerführer

(sipah-sälär) von Samarkand» bezeichnet. - Kuschairl, Risala, 123, Z. 10
bezeichnet ein «Haupt der Fityän » (ra's al-fityän) als 'ayyär sätir {« gerissenen Gauner »

Bei 'Attär, Taz.kirat ul-auliyä I, 289, Z. 9 ff. wird die betreffende Anekdote von Yahyä b.

Mu'äd (gest. 258/852) erzählt, ohne dass die bei Kuschairl angegebene Bezeichnung
verwendet wird. Zu sätir vgl. Dozy, s.v.; nach M. Canard, La Lutte chez Ie1 Arabes,
Alger 1932, 64, bezeichnet sätir neben bahlawän und musäri' in der arabischen Roman-
iteratur den 'R ingkämpfer'.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 133

zu reissen; doch ihr Regime nahm terroristischen Charakter an und
verschlimmerte nur die Lage. Am häufigsten liegen Nachrichten
über solche Aufstände der 'Ayyärün für Bagdad, die Hauptstadt
des Kalifenreiches vor, wo nach dem Berichte des Geschichtsschreibers

lbn al-Athlr die 'Ayyärün namentlich in den Jahren

1135-44 eine Terrorherrschaft errichten konnten1. Ob diese als

'Ayyärün bezeichneten Fityän etwa ein bestimmtes politisches,
vielleicht anti-abbasidisches, pro-fatimidisches Ziel verfolgten, darüber

sagen die Quellen nichts.
Aus den verstreuten Berichten der Chronisten über die 'Ayyärün

sind einige Züge zu erkennen, die für ein festes Bundeswesen

typisch sind; es sind dies folgende:
1. Eine Initiation durch Gürtung (sadd) des Adepten mit einem

Schurz (futa oder mihzam) und Verleihung des «Gewandes der
Futuwwa» (libäs al-futuwwa), dessen Hauptbestandteil die Hose

(saräwil) ist. Dies weist auf die Herkunft des bündischen Futuwwa-
Wesens aus Iran hin; denn die Hose, die letzten Endes auf die
innerasiatischen Reitervölker zurückgeht, ist in Iran mindestens
seit dem Beginn der Achämenidenzeit heimisch; bei den Arabern
war sie es nicht. Ferner sind bezeugt gemeinsame Sitzungen, bei
denen ein Umtrunk aus dem «Becher der Futuwwa» (kds al-

futuwwa) eine Rolle spielt, in welchem Wasser mit etwas
Beimischung von Salz dargereicht wurde2.

2. Es herrschte in diesen Kreisen, unbeschadet ihrer
Gewalttätigkeit, eine hohe Ethik und ein hoher, bisweilen übersteigerter
Ehrbegriff, der sich vor allem auf unverbrüchliche Wahrhaftigkeit
und geschlechtliche Enthaltsamkeit bezog, sich aber auch auf
sittliche Reinheit in der Familie erstreckte: wenn eine Frau aus dem
Kreise der Angehörigen eines solchen Fatä irgendwie ins Gerede

kam, so tötete sie dieser, ohne den Fall untersucht zu haben; «und
das nennen sie Futuwwa!» fügt missbilligend ein Berichterstatter
(lbn al-Dschauzl) hinzu3. Diese Tat wurde von den Mitgliedern des

1 Ibnal-Athir, at-Ta'r'ih al-Kämil, ed. Tornberg, XI, i6f.; 24; 34; 35 (Aufzählung
in WaG4 [1938] 390-392). Näheres über das 'Ayyärün-Regime von 1135-1144 s. in
meiner Besprechung des Aufsatzes von Gerard Salinger, Was the Futüwa an oriental

form of Chivalry? {Proceedings of the American Philosophical Society, vol. 94, Nr. 5, Oct.

1950, 481-493) in: Orient 5 (1952) 332-336, wo die betreffenden Berichte übersetzt
sind. - Vgl. die abschätzige Beurteilung solcher Futuwwakreise bei lbn al-Dschauzl,
an-Nämüsfi Talbis Iblis, 1. Ausg., Kairo 1340, 421 (zitiert von L. Massignon in RMM
57 (1924) 251, Anm. 1, und Recueil de Textes inédits Paris 1929, 69, Anm. 1); 2.

Ausgabe, Kairo 1928, 392. a lbn al-Dschauzl, a.a.O., Z. i3f.
3 lbn a-Dschauzi, a.a.O., Z. 17t. lbn al-'Ammär (über diese wichtige Quelle s.

unten S. 138!.), fol. 79 v unten f., verbietet den Fityän, eine Frau zu töten, wenn sie



134 Franz Taeschner

Bundes gegebenenfalls erzwungen; wer sich weigerte, sie

auszuführen, der wurde von den Mitgliedern boykottiert, sie tranken
nicht mehr mit ihm zusammen - ja sie erklärten ihn auch wohl für
verlustig der Futuwwa.

3. Der Schwur auf die Futuwwa, also auf den Bund, den ein
solcher Fatä leistete, wurde unter allen Umständen gehalten, darauf
konnte man sich verlassen1.

4. Diese Fityän standen der weltlichen absolutistischen Regierung

feindselig gegenüber und suchten deren Helfer (a'wän), also

die Polizeiorgane, in ihrer Tätigkeit, die sie mit mehr oder weniger
Recht als tyrannisch und ungerecht ansahen, zu hindern - sie suchten

sie sogar umzubringen. Selbst aber hatten sie Organe, «Helfer»
ÇAwânzya genannt), durch die sie unter sich und wohl auch unter
der Bevölkerung Polizeigewalt ausübten. Desgleichen bedienten
sie sich bei Streitigkeiten nicht der von der 'Ulemaschicht
anerkannten staatlichen Gerichte, sondern hatten ihre eigenen Schieds-

organe, «Schlichter» (Musäliha) genannt, denen sie sich
unterwarfen2.

5. Den Fityän wurde vorgeworfen, dass sie sich gegenseitig in
ihren Machenschaften unterstützten. Als solche werden angegeben :

die Beraubung der Wohlhabenden - wobei gewiss hinzuzufügen
ist: und die Verteilung des geraubten und erpressten Geldes an die
Armen3. Wenn wir diesen Vorwurf der gegenseitigen Hilfeleistung
verallgemeinern - abgesehen von dem angegebenen kommunistisch

ins Gerede kommt, was ein deutlicher Hinweis darauf ist, dass dies bei ihnen Brauch
war.

1 lbn al-Dschauzi, a.a.O., Z. 15; lbn Dschubayr, a.a.O., Z. 13. Auch bei lbn al-
'Ammär, fol. 29 v., ist der Schwur bei der Futuwwa für die höfische Futuwwa des

Kalifen Näsir (über diese s. weiter unten) bezeugt; dass er auch noch später in Übung
war, wird bezeugt durch einen Bericht des 'Abdallah b. 'Abdazzähir für 691 H./1292
D. (vgl. Fr. Taeschner, Eine Futuwwa-Urkunde des Mamlukensultans al-Aschraf' Chalil
von 12.1)2, in: Aus der Geschichte des islamischen Orients, Tübingen 1949, 3) und durch das

Bezm u rezm des Astaräbädi, ed. Killisli Rif'at, Istanbul 1928, 328, Z. 12, für 1387
(vgl. ZDMG 96 [1942] 548 und 550). lbn Taimiya polemisiert gegen den Eid bei den
«Hosen der Futuwwa» und erklärt ihn für ungültig Oohs. Pedersen, Der Eid bei den

Semiten, Strassburg 1914, 208).
2 In der später (S. 138f.) zu erwähnenden Schrift des lbn al-'Ammär, fol. 80 v f.

Dass die Fityän keinen Schutz von Seiten der staatlich angestellten Richter annahmen,
bezeugt auch lbn Dschubayr, a.a.O., Z. I2f. Über die beiden Ausdrücke 'Awäniya und
Musäliha vgl. Fr. Taeschner, Eine Futuwwa-Urkunde voni2Ç)2, x^î.; über das erstere
Wort, von dem wohl das italienische avania herzuleiten ist, ist eine Studie von Kollegen
Bombaci, Neapel, zu erwarten.

3 lbn al-'Ammär, fol. 81 r f., wo ihnen gegenseitige Hilfeleistung bei allen
Verbrechen nachgesagt wird, deren sie sich schuldig machen. lbn al-Dschauzi, a.a.O.,
Z. 14, wirft ihnen «Wegnahme der Güter der Menschen» vor.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 135

anmutenden Zweck - so erhalten wir einen für Geheimbünde
wesentlichen Zug, den solche zu allen Zeiten und in allen Ländern an
sich hatten und der immer eine Hauptgrundlage bildete für ihre
zeitweilige Machtstellung, durch die sie, wie hier, einer innerlich
hohlen Staatsmacht zu trotzen wagen konnten.

Wieweit die Berichte der Chronisten, die ja nur von Aufständen
der 'Ayyärün reden, der Wahrheit entsprechen, bzw. ob sie nicht in
ihrer Parteilichkeit diese Kampfgruppen einseitig beurteilen, lässt
sich heute nicht mehr ausmachen.

Wie bereits gesagt, gewann mit der Zeit das religiöse
Bruderschaftswesen, das Derwischtum, Einfluss auf die Ausgestaltung
der Futuwwa, die sich nach dem Muster der Derwischorden in
Korporationen und Kartelle gliederte. Auch traten Derwischscheichs

als Mitglieder der Futuwwa-Bünde auf und übernahmen
anscheinend bisweilen die Führung in ihnen.

Um nun kurz auf das Problem der Herkunft des Futuwwa-Bun-
deswesens zu sprechen zu kommen, so ist es klar, dass dieses, im
Gegensatz zu dem ethischen Gehalt der Futuwwa, nicht auf eine
altarabische Wurzel zurückgehen kann; Spuren irgendeines Bundeswesens

wird man in Altarabien vergeblich suchen. Die Wurzeln der
bündischen Futuwwa müssen vielmehr in den alten, von den
muslimischen Arabern eroberten Kulturländern gesucht werden. Wir
werden wohl nicht fehl gehen, sie in dem spätantiken Vereinswesen

zu sehen, wie es in den Städten des oströmischen, aber auch wohl
des mittelpersischen Reiches der Sasaniden bestanden hat. Louis
Massignon nimmt - wohl mit Recht - an, dass es von dem Zunftwesen

in Ktesiphon (arabisch Madä'in), der Hauptstadt des Sasa-

nidenreiches, seinen Ausgang genommen hat. Dahin weist seiner
Ansicht nach u.a. die Tatsache hin, dass neben 'Ali b. Abl-Tälib
der Barbier des Propheten, Salman al-FärisI, ein geborener Perser,
der dem engsten Freundeskreise des Propheten angehörte, bei
den Futuwwa-Leuten der am meisten verehrte Patriarch ihres
Bundeswesens ist, auf den fast alle ihre Gewährsmännerketten
(silsile) zurückgehen. Dieser hatte besondere Beziehungen zu Ktesiphon,

wo er auch begraben ist; seine Grabstätte, Selmän-Päk

genannt, ist noch heute eine hauptsächlich von Schiiten vielbesuchte
Wallfahrtsstätte1. Auch für einzelne Punkte des Brauchtums der

1 Louis Massignon, La «Futuwwa» in: La Nouvelle Clio 1952, 171 ff., insbes.

175fr.; ders., Salman Päk et les prémices spirituelles de l'Islam Iranien {Publications de la
Société des Études Iraniennes, Nr. 7), Paris 1934; vgl. auch den Artikel Salmän al-Färisi
von A. Levi della Vida in EI IV, I24f.



136 Franz Taeschner

Futuwwa-Bünde können wir Vorformen nachweisen. So habe ich
vorhin bereits daraufhingewiesen, dass die Hose als Hauptbestandteil

des «Gewandes der Futuwwa» (libäs al-futuwwa) gleichfalls aus
Iran stammt. - Die Rolle des Salzes als Symbol des Bundes im Altertum

ist bekannt1. Man könnte noch viele Einzelheiten nennen, die
in diese Richtung weisen; doch würde es zu weit führen, hier näher
darauf einzugehen. Freilich ist es noch nicht möglich, das Futuwwa-
Bundeswesen und sein Brauchtum in allen Einzelheiten auf
bestimmte Vorformen zurückzuführen; doch dürfte das Gesagte
hinreichen, um die Wichtigkeit des alten vorislamischen Orients,
insbesondere Irans, für die Geschichte des Futuwwa-Bundeswesens
darzutun.

Die Fityän, von denen ich in diesem Kapitel gesprochen habe,

waren wohl fast ausnahmslos illiterate Leute ; aus ihren Kreisen ist
uns kein Werk erhalten, das über sie, ihre Gedanken und ihr
Brauchtum berichtet. Wir müssen uns dies alles aus verstreuten
Berichten der Chronisten und anderer Quellen zusammensuchen.

Infolgedessen bleibt für uns die bündische Futuwwa in einem
Halbdunkel stecken. In das volle Licht der Geschichte tritt sie für
uns erst mit dem Kalifen an-Näsir li-dlnilläh (1180-1225), der sie

hoffähig machte. Davon soll im folgenden die Rede sein.

III. Die höfische Futuwwa des Kalifen Näsir und seiner Nachfolger

Wir haben uns bisher vergegenwärtigt, was sich über die Futuwwa
im Frühmittelalter, den ersten Jahrhunderten der muslimischen

Zeitrechnung, sagen lässt. Wir haben dabei zwei getrennte
Entwicklungslinien verfolgen müssen, eine geistesgeschichtliche und
eine sozialgeschichfliche, die nebeneinander her liefen. Zum
Schluss aber haben wir Anzeichen dafür gefunden, dass beide
Entwicklungslinien sich einander näherten und die Tendenz zeigten,
sich zu vereinigen, insofern als der Sufismus anscheinend auf die

Fityän-Kreise Einfluss gewann, Sufischeichs in einige Fityän-Bünde
eintraten und wahrscheinlich darin die Führung übernahmen.

Die Verbindung der geistesgeschichtlichen mit der
sozialgeschichtlichen Entwicklungslinie der Futuwwa fand ihren Abschluss
und zugleich den Anfang einer auf dieser Basis einsetzenden neuen
Entwicklung dadurch, dass der 'Abbasidenkalif an-Näsir li-dînillâh
(regierte 575-622/1180-1225)2 sich der Futuwwa annahm, um sie

1 Als Beispiel sei an die Erwähnung eines «Salzbundes» (¥rit_ mälah) im Alten
Testament (Num. 18,19; H. Chron. 13, 5) und umgekehrt des «Salzes des Bundes»
{mälah ¥rit, Lev. 2, 13) erinnert (Hinweis von Kollegen Rost, Greifswald).

2 Näheres über den Kalifen Näsir vgl. in meinem Artikel in der EI 111, 929fr.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 137

für seine Zwecke zu gebrauchen. Dadurch treten die Futuwwa-
Bünde für uns endlich aus dem Halbdunkel, das uns ihre Gestalt

nur unvollkommen durch das Mittel parteiischer Chronistenberichte

erkennen lässt, in das volle Licht der Geschichte1. Der
zeitgenössische Geschichtsschreiber lbn al-Athlr (gestorben 630/
1234), unser Hauptgewährsmann für die Geschichte der letzten
Abbasidenkalifen, berichtet uns darüber in kurzen Worten, Näsir
habe die Futuwwa im ganzen Lande abgeschafft ausser bei
denjenigen, welche Hosen (saräwil) von ihm anzogen und damit sich

zu ihm bekannten ; auch hätten viele Könige die Hosen der Futuwwa
angezogen2. Nach anderen Berichten hat sich Näsir wenige Jahre
nach seinem Regierungsantritt, im Jahre 578/1182-83, mit dem
«Gewände der Futuwwa» bekleiden, d.h. in die Futuwwa
aufnehmen lassen3, und zwar durch den Sufischeich 'Abdalgabbär b.

Yüsuf b. Sälih al-Bagdâdï (gestorben 583/1187), den damaligen
Scheich und Haupt der Futuwwa (seyh al-futuwwa wa-rdisuhä)^.

1 Für das Folgende vgl. Fr. Taeschner, Islamisches Ordensrittertum zttr Zeit der

Kreuzzüge, in: WaG 4 (1938) 383-408; und ders., Das Futuwwa-Rittertum des

islamischen Mittelalters, in: BASI, 340-385 ; ferner Mustafa Dschewäd, La Fuiûwa ou la
Chevalerie arabe (al-futuwwa wal-fityän qadiman), in: Loghat al-'Arab 8 (1930) 241-249;
dazu ein Nachtrag von Ya 'qüb Na 'im Sarkls, 3 74 ; neue Arbeiten darüber sind : Gerard
Salinger, Was the Futüwa an oriental form of chivalry? in: Proceedings of the American
Philosophical Society 94, 5. Okt. 1950, 481-493, und meine Besprechung dieser Arbeit
in Oriens 5 (1952) 332-336; ferner Claude Cahen, Note sur les Debuts de la Futuwa
d'an-Näsir in Oriens 6 (1953) 18-22.

2 lbn al-Athir, Ta'rih al-Kämil XII, s.a. 662, dem Todesjahre des Näsir, ed. Torn-
berg 286f. ed. Kairo o.J. 202, Z. i5ff. ed. Kairo 1303, 169, Z. 22ff. ; der arabische,
Text der Stelle mit deutscher Übersetzung auch wiedergegeben bei H. Thorning,
Beiträge zttr Kenntnis des islamischen Vereinswesens, Berlin 1913, 207f. Ferner ist der
Bericht des lbn al-Athir sowie die anderen auf das Verhältnis Näsirs zur Futuwwa
bezüglichen Berichte wiedergegeben und zum ersten Male zusammengestellt von J.v.
Hammer-Purgstall inJA IV, 13 (1849) iff. und V, 6 (1855) 283ff. Von lbn al-Athir
sind die meisten übrigen Berichte mehr oder weniger abhängig ; doch finden sich
gelegentlich auch Einzelheiten, die bei lbn al-Athir fehlen. Ich nenne von solchen Berichten

sekundärer Wichtigkeit : Abulfidä', Ta'rlhlïï (ed. Kairo, 136 ed. Istanbul, 142);
von diesem ist abhängig lbn Fadlalläh al-'Umarl im 27. Bande seiner Masälik al-absär

(der Text wiedergegeben bei M. Dschevdet, L'éducation aux foyers des gens des métiers,
Istanbul 1350/1932, 69, nach Ms. Aya Sofya 3429, s.a. 622); ferner lbn at-Tiqtaqä,
al-Kitäh al-Fahri (ed. Derenbourg, 434, Z. 3f. ed. Ahlwardt, 370, Z. 3 v.u.
ed. Kairo o.J., 234, Z. i6ff. ed. Kairo 1307, 287, Z. I2f.) und lbn Chaldün, Kitäb
al-'Ibar (ed. Büläq 1284, III, 535, Z. 18ff.); v. Hammer, a.a.O. V, 6, nennt ferner noch
adh-Dhahabf und lbn Kathir.

3 Das Datum der Einkleidung findet sich nur bei Kätib Tschelebi (Häddschi
Hallfa), Taqwim et-tevärih (verf. 1058 H./1648 D.), Istanbul 1146/1733, 73, ohne
Angabe der Quelle; sonst hat sich diese Datumsangabe bisher noch nirgends gefunden.

4 Adh-DhahabI, Ta'rihal-Isläm, Paris, Ms. ar. 1582, fol. 11 r (zitiert von Cl. Cahen,
a.a.O., 18).



13 8 Franz Taeschner

Näsir hat dann die Futuwwa reformiert, indem er das pluralistische,

unter diesem Namen gehende Bundeswesen abschaffte und es

auf seine Person konzentrierte. Es galt fortan nur mehr diejenige
Futuwwa, die er selbst verliehen hatte oder durch Zwischenglieder
auf ihn zurückging. Näsir hat also die Futuwwa in seiner Person

gewissermassen neu gegründet; jedenfalls hat er eine neue Successio

aufgestellt, die allein durch seine Person ging. - Die so reformierte
und auf seine Person konzentrierte Futuwwa suchte dann der Kalif
in allen Ländern der islamischen Welt zu verbreiten; namentlich
veranlasste er viele Fürsten, von ihm das «Gewand (d.h. die Hosen)
der Futuwwa» anzunehmen und ihm zu Ehren (lahü) den «Becher

(kds) der Futuwwa» zu trinken. Die Chronisten berichten von
einer ganzen Reihe von Fürsten, die vom Kalifen in die Futuwwa
eingekleidet worden sind; und man kann wohl annehmen, dass dann
auch die ganze Klientel dieser hohen Herren in den Futuwwa-Bund
aufgenommen wurde.

Eine Folge des Umstandes, dass der Kalif sich von einem Sufi-
scheich in die Futuwwa aufnehmen liess, also dem sufisch beein-
flussten Flügel der Futuwwa zum Siege verhalf, war, dass die bisher
periphere Berührung des Futuwwa-Bundeswesens mit dem Sufismus
und dem religiösen Ordenswesen, dem Derwischtum, sich festigte.
Dadurch geriet die Futuwwa als Ganzes nun vollends unter
sufischen Einfluss.

Durch diese höfische und zugleich voll in den Sufismus einmündende

Entwicklung des Futuwwa-Bundeswesens unter Näsir rückte
dieses aus der Sphäre nur peripherer Beachtung in das Zentrum des

Interesses. Dies hatte zur Folge, dass nunmehr die Futuwwa als

Bundeswesen für wert erachtet wurde, in eigenen Werken behandelt

zu werden. Es gibt daher seit Näsir eine eigene Futuwwa-Litera-
tur, die auch die bündische Seite der Futuwwa behandelt; sie ist
zwar durch die Katastrophen der Folgezeit, vor allem den
Mongolensturm, der die Blüte des höfischen Futuwwa-Wesens gebrochen
hat, uns nur zum Teil erhalten; ihre Reste aber reichen aus, dass

wir uns ein genaueres Bild von der Struktur des Futuwwa-Wesens
machen können.

Von diesen Schriften, die von Bundesmitgliedern für solche
geschrieben sind, sind vor allem zwei zu Lebzeiten des Kalifen Näsir
in Bagdad verfasste zu nennen, von denen die eine, das Kitäb al-
Futuwwa des hanbalitischen Faklhs Abu-'Abdallah Muhammed as-
Särim bekannt als lbn al-'Ammär, uns ein im Geiste der islamischen

Rechtswissenschaft gehaltenes Gesetzbuch der Futuwwa



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 139

bietet1, während die andere, die Tuhfat al-wasäyä des Ahmed b.

Ilyäs an-Nakkäs al-Hartabirti, das Futuwwa-Bundeswesen im Geiste
des Sufismus darstellt2. Das Gesetzbuch des lbn al-'Ammär sehen

wir gewissermassen in Funktion in einem Erlasse des Kalifen Näsir
vom 9. Safer 604/4. September 1207, den uns der Bagdader
Geschichtsschreiber lbn as-Sä'I (gestorben 674/1275) im Wortlaut
überliefert hat3. Wir sehen in diesem die Wirklichkeit des Bundeswesens

wiedergebenden wichtigen Dokument, wie der Kalif als

Grossmeister des Futuwwa-Bundes anlässlich einer blutigen Schlägerei

zwischen Angehörigen verschiedener Futuwwa-Gruppen
(ahzäb) scharfe Massnahmen gegen derartige Vorkommnisse trifft
und dadurch bestrebt ist, Ordnung in den eigenen Reihen zu halten.

Aus dem Gesetzbuch des lbn al-'Ammär erfahren wir Einzelheiten

über die Organisation des Gesamtverbandes der Futuwwa.
Danach waren die Mitglieder des Bundes, die in einem Verhältnis
von Älteren (kebir) und Jüngeren (sagir), bzw. von Vater (ab)
und Sohn (ibn), alle aber als Genossen (refiq, Plural rifäq) zueinander

stehen (der Kebir eines Kebir heisst Grossvater gadd), in
«Häuser» (beyf, Plural buyüt) zusammengefasst; mehrere «Häuser»
bilden eine «Schar» (hfizfi, Plural ahzäb). An der Spitze dieser

Gruppen stand je ein «Mannchaftsführer» (za'im al-qaum). Und
alle diese Gruppen waren zusammengefasst in der Person des

Kalifen als ihrem Grossmeister; diesem stand ein «Obmann»
(naqib) zur Seite, dessen Aufgabe es wahrscheinlich war, die Ge-

1 Das Kitäb al-Futuwwa des Ibn al- 'Ammär liegt nur in einer einzigen Handschrift
im Besitze der Universitätsbilbiothek Tübingen (Ma VI 137, Kat. M. Weisweiler,
ioi.Nr. 134) vor. Auf diese Schrift hat als ersterH.Thorning in seinem für dieFutuw-
wa-Forschung grundlegenden Werke Beiträge zttr Kenntnis des islamischen Vereinswesens

(oben S. 123, Anm. 2) 45 ff. und i88ff, hingewiesen undAuszüge aus ihr geboten. Das
Verdienst, die Schrift als Dokument für die Zeit Näsirs erkannt zu haben, gebührt P.

Kahle in seiner Arbeit Die Futuwwa-Bündnisse des Chalifen en-Näsir (oben S. 124,
Anm. 1), wo auch wichtige Auszüge aus der Schrift in deutscher Übersetzung
mitgeteilt sind.

2 Auch von der Tuhfat al-wasäyä des Chartabirti ist bisher nur eine einzige
Handschrift bekannt geworden; die Schrift ist enthalten in der Istanbuler Sammelhandschrift

Ms. Aya Sofya 2049, fol. 108-117. Näheres darüber mit Auszügen ist zu finden
in meinem Aufsatz Futuwwa-Studien I, in Islamica 5 (1932) 285 fr., speziell 294ft. und
3i4ff-

3 Ibn as-Sä'i, al-Gämi' al-muhtasar, ed. Mustafa Dschawad und P. Anastase
Marie, 9. Bd., Bagdad 1934, 221 ff. (der Wortlaut des Erlasses auch wiedergegeben
in der arabischen Zeitschrift al-Moktabas, Revue mensuelle hg. von Mohammed
Kurd-Ali, 3. Jg. [1908] 98-100); vgl. Paul Kahle, Ein Futuwwa-Erlass des Kalifen
an-Näsir aus dem Jahre 602 (i2oy), in: Aus fünf Jahrtausenden morgenländischer Kultur,
Festschrift Max Frh. v. Oppenheim zum 70. Geburtstag gewidmet {= Beiheft I zum Archiv
für Orientforschung), Berlin 1933, 52-58.



I40 Franz Taeschner

Schäfte des ganzen Bundeswesens zu führen und den Willen des

Kalifen als Ordensgeneral durchzuführen.
Wie bei allen Männerbünden wurde in der Futuwwa grosser

Wert auf die Initiation, das Aufnahmeritual, gelegt. Die Aufnahme
erfolgte in zwei Stufen. Wenn ein junger Mann in den Bund

aufgenommen werden wollte, so hatte er ein Gesuch an ein Vollmitglied

zu richten, der ihn probeweise annahm; er war dann «Postulant»

(tälib), sein Meister war «Postulat» (matlüb). Nach
absolvierter Probezeit wurde er durch die Gürtung (sedd) mit einem
«Schurz» (futa oder hizäm) in den Bund aufgenommen; er war
nun ein «Gegürteter» (masdüd), aber immer noch Novize (murtd).
Erst nach einiger Zeit wurde er als Vollmitglied, «Genosse» (raftq),
aufgenommen durch die Bekleidung mit dem «Gewände der
Futuwwa» (libäs al-futuwwa) und den Trunk aus dem «Becher der
Futuwwa» (kds al-futuwwa). Diese Aufnahmezeremonie heisst

«Vollendung» (bei Ibn al-'Ammär takmll, bei al-Chartabirtï
takfiyd). Auf sonstige Einzelheiten einzugehen würde hier zu weit
führen. Bei al-Chartabirtl ist diese letztere Aufnahmezeremonie
beschrieben.

Neben der auf einer Gliederung in Wahlfamilien fuss;nden
hierarchischen Ordnung hat ferner noch, diese vielfach überschneidend,
eine weitere Einteilung der Bundesmitglieder in drei Klassen
bestanden, die allerdings nicht von den beiden hier herangezogenen
Schriftstellern gemeldet wird, aber aus anderen Quellen auch für
die höfische Futuwwa zu erschliessen ist. Diese drei Klassen waren:
i. solche Mitglieder, die sich nur mit dem Worte zur Futuwwa
verpflichtet hatten (qauli); z. solche, die den Verpflichtungstrunk
(Wasser mit Salz) getrunken hatten (surbi); und 3. solche, denen

man bei der Verpflichtung ein Schwert umgebunden hatte (saifi) -,
also eine Art von Schwertleite1. Es wird sich hier wohl um drei
verschiedene Grade der Professablegung gehandelt haben, etwa der
dreifachen Gliederung der Ritterorden des gleichzeitigen Abendlandes

entsprechend in Ritter, Laienbrüder und Kleriker, oder bei

1 Diese Dreiklasseneinteilung findet sich in der persischen Futuwwaschrift eines

Negm-i Zerküb, die wohl noch dem 7./13. Jahrhundert entstammt und sich über den
Scheich Schihäbeddin Suhrawardi zu dem Näsirkreise bekennt, in der Istanbuler
Sammelhandschrift Aya Sofya 2049, fol. 219 r ff. (und zwar fol. 225 r; sie ist von
Abdülbaki Gölpinarli, Islam ve Türk illerinde Fütüvvet teskiläti ve kaynaklan, Istanbul
1948/50, 135-151 in Faksimile reproduziert und S. 236-261 ins Türkische übersetzt).
Sie findet sich ferner in den späteren, nicht mehr höfischen, sondern zünftlerischen
Futuwwabünden, bei den türkischen Zünften des 15. und 16.Jahrhunderts (s. unten
S. 153). Th. Menzel {Festschrift Georg Jacob, 184) erwähnt etwas ähnliches bei dem
Derwischorden der Bektaschis.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 141

den geistlichen Orden in Patres, Fratres und eine in einem «dritten
Orden» organisierte Laienschaft. Indessen scheint bezüglich dieser
drei Klassen keine Einigkeit bestanden zu haben; denn einige
Quellen sprechen nur von zwei Klassen und unterscheiden nur eine

Aktivitas, die Saifi, und eine nichtaktive breitere Anhängerschaft,
die Oauli1.

Von diesem Innenleben der Futuwwa-Bünde melden die
Chronisten natürlich nichts oder geben nur gelegentlich kurze
Andeutungen. Dagegen melden sie - wovon nun wieder in den Futuwwa-
Schriften nichts steht -, dass der Kalif Näsir das Kugelschiessen
mit der Armbrust (ramy al-bunduq)2 und die Züchtung von
Brieftauben (tüyür al-manäsib) 3 mit der Futuwwa verband und verlangte,
dass jeder, der diese Sportarten betrieb, sich auf ihn, der als der
beste Armbrustschütze seiner Zeit galt, beziehe. Ja, es heisst, er
habe alle alten Brieftauben schlachten lassen und die jungen eingezogen

und an seine Anhänger verteilt, so dass der gesamte
Nachwuchs an Brieftauben aus seiner Hand kam. Diese eigentümliche
Verbindung von Sportarten mit der Futuwwa mag wohl den Fürsten

gegenüber als Lockmittel zum Eintritt in den Bund gedient
haben. Dass dies tatsächlich der Fall war, dafür ist uns ein Beispiel
überliefert: bei der Einnahme von Sinop durch den Rumseldschu-
ken Keykavus I. 1214 schoss einer seiner Vasallen, der Fürst Esref
oglu, einen Kranich mit der Armbrust aus der Luft herunter und
bezog sich dabei auf den Kalifen Näsir. Dadurch wurde Keykavus

1 Die Zweiklasseneinteilung findet sich in einer dem Bagdader Grosscheich und
Hoftheologen des Kalifen Näsir, Schihäbaddin as-Suhrawardi (gest. 632/1235),
zugeschriebenen persischen Futuwwaschrift in der genannten Istanbuler Sammelhandschrift

AS 2049, fol. 15511. (und zwar fol. 158 v.). Sie findet sich ferner bei den anatoli-
schen Achis des 14.Jahrhunderts (s. unten S. 147).

2 Von dem Bagdader Dichter Ibn al-Haggäg (gest. 391/1001 ; vgl. Brockelmann,
GAL I, 8 if.) wird ein Vers überliefert, in welchem er auf das Schiessen des Fatä mit
der Zarbatäna ('Rohr der Armbrust') anspielt (zitiert bei Mustafa Dschawäd in
Logbät el-'Arab 8 [1930] 246). -Auf das Kugelschiessen mit der Armbrust als feudalen

Sport ist angespielt in der 11. Nacht von 1001 Nacht, Bulaqer Ausgabe 26 (deutsche
Übersetzung von E. Littmann I, 131), wo der erste Bettelderwisch erzählt, er habe

sich als Prinz mit dem Kugelschiessen befasst.
3 Zum Ausdruck at-tuyür al-manäsib (PI. von mansüb) vgl. Dozy II, 665. Über die

Brieftaubenzucht im islamischen Orient vgl. jetzt Friedrich Binder, Die Brieftaube
bei den Arabern in der Abbasiden- und Mamlukenzeit in: Journal für Ornithologie 95, 1/2

(1954) 38-47, vornehmlich nach Mihä'il Sabbäg (gest. 1816, s. Brockelmann, GAL,
Suppl. II, 728), Musäbaqat al-barq wal-'gamäm fi su'ät al-hamam {La Colombe Messagère

plus rapide que l'éclair, plus prompte que la nue: par Michel Sabbagh, trad. par A. I.
Silvestre de Sacy), Paris XIV/1805 (über Näsir daselbst 42-45).



142 Franz Taeschner

veranlasst, beim Kalifen auch für sich das «Gewand der Futuwwa»
zu erbitten.

Einen Helfer in seinen politischen Bestrebungen, auch in bezug
auf die Futuwwa, fand der Kalif Näsir in der Person seines

Hoftheologen, des grossen Scheichs Sihäbeddln Abü-Hafs 'Omar b.

Muhammed as-Suhrawardï (539-632/1145-1228)1. Dieser, der
Sufi und Sunnit schafi'itischen Ritus war, hat wahrscheinlich mit
dazu beigetragen, eine Verbindung der Futuwwa einerseits mit dem
Sufismus, dem er selbst anhing, anderseits von Sunnitentum und
gemässigter Schi'a, d. h. Imämlya, herzustellen und die theologische
Richtung Näsirs, die Ddwatal-hädiya, gegenüber der extrem-schiitischen

Isma'îlïya abzuschirmen. Er entwickelte in seinen Schriften
eine Theorie, nach der Kalifat, Sufismus und Futuwwa zusammengehören

und zwar jeder dieser drei Begriffe den folgenden mit-
umfasst, die Futuwwa danach also ein Teil des Sufismus ist, und
dieser wieder dem Kalifat untergeordnet ist - ein Gedankengang,
der an schiitische, speziell imamitische Gedankengänge anklingt.

Alles in allem erhalten wir aus den im vorstehenden zusammengestellten

Zeugnissen für die Futuwwa des Näsir das Bild einer

ordensartigen Gemeinschaft, die sich über alle Länder des Islams
erstreckte und Menschen verschiedener Herkunft und verschiedenster

Lebenseinstellung umfasste, abenteuernde Landstreicher wie
selbstbewusste Fürsten, weltverachtende, sich im Dienste des Nächsten

aufreibende fromme Mystiker wie eitle Gecken; über allen
aber stand der Kalif als ihr Grossmeister, auf den sie alle sich zu
ihrer Rechtfertigung bezogen.

Da drängt sich nun die Frage auf: was sollte dies alles Wie ist
der Griff des Kalifen nach dem Futuwwa-Bundeswesen zu beurteilen

Handelt es sich hier um eine reine Herrscherlaune, oder steckte
ein ernstes, vielleicht politisches Ziel dahinter Darüber sagen uns
weder die Chronisten noch die eigenen Futuwwaschriften etwas,
so dass wir diesbezüglich auf reine Vermutungen angewiesen sind.
Ich glaube, dass die Futuwwa, die eine persönliche Bindung an den
Kalifen als ihren Grossmeister in sich schloss, mit ein Hauptmittel
in seiner Hand war, ein Instrument, durch das er in allen Ländern
des Islams seine Autorität durchzusetzen suchte. Wir wissen ja,

1 Über Schihäbaddin Abu-Hafs 'Omar as-Suhrawardi und seine Schriften vgl.
Brockelmann, GAL I, 44off., Suppl. I, 788ft".; H. Ritter in: Der Islam 25 (1939)
36-46; die Beziehungen Suhrawardis zur Futuwwa sind untersucht von Dr. Nes'et
Çagatay, in: llâhiyat Fakültesi Dergisi, Bd. I, 1952, Heft 2, 65ft. (Sühraverdi'nin Näsir
Lidinillah ile münasebeti vefütüvvete ait eserlerindeki tasavvuß-imami unsurlar).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 143

dass sich des Kalifen Näsir Politik darum drehte, Bagdad und das

Irak als eine Art Kirchenstaat von aller weltlichen Oberhoheit, wie
sie seit über 200 Jahren bestand, zu befreien, was ihm auch gelungen
ist. Auf dieser politischen Linie liegt offenbar auch sein Griff nach
der Futuwwa.

*
Die künstliche Wiederbelegung des Kalifats mit Hilfe der

Futuwwa hat freilich auf die Dauer nichts genutzt : als im Jahre 1258
der Enkel Dschingiz-Chans, Hülegü, Bagdad eroberte und dem
Abbasidenkalifat ein blutiges Ende bereitete, da wurde auch das

eben erst aufgeblühte Futuwwa-Bundeswesen mit getroffen. Zwar
hat das unter Näsir entstandene Futuwwa-Schrifttum noch ein
gewisses literarisches Fortleben gehabt, insofern als in den grossen
Enzyklopädien (ich nenne als Beispiel die persische des Amull)1
im Kapitel Futuwwa Auszüge aus dem Werke des Ibn al-'Ammär
gebracht werden; doch ist es mehr als fraglich, ob mit diesem
literarischen Nachleben auch ein solches des Futuwwa-Bundeswesens
in der höfischen Form als Realität verbunden war.

Ein wirkliches Nachleben war der höfischen Futuwwa aber eine

Zeitlang in Ägypten beschieden, und zwar im Zusammenhang mit
der Übertragung des Abbasidenkalifats dorthin unter dem Mam-
lukensultan Baibars (658-676/1260-1277)2. Vor seinem Aufbruch
nach Damaskus am 19. Ram. 659/18. August 1261 bekleidete ihn
der zu ihm geflüchtete, von ihm als Kalif al-Mustansir II.
anerkannte Abbasidenprinz mit dem «Gewände der Futuwwa». Nachdem

Mustansir II. bei seinem missglückten Zuge gegen die
Mongolen umgekommen war und ein zweiter angeblicher Abbasiden-

sprössling in Kairo eingetroffen und von Baibars als Kalif al-Häkim
bi-amrilläh anerkannt wordenwar,verliehBaibars nun seinerseits
diesem das «Gewand der Futuwwa». Wie Baibars, so übten auch seine

Nachfolger eine Zeitlang noch die Bekleidung mit dem « Gewände

1 Auf das Kapitel über die Futuwwa in der persischen Enzyklopädie Nafä'is al-

flunünfi masä'il al-'uyün des Amul'ihs.t H. Ritter in Der Islam io (1921) 244-250
hingewiesen ; Abdülbaki Gölpinarli hat in seinem Werke Islam ve Türk lllerinde Fütüvvet
Teskiläti ve Kaynaklari, Istanbul 1949/50, die Texte zweier in diesem Zusammenhang
gehöriger persicher Werke veröffentlicht: Tuhfat al-ihwän des 'Abdarrazzäk Käsäni,
und eines weiteren Futuwwa-Traktates des 'Alä'addaula SemnänI.

2 Der Bericht des christlichen Schriftstellers al-Mufaddal b. Abilfadl bei E. Blo-
chet, Moufazx"! ihn Abil-fazäil, Histoire des Sultans Mamlouks {Patrologia Orientalis

XII, Abh. III), Paris 1919, 426/(84]; etwas anders gibt den Vorgang wieder Maqrizi,
vgl. Chronicle of Ahmed ibn 'Ali al-Makrizl, entitled Kitäb al-Sulük fi ma 'rifai duwal al-
mulük, ed. by M. Mustafa Ziada, Vol. I, Part 2, Kairo 1936, 459 (der Bericht des

Mufaddal auch wiedergegeben daselbst in Anm. 5).

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LH (1956) 10



144 Franz Taeschner

der Futuwwa» aus: sie verliehen es an Mamluken-Emire und an

auswärtige Fürsten und stellten darüber Urkunden aus, von
denen uns al-Qalqasandï zwei Beispiele überliefert hat1. Die Mam-
lukenemire, die die Futuwwa erhalten hatten, drückten dies in
ihrem Wappen aus2. Doch scheint im Lauf der Zeit das Interesse an
der Futuwwa erlahmt zu sein. Im Laufe des 14., spätestens des

15. Jahrhunderts, scheint auch in Ägypten die höfische Futuwwa
erloschen zu sein; jedenfalls hören wir nichts mehr von ihr. Nur
Qalqasandï erwähnt in seinem Insä-Werke Sübh al-dsä kurz den

Vorgang der Aufnahme in den Bund, die Gürtung (sadd)3; und
dann sind einige Gegenschriften gegen die Futuwwa von
Persönlichkeiten aus dem Kreise der 'Ulema erschienen, wie z.B. von
dem berühmten hanbalitischen Reformator Ibn Taymiya
(gestorben 728/1328)*. Das ist alles.

IV. Die bürgerliche Futuwwa, das Achitum

Ganz erloschen ist freilich die Futuwwa nirgends, wo sie bestanden

hat; nur hat sie andere Formen angenommen, indem sie sich

mit dem Handwerkertum verbunden hat und dadurch mit der Zeit
zum Ordnungsprinzip für die Zünfte geworden ist. Wie das

gekommen ist, ist nicht in allen Ländern des islamischen Orients
klar; am relativ besten sind wir darüber unterrichtet in der Türkei.
Dies hängt mit der Tatsache zusammen, dass die Futuwwa hier,
und zwar im seldschukischen Anatolien, eine interessante Sonderform

unter der gewerbetreibenden Bevölkerung der Städte

hervorgebracht hat, die äusserlich dadurch gekennzeichnet ist, dass in ihr
der Träger der Futuwwa, der Futuvvetdär, mit dem Ausdruck Achi
bezeichnet wird. Wir nennen daher diese anatolische Sonderform
der Futuwwa das «Achitum» (türkisch Ahihk)h.

1 Franz Taeschner, Eine Futuwwa-Urkunde des Mamlukensultans al-Aschraf Chalil
von 1292 in: Franz Taeschner und G. Jäschke, Aus der Geschichte des islamischen

Orients {Philosophie und Geschichte 69), Tübingen 1949, 1-15 ; der Text findet sich,
gekürzt und ohne Namensnennung, auch wiedergegeben bei Qalqasandï, Subh al-a 'sä XII,
Kairo 1336/1918, 274-276. Eine zweite Futuwwa-Urkunde daselbst 276-279.

2 Darüber L. A. Mayer, Saracenic Heraldry, Oxford 1932, 19fr.
3 Qalqasandï a.a.O. 274, als Einleitung zu der oben genannten Urkunde von 1292.
4 Darüber Joseph Schacht, Zwei neue Quellen zur Kenntnis der Futuwa, in Festschrift

Georg jacob, Leipzig 1932, 276-287.
5 Über das Achitum im allgemeinen, insbesondere das anatolische vgl. meinen

Artikel Akhi in der neuen El; ferner: Köprülüzäde M. F., Türk Edebiyätinde ilk
Mütesavviflar, Istanbul 1918, 237-242; Vl. Gordlevskij, lz shizni cechov v Turcii, K
istorii «achi» («Aus dem Zunftleben der Türkei, Zur Geschichte der ,Achis'»), in:
Zapiski Kolegii Vostokovedov (Mémoires ducomité des Orientalistes) II, 1927/28, 2, 235-248;
Franz Taeschner, Beiträge zur Geschichte der Achis in Anatolien (14.-1j.Jhdt.) auf



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 145

Vor Anatolien ist aber das Achitum in Iran nachzuweisen, und
alles deutet daraufhin, dass es von hier nach Anatolien gekommen
ist. Jedenfalls wird einer der berühmtesten Heiligen Irans als Achi
bezeichnet, Achi Farag Zingänl (gestorben 457 H./1065 D.), der
bekanntlich als Meister des grossen persischen Dichters Nizäml
gilt; doch da der letztere erst 535 H./1141 D. geboren ist, also
80 Jahre nach dem Tode seines Meisters, so kann es sich hier nur
um ein geistiges Verhältnis Nizâmïs zu dem grossen Meister
handeln. Achi Farag Zingänl wird tatsächlich von den anatolischen
Achis als einer ihrer Scheichs angesehen, und er erscheint in ihrer
Gewährsmännerkette (silsile). Doch ist es in keiner Weise erwiesen,
dass Achi Farag Zingänl etwas mit der Futuwwa im bündischen
Sinne zu tun hat; vielmehr ist es wohl möglich, dass seine Bezeichnung

als «Achi» ihn nur als Sufischeich charakterisiert, der sich der

Haupttugend der Futuwwa, der Freigebigkeit und Gastfreundschaft,

befleissigte. Denn das Wort «Achi», das vielfach als ein
arabisches Wort der Bedeutung «mein Bruder» angesehen wird,
scheint vielmehr das alt-osttürkische Wort aqï «freigebig,
edelmütig» zu sein, worauf J. Deny als erster aufmerksam gemacht
hat1. Das Wort dürfte mit den seldschukischen Türken nach Iran
und Anatolien gekommen sein.

Dass die höfische Futuwwa in Anatolien Eingang gefunden
hatte, wissen wir aus dem Berichte des Geschichtsschreibers Ibn
Bîbï, nach welchem der Rumseldschukensultan Keykavus I. im
Jahre 612/1215-16 auf seinen Antrag hin vom Kalifen Näsir das

«Gewand der Futuwwa» übersandt erhielt2. Unter seinem Nachfolger

'Alä'eddm Keykobäd I. (616-634/1219-1236) kam Näsirs

theologischer Berater, der grosse Scheich Abü-Hafs 'Omar as-

Grundneuer Quellen in: Islamica 4 (1931) 1-47; M. Dschevdet, L'éducation auxfoyers des

gens des métiers en Asie Mineure et Syrie du Xlle siècle jusqu'à notre temps, I. Supplément à

un chapitre de la relation du voyage de' lbn Battuta (dail 'alâfasj al-ahiyat al-fityän at-Turkiya

fi rihlat lbn Battuta, arabisch), Istanbul 1350/1932; Hasan Fehmi Turgal, Ahilere dair
halktaki bilgiler («Kenntnisse über die Achis im Volke») in: Halk Bilgisi Haberleri,
Bd. 9 (1939/1940), Nr. 102 (S. 152), 103 (S. 168), 104 (S. 200) und 105 (S. 215);
Ilhan Tarus, Ahiler, Ankara 1947; Nes'et Çagatay, Fütüvvet-Ahi müessesesinin

mensei meselesi, II. und III.Teil, in: llähiyat Fakültesi Dergisi I. Bd., Heft 2-3, 61-84;
G. G. Arnakis, Futuwwa Traditions in the Ottoman Empire, Akhis, Bektashi Dervishes,
and Craftsmen, in: Journal of Near Eastern Studies XII/4. Okt. 1953, 232-247.

1 J. Deny in JA XI, 16 (1920) i82f.
2 Ibn Bibi, Selgüknäme; vgl. vorläufig die türkische Übersetzung des Werkes (ed.

Houtsma, Recueil de textes relatifs à l'Histoire des Seldjoucides, Bd. III, 139) und den
persischen Auszug aus ihm (ed. Houtsma, Receuil, Bd. IV, 59); ausführlicher ist der
Bericht enthalten in der von H. W. Duda demnächst herausgegebenen persischen
Originalfassung.



146 Franz Taeschner

Suhrawardï als Gesandter nach Konya, und es ist wohl nicht
abwegig, anzunehmen, dass dies auch zur Verbreitung der Futuwwa
in Anatolien beigetragen hat.

Über den Vorgang, wie sich diese aus der höfischen Sphäre in die

bürgerliche des städtischen Handwerkertums verbreitet hat, oder
ob die bürgerliche Futuwwa des Achitums sich ohne Anstoss von
Seiten der höfischen Futuwwa auch sich heraus entwickelt hat, ist
eine Frage, auf die wir vorerst keine Antwort geben können.

In den Berichten aus der Seldschukenzeit Anatoliens (7./13.
Jahrhundert), die als erste von Achis sprechen, erscheinen die als

Achis bezeichneten Persönlichkeiten als Anführer einer Schar

junger Leute, Rindän genannt, mit denen sie gelegentlich in die
Politik eingreifen. Es kann sich hier um Parallelorganisationen zu
den Fityän in den übrigen islamischen Ländern handeln, von denen

wir im vorstehenden gesprochen haben, vor allem zu den 'Ayyärün
in Bagdad und anderswo; und es ist eine gewisse Wahrscheinlichkeit

vorhanden, dass, wie diese 'Ayyärün, so auch die Achis mit
ihrem Anhang von Rindän freie Futuwwaverbände waren; aber
eine strikte Antwort auf diese Frage lässt sich vorderhand noch
nicht geben1.

Gegen Ende der Seldschukenzeit, also gegen 1300 ist die
Verbindung des Achitums mit der Futuwwa unbezweifelbar. Aus
dieser Zeit haben wir Schriften, Futuwetnäme genannt, die von
Achis für Achis geschrieben sind, und in denen der ganze
Gedankenkomplex der Futuwwa, wie er von den Sufis herausgearbeitet

worden ist, und das ganze alte, merkwürdige Brauchtum der

Fityän deutlich zum Ausdruck kommt. Es sind von diesen Schriften
insbesondere zwei zu nennen: das Futuwetnäme des anatolischen
Dichters Näsiri (vollendet 689/1290), ein Mesnevi von über 800

persischen Doppelversen2, und das Futuwetnäme des Yahyä b.

Halli al-Burgäzi (oder so ähnlich), in türkischer Prosa aus der
Mitte des 8./14. Jahrhunderts3. Beide Werke gehen offenbar auf ein

1 Siehe darüber C. Cahen, Sur les traces des premiers Akhis (geschrieben 1950) in:
Mélanges Fuad Köprülü (FuadKöprülü Armagani), Istanbul 1953, 81-91.

2 Franz Taeschner, Der anatolische Dichter Näsiri (um ißoo) und sein Futuwetnäme,
mit Beiträgen von Wilhelm Schumacher Abhandlungen für die Kunde des

Morgenlandes XXIX, 1), Leipzig 1944; darin ist der Text des Gedichtes wiedergegeben

(5-57) und sein Inhalt eingehend analysiert (5-31), sowie darauf fussend eine

Darstellung des Achitums skizziert (32-80).
3 Auf dem Futuwetnäme des Yahyä b. Halil fusste meine erste Darstellung des

Achitums in meiner oben genannten Arbeit: Zur Geschichte der Achis in Islamica 4
(19 31); über das Datum der Abfassung des Futuvvetnames siehe daselbst S. 5,
Anm. 4; Näheres über seinen Inhalt ebenda 37-42; über die Handschriften des Werkes
Islamica 5 (1932) 323-325.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 147

gemeinsames Vorbild zurück, das aber noch nicht zutage gekommen

ist, denn sie berühren sich in vielen Punkten. Das Futuwetnäme

des Yahyä b. Halli hat auch Teile aus dem Futuwwa-Schrifttum
des Näsir-Kreises übernommen; ein Zusammenhang der

Futuwwa des Achitums mit der höfischen Futuwwa des Kalifen
Näsir besteht also irgendwie.

Aus diesem Schrifttum der Achis geht indessen hervor, dass

dieses manche Sonderzüge gegenüber der höfischen Futuwwa hat.

Der hervorstechendste ist wohl der, der die Zentralstellung des

Achi als des Vorstehers eines Kreises von jungen, unverheirateten
Leuten anbetrifft. Die Organisation der Achi-Futuwwa besteht
nämlich aus drei Graden, dem Yigit, dem Achi und dem Scheich.

Während aber in diesen Schriften von dem Yigit (oder persisch
terbiye, d.i. 'Schüler') insofern die Rede ist, als über seine Ausbildung

gesprochen wird, und die Rolle des Scheichs überhaupt nicht
fest umrissen ist, ist die Person, um die es sich in diesen Schriften
handelt, immer der Achi. Er ist der Leiter der örtlichen Gemeinschaften

und der Lehrer der jungen Mannschaft, während man von
dem Scheich den Eindruck erhält, dass er eigentlich gar nicht zur
aktiven Gemeinschaft gehört, sondern irgend ein angesehener
Derwisch ist, dem sich die jeweilige Achigemeinschaft angeschlossen

hat. Dem Achi steht zur Seite eine Art Zeremonienmeister,
des Titels Füke (vielleicht von Fakih?); et entspricht dem Nakib
in der höfischen Futuwwa.

Des weiteren ist für das Achitum nach seinen Schriften
charakteristisch eine Einteilung in zwei Klassen, Kavli und Seyf'i; die

Kavlt sind solche, die sich nur mit dem Wort der Gemeinschaft

verpflichtet haben, die Seyfi sind die Vollmitglieder. Bei den Kavlis
wird es sich um eine Art äusseren Kreis handeln, etwa vergleichbar
den Muhibbs bei den Derwischen, speziell den Bektaschis, während
die Seyfis die aktive Mannschaft sein dürften. Ihr Name, Seyfi,

«Schwertbrüder», ruft die Vorstellung von einer Kampfgemeinschaft

wach, etwa Kämpfer für den heiligen Krieg, den gihäd; doch
ist davon in den Schriften nicht die Rede, und auch aus sonstigen
Quellen wissen wir nichts davon. - Eine persische Schrift (die des

Negm-i Zerküb), die irgendwie dem Achitum nahesteht, ohne dass

ich ihre Stellung zu diesem genau feststellen könnte, unterscheidet
noch eine dritte Klasse zwischen den Kavli und den Seyfi,die Sürbi,
die also schon den Trunk aus dem «Becher der Futuwwa» getrunken

haben; sie wird uns später bei den Zünften noch begegnen1.
1 Siehe auch oben S. 140.



148 Franz Taeschner

Aus der ersten Hälfte des 8./14. Jahrhunderts haben wir nun ein
wertvolles Zeugnis für das anatolische Achitum in dem lebensvollen
Berichte des marokkanischen Weltreisenden Ibn Battuta, der um
1330 Anatolien durchreiste1 und in allen Städten des Landes Achi-
Gemeinschaften antraf, deren Gast er war, Vereinigungen junger,
unverheirateter Leute aus dem Handwerkerstande, deren Chef man
Achi nannte. Sie übten Futuwwa durch eine grosszügige
Gastfreundschaft, die Ibn Battuta genossen hat und gebührend lobt.
In bezug aufdie Stellung des Achi als des Vorstandes der jeweiligen
örtlichen Gemeinschaft (bisweilen gab es auch zwei solche)
bestätigt Ibn Battütas Bericht die Aussagen der Futuvvetnämes.

Des weiteren kommen als Quelle für das Achitum noch in Frage
das Kapitel über die Futuwet in dem mystisch-didaktischen
Gedichtwerk Mantiq ut-tayr («Vogelsprache») des altrumtürkischen
Dichters Güschehri (vollendet 717/1317)2. Auch in den zeitgenössischen

Chroniken werden uns oft Achis als handelnde Personen der
Geschichte genannt3. Doch können wir daraus im wesentlichen

nur aufdie starke Verbreitung des Achitums im 7.-8./13.-14.
Jahrhundert schliessen, selten auf Einzelheiten dieser Gemeinschaften.
Des weiteren kann uns das häufige Vorkommen von Achi-Inschrif-
ten namentlich des 8./14. Jahrhunderts auf die Verbreitung des

Achitums in dieser Zeit in Anatolien und die bisweilen hohe
Stellung der Achis hinweisen. Gülsehri weist auf Misstände in den
Achikreisen hin, die als Folge der zu weiten Verbreitung des Achitums

zu seiner Zeit in Anatolien zu betrachten sind.
Die erste Hälfte des 8./14. Jahrhunderts war überhaupt die Blütezeit

des anatolischen Achitums. In dieser Übergangszeit zwischen
dem Niedergange des seldschukischen und dem Aufstieg des

osmanischen Reiches vermochten die Achis eine gewisse politische
Rolle zu spielen. Eine besonders starke Stellung scheinen sie damals

1 Voyages d'lbn Batoutah, texte arabe, accompagné d'une traduction par C. Defrémery
et le Dr. B. R. Sanguinetti, II, Paris 1877 (Neudruck 1914) 254-354 (die Hauptstelle
26off.); Kairiner Nachdruck von 1322 H., I. Bd., 214-242; englische Übersetzung von
H. A. R. Gibb, lbn Battuta, Travels in Asia and Africa i}z;-i}J4, London o.J. (3. Ausgabe

1953) 123-166.
2 Fr. Taeschner, Das Futuvvetkapitel in Gülsehrls altosmanischer Bearbeitung von

'Attärs Mantiq ut-tayr, Berlin 1932; vgl. auch meine unten (S. 150, Anm. i) zu
nennende Arbeit über Achi Evran.

3 Vgl. z. B. die in meiner Besprechung des Werkes von H. H. Giesecke, Das Werk
des 'Azfz ihn Ardasir Ästaräbädi {ZDMG 96 [1942] 546-551) enthaltene Zusammenstellung

aus dem Werke Bezm u rezm. - Die Nachrichten über Achis bei Efläki und dem
Pariser Anonymus zusammengestellt und ausgewertet von Cl. Cahen, Sur les traces
des premiers Akhis (s. oben S. 146, Anm. i).



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 149

in Ankara eingenommen zu haben, welche Stadt damals zwar nominell

zum Ilchanenreich in Persien gehörte (an der Burg findet sich
eine Inschrift des Echan Abü-Sa'id von 1333), und nach dem Zerfall
des Ilchanenreiches zum Herrschaftsbereiche der Sultane von Sivas ;

doch blieb die Stadt praktisch in dieser Zeit sich selbst überlassen,
und eine Achifamilie dürfte dort in dem städtischen Gemeinwesen
eine fürstliche Stellung eingenommen haben. Wir lernen diese

Achis von Ankara (sie nennen sich «Gross-Achi», ahi mu'azzini)
durch die Bauten, die sie errichtet (Arslanhane-Moschee und
andere) und die Inschriften, die sie gesetzt haben, als reiche und

grosse Herren kennen1. Und als der Osmane Murad I. 1361 Ankara
einnahm, da nahm er es, wie der Chronist Neschrî sagt, aus der
Hand der Achis entgegen2.

Während das anatolische Achitum im gleichen Verhältnis an

Bedeutung zunahm wie das rumseldschukische Reich von Konya
dahinsiechte, so schrumpfte das Achitum wieder im gleichen
Verhältnis zusammen wie das Osmanische Reich erstarkte und die
einzelnen türkischen Fürstentümer Anatoliens in sich aufnahm. In
den Berichten über die ersten Herrscher aus dem Hause Osman
werden Achis noch bis in die Anfänge der Herrschaft Murads II.
als politisch handelnde Personen genannt ; einige sollen auch zu der
unmittelbaren Umgebung Osmans, des Gründers der Dynastie
gehört haben3; und Murad I. scheint nach der Einnahme von Ankara
1361, wie eine von ihm ausgestellte Stiftungsurkunde von 767/1366
beweist, selbst dem Achibunde beigetreten zu sein4. Dann aber
hören die Zeugnisse über die Achis allmählich auf. Offenbar hat das

Geheimbundwesen des Achitums nicht in den Rahmen des zen-
tralistisch regierten osmanischen Beamtenstaates gepasst und ist,
sei es durch einen natürlichen Schrumpfungsprozess, sei es mit
einer gewissen Nachhilfe von Seiten der Beamtenschaft, in der alten

1 Mubärek Ghälib, Ankara II, S. 15 f., Nr. 20; Islamica 4 (1929) 44, Nr. 3 b.

Nach Ahmed Tevhid TOEM 4, 1329 (Heft 10), I202f., befand sich eine Rolle mit
dem geistlichen Stammbaum (silsile) der Achis von Ankara in der Moschee des Achi
Scherefeddin von Ankara, über die auch Halil Edhem TOEM 7, 1332 (Heft 41) 314t.
berichtet. Nach Mübarek Ghälib, Ankara I, 49, ist diese später abhanden gekommen.

2 Dschihännüma, die altosmanische Chronik des Mevlänä MehemmedNeschrî, ed. Taeschner,

I, Leipzig 1951, 52, Z. 12-14; II» 1955, 80 (54), Z. 3-5; Mehmed Nesri, Kitäb-i
Cihan-nüma, Nejri Tarihi, ed. F. R. Unat und Dr. M. A. Köymen, I, 190, Z. 19-192,
Z.i.

3 Die Stellen von mir zusammengestellt in Islamica 4 (1931) 29ff.
4 In Faksimile und Umschrift wiedergegeben von Tahsin Öz in : Tarih Vesikalari

I, 4 (1941) if.; vgl. Franz Taeschner, War Murad 1. Grossmeister oder Mitglied des

Achibundes? in: Ortense (1953) 23-28.



150 Franz Taeschner

Form allmählich verschwunden. Es hat sich einerseits in das Der-
wischtum, vor allem in den Bektaschi-Orden, zum andern in das

Zunftwesen geflüchtet. Namentlich ist die Achitradition, wie wir
noch sehen werden, in der Gerberzunft lebendig geblieben, die in
einem berühmten Achi, Achi Näsireddin Evran von Kirsehir, der

um 1300 gelebt haben muss, ihren Patron hatte. Über ihn existiert
ein Lobgedicht von Gülsehri, in dem uns seine später stark legen-
denumrankte Gestalt greifbar entgegentritt1. Bei den Gerbern ist
auch das Schrifttum der Achis weiterüberliefert worden, allerdings
zeitgemäss überarbeitet.

Im 14. Jahrhundert, in der Zeit, da in Anatolien das Achitum
blühte und durch zahlreiche Dokumente bezeugt ist, hat auch in
Iran das Achitum geblüht. Ein Zeugnis dafür ist eine Schrift des

grossen persischen Sufischeichs und Heiligen Amïr Saiyid 'Ali b.
Sihäbuddln Hamadäm, genannt'AllII. (714-786 H./1314-1384D.),
betitelt Risäla-i futuvvatiya, in welcher nicht nur Futuvvat mit
Tasavvuf gleichgesetzt ist und der «Inhaber der Futuvvat»
(Futuvvatdär) mit dem Worte «Achi» bezeichnet ist, sondern auch

eindeutig auf ein Bundeswesen angespielt ist2. 'Ali nennt als seinen

Meister in der Futuvvat einen Mann namens Achi Tütl 'Allsähl al-

Huttalânî, also einen Mann aus Chuttalän, einer Landschaft am
oberen Amü-Daryä im äussersten Nordosten des iranischen
Sprachgebietes, die 'AH Hamadäm sich anscheinend als Wahlheimat
erkoren hatte und in der er auch gestorben ist und begraben Hegt.

Wie wir aus Ibn Battuta von den anatolischen Achis wissen, dass

sie sich auch gelegentlich in die Politik eingemischt haben und in
Städten, in denen kein Sultan residierte, selbst die Regierungs-

1 Literatur über Achi Evran von mir zusammengestellt in Islamica 4 (1931) 31-34;
und in dem Artikel Akhi Evran in der neuen El; vgl. ferner Franz Taeschner,
Gülschehris Mesnevi auf Achi Evran, den Heiligen von Kirschehir und Patron der türkischen

Zünfte, Wiesbaden 1955. Die Türbe des Achi Evran in Kirsehir ist beschrieben und
weiteres über den Heiligen mitgeteilt von Walter Ruben in : Belleten 11 (Ankara 1947)
616-638 (türkisch; deutsches Résumé in Belleten 12 [1948] 195-199); auch von Hakki
Cevad Tarim, Kirsehir Tarihi, Kirsehir 1938, H4f. ; die Inschriften darin sind mitgeteilt

von Halim Baki Kunter in: Vakiflar Dergisi II (Ankara 1942) 434f., Nr. 8-14.
Vgl. ferner V. Gordlevskij, Les derviches de l'ordre d'Akhi Evran et les corps de métier

en Turquie (russisch) in: lzyestija Akademii Nauk SSSR (Bulletin de l'Académie des

Sciences de l'URSS) 1927, Nr. 15-17, 1171-1194; Franz Taeschner, Legendenbildung

um Achi Evran, den Heiligen von Kirsehir, in : Die Welt des Islams, Sonderband Festschrift
Friedrich Giese 1941, 60-71 und Bd. 23, 9of.

2 Über Ali Hamadäm* und seine kleine Futuwwaschrift vgl. mein Referat Spuren

für das Vorkommen des Achitums ausserhalb von Anatolien, das in den Akten des XXII.
Internationalen Orientalistenkongresses in Istanbul erscheinen soll.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 151

gewalt ausübten, so gibt es auch dafür in Iran ein Beispiel: in der
Zeit, als das iranische Mongolenreich der Ilchane in Auflösung
begriffen war, hatte ein Mann, der nur Ahiguk («Achilein»)
genannt wurde, drei Jahre lang (758-760 H./1357-59 D.) in der Stadt
Tebriz und in Azerbaidschan die Macht an sich gerissen, bis Tebriz
von dem Dschelairiden Scheich Uvais erobert wurde1.

In der Folgezeit, als sowohl in der Türkei als auch in Iran sich

von neuem eine Grossmacht bildete, ging das Achitum in beiden
Ländern zurück ; das selbständige Bundeswesen, das es verkörperte,
passte nicht in die neue Zeit der zentralistischen Politik der neuen
Mächte, der osmanischen Türkei und des safavidischen Persien.
Schah Ismail, der Gründer der neuen persischen Grossmacht, der
bekanntlich unter dem Namen Hatä'I einen Divan in azeri-türkischer
Sprache herausgegeben hat, nennt in seinen Gedichten mehrfach
die Achis neben den Gazis und den Abdals als seine Parteigänger
und Stützen seiner Macht; doch ist es mehr als fraglich, ob damit
noch ein wirkliches Bundeswesen verbunden war.

V. Die Futuwwa als Ordnungsprinzip der Zünfte

Ein Zunftwesen hat es in den Städten des islamischen Orients
wohl seit jeher gegeben2; darauf weist uns der Umstand hin, dass

in den Städten des Orients die einzelnen Gewerbe nicht wie im
Abendland über die Stadt hin verstreut sind, sondern in Strassen

des Marktviertels, die nach ihnen den Namen haben, zusammen
siedeln. Wie aber die Organisation der Zünfte im Mittelalter war
und ob bereits auch seit alters ein Zusammenhang mit der Futuwwa
bestand, das lässt sich aus Mangel an eindeutigen Quellenaussagen
nicht mit Bestimmtheit sagen. Eigene Zunftschriften haben wir erst
aus relativ später Zeit, frühestens dem 9./15. Jahrhundert, also der
Zeit des Wachstums der Osmanischen Macht von einer Grossmacht

zu einer Weltmacht, die ihr Machtgebiet über drei Erdteile
ausdehnte. Das Studium der Zunftschriften zeigt dementsprechend

1 Darüber vgl. meinen Artikel Der Achidschuk von Tebriz m(l se'm Erwähnung im
Iskendernäme des Ahmedi, in: Festschrift Jan Rypka.

2 Über die islamischen Zünfte (asnäf) vgl. Louis Massignon, Guilds, Islamic in:
Encyclopaedia of the Social Sciences, 4. Bd., London 1937, 214-216; ders., Art. Sinf in

EI IV, 468f.; Bernard Lewis, The Islamic Guilds, in: The Economic History Review

VIII (1937/38) 2of. Über das türkische Zunftwesen speziell vgl. 'Osman Nïïrï [Ergun],
Megel/e-i ümür-i belediye I, Istanbul 1338/1922, VI, Kap. : Esnäf testatati ve tigäret umllari
(«Die Organisation der Zünfte und die Grundlagen des Handels»), 479-768; Âfet
Inan, Aperçu général sur l'histoire économique de l'Empire Turc-Ottoman, Istanbul 1941,

9. Kap.: L'organisation du travail, 54-67; ferner Franz Taeschner, Das Zunftwesen in
der Türkei, in: Leipziger Vierteljahrsschrijtfür Südosteuropa 5 (1941) 172-188.



152 Franz Taeschner

eine Zentralstellung des türkischen Schrifttums und dessen
Einfluss auf das arabische.

Und noch ein zweites spricht ganz deutlich aus den
Zunftschriften : es ist Futuwwa-Literatur. Es wird darin so gut wie nichts

gesagt über die wirtschaftliche Seite des Handwerkes, sondern
lediglich die bündische Seite der Zünfte wird behandelt. In den sehr

häufigen Katechismen, die uns überliefert sind, Zusammenstellungen

von Fragen an den zu examinierenden Lehrling und deren

Antworten, steht kein Wort über das Handwerk selbst, sondern
die Fragen drehen sich allein um Angelegenheiten des Bundes und
seines Brauchtums. Da sich die Mitgliedschaft des einstigen Achitums

vornehmlich, oder vielleicht ausschliesslich aus Personen des

Handwerkerstandes zusammensetzte, so wird man wohl zu der
Annahme berechtigt sein, dass dieses zu einem grossen Teil dazu

beigetragen hat, die Zünfte als Futuwwa-Gemeinschaften
umzuformen. Doch ist nicht allein das Achitum, wie es uns in seinen

Schriften, von denen ich gesprochen habe, bekannt ist, an der

Formung der Zünfte als Futuwwa-Gemeinschaften beteiligt ; die Zunft-
schriften weisen in vielem andere Züge auf, so dass man annehmen

muss, dass auch andere Futuwwa-Gruppen auf die Zünfte
eingewirkt haben.

Das wichtigste Werk des Zunftschrifttums ist das sog. «Grosse
Futuwetnäme» (Fütüvvetnäme-i kebir) des Seyid Mehemmed b.

Seyid 'Alä'eddln von 931/1524, dessen genauer Titel lautet Miftäh
ul-dakä'ikfi beyan il-futuwwah wal-hakä'ik1. In diesem ist das Fütüvvet-
Brauchtum der Zünfte bis in alle Einzelheiten beschrieben. Es geht
daraus hervor, dass die Fütüvvet der Zünfte im Gegensatz zu den
drei Graden des Achitums neun Grade kannte: die drei ersten
Grade, näzjl, nim-tarik, meyän-beste dürften der Dreiteilung des

Handwerkertums in Lehrling (terbiye oder cirak), Geselle (kalfa)
und Meister (usta) entsprechen, die aber mit diesen Namen im

1 Vollständige Handschriften des «Grossen Futuwetnäme» (Fütüvvetnäme-i
Kebir) des Seyyid Mehemmed b. Seyyid 'Alä'eddln al-Hüseyni ar-Rizavi, dessen

eigentlicher Titel Miftäh ad- dakä'ikfi beyän il-futuwwa wal-hakä'ik ist, sind ausserordentlich

selten; ein Exemplar befindet sich im Besitze von Prof. R. Tschudi, Basel. Häufig
sind Auszüge daraus; einen solchen bietet Evliyä Celebi in seinem Seyähatnäme I,
48 7 ff. als Einleitung zu seiner Beschreibung des grossen Aufzuges der Zünfte i.J.
1638 (übersetzt von J. v. Hammer, Narrative of Travels ...by Evliyä Efendi I, 2,
London 1850, 90!!.). Auszüge in Lateinschrift bieten Cevat Hakki Tarim, Kirsehir
tarihi üzerinde arastirmalar I, Kirsehir 1938, 144-157, sowie die eingangs angeführten
Arbeiten von Abdülbaki Gölpinarli und Nes'et Çagatay. Diese als Hauptquelle
für das türkische Zunftwesen ungemein wichtige Schrift verdient eine genauere
Untersuchung.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 153

Futuwetnäme nicht vorkommen ; die nächsten drei Grade (also die
Grade 4-6) nimmt der Zeremonienmeister, der Nakib ein in
dreifacher Abstufung: bisrevis (d.i. der Gehilfe des Nakib), nakib und
Ober-Naklb (nakib un-nukaba''); die höchsten drei Grade (also die
Grade 7-9) der Scheich in ebenfalls dreifacher Abstufung: der
Stellvertreter (haltfe) des Scheichs, auch Ahi genannt, der Scheich

und der Oberscheich (seyh us-suyüh). Der Achi bildete also den
siebten Grad in der Rangordnung der Zunft-Fütüwet.

Des weiteren ist in den Futuwetnämes der Zünfte im Gegensatz
zu der Zweiklassenteilung im Achitum eine Dreiklassenteilung
bezeugt, in Kavli, Sürbl und Seyfi; wir sind dieser ja bereits in einer
noch nicht näher kategorisierbaren Schrift des Mittelalters begegnet,

die dem Achitum zwar nahesteht, doch nicht als dazu gehörig
betrachtet werden kann.

Eine interessante Einrichtung der Zunft-Fütüwet ist die, dass

der Novize oder Lehrling, der Näzjl, sich bei seinem Eintritt in
den Bund nicht nur einen Meister als «Wegvater» (yol atasi),
sondern (offenbar unter den älteren Lehrlingen) zwei «Wegbrüder»
(yol kardesleri) zu suchen hat, die ihm bei seinem Fortschreiten auf
dem Wege der Fütüvvet hilfreich zur Seite stehen sollen.

Eines springt ferner noch fast auf jeder Seite des «Grossen
Futuwetnäme» des Seyid Mehemmed b. Seyid 'Alä'eddln in die

Augen, nämlich dass es ausgesprochen schiitischen und zwar
zwölferschiitischen, imamitischen Charakter hat. Dies hängt
zweifellos mit der Tatsache zusammen, dass die Zeit seiner Abfassung
(Anfang des 16. Jahrhunderts) die Zeit war, da durch die Safavlya
die Zwölferschi'a eine Zeit der Ausbreitung erlebte, die zur Gründung

des neupersischen Reiches führte, aber auch auf osmanischen
Boden überzuspringen drohte, bis Sultan Selim I. die von dem

neuen schiitischen Persien her drohende Gefahr durch seinen Feldzug

gegen Schah Isma'il und seinen Sieg bei Çaldiran 1514 bannte.
Es war auch die Zeit, da der schiitische Orden der Bektaschlye
durch Bälim Sultan organisiert wurde. Ja, es finden sich im «Grossen

Futuwetnäme» des Seyid Mehemmed Berührungspunkte mit
der Bektaschlye : einige von den in ihm verzeichneten kurzen Sprüchen,

die bei den Feierlichkeiten der Zünfte rezitiert oder gesungen
werden, tergümän genannt, finden sich auch in dem Buche Mirât
ul-maqäsidfidef il-mefäsiddes Seyid Ahmed Rif'at, das die bektaschi-
tischen Zeremonien beschreibt.

Vollständige Handschriften des «Grossen Futuwetnäme» des

Seyid Mehemmed scheinen nicht allzuviele zu existieren. Dagegen



154 Franz Taeschner

gibt es in allen Bibhotheken kleinere Zunfttraktate, die sich meist
auch Futuwetnäme nennen1. Ich habe eine ganze Reihe davon untersucht

und gefunden, dass es sich bei diesen fast immer um Auszüge
aus dem «Grossen Futuwetnäme» handelt. Es hat sich also wohl
jede einzelne Zunft aus dem «Grossen Futuwetnäme» ihr eigenes
kleines Futuwetnäme zurechtgemacht. Dabei ist auffallend, dass

in diesen Auszügen der schiitische Charakter des Originals
verwischt ist. In dieser Tatsache spiegelt sich also ein Stück der
Religionsgeschichte des Osmanischen Reiches wider, in dem nach
einer anfänglichen Schwankung zwischen Sunnitentum und Schi'a
seit Selim I. sich immer mehr das Sunnitentum durchsetzte. Ich
habe auch einige von den arabischen Futuwwa-Schriften, die

Thorning in seiner für die Futuwwa-Forschung grundlegenden
Schrift bearbeitet hat, untersucht und gefunden, dass auch diese auf
dem türkischen «Grossen Futuwetnäme» des Seyid Mehemmed
beruhen, arabische Übersetzungen von Auszügen aus diesem
darstellen.

Während im Gros der Zünfte, deren Bundesschrift das «Grosse
Futuwetnäme» des Seyid Mehemmed war, neben dem Achitum
auch andere Futuwettraditionen lebendig waren, gab es eine

Gruppe von Zünften, die als unmittelbare Fortsetzer des Achitums
zu gelten haben, nämlich die Gerber und andere lederverarbeitende
Gewerbe, wie Sattler und Schuhmacher. Diese nämlich verehrten
einen Achi-Heiligen, Achi Evran, den Ortsheiligen von Kirsehir in
Anatolien, als ihren Patron (ph), der selbst Gerber gewesen sein

soll2. Sie verwendeten als ihre Bundesschrift nicht das «Grosse
Futuwetnäme» des Seyid Mehemmed, sondern das einstige
Futuwetnäme der Achis, das des Yahyä b. HaHl; allerdings findet
sich in den meisten Handschriften desselben, die aus Gerberkreisen

stammen, eine Nachschrift, die den Leser mit den neueren
Ausdrücken bekannt macht, und das sind die uns aus dem «Grossen
Futuwetnäme» des Seyid Mehemmed bekannten. Es hat also eine

Einwirkung der von letzteren vertretenen Fütüwettradition aufdie
von den Gerbern hochgehaltene Achi-Tradition stattgefunden. Auf
der anderen Seite aber wussten die Gerber dank ihrer Achi-Tradition

Einfluss auf die anderen Zünfte zu gewinnen. Dies war ihnen
dadurch möglich, dass sie über eine festgefügte zentralistische
Organisation verfügten, die am Grabe ihres Patrons Achi Evran in
Kirsehir ihr Zentrum hatte. Dort befand sich eine Tekye, deren

1 Siehe vorherige Anm.
2 Siehe oben S. 15 o.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 155

Vorsteher, Achi Baba genannt, als Nachkomme des Achi Evran
galt und als Vorstand der gesamten Gerberzunft im Osmanischen
Reiche angesehen wurde1, allerdings nur in den türkischen
Provinzen desselben, Anatolien, Rumelien, Bosnien und selbst auf der

Krim, nicht aber in den arabischen Provinzen. Dieser Achi Baba

oder sein Vertreter bereiste alljährhch die Provinzen und nahm
dort die Aufnahme der Lehrlinge in die Zunft vor, deren Hauptteil
in der Gürtung mit einem Gürtel (kusak kusatmast) bestand;
natürlich war mit der Vornahme dieser Zeremonie eine gewisse
Einnahme verbunden. Ja, die Achi Babas wussten es dahin zu bringen,
dass sie auch in anderen Zünften das Privileg der Gürtung der Lehrlinge

bekamen, und errangen somit eine ziemliche Machtstellung
in der Handwerkerschaft des alten Osmanischen Reiches, und
Achi Evran wurde dadurch zum Pir nicht nur der Gerber, sondern
auch des gesamten türkischen Zunftwesens. Diese Stellung ist den

Achi Babas von Kirsehir mehrfach durch grossherrliche Fermane

bestätigt worden2, wie denn überhaupt die osmanischen Sultane die
Zünfte mit ihrer Organisation schützten. Denn diese waren für sie

aus mehreren Gründen wertvoll: einmal als Quellen zur Versorgung

vor allem der Heere bei Kriegszügen, zum andern aber auch
als Menschenreserve (manche Zünfte waren direkt zur Heeresfolge
verpflichtet) ; die Zünfte waren in früheren Zeiten das einzige Mittel,

das Bürgertum des Reiches zu erfassen. Diesem Zwecke dienten
die gelegentlichen Aufzüge der Zünfte, von denen uns Evliyä Çelebi
den unter Murad IV. im Jahre 1048/1638 veranstalteten schildert3.

Es hat aber auch Proteste aus Ulemä-Kreisen gegeben sowohl

gegen die schiitische Einstellung des «Grossen Futuwetnäme» des

Seyid Mehemmed als auch gegen den Achi-Evran-Kult der Gerber.
Ein Gelehrter namens Münlrl (Ibrahim b. Iskender) Belgrad!
schrieb ein Buch des Titels Nisab ul-intisäb wa-ädäb ul-iktisäb, in dem

er gegen diese Dinge polemisierte und das Handwerkertum vom
korrekt sunnitischen Standpunkte aus darstellte4. Genützt hat diese

1 Vgl. meinen Artikel Akhi Baba in der neuen El.
2 Ein Beispiel eines grossherrlichen Fermans zugunsten des Achi Baba ist von

mir veröffentlicht : Ein Zunft-Fermän Sultan Mustafas III. von ijjj in : Westöstliche

Abhandlungen (Festschrift Rudolf Tschudi), hg. von Fritz Meier, Wiesbaden 1954, 331—

337; eine ähnliche Urkunde von 1197/1783 ist abgebildet bei Afet Inan, Aperfu
PI. XVIII (Inhaltsangabe PI XIX).

3 Evliyä Celebi, Seyähatnäme I, Istanbul 1314 H., 5 06 ff. ; nach einer lückenhaften
Handschrift ungenau und unvollständig übersetzt von Joseph v. Hammer, Narrative
of Travels in Europe, Asia and AJrica in the seventeenth Century by Evliyä Ejendi, Vol. I,
part II, London 1850, 104fr.

4 Über Ibrahim b Iskender Belgradi, gen. Münirl vgl. Bursali Mehmed Tahir,



15 6 Franz Taeschner

Schrift natürlich nichts; wahrscheinlich ist sie gar nicht in die
Hände derer gelangt, an die sie gerichtet war.

Die türkischen Archive bergen in überwältigender Fülle Urkunden,

die für das Zunftwesen, auch für seine bündische Seite,von
Bedeutung wären. Sie harren zum grössten Teil noch der
Erschliessung1.

Die europäischen Provinzen, auch die fremdvölkischen wie
Bosnien, nahmen teil an der allgemeinen Entwicklung des türkischen
Zunftwesens; sie hatten auch dasselbe Schrifttum2.

Wie bereits gesagt, ist auch in den arabischen Provinzen des

osmanischen Reiches das «Grosse Futuwetnäme» des Seyid Mehemmed

b. Seyid 'Alä'eddln die massgebende Grundschrift gewesen
und haben sich die Zünfte dort daraus in arabischer Sprache
geschriebene Auszüge für ihre besonderen Zwecke zurechtgemacht.
Es ist dies das Material, das H. Thorning für seine epochemachende
Arbeit zugrunde gelegen hat3. - Eine Beschreibung der Organisation

der Zünfte von Damaskus von 1883 hat Elia Qoudsi gegeben4.
Daraus geht hervor, dass das zu damaliger Zeit noch bestehende
Zunftwesen im wesentlichen mit dem übereinstimmt, was wir
von den türkischen Zünften wissen.

'Osmanli müellifieri II, 2 5 f. Seine orthodoxe Zunftschrift ist betitelt Nisäb ul-intisäb
ve-ädäb ul-iktisäb; auch sie verdient eine eingehende Untersuchung.

1 Eine Fülle von urkundlichem Material, das allerdings nicht nach dem
sachlichhandwerklichen Gesichtspunkt, sondern danach zusammengestellt ist, was es zur
Kenntnis des Gemeinschaftsideals der Fütüvvet abwirft, bietet die arabisch geschriebene

Publikation von M. Dschevdet, EEducation auxfoyers desgens des métiers (auf dem
Umschlag l'Éducation et l'organisation des gens administratifs et industriels) en Asie Mineure
et Syrie du Xllle sièclejusqu'à notre temps, Bd. I (der einzige, der erschienen ist), Supplement

à un chapitre de la relation du voyage d'ibn Battuta, Istanbul 1350/1932. - Die
Aufnahme eines Lehrlings, der von seinem Vater gebracht wird, in eine Zunft, findet sich
abgebildet auf einer mir gehörigen, freilich zur Zeit nicht greifbaren türkischen Miniatur

des 17. Jahrhunderts (vgl. Der Islam 6[i<)i6] i69fT.;FR. Taeschner, Alt-Stambuler
Hof- und Volksleben, Hannover 1925, Taf. 24).

2 Über die Zünfte in Bosnien besitzen wir die ausgezeichneten Arbeiten von Ham-

dija Kresevljakovic, Esnafi i Obrti u Bosni i Hercegovini (1463-1878) (« Die Esnaf und
Zünfte in Bosnien und Herzegovina»), I Sarajevo (Zbornik zt Narodni z.i"ot i obicaje

juznih Slavena XXX, 1), Zagreb 1935 ; II Mostar, Zagreb 1951, die auf archivalischen
Studien beruhen (über den I. Teil vgl. Franz Taeschner, Das bosnische Zunftwesen zttr
Türkenzeit, in : Byzant. Zeitschrift 44[i95i] 531-559).

3 Siehe oben S. 123, Anm. 2.
4 Notice sur les corporations de Damaspar Elia Qoudsi, fils de 'Abdo Qoudsi, pubi, avec

une préface par Carlo Landberg, Leiden 1884; ins Deutsche übersetzt von O.
Rescher als Anhang II («Über die Zünfte in Damaskus») in Die «Nawädir» (Anekdoten

und Geschichten) von el-Qaljübi, Stuttgart 1920, 280-309.



Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient 157

Aus Persien haben wir ein wertvolles Zeugnis für die Futuwet
als Zunftorganisation in dem Futuvvetnäme-i sultani des bekannten
Schriftstellers Kemäleddin Husein Vä'iz Käsifl (gestorben 910/
1505), des Neffen des berühmten Dichters Dschämi, das uns bisher

leider nur in einer unvollständigen Handschrift des Britischen
Museums vorhegt, die noch der Bearbeitung harrt1. Doch steht zu
hoffen, dass in den noch zum grössten Teile unerschlossenen Bibliotheken

Irans noch mehr Handschriften dieses wichtigen Werkes

zutage kommen.
Auch in Turkestan ist die Futuwet als Ordnungsprinzip der

Zünfte nachzuweisen. Die osttürkischen Zunfttraktate, von denen
sich eine ganze Reihe in der Sammlung des Berliner Orientahsten
Martin Hartmann befanden, heissen gewöhnlich einfach Risala

(«Sendschreiben»)2. Neuerdings hat sich in diesen sogar die
Bezugnahme auf den anatolischen Zunftheiligen Achi Evran
nachweisen lassen3. Also hat dessen Verehrung bis nach Turkestan
gewirkt.

Zusammenfassend können wir sagen : Als Zunftwesen wurde die
Futuwet wieder von der jeweiligen Regierung aus politischen
Gründen gestützt, denn einmal konnte diese sich der Zunftorganisation

bedienen, um in den kriegerischen Zeiten des 16. und 17.
Jahrhunderts die Ausrüstung und Verpflegung der Armeen zu sichern;
zum andern bot diese Organisation damals die einzige Möglichkeit,
das Bürgertum zu erfassen, was für die militärische Rekrutierung
wichtig war.

Im Laufe des 19. Jahrhunderts jedoch ist das Zunftwesen in allen
Staaten des islamischen Orients infolge des Eindringens europäischer

Waren und der Verbreitung des europäischen Wirtschaftsstiles

innerlich ausgehöhlt worden und wurde damit immer mehr
gegenstandslos. Es ist daher auch in allen Ländern der islamischen
Welt mit der Zeit abgeschafft worden. In der Türkei ist das Zunftwesen

in jungtürkischer Zeit abgeschafft und durch Handwerks-

1 Einziges bisher bekanntes Manuskript im Britischen Museum. Ms. Add. 22,

705 (Rieu, pers. Kat. S. 44). Daraus hat R. A. Galunov Auszüge mitgeteilt in der
russischen Zeitschrift Iran I, 1927, 8711, 103fr.; II, 1928, 25-74; III, 1929, 94fr.

2 Martin Hartmann, Die osttürkischen Handschriften der Sammlung Hartmann in
MSOS II, Jg. 7 (1940) 16, Nr. 9 (Handwerker-Risäles) ; ferner Michael Gavulov,
Les corps de métiers en Asie Centrale et leurs status (Rissala), trad, du Russe par J.
Castagne in: RÉ1 1928, 202-230.

3 Ak. Borovkov, K istorii bratstva «Achi» v Srednej Azü («Zur Geschichte der
'Achi'-Bruderschaft in Mittelasien») in: Festschrift VI. A. Gordlevskij, Moskva 1953,
83fr.



158 Franz Taeschner

kammern ersetzt worden1; einige Reste in der Türkischen
Republik. Damit hat auch das Bundeswesen der Futuwwa ein Ende
gefunden, ein Bundeswesen, das, wie ich glaube gezeigt zu haben,
im Laufe der Jahrhunderte in der islamischen Welt sehr verschiedene
Formen angenommen hat und für deren Geschichte von vielfältiger
Bedeutung gewesen ist.

Auf den ersten Blick mag es vielleicht etwas seltsam erscheinen, dass im Schweizerischen

Archiv für Volkskunde der vorstehende Aufsatz von Professor Franz Taeschner

(Münster) über «Futuwwa» im mittelalterlichen Orient erscheint. Nun ist aber

zu sagen, dass der Rahmen unserer Zeitschrift bewusst seit jeher weit gesteckt war.
Mit Bedacht wurde so seinerzeit als Bezeichnung der Zeitschrift «Schweizerisches
Archiv für Volkskunde» und nicht «Archiv für Schweizerische Volkskunde» gewählt.
So verstösst es denn keineswegs gegen die Zielsetzung des Archivs, wenn hier
einmal Erscheinungen aus dem Volksleben des mittelalterlichen Orients zur Darstellung
gelangen.

Darüber hinaus wäre aber ausdrücklich zu bemerken, dass durch die Untersuchungen

Taeschners über «Futuwwa» helles Licht auf Lebensäusserungen fällt, die
verblüffend ähnlich in der alten Schweiz ehedem eine vordergründige und massgebende
Rolle gespielt haben. Wir meinen die Vergesellschaftung der männlichen Jugend in
allen ihren bunten Spielarten wie Freiharsten, Schützenvereinen, Knabenschaften,
Gesellenvereinigungen, Fastnachtsgesellschaften usf. Nicht zuletzt durch solche
Vereinigungen wurde einst unser Volksleben geprägt und zudem das öffentliche Geschehen

nicht selten in staatsbildender Richtung beeinflusst.
Im einzelnen mögen freilich, wie es schliesslich gar nicht anders sein kann, zwischen

dem islamischen und alteidgenössischen Korporationswesen der Unterschiede nicht
ganz wenige sein. Aber schwerer als solche unleugbaren Unterschiede wiegen doch
wiederum viele Übereinstimmungen und Gemeinsamkeiten, die letzten Endes zweifellos

in der Tatsache wurzeln, dass infolge allgemein menschlicher Veranlagung der
jungmannschaftlichen Altersklasse der Trieb innewohnt, das Dasein nach einem ganz
bestimmten Lebensstil sichtbar und tatkräftig zur Darstellung zu bringen. Aus solch
gleichartigem Triebe erwächst unter dafür günstigen Umständen wie von selbst eine

ganze Kette von gleichartigen brauchtümlichen Lebensäusserungen bei den alier-
verschiedensten Völkern. Und gerade dieser für die wahre Volkskunde so zentrale
Vorgang ist es, der sich bei Taeschners Arbeit in bezug auf den mittelalterlichen
Orient und die alte Eidgenossenschaft aufs schönste beobachten lässt. Nur stichwortartig

sei unter anderm auf die sicher brauchtümlich begründeten «terroristischen»
Aktionen bei eben denselben jungen Männern verwiesen, denen ein nach unserem
modernen Gefühl übersteigerter Ehrbegriff Grundlage des Lebens bildete. Genau
gleich war beiderteils die heroische Selbstaufopferung im Kampfe oder die unabdingbare

Pflicht zur Blutrache. Sodann merkwürdig ähnlich sowohl bei den Futuwwa-
Bünden wie bei den alteidgenössischen Schützenverbindungen die Hochschätzung
schützenmässiger Virtuosität. Und schliesslich erweckt als seltsam übereinstimmende
Einzelheit die Rolle der Hosen als charakteristisches Kleidungsstück bündischer
Lebensform berechtigtes Erstaunen.

Mit alledem steht es denn unseres Erachtens fest, dass aus der Arbeit Taeschners
auch jedem Freund echten altschweizerischen Volkslebens reicher und dauernder
Gewinn erwachsen wird. Wir sind daher Professor Taeschner zu aufrichtigem Dank
verpflichtet, dass er uns diesen lichtvollen Einblick in die sonst nur schwer erschaubare
Welt des mittelalterlichen Orients gewährt hat. H.G.W.

1 Durch Gesetz vom 13. Februar 1325 M./26. Februar 1910; im Jahre 1943 erfolgte
die Errichtung von Handwerkskammern.


	Futuwwa, eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient und ihre verschiedenen Erscheinungsformen

