Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 52 (1956)

Artikel: Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen
Autor: Carlen, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-115058

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-115058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10 Louis Carlen

Wahrung einer unverfilschten Mundart beizutragen, was noch in
unserer Macht liegt. Einzustehen fiir die Heimatsprache in einem
Zeitalter, wo sie schwer anzukidmpfen hat gegen die Schrift, das
Radio und den Fremdenverkehr, steht einer wiinschbaren Verbes-
serung der Lebensverhiltnisse nicht im geringsten im Wege. Zeit-
gemisse Aufgeschlossenheit vertrigt sich sehr wohl mit Ehrfurcht
vor der angestammten Eigenart.

Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen
Von Louts Carlen, Brig

Das Gericht Gottes galt und gilt als das letzte Gericht tber den
sindigen Menschen!. Auf dieser Grundvorstellung beruht «Die
Ladung vor Gottes Gericht»?, wonach der Mensch Gott und sein
Gericht anruft und einen anderen Menschen vor das Gericht Gottes
zitiert, weil damit die Missetat, die auf Erden keine Sanktion fand,
gesiihnt werde. Die Idee, seinen Gegner vor ein personliches Ge-
richt Gottes zu laden, ist nicht nur an das christlich-mittelalterliche
Gottesbewusstsein gebunden, sondern findet sich schon frith, und
seit dem frithen Mittelalter bis in die neueste Zeit® glaubte man an
die Fihigkeit des Menschen, einen andern vor Gottes Richterstuhl
zitieren zu kénnen?.

War und ist auch im Wallis diese Vorstellung, dass ein Mensch
einen andern vor Gottes Richterstuhl laden kann? Dieser Frage

1 Wiahrend die sog. Gottesurteile (Ordalien) prozessuale Beweismittel im Kampf
ums Recht sind, legen die Gottesgerichte, durch die Gott auf verschiedene Weise in
den Rechtsgang eingtreift, Zeugnis ab vom Eingreifen Gottes ausserhalb des Rechts-
ganges. Da das am unmittelbarsten durch das Urteil Gottes am Jiingsten Gericht ge-
schieht, bezeichnet H. Fehr, Das Recht in den Sagen der Schweiz, Frauenfeld 1955,
37, diese Art des Gottesgerichtes als «das Gottesgericht im engeren Sinn». Vgl. auch
Handwdrterbuch des deutschen Aberglaubens 3, 998.

2 Vgl. auch H. Feht, Die gerechte Vergeltung im Diesseits und Jenseits, in: Wirt-
schaft und Kultut, Festschrift zum jo. Geburtstag von Alfons Dopsch, Baden bei
Wien 1938, 595.

% Diese Auffassung findet sich auch in der neuesten Literatur. In der Novelle «Die
Zweideutigen» von Werner Bergengruen (Die Flamme im Saulenholz, Novellen,
Zirich 1955, 87) ruft ein Oberst Fahrenbach, als er von Wallenstein sehr zweideutig
zum Tode verurteilt wurde, beim Zusammenbruch auf dem Schafott: «Herzog! Het-
zog! Ich lade dich vor. Binnen Jahr und Tag lade ich dich ins Tal Josaphat — vor den
Richterstuhl Gottes ». (Den Hinweis verdanke ich Herrn Prof. Dr. Albert Catlen, Brig.)

4 8. Hardung, Die Vorladung vor Gottes Gericht. Ein Beitrag zur rechtlichen und
religissen Volkskunde, in: Bausteine zur Volkskunde und Religionswissenschaft,
Heft 9, Biihl-Baden 1934, 154.



Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 11

gehen wir hier nach, indem die historisch bekannten Fille! von
Ladungen vor Gottes Gericht, wie sie uns in den Walliser Quellen
entgegentreten, behandelt werden; ferner suchen wir nach Walliser
Sagen, die in diesem Zusammenhang stehen; endlich wird auch
die heutige Volksauffassung miteinbezogen?®.

Nach den Walliser Quellen konnen bei der Vorladung vor Gottes
Gericht verschiedene Leute als Kliger auftreten. In den historisch
bekannten Fillen, wie sie in den Abschieden des Walliser Land-
rates verzeichnet sind, sind es: «unverstindige Personen» (1567)3,
einzelne Parteien in Rechtshindeln (1608)%, «etliche Personen»
(1634)%, in einer Sage aus Leuk ein seit drei Monaten am Galgen
baumelnder Toter$, in anderen Sagen, die in Naters erzihlt werden,
Totenschidel, in den Alpen von Biirchen, T6rbel und Ginanz
(Unterbich) alte Alphirten und Sennen?.

Alle Menschen konnen als Beklagte vorgeladen werden. Vor
allem aber werden die Behorden geladen, aber auch der Gegner,
der im Prozess obsiegt®. Ein ilterer Vispertaler Bauer sagte mir,
nachdem er einen Prozess verloren hatte: «Im Tal Josaphat triffi
de z’Blagg numal. Da miies es de Antwort stah». Mit dem «Blaggy,
das er im Tal Josaphat nochmals treffen witrd, ist niemand anders
als der Prozessgegner gemeint. Eine dhnliche Auffassung trifft man
verschiedentlich, wobei aber meist fir den obsiegenden Prozess-
gegner? das Gericht Gottes gefordert wird und nicht fiir denRichter.

Der Richter ist Gott, dem die Leitung des Verfahrens und die
Vollstreckung des Utrteils obliegt. Wenn auch wie bei der rémi-
schen «in ius vocatio» und der Ladung im germanischen Rechts-
gang die Vorladung in der Regel ohne Einmischung des Richters
erfolgt, wird die Ladung doch auch in seine Hinde gelegt mit dem
Ausdruck «Das kommt schon an den Tag»®. Der bedeutende

1 Auf einzelne solcher Fille habe ich im Walliser Jahrbuch 24 (1955) 25f., hin-
gewiesen.

2 Allen, die meinen Fragebogen beantworteten und sonst Auskunft gaben, sei auch
an dieser Stelle bestens gedankt.

3 Burger-Archiv Sitten, 204/5, p. 603.

1 2.2.0., 204/12, p. 205.

5 2.2.0., 204/16, p. 552.

& Walliser Sagen, hsg. vom Historischen Verein von Oberwallis, Bd. I, Brig 1907,
230.

? Mitteilung von Herrn Schriftsteller Ludwig Imesch, Brig.

8 Burger-Archiv Sitten, 204/12, p. 205.

9 Die Ladenden stammten aus St.Niklaus, Baltschieder, Glis, T6rbel. Fiir das
Saastal waren keine Ladungen vor Gottes Gericht und ins Tal Josaphat feststellbar.

10 So auch fiir das Lotschental, wo Hetr Prior Dr. Joh. Siegen, Kippel, keine La-
dungen vor Gottes Gericht kennt.



12 Louis Carlen

Walliser Politiker und Handelsherr Kaspar Jodok von Stockalper
(1609-1691) setzte den letzten Einsatz auf Gottes Gericht, als er in
schwerer Bedringnis durch seine Feinde war und in Prozessen,
bei denen Parteiwillkiir statt Recht und Billigkeit den Richtspruch
sprach; damals schrieb Stockalper in eines seiner Handelsbiicher:
«Und finde ich nit Recht in dieser Welt, so seze ich es Gott
anheim»1,

In der Kirche von Raron wurde in einem grossen Fresko aus dem
16. Jahrhundert an der Wand des nordlichen Seitenschiffes das
Jungste Gericht bildlich dargestellt?. Wie in den Darstellungen
des Jingsten Gerichtes an und in deutschen und franzdsischen
Kirchen sind auch bei der Darstellung in Raron zwei Dinge typisch,
nimlich Christus (Gott) als Richter, sowie die Gerichteten, die
verdammt oder auserwihlt werden?. Das ist auch der Fall bei den
Darstellungen des Jiingsten Gerichtes im Schiff der Kapelle zur
Briicke in Brimis (1742), in der St. Barbara-Kapelle in Mache
(Gemilde aus dem 18. Jahrhundert), in der Muttergotteskapelle in
den Eggen bei Grichen (zwei Gemilde aus dem 18. Jahrhundert),
in der Mutterrgotteskapelle in Ritinen (grosses Gemilde von Franz.
Jos. Loacker von 1816), in der Muttergotteskapelle von Zenhiusern
bei Grengiols (Gemilde aus dem 18. Jahrhundert).

Der Gedanke vom Jingsten Gericht findet sich auch im Walliser
Theater. Die Burgschaft Brig brachte am Pfingstmontag des Jahres
1610 — zwei Jahre nachdem der Landrat die 6fteren Ladungen ins
Tal Josaphat festgestellt und unter Strafe verboten hatte* — eine
Darstellung des Jiingsten Gerichtes auf die Bithne’. Dem Walliser
Volkstheater des 18. Jahrhunderts war das Motiv des Jiingsten
Gerichtes wohlbekannt, wiithrend es auf den Schulbithnen der Wal-
liser Jesuitenkollegien nicht erscheint. In Kippel, St.Niklaus,
St-Maurice (1714), Morel (1761), Naters (1761)%, Erschmatt (1782)

1 Zitiert bei P. Arnold, Kaspar Jodok Stockalper vom Thurm, Bd. II, Brig 1953,
208.

2 Abbildung bei P. Budry, Brig und das Oberwallis, Neuenburg o.J., Abb. 26.

3 Vgl. K. Kiinstle, Tkonographie der christlichen Kunst, Bd. I, Freiburg 1928,
s2ff., 549f.; H. Fehr 2.0. (s. Anm. 2, 8. 10) 595.

* Burger-Archiv Sitten, 204/12, p. 205.

5 A. Carlen, Das Oberwalliser Theater im Mittelalter: SAVk 42 (1945) 76. - Vgl.
dazu K. Reuschel, Die deutschen Weltgerichtsspicle des Mittelalters und der Refor-
mationszeit (Teutonia, 4), Leipzig 1906.

6 Mitteilung von Herrn Prof. Dr. Albert Catlen, Brig, der uns in zuvorkommender
Weise seine noch unverarbeitete Stoffsammlung tiber das Walliser Volkstheater seit
dem 17. Jahrhundert zur Verfiigung gestellt hat. Daraus geht hervor, dass den Spielen
vom Jungsten Gericht im Wallis eine nicht unbedeutende Rolle zukommit.



Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 13

gingen Darstellungen des Jingsten Gerichtes iiber die Biihnel.
Ein Manuskript des «letzten Gericht» aus dem 18. Jahrhundert im
Pfarrarchiv von Kippel deutet in seiner Sprache und in gewissen
Szenen darauf hin, dass es von einem Walliser Geistlichen geschrie-
ben wurde. Ein anderer Walliser Geistlicher, Franz Jost, vercffent-
lichte 1930 zu Brig das Schauspiel «Antichrist und Weltgericht»,
das vor allem in Raron aufgefithrt wurde?. Wieweit einZusammen-
hang zwischen den genannten bildlichen Darstellungen und dem
Volkstheater besteht, ist noch abzukliren. Auf alle Fille aber be-
zeugen diese Darstellungen des Jingsten Gerichtes — gerade in ab-
gelegeneren Kapellen — wie stark der Gedanke vom letzten Gericht
im Volke verwurzelt war. Das mag auch die Ladungen vor Gottes
Gericht beeinflusst haben.

Der Ort des Gerichtes ist immer das Tal Josaphat, da eine Stelle
des Propheten Joel® dahin gedeutet wird, dass das Jungste Gericht
im Tal Josaphat stattfinde?. In der Gegend von Leuk begegnet
man dem Ausdruck «Ich riefa di vor Gottes Gericht»; der Ort des
Gerichtes wird also, wie das oOfters der Fall ist, nicht angegeben.
In bindnerischen (protestantischen) Walserorten aber findet sich
die entsprechende Ausdrucksweise: «Du chunnst denn mit miar
no ins Tal Josafat»®.

Einen Termin fiir die Vorladung gibt im Wallis nur die Sage:
Drei Tage oder Jahr und Tag®,

Welches ist nach den Walliser Quellen die Folge einer Vorladung
vor Gottes Gericht ? Eine schon oben zitierte Walliser Sage sagt:?
Im Weiler Pfin, eine und eine halbe Stunde von Leuk, wurde beim
Pfandspiel einer Tanzgesellschaft ein junger Bursche im Ubermut

1 J. Bertrand, Le théatre populaire en Valais: SAVk 31 (1931) 45-48, 54. Die
Darstellung des Jiingsten Gerichtes in St. Niklaus lebt auch in der Sage weiter: Walliser
Sagen, 1I, Brig 1907, 114.

2 Die literarischen Verarbeitungen des Jingsten Gerichtes von Dr. Johann Siegen
und Dr. Wilhelm Ebener blieben ungedruckt.

3 Joel, ITI 7 (IV 2). Hebriisch Jehoschaphat = Jahwe spricht (schafft) Recht. Herr
A. L. Schnidrig, Brig, teilt mir dazu folgendes mit: «Vor allem weiss ich aus meiner
Kindheit, dass meine Mutter (gestorben 1898) oft vom Tal Josaphat gesprochen hat,
bzw. in Angelegenheiten ‘Ungerechtigkeit’ darauf hingewiesen hat, dass im Tal Jo-
saphat das Gericht stattfinden werde.»

4 Vgl. Hardung a.0. (s. Anm. 4, S. 10) 56ff, und dort zitierte Literatur; A. Merz,
Die Prophetie des Joel und ihre Ausleger, Halle a.S. 1879.

5 Mitteilung von A. L. Schnidrig, Brig, und Dr. Chr. Caflisch,

6 Die Frist von Jahr und Tag (vgl. F. Klein-Bruckschwaiger, Jahr und Tag: Zeit-
schrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, germanistische Abteilung, 67 [1950]
4411L) ist in den Walliser Rechtsquellen haufig anzutreffen. (Vgl. A. Heusler, Die
Rechtsquellen des Cantons Wallis, Basel 1890, 175. 238. 303).

7 Walliser Sagen 1, 2291,



14 Louis Carlen

bestimmt, einem Gerichteten, der schon seit drei Monaten am Gal-
gen hing, ein Kiichlein zu bringen. Beim Galgen angekommen te-
dete der Bursche den Toten an: «Pischol, ich bringe dir ein warmes
Chiechli». Das Gerippe bewegte sich und rief mit hohler Stimme:
«Blas mirs!» Der Bursche antwortete: «Es ist schon gekiihlt». Der
Tote aber entgegnete mit drohender Stimme: «Es ist besser, du
habest gesagt, es sei gekiihlt, sonst hitte ich dich zu Staub und
Asche zerrieben. Du sollst wissen und denken, dass ich fiir meine
Missetaten genug getan habe; ich lade dich in drei Tagen ins Tal
Josaphat.» — In seiner Angst suchte der Bursche beim Pfarrer von
Leuk Rat, der ihn fragte: «Hast du ein Patenkind?» — «Ja, ein
Midchen, das als unschuldiges Kind gestorben ist.» — «Hast du
ihm jemals etwas Gutes getan ?» — « Nur ganz wenig, ich schenkte
ithm einmal ein warmes Kleidchen.» Da sprach der Pfarrer ernst:
«Gehe heim und bereite dich auf den Tod vor, ich aber will in
meinen Gebeten bei deinem unschuldigen Patenkind Fiirbitte fiir
dich einlegen.» — Der Bursche bereitete sich auf den Tod vor. Um
Mitternacht des dritten Tages offnete sich gerduschlos die Tiire
seines Zimmers, eine weisse Gestalt trat unhorbar ein, niherte
sich dem Tisch, hob den Arm, liess ihn auf den Tisch fallen und
rief mit drohender Stimme: «Da nimm das Kleid, unverschimter
Pate, hittest du mir dieses gute Werk nicht getan, wire es dir
schlimm ergangen. Einmal bin ich fiir dich ins Tal Josaphat ge-
gangen und kein mal mehr.» Dann verschwand die Erscheinung,
der Bursche aber blieb am Leben.

Die gleiche Sage wird auch in Naters erzihlt, jedoch mit der
Variante, dass der Bursche ins Beinhaus von Naters gehen und
einem Totenschidel das Kiichlein bringen sollte. Der Totenschidel
aber lud den Burschen tiber Jahr und Tag ins Tal Josaphat und
tatsichlich starb der Bursche nach dieser Frist.

In einer andern Sage sollte ein junger Mann ebenfalls aus dem
Beinhaus von Naters einen Totenschidel holen und ihn zur {iber-
miitigen Tanzgesellschaft bringen. Wie er mit dem Totenschidel in
den Hinden aus dem Beinhaus treten wollte, stolperte er, der Schi-
del rollte iiber den Boden und rief: «Ich lade dich in drei Tagen ins
Tal Josaphat.» Der Bursche lief zum Pfarrer. Dann wiederholt sich
wieder die gleiche Geschichte wie in Leuk.

Diese Sagen sind nicht Walliser Eigengut, sondern finden sich
auch an anderen Orten. Miiller berichtet fiir Uri sieben solche La-
dungen ins Tal Josaphat. In vier von diesen Sagen geht das Paten-
kind, das sofort nach der Taufe gestorben ist, fiir den Geladenen



Die Votladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 1§

ins Tal Josaphat, und jedesmal kehrt es zuriick und sagt: «Getti,
Getti! einisch und darnach nimmi!»!, In diesen Zusammenhang ge-
hort die frither im Wallis verbreitete Auffassung, dass Kinder, die
in der Unschuld sterben, nahe Verwandte aus dem Fegfeuer erlésen
kénnen2 Die in den Urner Sagen zutage tretende Ansicht, dass das
erlosende Patenkind, das sofort nach der Taufe gestorben ist, keine
Nahrung zu sich genommen haben miisse, wurde mir durch den
Gewihrsmann auf Befragen auch fur eine der erwihnten Sagen aus
Naters bestitigt. Hans Fehr® frigt sich, ob hierin uraltes Rechtsgut
enthalten sei, da in iltester Zeit das Kind mit Empfang derNahrung
als menschliche Person in das Recht aufgenommen wurde, wihrend
es ohne Nahrung noch keine Person im Rechtssinne war. Auch
die Version, wonach das Patenkind vom Paten ein Geschenk emp-
fangen haben muss, ist anderswo verbreitet?,

Juristisch interessant ist, dass der Geladene mit dem Patenkind
einen Stellvertreter ans Gericht schicken kann und dass dieser fiir
ihn eintritt. Regelmissig kehrt der Vertreter zuriick und berichtet,
dass er den Auftrag ausgefiihrt habe, dass er ihn aber nicht mehr ein
zweites Mal durchfithren werde. Es muss also das Gericht ein
furchtbares gewesen sein, und dabei bestehen konnte nur eine un-
schuldige Seele, die aber durch das Patenverhiltnis mit dem eigent-
lichen Geladenen in geistiger Verwandtschaft stehen musste. Da-
mit wird die Volksauffassung bestitigt, dass der Tote nicht aus dem
Kreise der Verwandtschaftsbeziehungen austritt, sondern die durch
die Patenschaft begriindete Verwandtschaft iiber den Tod hinaus
bleibt und mit ihr auch eine Sorge-Verpflichtung5. Die Abwendung
des Urteilsspruches durch das Patenkind ist eine Mdéglichkeit der
Gnade vor dem Gericht Gottes. Es liegt darin die alte christliche
Auffassung, dass durch Gebet und gute Werke (die hier dem Paten-

1 J. Miiller, Sagen aus Uri, Bd. I, Basel 1926, 6266 (Schriften der Schweiz. Ge-
sellschaft fiir Volkskunde, 18).

2 Mitteilung von Herrn Ludwig Imesch, Brig. Vgl. dazu die Bemerkung Miillers
a.0. (s. obige Anm.) 65; M. Tscheinen/P. J. Ruppen, Walliser Sagen, Sitten 1872,176;
R. Wildhaber, Die Sage vom Westerkind: SVk 37 (1947) 102ff.

3 Das Recht in den Sagen der Schweiz, 38.

4 Handworterbuch des deutschen Aberglaubens 4, 774.

8 Uber die Rechtswirkung der Patenschaft, wodurch eine geistige Verwandtschaft
entsteht, im alten Kirchenrecht vgl.: W. M. Pléchl, Geschichte des Kirchenrechts,
Bd. II, Wien 1955, 284f.; Gilmann, Das Ehehindernis det gegenseitigen geistlichen
Verwandtschaft der Paten: Archiv fiir Kath. Kirchenrecht 86 (1906) 708f.; fiir das
Wallis im besondern: L. Carlen, Das kirchliche Eherecht in der Ditzese Sitten: Zeit-
schrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 15; neues Kirchenrecht: Codex iuris
canonici, can. 762—769, 1079, 1990,



16 Louis Carlen

kind erwiesen wurden) Siithne geleistet sei und man Gnade er-
langel.

Die erstgenannte Sage vom Galgen reiht sich tberdies in die
verschiedenen Galgengeschichten ein, die im Wallis erzihlt wer-
den?, und die zeigen, wie tief die Galgensage und der Glagenglaube
im Volke verwurzelt waren. Dass der Gehingte, der am Galgen
den Raben zum Frasse verbleibt, lebendig wird, ist auch sonst be-
zeugt®, ebenso dass er sich verwahrt, dass man noch iiber ihn
spottet, weil er genug gebiisst habe®.

Im Wallis des 16. und 17. Jahrhunderts hatte die Ladung vor
Gottes Gericht strafrechtliche Folgen. Erstmals horen wir von dem
vom §. bis 21. Dezember 1567 in Sitten versammelten Landrat, dass
er sich mit der Ladung ins ‘Tal Josaphat befasste. Dass sogar der
Landrat dazu Stellung nahm, beweist, dass solche Ladungen im
ganzen Lande vorkamen und hiufig waren. Es heisst im Landrats-
abschied?, dass es «unverstindige Personen» gebe, die «zuo wider
gottlichen und weltlichen Rechten» andere ins Tal Josaphat laden
und diese Ladungen unter vielen Zeremonien an den Kirchenkan-
zeln verkiindeten. So werde der Richtspruch des Bischofs, des
Landeshauptmanns und der ibrigen Gerichte «verschmiht», ob-
wohl «man in einer Landschaft jeder Zytt guot Gericht und Recht
maniglichen Rychen und Armen hat lassen erschiessen und ervol-
gen». Der Bischof und der versammelte Landrat beschliessen, dass
fiirderhin jeder, der sich solch verwerflichen Unterfangens schuldig
mache, unverziiglich ins Recht zu tagen und wie ein schwerer Misse-
titer zu bestrafen sei («...umb ein schwere ubertrettung und feler»).

Diese Androhung von schweren Sanktionen gegen die Ladung
ins Tal Josaphat ist nichts Seltenes. Die Ladung wird auch ander-
orts mit schweren Strafen gesithnt®; die Appenzeller richteten sogar

1 Eine Art der Gnade auch, wenn die Ladung nicht erfolgt, weil der verunehrte
Totenschidel einem nahen Verwandten gehort (Walliser Sagen T 206; J. Jegerlehnet,
Sagen und Miarchen aus dem Oberwallis, Basel 1913, 223). Uber gute Werke als Schutz
vor den Toten vgl. die Belege bei A. Gattlen, Die Totensagen des alemannischen Wal-
lis, Diss. phil. Freiburg i.U. 1948, 145.

2 Walliser Sagen I 61. 81. 102; Tscheinen/Ruppen 2.0. (s. Anm. 2, S. 15) 269;
F. G. Stebler, Das Goms und die Gomser, Ziirich 1903, 33.

3 K. S. Bader, Die Zimmersche Chronik als Quelle rechtlicher Volkskunde (Das
Rechtswahrzeichen, Beitrige zur Rechtsgeschichte und rechtlichen Volkskunde,
Heft 5), Freiburg i.Br. 1942, 38; ebenda 36 auch tiber die tiefe Uberzeugung von der
gottlichen Gerechtigkeit, die dem Recht zum Sieg verhilft.

1 Badet, a.0. (s. obige Anm.) 55.

® Burger-Archiv Sitten, 204/5, p. 603f.

6 Hardung, 2.0. (s. Anm. 4, S. 10) 85; C. Moser-Nef, Die freie Reichsstadt und
Republik St. Gallen, Bd. V, Ziirich 1951, 383 und Bd. VI 820 f.,, Bd. V11, 19535, 36, 104,



Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 17

1682 einen Reisliufer mit dem Schwerte hin, weil er neben anderen
Vergehen auch die Obrigkeit ins Tal Josaphat geladen hattel. Der
Grund fiir das scharfe Vorgehen des Walliser Landrates gegen die
Ladung ins Tal Josaphat im Jahre 1567 liegt darin, dass der Landrat
in dieser Ladung eine Missachtung der ordentlichen Rechtspflege
und eine Schmihung der Obrigkeit sah. Dazu gesellte sich ein
weiterer Grund: In der Ladung waren auch Elemente des Fluches
enthalten® EHinerseits ist die Vorladung gliubiges Vertrauen,
Gebet zu Gott, anderseits aber Zauberspruch, der die Wirkung
eines Fluches hat. Da rein dusserlich die Grenze zwischen Gebet
und Zauberspruch fliessend ist, kbnnen allein Haltung und Ge-
sinnung des Vorladenden entscheiden3.

Der Walliser Landrat nahm in seiner Session vom 14. bis 23. De-
zember 1608 neuerdings gegen die Ladung ins Tal Josaphat Stel-
lung. Bei den Rechtshindeln war nidmlich die Gewohnheit einge-
rissen, dass die Parteien einander ungebiihrliche Eide zuschoben.
Sie sollten schworen «by verléugnung Gottes allmichtigen, ent-
sagung des heyligen Thouffs und ubriger heyliger sachen». Der
Landrat verbietet nun entschieden solches Schworen und zugleich
untersagt er auch «die Tagungen in das Tal Josaphat» und setzt
darauf eine Leibesstrafe von 6o Pfund Busse. — Die Verbindung
von ungebihitlichen Eiden und unerlaubtem Schwoéren mit der
Ladung ins Tal Josaphat zeigt deutlich einen Zusammenhang mit
dem Fluch. Die hohe Strafe — 6o Pfund ist die hochste Geldstrafe,
die das Walliser Landrecht kennt5 — weist darauf hin, dass man dem
Delikt hohe Bedeutung zumass, es als hohen Frevel ansah, dass
man doch irgendwie die Ladung fir wirksam hielt.

Das beweist ein weiterer Landratsabschied vom 4. bis 20. Juni

132f. bringt Fille aus den Jahren 1666-1700, wo die Obrigkeit in St. Gallen gegen die
Ladung ins Tal Josaphat vorgegangen ist. Vgl. dazu die Rezension von H. Feht im
«Bund», 1955, Nr. 612, — E. Stutz, Das Strafgericht von Stadt und Amt Zug (1352—
1798), Diss. Bern, 1917, 215, fithrt einen Fall aus Zug an. Vgl. auch H. Bichtold-
Staubli: SVk 15 (1925) 39f.; Schweiz. Id. 3, 75f.

1 E. Osenbriiggen, Studien zut deutschen und schweizerischen Rechtsgeschichte,
Schaffhausen 1868, 33341

2 H. Feht, a.0. (s. Anm. 2, S. 10) 595, spricht von einem «Fluchzauber»; H. von
Hentig, Die Strafe, Bd. I, Berlin/Géttingen/Heidelberg 1954, 375 behandelt die La-
dung ins Tal Josaphat unter dem Fluch als imaginire Todesstrafe, «von der die Chro-
nisten mit bedricktem Gemiit sprechen ».

3 E. Fehrle, Zauber und Segen, Jena 1926, 22f.

4 Burger-Archiv Sitten, 204/12, p. 205.

5 L. Carlen, Der Hausfriedensbruch im Woalliser Recht: Walliser Jahtbuch 22

(1953) 43-

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LIT (1956) 2



18 Albert Carlen

1634, der neben der Verkiindung von «generalische monitoria
oder excommunicationes» auch die Ladung ins Tal Josaphat ver-
bietet. Der Landrat weist carauf hin, dass trotz den vorausgegan-
genen Verboten, «etliche Personen so unverschimbt» sind, dass sie
«ehrliche leiit in das thal Josephat wider ausgangene Abscheid
tagen und citieren thilend. Weyl nun disers nicht allein unanstendig,
sonders das hierdurch der fluch und zorn Gottes wider das mensch-
lich geschlecht gereitzt», werden solche Ladungen ausdriicklich
verboten, und es witd ihnen jegliche rechtliche Wirkung abgespro-
chen.

Unsere Ausfuhrungen zeigen, dass die «Vorladung vor Gottes
Gericht» auch im Wallis seit dem 16. Jahrhundert belegt ist, dass sie
in den Walliser Sagen sich findet und auch heute noch erscheint.
«Die Vorladung vor Gottes Gericht» in den Walliser Quellen fiigt
sich ein in die grossen Zige der allgemeinen Entwicklung dieses
volksrechtlichen Institutes.

Ein Oberwalliser Theaterjahr (1946)
Von Albert Carlen, Brig

Uber die Theatergeschichte des Oberwallis existieren mehrere
ausfiihrliche Publikationen: Eine franzosisch verfasste Arbeit von
J. Bertrand iiber das Volkstheater und drei Arbeiten des Schreiben-
den iber mittelalterliche liturgische Spiele auf Valeria, iiber das
Walliser Theater im Mittelalter und iiber das Schultheater des
deutschen Wallis von 1600-18502.

Ein Querschnitt dutch ein Oberwalliser Theaterjahr soll im
folgenden einen Einblick in das Theaterleben der neuesten Zeit
vermitteln. Das Jahr 1946 ist rein willkiirlich gewihlt, da zufillig

1 Burger-Archiv Sitten, 204/16, p. 552. Vgl. dazu die abtischen Sittenmandate aus
St. Gallen von 1647 und 1666, die u.a. dic Ladung ins Tal Josaphat verbieten (G.
Kessler, Die Sittenmandate im Wiler Stadtarchiv: SAVk 15 [1911] 46£.).

% ].-B. Bertrand, Le théatre populaire en Valais: SAVk 31 (1931) 33-59. 73-100. -

~ A. Carlen, Das Ordinarium Sedunense und die Anfinge der geistlichen Spiele im Wal-

lis: Blitter aus der Walliser Geschichte 9 (1943) 343—379. — Ders., Das Oberwalliser

Theater im Mittelalter: SAVk 42 (1945) 65—111. — Ders., 250 Jahre Studententheater

im deutschen Wallis, 1600-1800 (1850): Vallesia, Jahrbuch der Walliser Kantons-

bibliothek, des Staatsarchivs und det Museen von Valeria und Majoria 5 (1950)
229-366. Auch in Buchform erschienen; vergriffen.



	Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen

