
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 52 (1956)

Artikel: Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen

Autor: Carlen, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-115058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-115058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


io Louis Carlen

Wahrung einer unverfälschten Mundart beizutragen, was noch in
unserer Macht liegt. Einzustehen für die Heimatsprache in einem
Zeitalter, wo sie schwer anzukämpfen hat gegen die Schrift, das

Radio und den Fremdenverkehr, steht einer wünschbaren Verbesserung

der Lebensverhältnisse nicht im geringsten im Wege. Zeit-
gemässe Aufgeschlossenheit verträgt sich sehr wohl mit Ehrfurcht
vor der angestammten Eigenart.

Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen

Von Louis Carlen, Brig

Das Gericht Gottes galt und gilt als das letzte Gericht über den

sündigen Menschen1. Auf dieser Grundvorstellung beruht «Die
Ladung vor Gottes Gericht»2, wonach der Mensch Gott und sein

Gericht anruft und einen anderen Menschen vor das Gericht Gottes

zitiert, weil damit die Missetat, die auf Erden keine Sanktion fand,
gesühnt werde. Die Idee, seinen Gegner vor ein persönliches
Gericht Gottes zu laden, ist nicht nur an das christlich-mittelalterliche
Gottesbewusstsein gebunden, sondern findet sich schon früh, und
seit dem frühen Mittelalter bis in die neueste Zeit3 glaubte man an
die Fähigkeit des Menschen, einen andern vor Gottes Richterstuhl
zitieren zu können4.

War und ist auch im Wallis diese Vorstellung, dass ein Mensch
einen andern vor Gottes Richterstuhl laden kann? Dieser Frage

1 Während die sog. Gottesurteile (Ordalien) prozessuale Beweismittel im Kampf
ums Recht sind, legen die Gottesgerichte, durch die Gott auf verschiedene Weise in
den Rechtsgang eingreift, Zeugnis ab vom Eingreifen Gottes ausserhalb des Rechtsganges.

Da das am unmittelbarsten durch das Urteil Gottes am Jüngsten Gericht
geschieht, bezeichnet H. Fehr, Das Recht in den Sagen der Schweiz, Frauenfeld 1955,
37, diese Art des Gottesgerichtes als «das Gottesgericht im engeren Sinn». Vgl. auch

Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 3, 998.
2 Vgl. auch H. Fehr, Die gerechte Vergeltung im Diesseits und Jenseits, in:

Wirtschaft und Kultur, Festschrift zum 70. Geburtstag von Alfons Dopsch, Baden bei
Wien 1938,595.

3 Diese Auffassung findet sich auch in der neuesten Literatur. In der Novelle «Die
Zweideutigen» von Werner Bergengruen (Die Flamme im Säulenholz, Novellen,
Zürich 1955, 87) ruft ein Oberst Fahrenbach, als er von Wallenstein sehr zweideutig
zum Tode verurteilt wurde, beim Zusammenbruch auf dem Schafott: «Herzog! Herzog

Ich lade dich vor. Binnen Jahr und Tag lade ich dich ins Tal Josaphat - vor den
Richterstuhl Gottes ». (Den Hinweis verdanke ich Herrn Prof. Dr. Albert Carlen, Brig.)

4 S. Hardung, Die Vorladung vor Gottes Gericht. Ein Beitrag zur rechtlichen und
religiösen Volkskunde, in: Bausteine zur Volkskunde und Religionswissenschaft,
Heft 9, Bühl-Baden 1934, 15 ff.



Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 11

gehen wir hier nach, indem die historisch bekannten Fälle1 von
Ladungen vor Gottes Gericht, wie sie uns in den Walliser Quellen
entgegentreten, behandelt werden; ferner suchen wir nach Walliser
Sagen, die in diesem Zusammenhang stehen; endlich wird auch
die heutige Volksauffassung miteinbezogen2.

Nach den Walliser Quellen können bei der Vorladung vor Gottes
Gericht verschiedene Leute als Kläger auftreten. In den historisch
bekannten Fällen, wie sie in den Abschieden des Walliser Landrates

verzeichnet sind, sind es: «unverständige Personen» (1567)3,
einzelne Parteien in Rechtshändeln (1608)4, «etliche Personen»

(1634)5, in einer Sage aus Leuk ein seit drei Monaten am Galgen
baumelnder Toter6, in anderen Sagen, die in Naters erzählt werden,
Totenschädel, in den Alpen von Bürchen, Törbel und Ginanz
(Unterbäch) alte Alphirten und Sennen7.

Alle Menschen können als Beklagte vorgeladen werden. Vor
allem aber werden die Behörden geladen, aber auch der Gegner,
der im Prozess obsiegt8. Ein älterer Vispertäler Bauer sagte mir,
nachdem er einen Prozess verloren hatte: «Im Tal Josaphat triffi
de z'Blagg numal. Da mües es de Antwort stah». Mit dem «Blagg»,
das er im Tal Josaphat nochmals treffen wird, ist niemand anders
als der Prozessgegner gemeint. Eine ähnliche Auffassung trifft man
verschiedentlich, wobei aber meist für den obsiegenden Prozessgegner9

das Gericht Gottes gefordertwird und nicht für den Richter.
Der Richter ist Gott, dem die Leitung des Verfahrens und die

Vollstreckung des Urteils obliegt. Wenn auch wie bei der
römischen «in ius vocatio» und der Ladung im germanischen Rechtsgang

die Vorladung in der Regel ohne Einmischung des Richters
erfolgt, wird die Ladung doch auch in seine Hände gelegt mit dem
Ausdruck «Das kommt schon an den Tag»10. Der bedeutende

1 Auf einzelne solcher Fälle habe ich im Walliser Jahrbuch 24 (1955) 25 f.,
hingewiesen.

2 Allen, die meinen Fragebogen beantworteten und sonst Auskunft gaben, sei auch
an dieser Stelle bestens gedankt.

3 Burger-Archiv Sitten, 204/5, P- 6o3-
4 a.a.O., 204/12, p. 205.
s a.a.O., 204/16, p. 552.
6 Walliser Sagen, hsg. vom Historischen Verein von Oberwallis, Bd. I, Brig 1907,

230.
7 Mitteilung von Herrn Schriftsteller Ludwig Imesch, Brig.
8 Burger-Archiv Sitten, 204/12, p. 205.
9 Die Ladenden stammten aus St. Nikiaus, Baltschieder, Glis, Törbel. Für das

Saastal waren keine Ladungen vor Gottes Gericht und ins Tal Josaphat feststellbar.
10 So auch für das Lötschental, wo Herr Prior Dr. Joh. Siegen, Kippel, keine

Ladungen vor Gottes Gericht kennt.



12 Louis Carlen

Walliser Politiker und Handelsherr Kaspar Jodok von Stockalper
(1609-1691) setzte den letzten Einsatz auf Gottes Gericht, als er in
schwerer Bedrängnis durch seine Feinde war und in Prozessen,
bei denen Parteiwillkür statt Recht und Billigkeit den Richtspruch
sprach; damals schrieb Stockalper in eines seiner Handelsbücher:
«Und finde ich nit Recht in dieser Welt, so seze ich es Gott
anheim»1.

In der Kirche von Raron wurde in einem grossen Fresko aus dem

lO.Jahrhundert an der Wand des nördlichen Seitenschiffes das

Jüngste Gericht bildlich dargestellt2. Wie in den Darstellungen
des Jüngsten Gerichtes an und in deutschen und französischen
Kirchen sind auch bei der Darstellung in Raron zwei Dinge typisch,
nämlich Christus (Gott) als Richter, sowie die Gerichteten, die
verdammt oder auserwählt werden3. Das ist auch der Fall bei den

Darstellungen des Jüngsten Gerichtes im Schiff der Kapelle zur
Brücke in Brämis (1742), in der St. Barbara-Kapelle in Mache

(Gemälde aus dem 18. Jahrhundert), in der Muttergotteskapelle in
den Eggen bei Grächen (zwei Gemälde aus dem 18. Jahrhundert),
in der Mutterrgotteskapelle in Ritinen (grosses Gemälde von Franz.

Jos. Loacker von 1816), in der Muttergotteskapelle von Zenhäusern
bei Grengiols (Gemälde aus dem 18. Jahrhundert).

Der Gedanke vom Jüngsten Gericht findet sich auch im Walliser
Theater. Die Burgschaft Brig brachte am Pfingstmontag des Jahres
1610 - zwei Jahre nachdem der Landrat die öfteren Ladungen ins
Tal Josaphat festgestellt und unter Strafe verboten hatte4 - eine

Darstellung des Jüngsten Gerichtes auf die Bühne5. Dem Walliser
Volkstheater des 18.Jahrhunderts war das Motiv des Jüngsten
Gerichtes wohlbekannt, während es auf den Schulbühnen der Walliser

Jesuitenkollegien nicht erscheint. In Kippel, St. Nikiaus,
St-Maurice (1714), Morel (1761), Naters (1761)6, Erschmatt (1782)

1 Zitiert bei P. Arnold, Kaspar Jodok Stockalper vom Thurm, Bd. II, Brig 1953,
208.

2 Abbildung bei P. Budry, Brig und das Oberwallis, Neuenburg o.J., Abb. 26.
3 Vgl. K. Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. I, Freiburg 1928,

52E, 549f.; H. Fehr a.O. (s. Anm. 2, S. 10) 595.
4 Burger-Archiv Sitten, 204/12, p. 205.
5 A. Carlen, Das Oberwalliser Theater im Mittelalter: SAVk 42 (1945) 76. - Vgl.

dazu K. Reuschel, Die deutschen Weltgerichtsspiele des Mittelalters und der
Reformationszeit (Teutonia, 4), Leipzig 1906.

6 Mitteilung von Herrn Prof. Dr. Albert Carlen, Brig, der uns in zuvorkommender
Weise seine noch unverarbeitete Stoffsammlung über das Walliser Volkstheater seit
dem 17. Jahrhundert zur Verfügung gestellt hat. Daraus geht hervor, dass den Spielen
vom Jüngsten Gericht im Wallis eine nicht unbedeutende Rolle zukommt.



Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 13

gingen Darstellungen des Jüngsten Gerichtes über die Bühne1.
Ein Manuskript des «letzten Gericht» aus dem 18. Jahrhundert im
Pfarrarchiv von Kippel deutet in seiner Sprache und in gewissen
Szenen darauf hin, dass es von einem Walliser Geistlichen geschrieben

wurde. Ein anderer Walliser Geistlicher, Franz Jost, veröffentlichte

1930 zu Brig das Schauspiel «Antichrist und Weltgericht»,
das vor allem in Raron aufgeführt wurde2. Wieweit einZusammenhang

zwischen den genannten bildlichen Darstellungen und dem
Volkstheater besteht, ist noch abzuklären. Auf alle Fälle aber

bezeugen diese Darstellungen des Jüngsten Gerichtes - gerade in
abgelegeneren Kapellen - wie stark der Gedanke vom letzten Gericht
im Volke verwurzelt war. Das mag auch die Ladungen vor Gottes
Gericht beeinflusst haben.

Der Ort des Gerichtes ist immer das Tal Josaphat, da eine Stelle
des Propheten Joe!3 dahin gedeutet wird, dass das Jüngste Gericht
im Tal Josaphat stattfinde4. In der Gegend von Leuk begegnet
man dem Ausdruck «Ich riefa di vor Gottes Gericht»; der Ort des

Gerichtes wird also, wie das öfters der Fall ist, nicht angegeben.
In bündnerischen (protestantischen) Walserorten aber findet sich
die entsprechende Ausdrucksweise: «Du chunnst denn mit miar
no ins Tal Josafat»5.

Einen Termin für die Vorladung gibt im Wallis nur die Sage:
Drei Tage oder Jahr und Tag6.

Welches ist nach den Walliser Quellen die Folge einer Vorladung
vor Gottes Gericht Eine schon oben zitierte Walliser Sage sagt :7

Im Weiler Pfin, eine und eine halbe Stunde von Leuk, wurde beim
Pfandspiel einer Tanzgesellschaft ein junger Bursche im Übermut

1 J.Bertrand, Le théâtre populaire en Valais: SAVk 31 (1931) 45-48, 54. Die
Darstellung des Jüngsten Gerichtes in St. Nikiaus lebt auch in der Sage weiter : Walliser
Sagen, II, Brig 1907, 114.

2 Die literarischen Verarbeitungen des Jüngsten Gerichtes von Dr. Johann Siegen
und Dr. Wilhelm Ebener blieben ungedruckt.

3 Joel, III 7 (IV 2). Hebräisch Jehoschaphat Jahwe spricht (schafft) Recht. Herr
A. L. Schnidrig, Brig, teilt mir dazu folgendes mit : «Vor allem weiss ich aus meiner
Kindheit, dass meine Mutter (gestorben 1898) oft vom Tal Josaphat gesprochen hat,
bzw. in Angelegenheiten 'Ungerechtigkeit' darauf hingewiesen hat, dass im Tal
Josaphat das Gericht stattfinden werde. »

4 Vgl. Hardung a.O. (s. Anm. 4, S. 10) 56ft". und dort zitierte Literatur; A. Merz,
Die Prophétie des Joel und ihre Ausleger, Halle a.S. 1879.

5 Mitteilung von A. L. Schnidrig, Brig, und Dr. Chr. Caflisch.
6 Die Frist von Jahr und Tag (vgl. F. Klein-Bruckschwaiger, Jahr und Tag:

Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, germanistische Abteilung, 67 [1950]
441 ff.) ist in den Walliser Rechtsquellen häufig anzutreffen. (Vgl. A. Heusler, Die
Rechtsquellen des Cantons Wallis, Basel 1890, 175. 238. 303).

7 Walliser Sagen I, 229!!.



14 Louis Carlen

bestimmt, einem Gerichteten, der schon seit drei Monaten am Galgen

hing, ein Küchlein zu bringen. Beim Galgen angekommen
redete der Bursche den Toten an: «Päschol, ich bringe dir ein warmes
Chiechli». Das Gerippe bewegte sich und rief mit hohler Stimme:
«Blas märs!» Der Bursche antwortete: «Es ist schon gekühlt». Der
Tote aber entgegnete mit drohender Stimme: «Es ist besser, du
habest gesagt, es sei gekühlt, sonst hätte ich dich zu Staub und
Asche zerrieben. Du sollst wissen und denken, dass ich für meine
Missetaten genug getan habe; ich lade dich in drei Tagen ins Tal
Josaphat. » - In seiner Angst suchte der Bursche beim Pfarrer von
Leuk Rat, der ihn fragte: «Hast du ein Patenkind?» - «Ja, ein
Mädchen, das als unschuldiges Kind gestorben ist.» - «Hast du
ihm jemals etwas Gutes getan?» - «Nur ganz wenig, ich schenkte
ihm einmal ein warmes Kleidchen.» Da sprach der Pfarrer ernst:
«Gehe heim und bereite dich auf den Tod vor, ich aber will in
meinen Gebeten bei deinem unschuldigen Patenkind Fürbitte für
dich einlegen. » - Der Bursche bereitete sich auf den Tod vor. Um
Mitternacht des dritten Tages öffnete sich geräuschlos die Türe
seines Zimmers, eine weisse Gestalt trat unhörbar ein, näherte
sich dem Tisch, hob den Arm, liess ihn auf den Tisch fallen und
rief mit drohender Stimme: «Da nimm das Kleid, unverschämter
Pate, hättest du mir dieses gute Werk nicht getan, wäre es dir
schlimm ergangen. Einmal bin ich für dich ins Tal Josaphat

gegangen und kein mal mehr.» Dann verschwand die Erscheinung,
der Bursche aber blieb am Leben.

Die gleiche Sage wird auch in Naters erzählt, jedoch mit der

Variante, dass der Bursche ins Beinhaus von Naters gehen und
einem Totenschädel das Küchlein bringen sollte. Der Totenschädel
aber lud den Burschen über Jahr und Tag ins Tal Josaphat und
tatsächlich starb der Bursche nach dieser Frist.

In einer andern Sage sollte ein junger Mann ebenfalls aus dem
Beinhaus von Naters einen Totenschädel holen und ihn zur
übermütigen Tanzgesellschaft bringen. Wie er mit dem Totenschädel in
den Händen aus dem Beinhaus treten wollte, stolperte er, der Schädel

rollte über den Boden und rief: «Ich lade dich in drei Tagen ins
Tal Josaphat.» Der Bursche lief zum Pfarrer. Dann wiederholt sich
wieder die gleiche Geschichte wie in Leuk.

Diese Sagen sind nicht Walliser Eigengut, sondern finden sich
auch an anderen Orten. Müller berichtet für Uri sieben solche
Ladungen ins Tal Josaphat. In vier von diesen Sagen geht das Patenkind,

das sofort nach der Taufe gestorben ist, für den Geladenen



Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 15

ins Tal Josaphat, und jedesmal kehrt es zurück und sagt: «Getti,
Getti einisch und darnach nimmä »L In diesen Zusammenhang
gehört die früher im Wallis verbreitete Auffassung, dass Kinder, die
in der Unschuld sterben, nahe Verwandte aus dem Fegfeuer erlösen
können2. Die in den Urner Sagen zutage tretende Ansicht, dass das

erlösende Patenkind, das sofort nach der Taufe gestorben ist, keine

Nahrung zu sich genommen haben müsse, wurde mir durch den
Gewährsmann auf Befragen auch für eine der erwähnten Sagen aus
Naters bestätigt. Hans Fehr3 fragt sich, ob hierin uraltes Rechtsgut
enthalten sei, da in ältester Zeit das Kind mit Empfang der Nahrung
als menschliche Person in das Recht aufgenommen wurde, während
es ohne Nahrung noch keine Person im Rechtssinne war. Auch
die Version, wonach das Patenkind vom Paten ein Geschenk
empfangen haben muss, ist anderswo verbreitet4.

Juristisch interessant ist, dass der Geladene mit dem Patenkind
einen Stellvertreter ans Gericht schicken kann und dass dieser für
ihn eintritt. Regelmässig kehrt der Vertreter zurück und berichtet,
dass er den Auftrag ausgeführt habe, dass er ihn aber nicht mehr ein
zweites Mal durchführen werde. Es muss also das Gericht ein
furchtbares gewesen sein, und dabei bestehen konnte nur eine

unschuldige Seele, die aber durch das Patenverhältnis mit dem eigentlichen

Geladenen in geistiger Verwandtschaft stehen musste. Damit

wird die Volksauffassung bestätigt, dass der Tote nicht aus dem
Kreise der Verwandtschaftsbeziehungen austritt, sondern die durch
die Patenschaft begründete Verwandtschaft über den Tod hinaus
bleibt und mit ihr auch eine Sorge-Verpflichtung5. Die Abwendung
des Urteilsspruches durch das Patenkind ist eine Möglichkeit der
Gnade vor dem Gericht Gottes. Es liegt darin die alte christliche
Auffassung, dass durch Gebet und gute Werke (die hier dem Paten-

1 J. Müller, Sagen aus Uri, Bd. I, Basel 1926, 62-66 (Schriften der Schweiz.
Gesellschaft für Volkskunde, 18).

2 Mitteilung von Herrn Ludwig Imesch, Brig. Vgl. dazu die Bemerkung Müllers
a.O. (s. obige Anm.) 65; M. Tscheinen/P. J. Ruppen, Walliser Sagen, Sitten 1872,176;
R. Wildhaber, Die Sage vom Westerkind: SVk 37 (1947) 102ff.

3 Das Recht in den Sagen der Schweiz, 38.
4 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 4, 774.
5 Über die Rechtswirkung der Patenschaft, wodurch eine geistige Verwandtschaft

entsteht, im alten Kirchenrecht vgl. : W. M. Plöchl, Geschichte des Kirchenrechts,
Bd. II, Wien 1955, 284f.; Gilmann, Das Ehehindernis der gegenseitigen geistlichen
Verwandtschaft der Paten: Archiv für Kath. Kirchenrecht 86 (1906) 7o8ff.; für das

Wallis im besondern: L. Carlen, Das kirchliche Eherecht in der Diözese Sitten:
Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 15; neues Kirchenrecht: Codex iuris
canonici, can. 762-769, 1079, 1990.



16 Louis Carlen

kind erwiesen wurden) Sühne geleistet sei und man Gnade
erlange1.

Die erstgenannte Sage vom Galgen reiht sich überdies in die
verschiedenen Galgengeschichten ein, die im Wallis erzählt
werden2, und die zeigen, wie tief die Galgensage und der Glagenglaube
im Volke verwurzelt waren. Dass der Gehängte, der am Galgen
den Raben zum Frasse verbleibt, lebendig wird, ist auch sonst
bezeugt3, ebenso dass er sich verwahrt, dass man noch über ihn
spottet, weil er genug gebüsst habe4.

Im Wallis des 16. und 17. Jahrhunderts hatte die Ladung vor
Gottes Gericht strafrechtliche Folgen. Erstmals hören wir von dem

vom 5. bis 21. Dezember 1567m Sitten versammelten Landrat, dass

er sich mit der Ladung ins Tal Josaphat befasste. Dass sogar der

Landrat dazu Stellung nahm, beweist, dass solche Ladungen im
ganzen Lande vorkamen und häufig waren. Es heisst im
Landratsabschied5, dass es «unverständige Personen» gebe, die «zuo wider
gottlichen und weltlichen Rechten» andere ins Tal Josaphat laden

und diese Ladungen unter vielen Zeremonien an den Kirchenkanzeln

verkündeten. So werde der Richtspruch des Bischofs, des

Landeshauptmanns und der übrigen Gerichte «verschmäht»,
obwohl «man in einer Landschaft jeder Zytt guot Gericht und Recht

maniglichen Rychen und Armen hat lassen erschiessen und ervol-

gen». Der Bischof und der versammelte Landrat beschliessen, dass

fürderhin jeder, der sich solch verwerflichen Unterfangens schuldig
mache, unverzüglich ins Recht zu tagen und wie ein schwerer Missetäter

zu bestrafen sei(«.. .umb ein schwere ubertrettung und feler»).
Diese Androhung von schweren Sanktionen gegen die Ladung

ins Tal Josaphat ist nichts Seltenes. Die Ladung wird auch ander-

orts mit schweren Strafen gesühnt6 ; die Appenzeller richteten sogar

1 Eine Art der Gnade auch, wenn die Ladung nicht erfolgt, weil der verunehrte
Totenschädel einem nahen Verwandten gehört (Walliser Sagen I 206 ; J. Jegerlehner,
Sagen und Märchen aus dem Oberwallis, Basel 1913, 223). Über gute Werke als Schutz

vor den Toten vgl. die Belege bei A. Gattlen, Die Totensagen des alemannischen Wallis,

Diss. phil. Freiburg i.Ü. 1948, 145.
2 Walliser Sagen I 61. 81. 102; Tscheinen/Ruppen a.O. (s. Anm. 2, S. 15) 269;

F. G. Stebler, Das Goms und die Gomser, Zürich 1903, 33.
3 K. S. Bader, Die Zimmersche Chronik als Quelle rechtlicher Volkskunde (Das

Rechtswahrzeichen, Beiträge zur Rechtsgeschichte und rechtlichen Volkskunde,
Heft 5), Freiburg i.Br. 1942, 38; ebenda 36 auch über die tiefe Überzeugung von der
göttlichen Gerechtigkeit, die dem Recht zum Sieg verhilft.

4 Bader, a.O. (s. obige Anm.) 55.
5 Burger-Archiv Sitten, 204/5, P- 603f.
6 Hardung, a.O. (s. Anm. 4, S. 10) 85; C. Moser-Nef, Die freie Reichsstadt und

Republik St. Gallen, Bd. V, Zürich 1951, 383 und Bd. VI 820 f., Bd. VII, 1955,36, 104,



Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen 17

1682 einen Reisläufer mit dem Schwerte hin, weil er neben anderen

Vergehen auch die Obrigkeit ins Tal Josaphat geladen hatte1. Der
Grund für das scharfe Vorgehen des Walliser Landrates gegen die

Ladung ins Tal Josaphat im Jahre 15 67 liegt darin, dass der Landrat
in dieser Ladung eine Missachtung der ordentlichen Rechtspflege
und eine Schmähung der Obrigkeit sah. Dazu gesellte sich ein
weiterer Grund: In der Ladung waren auch Elemente des Fluches
enthalten2. Einerseits ist die Vorladung gläubiges Vertrauen,
Gebet zu Gott, anderseits aber Zauberspruch, der die Wirkung
eines Fluches hat. Da rein äusserlich die Grenze zwischen Gebet
und Zauberspruch fliessend ist, können allein Haltung und
Gesinnung des Vorladenden entscheiden3.

Der Walliser Landrat nahm in seiner Session vom 14. bis 23.
Dezember 1608 neuerdings gegen die Ladung ins Tal Josaphat
Stellung. Bei den Rechtshändeln war nämlich die Gewohnheit
eingerissen, dass die Parteien einander ungebührliche Eide zuschoben.
Sie sollten schwören «by verlöugnung Gottes allmächtigen, ent-

sagung des heyligen Thouffs und übriger heyliger Sachen». Der
Landrat verbietet nun entschieden solches Schwören und zugleich
untersagt er auch «die Tagungen in das Tal Josaphat» und setzt
darauf eine Leibesstrafe von 60 Pfund Busse4. - Die Verbindung
von ungebührlichen Eiden und unerlaubtem Schwören mit der

Ladung ins Tal Josaphat zeigt deutlich einen Zusammenhang mit
dem Fluch. Die hohe Strafe - 60 Pfund ist die höchste Geldstrafe,
die das Walliser Landrecht kennt5 - weist daraufhin, dass man dem

Delikt hohe Bedeutung zumass, es als hohen Frevel ansah, dass

man doch irgendwie die Ladung für wirksam hielt.
Das beweist ein weiterer Landratsabschied vom 4. bis 20. Juni

I32f. bringt Fälle aus den Jahren 1666-1700, wo die Obrigkeit in St. Gallen gegen die
Ladung ins Tal Josaphat vorgegangen ist. Vgl. dazu die Rezension von H. Fehr im
«Bund», 1955, Nr. 612. - E. Stutz, Das Strafgericht von Stadt und Amt Zug (1352-
1798), Diss. Bern, 1917, 215, führt einen Fall aus Zug an. Vgl. auch H. Bächtold-
Stäubli: SVk 15 (1925) 39E; Schweiz. Id. 3, 75f.

1 E. Osenbrüggen, Studien zur deutschen und schweizerischen Rechtsgeschichte,
Schaffhausen 1868, 333fr.

2 H. Fehr, a.O. (s. Anm. 2, S. 10) 595, spricht von einem «Fluchzauber»; H. von
Hentig, Die Strafe, Bd. I, Berlin/Göttingen/Heidelberg 1954, 375 behandelt die
Ladung ins Tal Josaphat unter dem Fluch als imaginäre Todesstrafe, «von der die
Chronisten mit bedrücktem Gemüt sprechen».

3 E. Fehrle, Zauber und Segen, Jena 1926, 22 f.
4 Burger-Archiv Sitten, 204/12, p. 205.
5 L. Carlen, Der Hausfriedensbruch im Walliser Recht: Walliser Jahrbuch 22

(i953)43-

Schweiz. Archiv f. Volkskunde LH (1956) 2



18 Albert Carlen

16341, der neben der Verkündung von «generalische monitoria
oder excommunicationes» auch die Ladung ins Tal Josaphat
verbietet. Der Landrat weist darauf hin, dass trotz den vorausgegangenen

Verboten, «etliche Personen so unverschämbt» sind, dass sie

«ehrliche leüt in das thai Josephat wider ausgangene Abscheid

tagen und citieren thüend. Weyl nun disers nicht allein unanstendig,
sonders das hierdurch der fluch und zorn Gottes wider das menschlich

geschlecht gereitzt», werden solche Ladungen ausdrücklich
verboten, und es wird ihnen jegliche rechtliche Wirkung abgesprochen.

Unsere Ausführungen zeigen, dass die «Vorladung vor Gottes
Gericht» auch im Wallis seit dem 16. Jahrhundert belegt ist, dass sie

in den Walliser Sagen sich findet und auch heute noch erscheint.
«Die Vorladung vor Gottes Gericht» in den Walliser Quellen fügt
sich ein in die grossen Züge der allgemeinen Entwicklung dieses

volksrechtlichen Institutes.

Ein Oberwalliser Theaterjähr (1946)

Von Albert Carlen, Brig

Über die Theatergeschichte des Oberwallis existieren mehrere
ausführliche Publikationen: Eine französisch verfasste Arbeit von
J. Bertrand über das Volkstheater und drei Arbeiten des Schreibenden

über mittelalterliche liturgische Spiele auf Valeria, über das

Walliser Theater im Mittelalter und über das Schultheater des

deutschen Wallis von 1600-18 5o2.

Ein Querschnitt durch ein Oberwalliser Theaterjahr soll im
folgenden einen Einblick in das Theaterleben der neuesten Zeit
vermitteln. Das Jahr 1946 ist rein willkürlich gewählt, da zufällig

1 Burger-Archiv Sitten, 204/16, p. 552. Vgl. dazu die äbtischen Sittenmandate aus

St. Gallen von 1647 und 1666, die u.a. die Ladung ins Tal Josaphat verbieten (G.
Kessler, Die Sittenmandate im Wiler Stadtarchiv: SAVk 15 [1911] 46f.).

2 J.-B. Bertrand, Le théâtre populaire en Valais: SAVk 31 (1931) 33~59- 73-100. -
A. Carlen, Das Ordinarium Sedunense und die Anfänge der geistlichen Spiele im Wallis:

Blätter aus der Walliser Geschichte 9 (1943) 343-379- - Ders., Das Oberwalliser
Theater im Mittelalter: SAVk 42 (1945) 65-111. - Ders., 250 Jahre Studententheater
im deutschen Wallis, 1600-1800 (1850): Vallesia, Jahrbuch der Walliser
Kantonsbibliothek, des Staatsarchivs und der Museen von Valeria und Majoria 5 (1950)
229-366. Auch in Buchform erschienen; vergriffen.


	Die Vorladung vor Gottes Gericht nach Walliser Quellen

