Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 49 (1953)

Artikel: Zauber : Bemerkungen zum Thema "Erlebnisgrundlagen der
Volkstberlieferung"

Autor: Weiser Aall, Lily

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

194

Zauber
Bemerkungen zum Thema « Erlebnisgrundlagen der 1 olksiberlieferung»

Von Lily Weiser Aall, Oslo

Wer sich mit Hexen- und Zauberwesen beschiftigt, dem werden
sich zwei Fragen immer wieder aufdringen. 1: Wie ist trotz aller
Vielfiltigkeit die weitgehende Gleichartigkeit der Zauberpraktiken
zu verstehen ? Die literarischen Einfliisse, die feststehenden Fragen
beim Verhor der Hexenprozesse kénnen die Ahnlichkeit nur zum
Teil verstindlich machen, nur soweit die christliche Kirche ihre
Auffassung der Zauberei verbreiten konnte. Aber auch in Fillen,
bei denen unbedingt mit literarischen Einflissen zu rechnen ist,
kann man sich des Eindrucks nicht erwehtren, dass sich hinter die-
sem geldufigen Begriff ungeklirte und verwickelte Vorginge ver-
bergen. 2: Die zweite Frage, die sich immer wieder meldet, ist die,
woher der Glaube an die Wirksamkeit des Zaubers stammen konne.
Besonders bei Beschworungen von Gottern und Dimonen kann
dieser nicht als selbstverstindlich hingenommen werden.

Aus der Fiille der gelehrten Abhandlungen iiber Magie will ich
zwel erwihnen, die einer theoretischen Beantwortung der zweiten
Frage meiner Meinung nach sehr nahe gekommen sind, ohne vollig
zu dberzeugen. Einer der Grinde dafiir liegt, so viel ich glaube, in
folgender Tatsache. Die Beispiele, die zur Beleuchtung des Wesens
der Magie herangezogen werden, entzichen sich oft einer allseitigen
Beurteilung. Die Reaktionen und Handlungen, die man als ma-
gisch kennzeichnet, sind derart mit allen Ausserungen des gesamten
Lebens verflochten (bei Naturvolkern mit fiir uns schwer verstind-
lichen Systemen wie z. B. dem Totemismus), dass eine vollige Uber-
sicht Uber alle Beziige fast immer ausgeschlossen scheint. Ausser-
- dem wird auf die bei der Zauberei verwendeten dusseren Mittel zu
grosses Gewicht gelegt, so dass im ganzen immer ein Gefihl der
Unsicherheit brig bleibt.

Alfred Bertholet sagt in seiner Studie «Das Wesen der Magie»?,
nachdem er die Meinungen einer Reihe von Forschern, z. B. Marett,

1 Alfred Bertholet, Das Wesen der Magie. Aus den Nachrichten der Gesellschaft
der Wissenschaften zu Gottingen. Geschiiftliche Mitteilungen, 1926/27, 1-23, spez.
12-15.



Zauber 195

Freud, Beth, King und Vierkandt, dargelegt hat: «Ich bin der An-
sicht, dass man uber Erklirungsversuche dieser Art hinauszugehen
hat; denn eines lassen sie fiir mein Empfinden unaufgehellt: das ist
das schlechthin Irrationale des Glaubens an die Unfehlbarkeit ma-
gischer Handlungen. Wohl kann ein Zauber einmal versagen; aber
dann geschieht es bloss, weil er gegen einen stirkeren Gegenzauber
nicht aufzukommen vermag, und das bestitigt nur die Grundregel,
dass Magie fiir ihren Anhidnger ihrem Wesen nach die Gewissheit
der Wirkung in sich schliesst. Wire Magie nur Produkt seines
Wunsches oder Willens, so bliebe die Absolutheit dieser ihrer realen
Treffsicherheit und Zwangsldufigkeit schlechterdings unverstind-
lich.» Bertholet kommt dann ausgehend von primitiver Erfahrung
und primitivem Erlebnis (sehr schwierige und durchaus nicht klare
Begriffe) zu folgendem Schluss: «Magie wiirde ich also am biindig-
sten erkliren als zum Zweck der Selbsthilfe in Praxis umgesetzte
dynamistische Auffassungsweise.»

Ich glaube, dass Bertholet mit der Betonung der Begriffe Zwangs-
laufigkeit und Selbsthilfe zwei wesentliche Ziige erfasst hat.

Auch andere Forscher, z.B. Eduard Spranger!, suchen dem
Wesen der Magie durch den Glauben an ihre unfehlbare Wirkung
nahezukommen. Dass durch Zauberhandlungen der «Zweck» nicht
erreicht werden kann, muss nach Spranger auch der Primitive
schliesslich bemerkt haben. Entweder fihrt er den Misserfolg auf
einen Fehler zuriick — ein bequemer Ausweg —, oder der Sinn der
Magie muss von vorneherein anderswo liegen als im gewiinschten
dusserlichen Erfolg. Der Zweck der Magie ist, nach Spranger, Ge-
winnung von Kraft, Erh6hung des eigenen Wesens, und Verinde-
rung des seelischen Zustandes. Der Zaubernde wende dabei unbe-
wusst die Methodik der Seelenpflege an.

Das Gefiihl der eigenen Kraftsteigerung durch die Zauberhand-
lung kénnte die an sich verwunderliche Uberzeugung, man konne
sich auch michtige Gétter und Didmonen gefiigig machen, ver-
stindlicher erscheinen lassen.

Gentigen, wie vorhin bemerkt, die Beispiele aus der Zauberpraxis
der Volker nicht, um diese an sich einleuchtenden Theorien vollig
zu erhirten, so glaube ich einen wichtigen Beitrag zur Klirung die-
ser Fragen gefunden zu haben. Es handelt sich um die Abhandlung
«In effigie» des Nervenarztes und Psychologen Rudolf Bilz?, die die

! Eduard Spranger, Die Magie der Seele, Tubingen 1947, 72.
2 In cffigie. Betrachtungen iiber den inneren Organisator menschlicher Reifung.
Jahrbuch fiir Psychologie und Psychotherapie 1 (1952) 79—96.



196 Lily Weiser Aall

Heilung eines pavor nocturnus bei einem fiinfjdhrigen Knaben be-
schreibt, zergliedert und erldutert. Methodologisch halte ich fiir
wichtig, dass hier die Aufmerksamkeit weder hauptsichlich auf das
magische Verhalten gerichtet noch die Einstellung der Beobachtun-
gen durch volkskundliche oder religionsgeschichtliche Blickrich-
tungen bestimmt ist, sondern dass eigene Erfahrungen, psychothe-
rapeutische und biologische Gesichtspunkte ausschlaggebend sind.

Bilz legt in seiner Studie Beobachtungen iiber Fille von Selbst-
heilung oder zumindest von Heilungsversuchen der menschlichen
Natur bei nervosen Erkrankungen vor. Es handelt sich bei diesen
Versuchen um szenische Arrangements, die sich zwanghaft voll-
ziechen. Es gibt offenbar unter den Haushalten der menschlichen
Natur auch einen Heilhaushalt, ein System von Selbstregulation.
Zur Erlduterung wird der folgende Fall mitgeteilt.

Ein zweijahriger Junge wurde zu Anfang des zweiten Weltkrie-
ges an einen abgelegenen Ort auf dem Lande gebracht. Der Junge
lutschte mit zwei Jahten am Daumen, besonders vor dem Ein-
schlafen. Diese Unart hatte er auch noch im fiinften Jahre; das
Daumenlutschen war bei ihm die unbedingt nétige Vorbedingung
des Einschlafens geworden. Tagsiiber hatte er es sich abgewdhnt,
wie seine Erzieher es von ihm verlangten. Die Pflegeeltern, die
noch nie ein Kind erzogen hatten, wollten thm nun auch das Lut-
schen vor dem Einschlafen, das sie fiir etwas ganz Schlimmes hiel-
ten, abgewohnen. Alle tiblichen Mittel wurden versucht, auch die
entsprechenden Verse und Bilder im Struwwelpeter wurden heran-
gezogen. Ohne Erfolg. Mit finf Jahren nun wohnte der Junge im
Kindergarten einer Auffihrung von Szenen aus dem Struwwelpeter
bei. Die Pflegemutter sah, wie das Kind mit Angst reagierte, als der
Daumenlutscher auf der Bithne dem Schneider in die Hand fiel: es
schrie mindestens ebenso laut wie der kleine Schauspieler und
konnte sich nach dem dargestellten Strafakt durchaus nicht beru-
higen. Da es storte, verliess die Pflegemutter mit ihm den Saal.
Ungliicklicherweise nahm sie den Kleinen auf dem Heimweg zu
einem Schneider mit, wo er als erstes die grosse Schere erblickte
und mit dem Ausdruck der Angst reagierte. Die Pflegemutter er-
zihlte von der Theaterauffithrung, und dem Meister war es nun
ein Vergniigen, das, was das Daumenlutscherbiibchen auf der Szene
gesehen hatte, dem Geidngstigten jetzt unmittelbar vorzuspielen.
Das Kind schrie wie am Spiess, wihrend die Pflegemutter lachte.
Schliesslich riss sich der Kleine los und lief weinend in die Nacht
hinaus. Die Folge war, dass das Kind nicht mehr schlafen konnte.



Zauber 197

Sowie es beim Einschlafen nach alter Gewohnheit den Daumen in
den Mund steckte, erschien im Traum der Schneider, und das Kind
erwachte mit einem Schreckensschrei. Der Junge sah elend aus,
wollte nicht essen und siechte dahin. Ein Arzt konnte dusserer Um-
stinde halber nicht zugezogen werden. Die Pflegemutter suchte
nun die Begebenheit zu bagatellisieren und behandelte das Kind
aufs liebevollste; doch Schlaflosigkeit, Schwermut, Unsicherheit
und Angst wollten nicht weichen. Da aber, zwei oder drei Tage
nach dem Trauma, wurde der Junge tiberaus albern. Die dngstliche,
depressive Stimmung schlug in Heiterkeit um. Er verschaffte sich
eine Schere (man hatte alle Scheren versteckt, um ihn zu schonen),
zeichnete die gespreizte Hand des Pflegevaters auf ein Stiick Papier
und schnitt der Papierhand den Daumen ab. Er vollzog in efigie,
was ihm selbst vermeintlich bevorstand. In diesem Spiel, das er mit
allen, die ins Haus kamen, fortsetzte, hatte sich ein Rollenwechsel
vollzogen. Wihrend er vorher der Bedrohte gewesen war, war er
nun der Henker, der an allen die Strafe vollzog. Es war nur ein
Spiel, wie auch die Auffihrung und der Scherz des Meisters nur
Spiel gewesen waren. Fir das Kind jedoch war es damals in seiner
masslosen Angst entsetzliche Wirklichkeit. «Wir haben nur eine
cinzige Weise Angst zu erleben, gleichviel ob der, der mich in
Angst versetzt, das als Spass gemeint hat, oder ob es ihm Ernst
war» (Bilz S. 87). Nun aber, bei dieser Umkehrung der Rolle, hebt
sich das Selbstbewusstsein des Kindes. Bilz weist darauf hin, dass
sich nun eine andere Szene des Struwwelpeters abspielt: die vom
Hasen, der die Flinte des Jigers ergreift und aut den Jager anlegt.

In dem Fall unseres Biibchens ist das Trauma nicht verdringt,
sondern vor der Vergessenheit, durch die es im Unterbewusstsein
hitte weiterwirken konnen, bewahrt worden. Der Wiederholungs-
zwang, der durch viele szenische Auffithrungen die Spannung des
Kindes 19ste, erlahmte im Verlauf von etwa zehn Tagen. Inzwi-
schen war das Daumenabschneiden fiir das Kind zu einer Farce
geworden; die Angst vor der Bestrafung bedringte es beim Ein-
schlafen nicht mehr; es war gesund geworden. Es war nicht nur
von der Angst, sondern auch von der Entwicklungshemmung des
Daumenlutschens geheilt.

Diese kurze Zusammenfassung, die auf die auch fiir Ethnologen
hochst wichtigen medizinischen und psychologischen Erliuterun-
gen nicht eingehen kann, mag ahnen lassen, wie verwickelt dieser
Vorgang war. Er klang ab mit Handlungen, die mit bekannten
Zauberpraktiken grosse Ahnlichkeit haben. Die Ahnlichkeit liegt

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIX (1953) 14



198 Lily Weiser Aall

nicht nur in den Handlungen, sondern auch in der Voraussetzung.
Solange man den Zauber ernst nahm, wurde im Affekt und aus
seelischer Not gezaubert.

Bei der vorliegenden Krankengeschichte ist die Rolle der literari-
schen Tradition anscheinend klar und einfach: der Struwwelpeter
hat das Bild, in dem sich die Note des Kindes verdichten und losen
konnten, geliefert. Es sei erlaubt, den Struwwelpeter des Kinder-
arztes und Psychiaters Heinrich Hoffmann, dieses Verzeichnis der
Vergehen des Kindesalters und der Strafandrohungen der Pida-
gogen jener Zeit, einmal mutatis mutandis mit dem Hexenhammer,
cbenfalls einem Werk von Fachleuten, zu vergleichen. Man wird un-
mittelbar fithlen, wie wenig mit der Feststellung literarischer Be-
einflussung fir das Verstindnis des geschilderten Krankheitsfalles
oder fir manche Erscheinungen des Hexenwesens ausgesagt sein
kann. Diese literarischen Vorbilder sind nidmlich ihrerseits auf
Beobachtung von menschlichen Verhaltungsweisen aufgebaut.

Das Daumenabschneiden ist in der Krankengeschichte, wie Bilz
sich gelegentlich ausdriickt, das Heilverfahren, das der «innere
Arzt» gefunden hat und das der Kleine unwillkiirlich, unbewusst
und zwangsliufig, anwendete. Man stelle sich nun einmal den Vor-
gang im Stile geldufiger Zaubervorschriften vor: «Fin Daumenlut-
scher, der sich von demUbel und von dem im Traume erscheinenden
bosen Schneider befreien will, mache neunmal eine Hand aus Papier
und schneide ihr neunmal den Daumen ab». Man kénnte dieses
Rezept genau so als Bildzauber registrieren wie die Beispiele, die
im Handworterbuch des deutschen Aberglaubens unter «Bildzau-
ber C: Heilzauber» (I 1295), oder unter «Analogiezauber», in der
Unterabteilung «mimische Darstellung», mit einem Bild als Medium
(I 394) verzeichnet sind. Ohne die Erlduterungen des Nervenarztes
des fiir diese Formel typischen Falles kénnte man nicht sehen, dass
der Vorgang, auf den die Vorschrift zuriickgeht, erstens unwillkiir-
liche, unbewusste und zwangsliufige Handlungen widerspiegelt,
zweitens dass die empfohlenen Zauberhandlungen den letzten Akt
eines seit Jahren vorbereiteten Dramas darstellen, das sich endlich,
reich gegliedert, in einem Zeitraum von ungefihr zwolf Tagen ab-
spielte: Konflikt mit der Umwelt infolge einer Unart, Schuldgefiihl,
Angst, Identifizierung mit dem auf der Biithne bestraften Kinde,
Objektivierung des Schneiders in der Wirklichkeit (was moglicher-
weise das ecinzige Untypische an dem Fall war) und im Traum,
Gefahr fiir Gesundheit und Leben, Verzagtheit und Depression,
Umschlagen der Angst in Ubermut, Aktivitit und Selbstbewusst-



Zauber 199

sein und zwanghafte Wiederholung der «Zauberhandlung» durch
ungefihr zehn Tage.

Der wichtigste Vorgang in dem seelischen Drama, das der Junge
erlebte, war eben dieser Umschlag der Depression und Verzagtheit
in Aktivitit und Selbstbewusstsein. Bilz nennt dieses Motiv der
Umkehrung oder des Rollenwechsels einen Elementargedanken im
Sinne Bastians. Er weist auf eine dhnliche Erscheinung im Verhal-
ten der Tiere hin: Die Ratte, in einer ausweglosen Situation in eine
Ecke getrieben und in dusserste Angst versetzt, springt plotzlich
gegen ihre Verfolger an. Dieser Umschlag ist ein seelischer Ablauf,
der sich zwangsliufig, mit oder ohne traditionelle Beeinflussung,
vollzieht. Die Zauberpraktiken bauen bewusst oder unbewusst auf
dieser Tatsache auf und wollen durch die gebotenen Vorbereitun-
gén seelische Erschiitterung und Angst erregen, die in Selbstver-
trauen und Mut umschlagen soll; denn beim Zauber handelt es
sich im Grunde um einen Kampf auf Leben und Tod.

Man denke noch einmal an den Vorgang bei der Auffiihrung im
Kindergarten zuriick. Viele Kinder sahen die Szene mit dem Dau-
menabschneider; aber nur das cine Kind identifizierte sich in dem
Grade mit dem Sunder auf der Bithne, dass es zu schreien be-
gann und hinausgebracht werden musste. Das zeigt, dass man
ausser mit suggestiven Wirkungen auch mit einer besonderen Be-
reitschaft, bei der auch konstitutionelle Eigenheiten mitspielen,
rechnen muss. Eine Bereitschaft, die zwar durch die Uberlieferung,
als Forderung und Strafandrohung der Umwelt im allgemeinen und
durch die Darstellung im besonderen, gesteigert, geformt und aus
ihrer Latenz geweckt wird, aber nicht durch sie geschaflen wird.
Das literarische Vorbild ist in diesem Falle nur eine Komponente
unter vielen anderen. Der Begrift der literarischen Beeinflussung
ist daher, so scheint mir, nur mit Vorsicht und Skepsis anzuwenden.

Das Daumenabschneiden war in der Krankheitsgeschichte nicht
nur Heilungsverfahren; es kann gleichzeitig auch als Reifungs-
symbol aufgefasst werden. Der Junge wurde nicht nur von seiner
Angst, sondern auch von der Entwicklungshemmung des Dau-
menlutschens befreit.

Der zweite Krankheitsfall, den Bilz in seiner Studie mitteilt,
gipfelt ebenfalls in einem Reifungssymbol, einem Képfen in effigie
im Traum, das, wie der Verfasser hervorhebt, an das scheinbare T6-
ten des Kandidaten bei Initiationsriten erinnert!.

1 Vgl. die Arbeit der Nervenirztin josephine Bilz: Menschliche Reifung im Sinn-
bild, Leipzig 1943.



200 Lily Weiser Aall

Der Versuch, auf diesem Wege in das Wesen des Zaubers einzu-
dringen, hat zum Motiv des Rollentausches oder Umschlages und
zur Symbolschépfung gefithrt!.

Das Symbol kann mehrdeutig sein. Das Bild (oder besser der im
Bilde zusammengefasste Vorgang) erhilt seinen Sinn in dem Er-
lebnis, in dem es sich darbietet. Durch Symbole sucht der Mensch
im Wachen und im Traum, in Krankheit und Gesundheit seine
ernsten seelischen Erschiitterungen zu bewiltigen. Ahnlichkeiten
zwischen Zauberpraktiken oder Initiationsriten mit Handlungen
und Traumen von Nervenkranken scheinen also durch die Zwangs-
laufigkeit bestimmter Bewiltigungsversuche bedingt zu sein.

Man wird daraus den Schluss ziehen miissen, dass die Tatsache
der dusseren Ahnlichkeit von Zauberhandlungen, auf die man bisher,
um Ubersicht und Ordnung zu schaffen, mit Recht grosses Gewicht
gelegt hat, doch noch auf andere Weise erforscht werden muss.

Die Begriffe ‘zwangsliufig’ und ‘Selbsthilfe’ gehtren tatsichlich
mit zum Wesen der Magie. Man kann verstehen, dass Menschen, die
dramatische Szenen geschaffen oder nachgeschaffen haben, Zauber-
handlungen oder Initiationsriten, um anderen bei der Bewiiltigung
seelischer Note zu helfen, zugleich als Zauberer und Arzte ange-
sehen wurden.

1 Auch auf dem Gebiete des Denkens und kiinstlerischen Schaffens stellt sich ein
Symbolerlebnis ein, wenn die Anliufe des diskursiven Denkens an der Grenze des Un-
fassbaren zunichte werden. Ein plotzlicher Umschlag des Denkens ins Schauen wird
erlebt, und das Geschaute (Symbol) erfiillt den Erlebenden mit Gefiithlen der Ziel-
erreichung und Evidenz. Diesem Erlebnis geht eine oft lange Vorbereitung voraus,
bei der die Krifte mitwitken, denen die obigen Betrachtungen gewidmet sind. (Vgl.
meine Abhandlungen «Der seelische Aufbau religitser Symbole», Zeitschrift fir Volks-
kunde 1933, 1546, und «Zum seelischen Aufbau religidser Symbolerlebnisse», Zeit-
schrift fiir Religionspsychologie 1934, 129-148.) — Ohne auf das schwicrige Gebiet
der Symbolforschung niher eingehen zu konnen, mochte ich doch die Rich-
tigkeit des Ergebnisses bezweifeln, das Will-Erich Peuckert in seinem Artikel «Volks-
kundliche Symbole»: Studium Generale 6 (1953) 324 folgendermassen ausgedriickt
hat: «Man kénnte nach allem diesen mithin sagen, dass ein Symbol von einem cin-
zelnen mit schépferischen Qualititen aus dem Erlebnis und den Etfahrenheiten seiner
Kultur geschaffen wird, dass es ein Wert ist, der in den Hinden der misera plebs all-
mihlich zur Floskel werden muss, und dass die untergehenden Generationen einer
Kultur das Zeichen und seine Inhalte dann ergreifen, es tiberwerten und es iiber-
hohen — wie sie Zeichen fritherer Kulturen mit ihrem Denken fillen und in ihnen ro-
mantische Giiter sehen.» In der oben erwihnten Studie habe ich das Symbolerleben des
Menschen mit einet Pendelbewegung verglichen, auf der alle Punkte zwischen dem
echten Symbol, dem magischen Symbol und der sinnentleerten Form in beiden Rich-
tungen durchfahrbar sind. Bei diesem Vergleich sind die oben besprochene Beteit-
schaft und die unbewussten Vorbereitungen in Rechnung gezogen, obwohl ich damals
nicht geniigend iiber deren Art und Umfang orientiert war. Schon damals habe ich
davor gewarnt, irgend einen Punkt in dieser Pendelbewegung durch Werturteile
kennzeichnen zu wollen.



	Zauber : Bemerkungen zum Thema "Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung"

