
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 49 (1953)

Artikel: Zauber : Bemerkungen zum Thema "Erlebnisgrundlagen der
Volksüberlieferung"

Autor: Weiser Aall, Lily

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i94

Zauber

Bemerkungen zfim Thema « Erlebnisgrttndlagen der Volksüberlieferung»

Von Lily Weiser Aall, Oslo

Wer sich mit Hexen- und Zauberwesen beschäftigt, dem werden
sich zwei Fragen immer wieder aufdrängen, i : Wie ist trotz aller

Vielfältigkeit die weitgehende Gleichartigkeit der Zauberpraktiken
zu verstehen Die literarischen Einflüsse, die feststehenden Fragen
beim Verhör der Flexenprozesse können die Ähnlichkeit nur zum
Teil verständlich machen, nur soweit die christliche Kirche ihre
Auffassung der Zauberei verbreiten konnte. Aber auch in Fällen,
bei denen unbedingt mit literarischen Einflüssen zu rechnen ist,
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dass sich hinter
diesem geläufigen Begriff ungeklärte und verwickelte Vorgänge
verbergen. 2 : Die zweite Frage, die sich immer wieder meldet, ist die,
woher der Glaube an die Wirksamkeit des Zaubers stammen könne.
Besonders bei Beschwörungen von Göttern und Dämonen kann
dieser nicht als selbstverständlich hingenommen werden.

Aus der Fülle der gelehrten Abhandlungen über Magie will ich
zwei erwähnen, die einer theoretischen Beantwortung der zweiten
Frage meiner Meinung nach sehr nahe gekommen sind, ohne völlig
zu überzeugen. Einer der Gründe dafür liegt, so viel ich glaube, in
folgender Tatsache. Die Beispiele, die zur Beleuchtung des Wesens
der Magie herangezogen werden, entziehen sich oft einer allseitigen
Beurteilung. Die Reaktionen und Handlungen, die man als

magisch kennzeichnet, sind derart mit allen Äusserungen des gesamten
Lebens verflochten (bei Naturvölkern mit für uns schwer verständlichen

Systemen wie z. B. dem Totemismus), dass eine völlige Übersicht

über alle Bezüge fast immer ausgeschlossen scheint. Ausserdem

wird auf die bei der Zauberei verwendeten äusseren Mittel zu

grosses Gewicht gelegt, so dass im ganzen immer ein Gefühl der

Unsicherheit übrig bleibt.
Alfred Bertholet sagt in seiner Studie «Das Wesen der Magie»],

nachdem er die Meinungen einer Reihe von Forschern, z.B. Marett,

1 Alfred Bertholet, Das Wesen der Magie. Aus den Nachrichten der Gesellschaft
der Wissenschaften zu Göttingen. Geschäftliche Mitteilungen, 1926/27, 1-23, spez.

12-15.



Zauber 19 5

Freud, Beth, King und Vierkandt, dargelegt hat : «Ich bin der
Ansicht, dass man über Erklärungsversuche dieser Art hinauszugehen
hat ; denn eines lassen sie für mein Empfinden unaufgehellt : das ist
das schlechthin Irrationale des Glaubens an die Unfehlbarkeit
magischer Handlungen. Wohl kann ein Zauber einmal versagen; aber
dann geschieht es bloss, weil er gegen einen stärkeren Gegenzauber
nicht aufzukommen vermag, und das bestätigt nur die Grundregel,
dass Alagie für ihren Anhänger ihrem Wesen nach die Gewissheit
der Wirkung in sich schliesst. Wäre Magie nur Produkt seines

Wunsches oder Willens, so bliebe die Absolutheit dieser ihrer realen
Treffsicherheit und Zwangsläufigkeit schlechterdings unverständlich.

» Bertholet kommt dann ausgehend von primitiver Erfahrung
und primitivem Erlebnis (sehr schwierige und durchaus nicht klare

Begriffe) zu folgendem Schluss : «Magie würde ich also am bündigsten

erklären als zum Zweck der Selbsthilfe in Praxis umgesetzte
dynamistische Auffassungsweise. »

Ich glaube, dass Bertholet mit der Betonung der Begriffe
Zwangsläufigkeit und Selbsthilfe zwei wesentliche Züge erfasst hat.

Auch andere Forscher, z.B. Eduard Spranger1, suchen dem
Wesen der Magie durch den Glauben an ihre unfehlbare Wirkung
nahezukommen. Dass durch Zauberhandlungen der «Zweck» nicht
erreicht werden kann, muss nach Spranger auch der Primitive
schliesslich bemerkt haben. Entweder führt er den Misserfolg auf
einen Fehler zurück - ein bequemer Ausweg -, oder der Sinn der

Magie muss von vorneherein anderswo liegen als im gewünschten
äusserlichen Erfolg. Der Zweck der Magie ist, nach Spranger,
Gewinnung von Kraft, Erhöhung des eigenen Wesens, und Veränderung

des seelischen Zustandes. Der Zaubernde wende dabei unbe-

wusst die Methodik der Seelenpflege an.
Das Gefühl der eigenen Kraftsteigerung durch die Zauberhandlung

könnte die an sich verwunderliche Überzeugung, man könne
sich auch mächtige Götter und Dämonen gefügig machen,
verständlicher erscheinen lassen.

Genügen, wie vorhin bemerkt, die Beispiele aus der Zauberpraxis
der Völker nicht, um diese an sich einleuchtenden Theorien völlig
zu erhärten, so glaube ich einen wichtigen Beitrag zur Klärung dieser

Fragen gefunden zu haben. Es handelt sich um die Abhandlung
«In effigie» des Nervenarztes und Psychologen Rudolf Bilz2, die die

1 Eduard Spranger, Die Magie der Seele, Tübingen 1947, 72.
2 In effigie. Betrachtungen über den inneren Organisator menschlicher Reifung.

Jahrbuch für Psychologie und Psychotherapie 1 (1952) 79-96.



i96 Lily Weiser Aall

Heilung eines pavor nocturnus bei einem fünfjährigen Knaben
beschreibt, zergliedert und erläutert. Methodologisch halte ich für
wichtig, dass hier die Aufmerksamkeit weder hauptsächlich auf das

magische Verhalten gerichtet noch die Einstellung der Beobachtungen

durch volkskundliche oder religionsgeschichtliche Blickrichtungen

bestimmt ist, sondern dass eigene Erfahrungen,
psychotherapeutische und biologische Gesichtspunkte ausschlaggebend sind.

Bilz legt in seiner Studie Beobachtungen über Fälle von
Selbstheilung oder zumindest von Heilungsversuchen der menschlichen
Natur bei nervösen Erkrankungen vor. Es handelt sich bei diesen
Versuchen um szenische Arrangements, die sich zwanghaft
vollziehen. Es gibt offenbar unter den Haushalten der menschlichen
Natur auch einen Heilhaushalt, ein System von Selbstregulation.
Zur Erläuterung wird der folgende Fall mitgeteilt.

Ein zweijähriger Junge wurde zu Anfang des zweiten Weltkrieges

an einen abgelegenen Ort auf dem Lande gebracht. Der Junge
lutschte mit zwei Jahren am Daumen, besonders vor dem
Einschlafen. Diese Unart hatte er auch noch im fünften Jahre; das

Daumenlutschen war bei ihm die unbedingt nötige Vorbedingung
des Einschlafens geworden. Tagsüber hatte er es sich abgewöhnt,
wie seine FJrziehcr es von ihm verlangten. Die Pflegeeltern, die
noch nie ein Kind erzogen hatten, wollten ihm nun auch das

Lutschen vor dem Einschlafen, das sie für etwas ganz Schlimmes hielten,

abgewöhnen. Alle üblichen Mittel wurden versucht, auch die

entsprechenden Verse und Bilder im Struwwelpeter wurden
herangezogen. Ohne Erfolg. Mit fünf Jahren nun wohnte der Junge im
Kindergarten einer Aufführung von Szenen aus dem Struwwelpeter
bei. Die Pflegemutter sah, wie das Kind mit Angst reagierte, als der
Daumenlutscher auf der Bühne dem Schneider in die Hand fiel: es

schrie mindestens ebenso laut wie der kleine Schauspieler und
konnte sich nach dem dargestellten Strafakt durchaus nicht
beruhigen. Da es störte, verliess die Pflegemutter mit ihm den Saal.

Unglücklicherweise nahm sie den Kleinen auf dem Heimweg zu
einem Schneider mit, wo er als erstes die grosse Schere erblickte
und mit dem Ausdruck der Angst reagierte. Die Pflegemutter
erzählte von der Theateraufführung, und dem Meister war es nun
ein Vergnügen, das, was das Daumenlutscherbübchen auf der Szene

gesehen hatte, dem Geängstigten jetzt unmittelbar vorzuspielen.
Das Kind schrie wie am Spiess, während die Pflegemutter lachte.
Schliesslich riss sich der Kleine los und lief weinend in die Nacht
hinaus. Die Folge war, dass das Kind nicht mehr schlafen konnte.



Zauber 197

Sowie es beim Einschlafen nach alter Gewohnheit den Daumen in
den Mund steckte, erschien im Traum der Schneider, und das Kind
erwachte mit einem Schreckensschrei. Der Junge sah elend aus,
wollte nicht essen und siechte dahin. Ein Arzt konnte äusserer
Umstände halber nicht zugezogen werden. Die Pflegemutter suchte

nun die Begebenheit zu bagatellisieren und behandelte das Kind
aufs liebevollste; doch Schlaflosigkeit, Schwermut, Unsicherheit
und Angst wollten nicht weichen. Da aber, zwei oder drei Tage
nach dem Trauma, wurde der Junge überaus albern. Die ängstliche,
depressive Stimmung schlug in Fleiterkeit um. Er verschaffte sich
eine Schere (man hatte alle Scheren versteckt, um ihn zu schonen),
zeichnete die gespreizte Hand des Pflegevaters auf ein Stück Papier
und schnitt der Papierhand den Daumen ab. Er vollzog in effigie,
was ihm selbst vermeintlich bevorstand. In diesem Spiel, das er mit
allen, die ins Haus kamen, fortsetzte, hatte sich ein Rollenwechsel

vollzogen. Während er vorher der Bedrohte gewesen war, war er

nun der Henker, der an allen die Strafe vollzog. Es war nur ein

Spiel, wie auch die Aufführung und der Scherz des Meisters nur
Spiel gewesen waren. Für das Kind jedoch war es damals in seiner
masslosen Angst entsetzliche Wirklichkeit. «Wir haben nur eine

einzige Weise Angst zu erleben, gleichviel ob der, der mich in
Angst versetzt, das als Spass gemeint hat, oder ob es ihm Ernst
war» (Bilz S. 87). Nun aber, bei dieser Umkehrung der Rolle, hebt
sich das Selbstbewusstsein des Kindes. Bilz weist darauf hin, dass

sich nun eine andere Szene des Struwwelpeters abspielt: die vom
Hasen, der die Flinte des Jägers ergreift und auf den Jäger anlegt.

In dem Fall unseres Bübchens ist das Trauma nicht verdrängt,
sondern vor der Vergessenheit, durch die es im Unterbewusstsein
hätte weiterwirken können, bewahrt worden. Der Wiederholungszwang,

der durch viele szenische Aufführungen die Spannung des

Kindes löste, erlahmte im Verlauf von etwa zehn Tagen. Inzwischen

war das Daumenabschneiden für das Kind zu einer Farce

geworden; die Angst vor der Bestrafung bedrängte es beim
Einschlafen nicht mehr; es war gesund geworden. Es war nicht nur
von der Angst, sondern auch von der Entwicklungshemmung des

Daumenlutschens geheilt.
Diese kurze Zusammenfassung, die auf die auch für Ethnologen

höchst wichtigen medizinischen und psychologischen Erläuterungen

nicht eingehen kann, mag ahnen lassen, wie verwickelt dieser

Vorgang war. Er klang ab mit Handlungen, die mit bekannten

Zauberpraktiken grosse Ähnlichkeit haben. Die Ähnlichkeit liegt

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XL1X (1953) 14



198 Lily Weiser Aall

nicht nur in den Handlungen, sondern auch in der Voraussetzung.
Solange man den Zauber ernst nahm, wurde im Affekt und aus
seelischer Not gezaubert.

Bei der vorliegenden Krankengeschichte ist die Rolle der literarischen

Tradition anscheinend klar und einfach: der Struwwelpeter
hat das Bild, in dem sich die Nöte des Kindes verdichten und lösen

konnten, geliefert. Es sei erlaubt, den Struwwelpeter des Kinderarztes

und Psychiaters Heinrich Hoffmann, dieses Verzeichnis der

Vergehen des Kindesalters und der Strafandrohungen der

Pädagogen jener Zeit, einmal mutatis mutandis mit dem Hexenhammer,
ebenfalls einem Werk von Fachleuten, zu vergleichen. Man wird
unmittelbar fühlen, wie wenig mit der Feststellung literarischer
Beeinflussung für das Verständnis des geschilderten Krankheitsfalles
oder für manche Erscheinungen des Hexenwesens ausgesagt sein
kann. Diese literarischen Vorbilder sind nämlich ihrerseits auf
Beobachtung von menschlichen Verhaltungsweisen aufgebaut.

Das Daumenabschneiden ist in der Krankengeschichte, wie Bilz
sich gelegentlich ausdrückt, das Heilverfahren, das der «innere
Arzt» gefunden hat und das der Kleine unwillkürlich, unbewusst
und zwangsläufig, anwendete. Man stelle sich nun einmal den

Vorgang im Stile geläufiger Zaubervorschriften vor : «Ein Daumenlutscher,

der sich von demÜbel und von dem im Traume erscheinenden
bösen Schneider befreien will, mache neunmal eine Hand aus Papier
und schneide ihr neunmal den Daumen ab». Man könnte dieses

Rezept genau so als Bildzauber registrieren wie die Beispiele, die

im Flandwörterbuch des deutschen Aberglaubens unter «Bildzauber

C: Heilzauber» (I 1295), oder unter «Analogiezauber», in der

Unterabteilung «mimische Darstellung», mit einem Bild als Medium
(1394) verzeichnet sind. Ohne die Erläuterungen des Nervenarztes
des für diese Formel typischen Falles könnte man nicht sehen, dass

der Vorgang, auf den die Vorschrift zurückgeht, erstens unwillkürliche,

unbewusste und zwangsläufige Flandlungen widerspiegelt,
zweitens dass die empfohlenen Zauberhandlungen den letzten Akt
eines seit Jahren vorbereiteten Dramas darstellen, das sich endlich,
reich gegliedert, in einem Zeitraum von ungefähr zwölf Tagen
abspielte: Konflikt mit der Umwelt infolge einer Unart, Schuldgefühl,
Angst, Identifizierung mit dem auf der Bühne bestraften Kinde,
Objektivierung des Schneiders in der Wirklichkeit (was möglicherweise

das einzige Untypische an dem Fall war) und im Traum,
Gefahr für Gesundheit und Leben, Verzagtheit und Depression,
Umschlagen der Angst in Übermut, Aktivität und Selbstbewusst-



Zauber 199

sein und zwanghafte Wiederholung der «Zauberhandlung» durch

ungefähr zehn Tage.
Der wichtigste Vorgang in dem seelischen Drama, das der Junge

erlebte, war eben dieser Umschlag der Depression und Verzagtheit
in Aktivität und Selbstbewusstsein. Bilz nennt dieses Motiv der

Umkehrung oder des Rollenwechsels einen Elementargedanken im
Sinne Bastians. Er weist auf eine ähnliche Erscheinung im Verhalten

der Tiere hin : Die Ratte, in einer ausweglosen Situation in eine

Ecke getrieben und in äusserste Angst versetzt, springt plötzlich
gegen ihre Verfolger an. Dieser Umschlag ist ein seelischer Ablauf,
der sich zwangsläufig, mit oder ohne traditionelle Beeinflussung,
vollzieht. Die Zauberpraktiken bauen bewusst oder unbewusst auf
dieser Tatsache auf und wollen durch die gebotenen Vorbereitungen

seelische Erschütterung und Angst erregen, die in Selbstvertrauen

und Mut umschlagen soll; denn beim Zauber handelt es

sich im Grunde um einen Kampf auf Leben und Tod.
Man denke noch einmal an den Vorgang bei der Aufführung im

Kindergarten zurück. Viele Kinder sahen die Szene mit dem
Daumenabschneider; aber nur das eine Kind identifizierte sich in dem
Grade mit dem Sünder auf der Bühne, dass es zu schreien

begann und hinausgebracht werden musste. Das zeigt, dass man
ausser mit suggestiven Wirkungen auch mit einer besonderen
Bereitschaft, bei der auch konstitutionelle Eigenheiten mitspielen,
rechnen muss. Eine Bereitschaft, die zwar durch die Überlieferung,
als Forderung und Strafandrohung der Umwelt im allgemeinen und
durch die Darstellung im besonderen, gesteigert, geformt und aus

ihrer Latenz geweckt wird, aber nicht durch sie geschaffen wird.
Das literarische Vorbild ist in diesem Falle nur eine Komponente
unter vielen anderen. Der Begriff der literarischen Beeinflussung
ist daher, so scheint mir, nur mit Vorsicht und Skepsis anzuwenden.

Das Daumenabschneiden war in der Krankheitsgeschichte nicht
nur Heilungsverfahren; es kann gleichzeitig auch als Reifungssymbol

aufgefasst werden. Der Junge wurde nicht nur von seiner

Angst, sondern auch von der Entwicklungshemmung des Dau-
menlutschens befreit.

Der zweite Krankheitsfall, den Bilz in seiner Studie mitteilt,
gipfelt ebenfalls in einem Reifungssymbol, einem Köpfen in effigie
im Traum, das, wie der Verfasser hervorhebt, an das scheinbare Töten

des Kandidaten bei Initiationsriten erinnert1.

1 Vgl. die Arbeit der Nervenärztin Josephine Bilz: Menschliche Reifung im Sinnbild,

Leipzig 1943.



200 Lily Weiser Aall

Der Versuch, auf diesem Wege in das Wesen des Zaubers
einzudringen, hat zum Motiv des Rollentausches oder Umschlages und
zur Symbolschöpfung geführt1.

Das Symbol kann mehrdeutig sein. Das Bild (oder besser der im
Bilde zusammengefasste Vorgang) erhält seinen Sinn in dem
Erlebnis, in dem es sich darbietet. Durch Symbole sucht der Alensch
im Wachen und im Traum, in Krankheit und Gesundheit seine

ernsten seelischen Erschütterungen zu bewältigen. Ähnlichkeiten
zwischen Zauberpraktiken oder Initiationsriten mit Handlungen
und Träumen von Nervenkranken scheinen also durch die
Zwangsläufigkeit bestimmter Bewältigungsversuche bedingt zu sein.

Man wird daraus den Schluss ziehen müssen, dass die Tatsache
der äusseren Ähnlichkeit von Zauberhandlungen, aufdie man bisher,
um Übersicht und Ordnung zu schaffen, mit Recht grosses Gewicht
gelegt hat, doch noch auf andere Weise erforscht werden muss.

Die Begriffe 'zwangsläufig' und 'Selbsthilfe' gehören tatsächlich
mit zum Wesen der Magie. Man kann verstehen, dass Menschen, die
dramatische Szenen geschaffen oder nachgeschaffen haben,
Zauberhandlungen oder Initiationsriten, um anderen bei der Bewältigung
seelischer Nöte zu helfen, zugleich als Zauberer und Ärzte ange-
sehen wurden.

1 Auch auf dem Gebiete des Denkens und künstlerischen Schaffens stallt sich ein
Symbolerlebnis ein, wenn die Anläufe des diskursiven Denkens an der Grenze des Ln-
fassbaren zunichte werden. Ein plötzlicher Umschlag des Denkens ins Schauen wird
erlebt, und das Geschaute (Symbol) erfüllt den Erlebenden mit Gefühlen der
Zielerreichung und Evidenz. Diesem Erlebnis geht eine oft lange Vorbereitung voraus,
bei der die Kräfte mitwirken, denen die obigen Betrachtungen gewidmet sind. (Vgl.
meine Abhandlungen «Der seelische Aufbau religiöser Symbole ».Zeitschrift fürVolks-
kunde 1933, 15-46, und «Zum seelischen Aufbau religiöser Symbolerlebnisse»,
Zeitschrift für Religionspsychologie 1934, 129-148.) - Ohne auf das schwierige Gebiet
der Symbolforschung näher eingehen zu können, möchte ich doch die
Richtigkeit des Ergebnisses bezweifeln, das Will-Erich Peuckert in seinem Artikel
«Volkskundlichc Symbole»: Studium Generale 6 (1953) 324 folgendermassen ausgedrückt
hat: «Man könnte nach allem diesen mithin sagen, dass ein Symbol von einem
einzelnen mit schöpferischen Qualitäten aus dem Erlebnis und den Erfahrenheiten seiner
Kultur geschaffen wird, dass es ein Wert ist, der in den Händen der misera plebs
allmählich zur Floskel werden muss, und dass die untergehenden Generationen einer
Kultur das Zeichen und seine Inhalte dann ergreifen, es überwerten und es
überhöhen — wie sie Zeichen früherer Kulturen mit ihrem Denken füllen und in ihnen
romantische Güter sehen. » In der oben erwähnten Studie habe ich das Symbolerleben des

Menschen mit einer Pcndelbcwegung verglichen, auf der alle Punkte zwischen dem
echten Symbol, dem magischen Symbol und der sinnentleerten Form in beiden
Richtungen durchfahrbar sind. Bei diesem Vergleich sind die oben besprochene Bereitschaft

und die unbewussten Vorbereitungen in Rechnung gezogen, obwohl ich damals
nicht genügend über deren Art und Umfang orientiert war. Schon damals habe ich
davor gewarnt, irgend einen Punkt in dieser Pendclbewegung durch Werturteile
kennzeichnen zu wollen.


	Zauber : Bemerkungen zum Thema "Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung"

