
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Johannes Chrysostomos und der Aberglaube

Autor: Wyss, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2Ó2

Johannes Chrysostomos und der Aberglaube
Von Bernhard Wyss, Basel

Johannes, genannt 'Goldmund', aus Antiochien (354 [?] —407),
der Bischof von Konstantinopel zur Zeit des Kaisers Arkadios,
lebt im Gedächtnis der Nachwelt vor allem fort als der Meister
der Rede unter den griechischen Kirchenvätern1. Dann als der
mitfühlende und tätige Freund der Armen, als der mutige
Verfechter christlicher Lebensführung im Kampf gegen einen
verweltlichten Hof. Derselbe Johannes ist einer unserer aufschlussreichsten

Gewährsmänner für die damaligen Lebensverhältnisse
des christlichen Ostens. Es ist eine lohnende, im ganzen noch
ungelöste Aufgabe, die gewaltige Masse seiner Schriften für die

Kulturgeschichte der Spätantike auszuwerten2. Manchen Zug des

Alltagslebens jener Zeit hat seine eifernde Sittenpredigt vor
Vergessenheit bewahrt. Ein Feld, auf dem Johannes besonders viel
Unkraut auszujäten fand, ist der Aberglaube3. Aus dem, was mir zu
diesem Gegenstand bei der Lektüre begegnet ist, möchte ich im
folgenden einiges vorlegen4.

1 Wilamowitz, Die griechische Literatur des Altertums (in: Die Kultur der
Gegenwart hgb. von P. Hinneberg 1, 8, 3. Aufl., Leipzig/Berlin 1912) 296 scheint
mir Johannes als Schriftsteller doch zu überschätzen, wenn er ihn über Libanios
stellt — so gut ich begreife, dass ihm der mitten im Getriebe der Zeit kämpfende
und leidende Christ menschlich mehr zugesagt hat als der fast auf Studierstube und
Hörsaal beschränkte Heide. Johannes drückt sich, ohne Pedanterie, in einem
erstaunlich guten, leicht eingehenden Attisch aus. Aber mit Libanios kann er sich
weder an Gründlichkeit noch Feinheit der Sprachkenntnis messen, auch nicht an
Tiefe des Eindringens in jene Form attischen Geistes, die sich im Stil eines Thukydides
und Demosthenes äussert. Neben den parfümierten Sorbets der Himerios und
Eunapios wirkt der Trunk klaren Wassers, den uns Johannes vorsetzt, wahrhaft
erfrischend; aber der herbe Rezinat des Libanios gewährt einen erleseneren Genuss
als beides.

2 Eine knappe Sammlung des wichtigsten Materials gibt die von H. Geizer
angeregte Jenaer Dissertation (1907) des Amerikaners J. Milton Vance : Beiträge
zur Byzantinischen Kulturgeschichte am Ausgange des IV. Jahrhunderts aus den
Schriften des Johannes Chrysostomos. Manches berührt P. Chr. Baur, Johannes
Chrysostomos und seine Zeit (1: München 1929; 2: 1930). Unzugänglich blieb mir
leider Aimé Puech, Un réformateur de la société chrétienne au IVe siècle: St. Jean
Chrysostome et les moeurs de son temps, Paris 1891.

3 Die wichtigsten Stellen bei Vance a. a. Ö. 35 f. Im folgenden sehe ich im
allgemeinen davon ab, auf die zahlreichen Monographien und Lexikonartikel
hinzuweisen, in denen einzelne Nachrichten des Chrysostomos gestreift oder parallele
volkskundliche Materialien zusammengetragen und gedeutet sind.

4 Der Einfachheit halber zitiere ich Johannes nach Band und Spalte des Abdrucks
in M igne s Patrologia Graeca (PG), wo der Text B. de Mont faucons zugrunde
gelegt ist.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 263

Auf dem Gebiet der Zukunftsergrünaung bekämpft Johannes
die Auslegung bedeutsamer Geräusche, die Vogelzeichen, den

'Angang', die Zuckungsmantik. Davon sind das seit Homer ominöse

Niesen, das Schreien des Esels, das Krähen des Hahns
allbekannte Dinge. Eher etwas Besonderes ist es dagegen, dass

auch bei der Arbeit am Webstuhl5 in die Zukunft weisende
Geräusche zu vernehmen sind: «Und die Frauen nehmen es für ein

Vorzeichen, wenn die Rohrstäbe einen Ton von sich geben, weil
sie an die senkrechten Balken des Webstuhls anstossen, oder auch

(ertönen), wenn sie, die Weberinnen, mit dem Kamm das Gewebe

festschlagen. Ferner : wenn sie den Einschlagfaden mit dem Kämm
nach unten klopfen und diese Arbeit mit etwelcher Heftigkeit
ausführen, und wenn dann die Rohrstäbe oben infolge dieses kräftigen
Klopfens an die senkrechten Balken des Webstuhls anschlagen,
so nehmen sie auch dies für ein Vorzeichen.»6

Ängstlich beobachtet der Abergläubische, worauf er beim Ein-
und Ausgang zuerst stösst. Bedeutsam sind der Einäugige und
der Lahme — wir erfahren nicht, in welchem Sinn. Den Spott des

Chrysostomos fordert es heraus, dass der Angang einer Jungfrau
einen unergiebigen Tag verkünden soll; eine Dirne dagegen einen

trefflichen, an dem man gute Geschäfte machen wird7. Schlimm
ist es, wenn man beim Ausgehen mit dem linken Fuss antritt, und
schon vorher, wenn einem beim Anziehen der verwünschte
Sklave zuerst den linken Schuh reicht8. Zuckt einem beim Ausgang
unwillkürlich das rechte Auge, so muss man auf Tränen gefasst

5 PG 62, 92. Die Stelle ist der Belesenheit H. Blümners, Technologie und
Terminologie der Gewerbe und Künste bei Griechen und Römern 1, 2. Aufl.,
Leipzig/Berlin 1912, 135/170 entgangen. Sachkundige vermögen mit ihrer Hilfe vielleicht
eine Einzelfrage des Baus antiker Webstühle — Begriff und Funktion der Rohrstäbe

(kalamoi) — zu klären. Vgl. vorläufig Blümner a.a.O. 148/150. Ausser
acht lässt die kalamoi Grace M. Crowfoot, Of the Warp-Weighted Loom:
Annual of the British School at Athens 37, 1936/7, 46.

6 In diesem Abschnitt steckt — bessere Belehrung durch die Kenner der Webekunst

vorbehalten — offenbar eine Wiederholung. Ich möchte sie nicht aus einer
Verderbnis der handschriftlichen Überlieferung erklären, sondern daraus, dass uns
diese Predigten grossenteils so vorliegen, wie Stenographen sie nach dem mündlichen
Vortrag des Johannes festgehalten haben (vgl. W. v. Christ- O. Stählin, Geschichte
der griechischen Literatur 2, 2, 1459): da können solche Schönheitsfehler leicht
stehen geblieben sein. Die Sache ist natürlich für die Textkritik des Chrysostomos
von einiger Bedeutung. Von grösserer vielleicht für den antiken Prosastil : wie
unterscheidet sich solche wirklich gesprochene Rede (wofür im Lateinischen etwa Augu-
stins Sermonen heranzuziehen wären) von der nachträglich — oder von vornherein
— literarisch gestalteten, mit der wir es bei den attischen Rednern und Cicero so

gut wie immer zu tun haben
7PG 49, 239 f.
8 PG 62, 92.



264 Bernhard Wyss

sein: dasselbe lehrt nicht nur ein unter dem Namen des mythischen
Sehers Melampus gehendes Zuckungsbuch, sondern auch

Shakespeares Desdemona: «Mein Auge zuckt; bedeutet das wohl Zähren

?». Dem Hirten Theokrits verrät das Zucken des rechten Auges,
dass er noch am gleichen Tag seiner liebsten Amaryllis begegnen
wird; aber der Zuckungsfachmann müsste wissen, ob das untere
oder das obere Lid sich bewegt hat : daraus mag sich die abweichende

Deutung erklären9.
Die Praktikanten der Mantik geben sich mit geringfügigeren

Fällen ab als die grossen Zukunftsdeuter der Heldensage. Jetzt
sind einem die 'Seher' behilflich, verlorenes (vor allem: gestohlenes)

Geld wiederzufinden. Johannes lehnt es ab, dass der Christ
sich solcher Hilfe bediene: Gott hat sie verboten. Wer nicht
versucht, das Geld auf diesem Weg wiederzubekommen, versetzt
damit dem Teufel, der ihn mit dem Verlust hat treffen wollen,
einen wirksamen Gegenschlag. Übrigens nützt es gar nichts, zu
den Sehern zu laufen : sie wissen auch nicht, wo das Geld ist. Und
wenn sie am Ende mit ihrer Angabe doch das Richtige treffen, so
steckt dahinter bloss ein besonders gefährlicher Anschlag Satans:
denn er ist es gewesen, der die Diebe — sie stehen ja in seinem
Dienst — zu ihrer Übeltat angetrieben hat; deshalb weiss er
allerdings, wo das Geld sich jetzt befindet, also kann er den Sehern
auch verraten, wo es zu finden ist. Merkt er aber, wie du dir den
Verlust zu Herzen nimmst, wird er dich das Geld wieder verlieren
lassen, um dich zu abermaligem (und darum noch verwerflicherem)
Abfall vom göttlichen Gebot zu verführen10.

Was die Zauberei anlangt, weiss Johannes von dem Treiben
der Hetären, die sich mit magischen Liedern, Spenden,
Liebestränken und tausenderlei andern Mitteln die Zuneigung ihrer
Verehrer zu sichern glauben. Ja, sie schrecken weder vor Giften
zurück, womit die hintergangene Ehefrau geschädigt werden soll,
noch vor Dämonenbeschwörung und Totenbefragung11. Also
dieselbe düstere Welt des Liebeszaubers, wie sie vor langem Horaz

9 PG 62, 92. — H. Diels, Beiträge zur Zuckungsliteratur des Okzidents
und Orients: Abhandl. Preuss. Akad. d. Wissensch., Phil.-Hist. Klasse, 1: 1907;
2: 1908; besonders 1907, 23 § 20. — Shakespeare, Othello 4, 3, 58. — Theo-
crit. 3, 36; dazu H. Schweizer, Aberglaube und Zauberei bei Theokrit, Diss. Basel

'937, IO-
10 PG 62, 413 f.
11 PG 60, 627; zu Unrecht deutet W. Kroll, Reallexikon für Antike und

Christentum 1, 1950, s. v. Aphrodisiacum 501 diese Liebestränke (philtra) als
Abtreibungsmittel. Vgl. PG 51, 216.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 265

in der Canidia-Epode, noch früher Theokrit in den 'Pharma-
keutriai' geschildert hatte.

Eine Eigenheit des vierten Jahrhunderts nach Christus ist die

Steigerung der Angst vor dem Schadenzauber ins geradezu
Pathologische. Dazu erzählt Johannes ein bezeichnendes eigenes
Erlebnis. Es fällt wahrscheinlich in den Winter 371/212. Damals

hatten, wie unter anderm Ammianus Marcellinus berichtet13,
gewisse Leute in Antiochien durch Zukunftsbefragung erfahren,
der nächste Kaiser werde THEOD. heissen. Der Advokat Theo-
doros hatte das auf sich bezogen; rasch fanden sich Gutgläubige,
die bereit waren, bei einer Verschwörung zur Verwirklichung
dieser Prophétie mitzumachen. Aber die Kaiser, Valentinian I und
Valens, hörten von der Sache, und nun wütete im Osten Valens
mit einem Terror, wie ihn allein die abgründige Angst vor Hexerei
eingibt, nicht nur gegen Theodoros und seinen Kreis, sondern
auch gleich gegen sämtliche Verfahren, mit denen allenfalls der
Name des künftigen Herrschers ermittelt, also der Sturz des

regierenden herbeigeführt werden konnte. Namentlich hatte er es

auf die magischen Schriften abgesehen — übrigens mit dem Erfolg,
dass damals viele Leute ihre Bibliotheken vorsorglich überhaupt
verbrannten14. In diesen Zusammenhang also gehört der Bericht
des Johannes15: «Einst regte sich der Verdacht der Tyrannen
gegen unsere Stadt (Antiochien) ; ich war damals ein junger Mensch.
Truppen sperrten die Stadt von aussen ab, und rücksichtslos

12 Nach Zosim. 4, 13, 2 in den Winter 373/4. Das eine wie das andere Datum
spricht dafür, dass Johannes — damals nach seiner eigenen Angabe ein Jüngling
(meirakion), also schwerlich mehr als 2ijährig — eher 354 geboren ist als 347 oder
gar schon 344.

13 Ammian. Marc. 29, 1. 2. Zu diesen Ereignissen vgl. etwa A. Piganiol,
L'Empire chrétien, Paris 1947, 160 f.; Assunta Nagl, Realencyclopädie der classi-
schen Altertumswissenschaft 2. Reihe 7, 2112 f. s. v. Valens.

14 Weil hier von der Zerstörung antiker Bibliotheken die Rede ist: Nach
Ad. v. Harnack, Porphyrius 'Gegen die Christen': Abhandl. Preuss. Akad. d.
Wissensch., Phil.-Hist. Klasse 1916, 1, test. XVI weiss Chrysostomos (PG 50, 537)
«noch von Flxemplaren christenfeindlicher Schriften, die sich erhalten haben, aber
nur bei Christen». Harnack, der mit Recht annimmt, dass dazu eben das Werk des

Porphvrios gehört habe, hat übersehen, dass Johannes selbst dieses — sei es in der
ursprünglichen Fassung, sei es im Auszug — nachweislich benützt hat: In der 7.
Homilie zu 1. Thessalonich. 4 (PG 62, 436) bietet Johannes, ohne Quellenangabe,
so ziemlich das ganze umfangreiche, von Harnack aus Makarios Magnes gewonnene
Porphyrios-Fragment 94, die Darlegung, warum die Auferstehung des Fleisches
unmöglich sei. — Beiläufig: das von Porphyrios daselbst zur Widerlegung der Ansicht
von Gottes Allmacht vorgebrachte Argument, auch Gott könne nicht bewirken,
dass 2X2 5 sei, begegnet schon bei Plinius, Nat. Hist. 2, 27: es wird also aus
stoischer Theologie stammen.

15 PG 60, 274 f.



266 Bernhard Wyss

wurden Zauberbücher und magische Schriften zusammengesucht.
Der Verfasser eines solchen Buches hatte es, wie es war, in den
Fluss geworfen. Man verhaftete ihn und verlangte ihm das Buch
ab. Da er nicht in der Lage war, es herauszugeben, wurde er
gefesselt durch die ganze Stadt geführt. Unter dem Druck der Beweise
fand er seine Strafe. Damals ging ich, in der Absicht ein Märtyrergrab

aufzusuchen, mit einem Kameraden flussaufwärts durch die

Anlagen spazieren. Plötzlich erblickte mein Begleiter die Schrift,
wie sie im Flusse schwamm. Zuerst meinte er zwar, es sei ein
Stück Leinwand. Er trat näher heran und sah, dass es ein Buch

war; dann stieg er hinunter und fischte es heraus. Lachend machte
ich ihm den Fund streitig : „Aber wir wollen doch sehen, was das

eigentlich ist!" Er rollt einen Teil des Buches auf und wird
gewahr, dass darin magische Zeichen stehen. Und zufällig ging im
gleichen Augenblick ein Soldat an uns vorbei. Mein Begleiter
steckte das Buch ein und ging hinweg, starr vor Schrecken. Denn
wer würde uns geglaubt haben, dass wir es aus dem Fluss aufgelesen

hätten — damals, wo auch alle Unverdächtigten angehalten
wurden? Es wegzuwerfen wagten wir nicht, aus Angst, man
könnte uns beobachten; und das Ding zu zerreissen, war ebenso

gefährlich. Da half uns Gott: wir konnten es schliesslich doch
wegwerfen und entkamen so der Gefahr. »

Gang und gäbe war —• in christlichen Kreisen offenbar nicht
minder als in heidnischen — der Schutzyzauber in mannigfachen
Formen. Vor allem sind es die Amulette, die Johannes zu schaffen
machen. Einmal spricht er von Münzen mit dem Bildnis Alexanders

des Makedonen16, die manche Leute «am Kopf» oder «am
Fusse» tragen: von solchen Alexanderamuletten — zum Teil mit
christlichen Symbolen, wie dem Christusmonogramm, auf der
Rückseite — ist eine ganze Reihe tatsächlich gefunden17. Auch
Zaubertäfelchen, die den kleinen Kindern gleich nach der Geburt
umgehängt werden, kennt Chrysostomos18. Wir erfahren, dass man
gewissen Flussnamen19 — darf man an Neilos, Orontes denken —
eine besondere Schutz-, ja Heilwirkung zutraute. Erwähnt werden
ferner der Leinenfaden, der rote Faden, den man dem Kind um-

16 PG 49, 240. Über die «talismanhafte Wirkung» der Alexandermünzen vgl.
A. Alföldi, Die Kontorniaten 1, Budapest 1943, 39.

17 Abbildungen bei H. Leclercq, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et
de liturgie i, 2, 1907, 1789/91 s. v. Amulettes.

18 PG 61, 623.
19PG62, 358.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 267

bindet, die Glöcklein, die man ihm um das Handgelenk hängt20.
Darüber, was die Leute sich dabei gedacht haben — ob sie sich
bewusst gewesen sind, Dämonen zu binden oder mit Klingeln zu
verscheuchen, ob sie im roten Faden die Blutfarbe gesehen haben —,
vernehmen wir nichts. Um die Psychologie des Aberglaubens
kümmert sich Johannes nicht; besser gesagt: sie liegt für ihn eben

darin, dass all diese Dinge teuflischer Eingebung entsprungen
sind. ¦— Mit den Amuletten hoffen die Leute nicht bloss alles

erdenkliche Ungemach abzuwehren, sondern auch bereits
ausgebrochene Krankheiten zu vertreiben. Ein Aberglaube, den nicht
einmal die Heiden — wenigstens nicht die Gescheiteren unter ihnen

— erträglich finden! Hat doch ein athenischer Staatsmann, der
sich so etwas umhängte, sich damit den Hohn seines Philosophielehrers

zugezogen. Johannes spielt hier21 an auf einen von Plutarch
berichteten Vorfall: Als Perikles an der Pest schwer krank
darniederlag, hatte er sich von seinen Pflegerinnen ein Amulett
aufdrängen lassen; wie Anaxagoras ihn besuchte, wies er es diesem

vor, um ihm zu zeigen, wie tief er durch die Krankheit schon

heruntergekommen sei22. (Mag das Geschichtchen wahr oder
erfunden sein: es veranschaulicht gut, wie auch aufgeklärte Geister
in Not und Todesangst beim Irrationalen Zuflucht suchen23: so
hier derselbe Perikles, der einst einem attischen Soldaten das

Entsetzen ob einer Sonnenfinsternis durch ruhige physikalische
Belehrung genommen hatte, indem er ihm mit seinem Mantel die
Sonne verdeckte). ¦— Schutzzauber üben auch die Ammen und
Mägde, die im Bade Schlamm holen und damit das Gesicht des

kleinen Kindes bestreichen, um Bösen Blick, Neid und Missgunst
von ihm abzuhalten24. Dieselbe schirmende Wirkung haben Asche,
Russ, Salz25, über deren Anwendung uns allerdings nichts Näheres

mitgeteilt wird.

20 pg 61, 105.
21 PG 62, 358.
22 Plutarch., Perici. 38, wo Theophrast., Ethic. fr. 146 W., als Gewährsmann

genannt ist.
23 So benahm sich in der Krankheit auch der Atheist Bion von Borysthenes,

was Diogenes Laertios 4, 54—57 in einem seiner unüberbietbar hölzernen Gedichtchen

mit hübschem folkloristischen Apparat besungen hat.
24 PG 61, 106. Über den Bösen Blick vgl. auch PG 61, 648, wo Johannes

die Stelle Matth. 20, 15 («Oder ist dein Auge böse, weil ich gütig bin?»), wie mir
scheint mit Recht, so auslegt, dass sie nicht als evangelisches Zeugnis für den Bösen

Blick angerufen werden kann.
25 PG 62, 359.



268 Bernhard Wyss

In der Namengebung hat sich ebenfalls eine heidnische Unsitte
gehalten : statt dass man das Kind, wie es bei den frühen Christen
Brauch war, nach einem Heiligen nennt, zündet man Lampen an,
gibt jeder einen Namen und wählt den der am längsten brennenden,

in der törichten Meinung, das junge Menschlein werde dann
ebenfalls ein langes Leben haben26.

Auch die grausigste Form des Zaubers, den Kindsmord, streift
Johannes. Indes drückt er sich darüber so aus, als sei ihm selbst
kein wirklicher Fall bekannt gewesen. Das geht aus folgender
Erörterung der Frage, warum die Dämonen sich mit Vorliebe an
den Grabstätten aufhielten, hervor27: «Weil sie der Menge eine
verderbliche Meinung eingeben wollen, nämlich: dass die Seelen

der Abgeschiedenen zu Dämonen würden. Ein Gedanke, den man
niemals auch nur in Erwägung ziehen sollte! „Aber was sagst du
dazu", könnte einer einwenden, „dass viele Zauberer Knaben
entführen und sie schlachten, damit sie nachher ihre Seelen zu Dienern
haben ?" „Woher ist das zu beweisen Gewiss, dass sie Knaben
schlachten, erzählt man oft. Aber woher weisst du, dass die Seelen

der Umgebrachten dann mit den Dämonen zusammen sind

Sprich!" „Die von Dämonen Besessenen schreien ja selbst: Tch
bin die Seele des So und So'." „Aber auch das ist bloss satanische
Machenschaft und Betrügerei: es ist nämlich nicht die Seele des

Verstorbenen, die solches schreit, sondern der Dämon selbst, der
das vorgibt, um jene, die es hören, zu täuschen."»

Mehrmals zieht Johannes gegen die Tagewählerei los28; dafür
kann er sich auf den Apostel Paulus berufen (Galat. 4, 10): «Tage
beobachtet ihr und Neumonde und Festzeiten und Neujahrstage.
Ich fürchte für euch, dass ich am Ende vergeblich an euch
gearbeitet habe.» Gerade die Unsitte, den Neujahrstag deshalb in Saus

und Braus zu verbringen, weil dann das ganze Jahr erfreulich
ausfallen werde, gibt Johannes Anlass zu leidenschaftlicher Kritik29:
So verhält sich nicht christliche Frömmigkeit, sondern heidnischer
Irrtum. «Schlecht oder gut wird ein Tag nicht zufolge seiner

eigenen Natur — denn jeder Tag ist an sich genau gleich wie jeder
andere —, sondern zufolge unserer Anstrengung oder unseres
Leichtsinns.»30

26 PG 61,105.
27 PG 57, 353; vgl. PG 48, 983.
28 PG 61, 106; 62, 92.
29 PG 48, 954.
30PG48, 955.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 269

Eine besondere Sorge bereitet Johannes die Anziehungskraft,
die auf manche damalige Christen der jüdische Kult ausübt. Soweit
es sich dabei um Judenchristen handelt (von denen es namentlich
in Antiochien eine grosse Zahl gegeben haben muss), kann man
ihr Verhalten vergleichen mit dem jener bernischen Untertanen
aus dem südlichen Aargau, die nach der Reformation heimlich im
nahen Luzernbiet zur Messe gingen31. Das Tn die Synagogen
Laufen' zur Fieberbekämpfung oder Wundbehandlung wird von
Johannes auf eine Stufe gestellt mit dem Herbeiholen des Medizinmanns

oder des Zauberers32. Aber mit solchen Ausfällen vermag
er nichts daran zu ändern, dass die Synagogen nach wie vor als

besonders heilig gelten. Nur mit knapper Not hat er einmal durch
persönliches Eingreifen verhindern können, dass ein Christ eine
Christin zur Ablegung eines ganz feierlichen Eides in ein jüdisches
Bethaus schleppte33.

So gut wie heidnische Bräuche suchte das Volk auch jüdische
dadurch zu retten, dass es sie ins Christliche umbog. Das ergibt
sich aus einer Bemerkung, die Johannes in seine Auslegung von
Matthäus 23, 5 einflicht34: «„Denn sie machen ihre Gebetsriemen
breit und ihre Quasten gross." Und was sind diese Gebetsriemen
und Quasten Da sie immer wieder die Wohltaten Gottes ver-
gassen, gebot er ihnen, seine Wunder in kleinen Büchlein
aufzuschreiben und diese an die Hände zu hängen. Darum sagt er auch

(Deut. 6, 8) : „Sie sollen dir unerschütterlich vor Augen stehen."
Diese nannten sie also Gebetsriemen. So haben auch jetzt viele
Frauen Evangelientexte um den Hals gehängt.»35 Also: die alt-
testamentlichen 'Denkzettel' (wie Luther sie nennt) sind einfach
durch solche aus dem Neuen Testament ersetzt. Was bei Johannes
gleich folgt, will ich nicht unterdrücken, weil es bezeugt, dass

schon der antike Mensch, um sich vor Vergesslichkeit zu schützen,
ein unserm Knoten im Taschentuch vergleichbares Mittel
angewandt hat: «Und damit sie auch noch anderswoher daran (an

31 Ich erinnere mich, in den Eidgenössischen Abschieden von solchen Vorfällen
gelesen zu haben.

32 PG 48, 935; vgl. PG 61, 623.
33 PG 48, 847 f.
34 PG 58, 669; vgl. PG 49, 196. Im griechischen Text des Matthäus heissen

diese Gebetsriemen phylakteria, wörtlich 'Schutzmittel', 'Amulette'.
35 Denselben Brauch, doch mit schärferem Abrücken davon, bezeugt Hieronymus

in seinem um einige Jahre jüngeren Commentarius in evangelium Matthaei 4,

23 (PL 26, 168). Auch Isidoros von Pelusion, Epist. 2, 150 (PG 78, 604) kennt diese

kleinen, um den Hals gehängten Evangelien.



270 Bernhard Wyss

Gottes Wohltaten) erinnert würden, hat er ihnen wie kleinen
Kindern geboten, das zu tun, was viele, weil sie vergesslich
sind, tun, indem sie den Daumen mit einer Schnur oder einem
Faden umbinden, nämlich: am untern Saum des Obergewandes

ein dunkelfarbiges Gespinst gesondert anzunähen,
damit sie, wenn ihr Blick darauf fiele, an die Gebote erinnert
würden. Und die hiessen 'Quasten'. Darin waren sie also

eifrig: im Breitmachen der Riemen dieser Büchlein und in der

grossen Ausführung dieser Quasten — was natürlich der Inbegriff
leeren Wahns ist. »

Ein Einwand, der gegen die geistlichen Bekämpfer des

Aberglaubens aus der Mitte der Gemeinde immer wieder erhoben sein

wird, dürfte die unbestreitbare Richtigkeit mancher Voraussage,
der tatsächliche Erfolg so und so vieler magischer Prozeduren
gewesen sein. Wenn es gar um Leben und Gesundheit eines lieben
Menschen ging, war es gewiss nicht leicht, verzweifelten
Angehörigen die Anwendung alten Heilzaubers auszureden, besonders

wenn man, wie Johannes selbst, die Wirksamkeit der Magie nicht
unbedingt leugnete. Ist doch diese für ihn nicht etwa gegenstandslose

Selbsttäuschung, sondern, wie das Opfer an die Heidengötter,
Dienst an wirklich vorhandenen dämonischen Mächten.
Demgemäss kann Johannes das standhafte Ablehnen von Besprechungen

und Amuletten in der Krankenpflege geradezu dem Martyrium
gleichsetzen36. Denn zum Märtyrer wird man nicht nur, indem man
eher den Tod erleidet als dem Opferbefehl gehorcht, sondern
eindeutiges Märtyrertum ist es bereits, wenn man der Versuchung
zum Trotz eine unentwegt christliche Haltung bewahrt, auch wenn
diese einen Todesfall nach sich ziehen kann. Wie das zu verstehen
ist, wird aus folgendem Gedankengang des Johannes klar werden37 :

«Das Knäblein ist erkrankt. Hat die Mutter keine Amulette
angewendet Das wird ihr als Martyrium angerechnet. Denn sie hat
in ihrer Gesinnung den Sohn als Opfer dargebracht. Wie das,

wo jene Mittel doch nichts taugen, nur Lug und Trug sind Aber
es waren immerhin Leute zugegen, die ihr einzureden suchten,
dass die Mittel doch etwas taugten. Und dennoch wTollte sie eher

ihr Kind tot sehen als sich zum Götzendienst erniedrigen. Wie nun
diese Frau eine Märtyrerin ist. so ist jene, die sich umgekehrt

36PG48, 938; 62,412.
37 PG 62, 3j7f.; vgl. PG 62, 412; 48, 939; 49, 240.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 271

verhält, eine Götzendienerin38. Es ist nämlich klar, dass sie auch

geopfert haben würde, wenn es zu opfern gegolten hätte. Denn
die Amulette sind — mögen jene, die damit ihr Geschäft machen,
auch tausend gescheite Erklärungen vorbringen, wie „Wir rufen
Gott an und tun nichts anderes" oder „Die Frau ist Christin und
gläubig" und was derlei Ausflüchte mehr sind — die Amulette
sind und bleiben eben doch Götzendienst. Du bist gläubig Dann

bekreuzige dich. Sprich: „Allein diese Waffe habe ich, nur dieses

Heilmittel; ein anderes kenne ich nicht."»
Damit sind wir an dem Punkte angelangt, wo Johannes an

die Möglichkeit magischer Wirkung, an unheilabwehrende Schutzmittel

nicht bloss glaubt, sondern sie sogar empfiehlt. Nur müssen

diese christlichen Charakters sein. Das Kreuzeszeichen, der Name
des Herrn sind für ihn die Schutz- und Trutzwaffen, mit denen man
die dämonischen Mächte aus dem Felde schlägt39: «Dieses Kreuzeszeichen

hat zur Zeit unserer Vorfahren und heutzutage verschlossene

Türen geöffnet, hat verderbliche Zaubermittel entkräftet, die
Macht des Schierlings gebrochen, die Bisse giftiger Tiere geheilt.»
Dass die Sitte sich zu bekreuzigen schon damals sehr verbreitet

gewesen ist, belegt Johannes neben andern, auch altern Zeugen:
viele schlagen unbewusst das Kreuz beim Gang ins Bad, beim
Lichteranzünden, beim Betreten der Synagoge40. In Gold gefasste
Holzsplitterchen vom Kreuze Christi werden von Männern und
Frauen zum Schmuck und — darüber kann kein Zweifel sein —
zugleich als starkes Amulett getragen41. Öl aus der Kirche hat
Kranke, die sich in rechtem Glauben damit gesalbt haben, geheilt42.
Den Träger des Diadems, den Kaiser, hat oftmals, wenn alle
ärztliche Kunst versagte, ein frommer Priester durch Handauflegen und
reines Gebet vom Fieber befreit43. Doch es ist nicht nötig, die

38 Das Ablehnen heidnischer Mittel zur Gesundung wird auch von Augustin,
Sermo 286, 7 (PL 38, 1300) als Martyrium bewertet: (muliercula aut vir dielt
aegrolo : 'fac illam ligatura»/, et sanus eris. adhibeatur illa praecantatio, et sanus eris. ille et

ille et ille, interroga, sani inde facti sunt.' non cedit, non obtempérât, non cor inclinât ; certat
tamen. vires non habet, et diabolum vincit. fit martyr in lecto, coronante ilio qui pro ilio pepe lidit
in Ugno. Es lässt sich nicht abstreiten, dass Johannes und Augustin den Erfolg
heidnischer Praktiken in der Krankenpflege für möglich gehalten haben: sonst wäre
ihre These unverständlich.

39 PG 58, 537.
40 PG 48, 940; vgl. PG 60, 91 ; 48, 826.
41 PG 48, 826. Über den Amulettcharakter dieser Kreuzespartikel gut F. J.

Dölger, Antike und Christentum 3, 1932, 104 f.

42PG57, 384.
43 PG 48, 743; vgl. die «pneumatischen Besprechungen» PG 60, 463.



272 Bernhard Wyss

Belege für solches christliches Brauchtum, das sich ja bis in die

Gegenwart gehalten hat, zu vermehren.
Wie steht Johannes selbst zum ganzen Problem der Superstition

Er bekämpft, wie mir scheint, am Aberglauben nicht (was
sehr wohl denkbar wäre) das Vernunftwidrige und Unnatürliche,
sondern das 'Fleidentum', das sich in seinen Erscheinungsformen
bekundet: das Verbrecherische im Kindsmord, das Götzendienerische

im Verkehr mit Dämonen und im Amulettzauber, das

Grausige oder doch Widerliche in der Totenbefragung, im
Gebrauch etwa von Russ und Schlamm, das Alltäglich-Diesseitige
im Achten auf Geräusche des Webstuhls, in der Anwendung von
Glöcklein und Faden. Diese Haltung (Johannes steht darin durchaus

in der Front der ganzen alten Kirche) hat ohne Zweifel
reinigend, mildernd, bessernd auf die Massen gewirkt. Aber wir dürfen
darob nicht übersehen: einen Kampf gegen den Aberglauben an
sich hat Johannes nicht geführt.

Dabei hätte es an geistiger Vorarbeit zu einem solchen keineswegs

gefehlt: So alt wie der Aberglaube ist bei den Griechen —
anders als bei Ägyptern und Mesopotamiern —¦ die Auflehnung
gegen seinen Zwang. «Ein Wahrzeichen nur gilt: das Vaterland
zu erretten!» schleudert schon Hektor dem warnenden
Vogelschauer Polydamas ins Gesicht44. Und was bei Homer noch ge-
fühlsmässige Regung griechischen Freiheitssinnes ist, hat dann die

Philosophie rational fortentwickelt. Das kann jetzt nicht verfolgt
werden; wir halten bloss fest, dass die Antike zugleich mit ihren
superstitiösen Meinungen und Bräuchen dem Christentum auch
die Materialien und Methoden der Kritik an beidem übergeben
hat. Wie die Apologeten der neuen Religion gegen die hellenischen

Göttervorstellungen die Waffen verv/enden konnten, die Xeno-
phanes im sechsten Jahrhundert vor Christus geschmiedet hatte,
ebensogut konnten sich die Theologen im Kampf mit den
verschiedenen Formen des Aberglaubens der Argumente bedienen,
die von der griechischen Philosophie längst ausgebildet waren;
soweit es um die Mantik geht, liegen sie in Ciceros zweitem Buch
De divinatione noch uns vor.

Doch auf diesen überlegenen Standpunkt theoretischer
Würdigung hat sich Johannes nicht erhoben; er war nun einmal mehr

praktischer Moralist als spekulativer Denker. Immerhin schimmert

44 Ilias 12, 243.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 273

vielleicht ganz schwach ein Dispositionsschema griechischer
Theorie durch, wo er die Hauptformen des Aberglaubens
aufzählt45, und im einzelnen erinnert der Satz, jeder Tag sei gleich
geartet wie jeder andere, so auffällig an Heraklits «Das Wesen

jedes Tages ist ein und dasselbe»46, dass der Gedanke an ein

Abhängigkeitsverhältnis sich aufdrängt. Da Heraklits Buch von
den Christen viel gelesen worden ist, scheint es nicht einmal
ausgeschlossen, dass Johannes unmittelbar aus dem alten ephesischen

Philosophen geschöpft hat. Doch das bleibt vereinzelt: für
denselben Johannes ist der Epileptiker, den er mit allen Symptomen
seines Leidens schildert, einfach wieder ein von Dämonen
Besessener47, nachdem schon achthundert Jahre vorher ein griechischer

Arzt — die Überlieferung nennt ihn Hippokrates — diese

'Heilige Krankheit' für so natürlich wie irgendeine erklärt hatte48.

Im eben berührten Dämonenglauben liegt letztlich der Grund
für die einem heutigen Menschen wohl etwas befremdliche
Haltung des Johannes zum Gesamtbereich des Aberglaubens: Wie
die Verfasser der neutestamentlichen Schriften und wie sämtliche

Heiden, Christen, Juden seiner Zeit ist Johannes überzeugt vom
Vorhandensein der Dämonen. Wer sich immer und überall von
dämonischen Mächten umgeben weiss, wer an ihren Einfluss auf
das Menschenleben glaubt, wird auch Mantik und Magie nicht
rundweg leugnen: jene nicht, weil man die Möglichkeit hat, die
Stimme der Dämonen zu vernehmen, sie zu befragen; diese nicht,
weil man von ihrer Kraft getroffen werden oder weil man davon
Gebrauch machen kann. Allerdings : diese Dämonenwelt ist
widergöttlich, und darum ist auch der in ihr verwurzelte Aberglaube
wesenhaft böse. Aber inexistent ist sein Inhalt deshalb nicht49.

Bei solcher Einstellung des Johannes kann es nicht
überraschen, dass in seinem Denken manches Platz gefunden hat, was

45 Man vergleiche einzelne Glieder der Aufzählung bei Cicero, De divinatione
2, 26 zum Beispiel mit PG 61, 38. 623.

46 H. Diels - W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 22 fr. 106.

Darnach Seneca, Epist. 12, 7 unus dies par omni est. Vgl. oben S. 268.
47 PG 60, 29 3 f.
48 Er ist freilich mit seiner Erklärung ein weisser Rabe geblieben. Kein Wunder,

dass die Evangelisten die Epilepsie ('Mondsucht') wieder von Dämonen verursacht
sein lassen (Marc. 9, 14—29. Matth. 17, 14—21). Und die Autorität des Evangeliums
zwingt einen Gelehrten vom Range des Origenes (Comment, in Matth. tom. 13,
6, PG 13, 1105/7) nach ausdrücklicher Ablehnung der physiologischen Erklärung
zu dem Bekenntnis : Wir aber glauben dem Evangelium und führen diese Krankheit
auf einen unreinen Geist zurück.

49 Zu dieser Doktrin vgl. etwa Lactant, Divin. Inst. 2, 13—15.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) l8



274 Bernhard Wyss, Johannes Chrysostomos und der Aberglaube

wir kaum anders als abergläubisch nennen können: Die Amulette
mit dem Alexanderbild verwirft er; dem Kreuz als Amulett und
unheilabwehrendem Zeichen traut er übernatürliche Wirkung zu.
Er spottet über den Schutzzauber, der mit Salz, Asche, Russ,
Schlamm getrieben wird ; aber er glaubt an die Heilkraft geweihten
Öls. Er wettert gegen die heidnischen Besprechungen — und ist
überzeugt von der Wirksamkeit frommen Handauflegens. Man
wende nicht ein: das Entscheidende sei dabei doch der christliche
Glaube; Kreuz, Öl, Handauflegung seien bloss äussere Symbole.
Dasselbe liesse sich von jenen heidnischen, mit magischer Kraft
begabten Stoffen ja ebensogut sagen, und wer sie gebrauchte, war
für sein Teil natürlich auch vom Glauben daran erfüllt; nur wer
diesen nicht mitmacht, spricht von Aberglauben.

Zur modernen Diskussion, welcher religiöse Charakter etwa
einem Anhängekreuzchen oder anderm der Art zukomme, möchte

ich mich nicht äussern. Eines steht mir fest: wer diese

Erscheinungen bei Johannes Chrysostomos gleichsam in statu nascendi

verfolgt, kann über ihre Herkunft aus antikem 'Aberglauben' nicht
im Zweifel sein. So viel Johannes davon über Bord geworfen,
so viel er zu seiner Einschränkung und Läuterung beigetragen hat :

grundsätzlich hat er ihn nicht überwunden. Die von ihm bejahten
und gepriesenen christlichen Superstitionen unterscheiden sich

von den abgelehnten paganen der Form nach, nicht im Wesen.
Das ist keine überraschende und keine neue Feststellung. So

zeigt der etwas jüngere Augustin, um nur ihn zu nennen, in der
Civitas Dei und in der Schrift De doctrina Christiana, was Dämonologie

und Superstition betrifft, dieselbe — für uns zwiespältige —
Haltung. Vor den mehr systematischen, doch hie und da aus
zweiter Hand stammenden Darlegungen Augustins hat Johannes
die Frische des eigenen Erlebnisses voraus. Seine Äusserungen
geben, zusammengenommen, einen Querschnitt durch die
abergläubischen Vorstellungen und Bräuche der zum Teil erst
oberflächlich christianisierten Gesellschaft des ausgehenden vierten
Jahrhunderts50. Sie bilden zugleich einen kleinen Beitrag zum
unerschöpflichen Thema der Auseinandersetzung des Christentums
mit der Antike.

50 Sogar in der Osterpredigt wusste Johannes Leute unter seinen Zuhörern,
die auf den Vogelflug achteten, auf'Stimmen' (omina) hörten, verbotene Medikamente
und Besprechungen anwandten: PG 62, 48.


	Johannes Chrysostomos und der Aberglaube

