Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 47 (1951)

Artikel: Johannes Chrysostomos und der Aberglaube
Autor: Wyss, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

262

Johannes Chrysostomos und der Aberglaube
Von Bernhard Wyss, Basel

Johannes, genannt ‘Goldmund’, aus Antiochien (354 [?] —407),
der Bischof von Konstantinopel zur Zeit des Kaisers Arkadios,
lebt im Gedichtnis der Nachwelt vor allem fort als der Meister
der Rede unter den griechischen Kirchenvitern!. Dann als der
" mitfithlende und titige Freund der Armen, als der mutige Ver-
fechter christlicher Lebensfithrung im Kampf gegen einen ver-
weltlichten Hof. Derselbe Johannes ist einer unserer aufschluss-
reichsten Gewihrsminner fiir die damaligen Lebensverhiltnisse
des christlichen Ostens. Es ist eine lohnende, im ganzen noch un-
geloste Aufgabe, die gewaltige Masse seiner Schriften fur die
Kulturgeschichte der Spitantike auszuwerten?. Manchen Zug des
Alltagslebens jener Zeit hat seine cifernde Sittenpredigt vor Ver-
gessenheit bewahrt. Ein Feld, auf dem Johannes besonders viel
Unkraut auszujiten fand, ist der Aberglaube3. Aus dem, was mir zu
diesem Gegenstand bei der Lektiire begegnet ist, mdchte ich im fol-
genden einiges vorlegen®.

1Wilamowitz, Die griechische Literatur des Altertums (in: Die Kultur det
Gegenwart hgb. von P. Hinneberg 1, 8, 3. Aufl., Leipzig/Berlin 1912) 296 scheint
mir Johannes als Schriftsteller doch zu iberschitzen, wenn er ihn Gber Libanios
stellt — so gut ich begteife, dass ihm der mitten im Getriebe der Zeit kimpfende
und leidende Christ menschlich mehr zugesagt hat als der fast auf Studierstube und
Hétsaal beschrinkte Heide. Johannes driickt sich, ohne Pedanterie, in einem et-
staunlich guten, leicht eingehenden Attisch aus. Aber mit Libanios kann et sich
weder an Griindlichkeit noch Feinheit det Sprachkenntnis messen, auch nicht an
Tiefe des Eindringens in jene Form attischen Geistes, die sich im Stil eines Thukydides
und Demosthenes 4ussert. Neben den partfiimierten Sorbets der Himerios und
Eunapios wirkt der Trunk klaren Wassers, den uns Johannes vorsetzt, wahrhaft
etfrischend; aber der herbe Rezinat des Libanios gewihrt einen erleseneren Genuss
als beides.

2 Eine knappe Sammlung des wichtigsten Materials gibt die von H. Gelzer
angeregte Jenaer Dissertation (1907) des Amerikaners J. Milton Vance: Beitrige
zur Byzantinischen Kulturgeschichte am Ausgange des IV. Jahrhunderts aus den
Schriften des Johannes Chrysostomos. Manches betithrt P. Chr. Baur, Johannes
Chrysostomos und seine Zeit (1: Minchen 1929; 2: 1930). Unzuginglich blieb mir
leider Aimé Puech, Un réformateur de la société chrétienne au IVe siécle: St. Jean
Chrysostome et les moeurs de son temps, Paris 1891.

3 Die wichtigsten Stellen bei Vance a.a. O. 35 f. Im folgenden sehe ich im
allgemeinen davon ab, auf die zahlreichen Monographien und Lexikonartikel hinzu-
weisen, in denen einzelne Nachrichten des Chrysostomos gestreift oder parallele
volkskundliche Materialien zusammengetragen und gedeutet sind.

4 Der Einfachheit halber zitiere ich Johannes nach Band und Spalte des Abdrucks
in Mignes Patrologia Graeca (PG), wo der Text B. de Montfaucons zugrunde
gelegt ist.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 263

Auf dem Gebiet der Zukunfrsergriindung bekimpft Johannes
die Auslegung bedeutsamer Gerdusche, die Vogelzeichen, den ‘An-
gang’, die Zuckungsmantik. Davon sind das seit Homer omi-
nose Niesen, das Schreien des Esels, das Krihen des Hahns
allbekannte Dinge. Eher etwas Besonderes ist es dagegen, dass
auch bei der Arbeit am Webstuhl® in die Zukunft weisende Ge-
rdusche zu vernehmen sind: «Und die Frauen nehmen es fiir ein
Vorzeichen, wenn die Rohrstibe einen Ton von sich geben, weil
sie an die senkrechten Balken des Webstuhls anstossen, oder auch
<ertbnen >, wenn sie, die Weberinnen, mit dem Kamm das Gewebe
festschlagen. Ferner: wenn sie den Einschlagfaden mit dem Kamm
nach unten klopfen und diese Arbeit mit etwelcher Heftigkeit aus-
fithren, und wenn dann die Rohrstibe oben infolge dieses kréftigen
Klopfens an die senkrechten Balken des Webstuhls anschlagen,
so nehmen sie auch dies fiir ein Vorzeichen.»®

Angstlich beobachtet der Abergliubische, worauf er beim Ein-
und Ausgang zuerst stosst. Bedeutsam sind der Eindugige und
der Lahme — wir erfahren nicht, in welchem Sinn. Den Spott des
Chrysostomos fordert es heraus, dass der Angang einer Jungfrau
einen unergiebigen Tag verkiinden soll; eine Dirne dagegen einen
trefflichen, an dem man gute Geschifte machen wird?. Schlimm
ist es, wenn man beim Ausgehen mit dem linken Fuss antritt, und
schon vorher, wenn einem beim Anziehen der verwiinschte
Sklave zuerst den linken Schuh reicht®. Zuckt einem beim Ausgang
unwillkiirlich das rechte Auge, so muss man auf Trinen gefasst

5 PG 62, 92. Die Stelle ist der Belesenheit H. Bliimners, Technologie und
Terminologie der Gewerbe und Kiinste bei Griechen und Rémern 1, 2. Aufl., Leip-
zig/Betlin 1912, 135/170 entgangen. Sachkundige vermégen mit ihrer Hilfe vielleicht
eine Einzelfrage des Baus antiker Webstiihle — Begriff und Funktion der Rohs-
stabe (kalamoi) — zu kliren. Vgl vorliufig Blimner a.a. O. 148/150. Ausser
acht liasst die kalamoi Grace M. Crowfoot, Of the Warp-Weighted Loom:
Annual of the British School at Athens 37, 1936/7, 46.

6 In diesem Abschnitt steckt — bessete Belehrung durch die Kenner der Webe-
kunst vorbehalten — offenbar eine Wiedetholung. Ich méchte sie nicht aus einer
Verderbnis det handschriftlichen Uberlieferung erkliren, sondern daraus, dass uns
diese Predigten grossenteils so votliegen, wie Stenographen sie nach dem miindlichen
Vortrag des Johannes festgehalten haben (vgl. W.v. Christ-O. Stihlin, Geschichte
der griechischen Literatur 2, 2, 1459): da konnen solche Schonheitsfehler leicht
stehen geblieben sein. Die Sache ist natiirlich fir die Textkritik des Chrysostomos
von einiger Bedeutung. Von grosserer vielleicht fiir den antiken Prosastil: wie untet-
scheidet sich solche wirklich gesprochene Rede (wofiir im Lateinischen etwa Augu-
stins Sermonen heranzuziehen wiren) von der nachtriglich — oder von vornherein
— literarisch gestalteten, mit der wir es bei den attischen Rednern und Cicero so
gut wie immer zu tun haben?

PG 49, 239 f

8 PG 62, 9z.



264 Bernhard Wyss

sein: dasselbe lehrt nicht nur ein unter dem Namen des mythischen
Sehers Melampus gehendes Zuckungsbuch, sondern auch Shake-
speares Desdemona: «Mein Auge zuckt; bedeutet das wohl Zih-
ren ?». Dem Hirten Theokrits verrit das Zucken des rechten Auges,
dass er noch am gleichen Tag seiner liecbsten Amaryllis begegnen
wird; aber der Zuckungsfachmann miisste wissen, ob das untere
oder das obere Lid sich bewegt hat: daraus mag sich die abweichen-
de Deutung erkliren®.

Die Praktikanten der Mantik geben sich mit geringfiigigeren
Fillen ab als die grossen Zukunftsdeuter der Heldensage. Jetzt
sind einem die ‘Seher’ behilflich, verlorenes (vor allem: gestohle-
nes) Geld wiederzufinden. Johannes lehnt es ab, dass der Christ
sich solcher Hilfe bediene: Gott hat sie verboten. Wer nicht ver-
sucht, das Geld auf diesem Weg wiederzubekommen, versetzt
damit dem Teufel, der ihn mit dem Verlust hat treffen wollen,
einen wirksamen Gegenschlag. Ubrigens niitzt es gar nichts, zu
den Sehern zu laufen: sie wissen auch nicht, wo das Geld ist. Und
wenn sie am Ende mit ihrer Angabe doch das Richtige treffen, so
steckt dahinter bloss ein besonders gefihrlicher Anschlag Satans:
denn er ist es gewesen, der die Diebe — sie stehen ja in seinem
Dienst — zu ihrer Ubeltat angetrieben hat; deshalb weiss er allet-
dings, wo das Geld sich jetzt befindet, also kann er den Sehern
auch verraten, wo es zu finden ist. Merkt er aber, wie du dir den
Verlust zu Herzen nimmst, wird er dich das Geld wieder verlieren
lassen, um dich zu abermaligem (und darum noch verwerflicherem)
Abfall vom géttlichen Gebot zu verfithrenl0.

Was die Zawberei anlangt, weiss Johannes von dem Treiben
der Hetdren, die sich mit magischen Liedern, Spenden, Liebes-
trinken und tausenderlei andern Mitteln die Zuneigung ihrer Ver-
ehrer zu sichern glauben. Ja, sie schrecken weder vor Giften
zurlick, womit die hintergangene Ehefrau geschidigt werden soll,
noch vor Dimonenbeschworung und Totenbefragung'®. Also
dieselbe diistere Welt des Liebeszaubers, wie sie vor langem Horaz

*PG 62, 92. — H. Diels, Beitrige zur Zuckungsliteratur des Okzidents
und Orients: Abhandl. Preuss. Akad. d. Wissensch., Phil.-Hist. Klasse, 1: 1907;
2: 1908; besonders 1907, 23 § 20. — Shakespeare, Othello 4, 3, 58. — Theo-
crit. 3, 36; dazu H. Schweizer, Aberglaube und Zauberei bei Theokrit, Diss. Basel
1937, I0.

10PG 62, 413 f.

PG 6o, 627; zu Unrecht deutet W. Kroll, Reallexikon fiir Antike und
Christentum 1, 1950, s. V. Aphrodisiacum so1 diese Liebestrinke (philtra) als Ab-
treibungsmittel. Vgl PG 51, 216.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 265

in der Canidia-Epode, noch friher Theokrit in den ‘Pharma-
keutriai’ geschildert hatte.

Eine Eigenheit des vierten Jahrhunderts nach Christus ist die
Steigerung der Angst vor dem Schadengauber ins geradezu Patho-
logische. Dazu erzihlt Johannes ein bezeichnendes eigenes Er-
lebnis. Es fillt wahrscheinlich in den Winter 371/212. Damals
hatten, wie unter anderm Ammianus Marcellinus berichtet!3, ge-
wisse Leute in Antiochien durch Zukunftsbefragung erfahren,
der nichste Kaiser werde THEOD. heissen. Der Advokat Theo-
doros hatte das auf sich bezogen; rasch fanden sich Gutgliubige,
die bereit waren, bei einer Verschwoérung zur Verwirklichung
dieser Prophetie mitzumachen. Aber die Kaiser, Valentinian I und
Valens, horten von der Sache, und nun wiitete im Osten Valens
mit einem Terror, wie ihn allein die abgriindige Angst vor Hexerei
eingibt, nicht nur gegen Theodoros und seinen Kreis, sondern
auch gleich gegen simtliche Verfahren, mit denen allenfalls der
Name des kinftigen Herrschers ermittelt, also der Sturz des
regierenden herbeigefiihrt werden konnte. Namentlich hatte er es
auf die magischen Schriften abgesehen — tibrigens mit dem Erfolg,
dass damals viele Leute ihre Bibliotheken vorsorglich iiberhaupt
verbrannten!4, Ia diesen Zusammenhang also gehort der Bericht
des Johannes!®: «Einst regte sich der Verdacht der Tyrannen
gegen unsere Stadt (Antiochien); ich war damals ein junger Mensch.
Truppen sperrten die Stadt von aussen ab, und riicksichtslos

12 Nach Zosim. 4, 13, 2 in den Winter 373/4. Das eine wie das andere Datum
spricht dafiir, dass Johannes — damals nach seiner eigenen Angabe ein Jingling
(meirakion), also schwerlich mehr als 21jihrig — cher 354 geboren ist als 347 oder
gar schon 344.

13 Ammian. Marc. 29, 1. 2. Zu diesen Ereignissen vgl. etwa A. Piganiol,
L’Empire chrétien, Paris 1947, 160 f.; Assunta Nagl, Realencyclopidie der classi-
schen Altertumswissenschaft 2. Reihe 7, 2112 f. 5. v. Valens.

14 Weil hier von der Zerstorung antiker Bibliotheken die Rede ist: Nach
Ad. v. Harnack, Porphyrius ‘Gegen die Christen’: Abhandl. Preuss. Akad. d.
Wissensch., Phil.-Hist. Klasse 1916, 1, test. XVI weiss Chrysostomos (PG 50, 537)
«noch von Exemplaren christenfeindlicher Schriften, die sich erhalten haben, aber
nur bei Christen». Harnack, der mit Recht annimmt, dass dazu eben das Werk des
Porphyrios gehort habe, hat iibersehen, dass Johannes selbst dieses — sei es in der
urspriinglichen Fassung, sei es im Auszug — nachweislich beniitzt hat: In der 7.
Homilie zu 1. Thessalonich. 4 (PG 62, 436) bietet Johannes, ohne Quellenangabe,
so ziemlich das ganze umfangreiche, von Harnack aus Makarios Magnes gewonnene
Porphyrios-Fragment 94, die Darlegung, warum die Auferstchung des Fleisches un-
moglich sei. — Beildufig: das von Porphyrios daselbst zur Widerlegung der Ansicht
von Gottes Allmacht vorgebrachte Argument, auch Gott kénne nicht bewirken,
dass 2 X 2z = § sei, begegnet schon bei Plinius, Nat. Hist, 2, 27: es wird also aus
stoischer Theologie stammen.

15 PG 6o, 274f.



266 Betnhard Wyés

wurden Zauberbiicher und magische Schriften zusammengesucht.
Der Verfasser eines solchen Buches hatte es, wie es war, in den
Fluss geworfen. Man verhaftete ithn und verlangte thm das Buch
ab. Da er nicht in der Lage war, es herauszugeben, wurde er ge-
fesselt durch die ganze Stadt gefihrt. Unter dem Druck der Beweise
fand er seine Strafe. Damals ging ich, in der Absicht ein Mirtyret-
grab aufzusuchen, mit einem Kameraden flussaufwirts durch die
Anlagen spazieren. Plotzlich erblickte mein Begleiter die Schrift,
wie sie im Flusse schwamm. Zuerst meinte er zwar, es sel ein
Stiick Leinwand. Er trat nidher heran und sah, dass es ein Buch
war; dann stieg er hinunter und fischte es heraus. Lachend machte
ich ihm den Fund streitig: ,,Aber wir wollen doch sehen, was das
eigentlich ist!“ Er rollt einen Teil des Buches auf und wird ge-
wahr, dass darin magische Zeichen stehen. Und zufillig ging im
gleichen Augenblick ein Soldat an uns vorbei. Mein Begleiter
steckte das Buch ein und ging hinweg, starr vor Schrecken. Denn
wer wiirde uns geglaubt haben, dass wir es aus dem Fluss aufge-
lesen hitten — damals, wo auch alle Unverdichtigten angehalten
wurden? Es wegzuwerfen wagten wir nicht, aus Angst, man
konnte uns beobachten; und das Ding zu zerreissen, war ebenso
gefihrlich. Da half uns Gott: wir konnten es schliesslich doch weg-
werfen und entkamen so der Gefahr.»

Gang und gibe war — in christlichen Kreisen offenbar nicht
minder als in heidnischen — der Sebusgyanber in mannigfachen
Formen. Vor allem sind es die Amulette, die Johannes zu schaffen
machen. Einmal spricht er von Miinzen mit dem Bildnis Alexan-
ders des Makedonen®, dic manche Leute «am Kopf» oder «am
Fusse» tragen: von solchen Alexanderamuletten — zum Teil mit
christlichen Symbolen, wie dem Christusmonogramm, auf der
Riickseite — ist eine ganze Reihe tatsichlich gefunden!?. Auch
Zaubertifelchen, die den kleinen Kindern gleich nach der Geburt
umgehingt werden, kennt Chrysostomos'®. Wir erfahren, dass man
gewissen Flussnamen'® — darf man an Neilos, Orontes denken ? —
eine besondere Schutz-, ja Heilwirkung zutraute. Erwihnt werden
ferner der Leinenfaden, der rote Faden, den man dem Kind um-

18 PG 49, 240. Uber die «talismanhafte Wirkung» der Alexandermiinzen vgl.
A. Alfsldi, Die Kontorniaten 1, Budapest 1943, 39.

17 Abbﬂdungen bei H. Leclercq, Dictionnaire d’archeologle chrétienne et
de liturgie 1, 2, 1907, 1789/91 s. v. Amulettes.

B PG 61 623.

19 PG 62, 358,



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 267

bindet, die Glocklein, die man ihm um das Handgelenk hingt?°.
Dariiber, was die Leute sich dabei gedacht haben — ob sie sich
bewusst gewesen sind, Dimonen zu binden oder mit Klingeln zu
verscheuchen, ob sie im roten Faden die Blutfarbe gesehen haben —,
vernehmen wir nichts. Um die Psychologie des Aberglaubens
kiimmert sich Johannes nicht; besser gesagt: sie liegt fiir ihn eben
darin, dass all diese Dinge teuflischer Eingebung entsprungen
sind. — Mit den Amuletten hoffen die Leute nicht bloss alles et-
denkliche Ungemach abzuwehren, sondern auch bereits ausge-
brochene Krankheiten zu vertreiben. Ein Aberglaube, den nicht
einmal die Heiden — wenigstens nicht die Gescheiteren unter ihnen
— ertriglich finden! Hat doch ein athenischer Staatsmann, der
sich so etwas umhingte, sich damit den Hohn seines Philosophie-
lehrers zugezogen. Johannes spielt hier?! an auf einen von Plutarch
berichteten Vorfall: Als Perikles an der Pest schwer krank dar-
niederlag, hatte er sich von seinen Pflegerinnen ein Amulett auf-
dringen lassen; wie Anaxagoras ihn besuchte, wies er es diesem
vor, um ihm. zu zeigen, wie tief er durch die Krankheit schon
heruntergekommen sei??. (Mag das Geschichtchen wahr oder er-
funden sein: es veranschaulicht gut, wie auch aufgeklirte Geister
in Not und Todesangst beim Irrationalen Zuflucht suchen??: so
hier derselbe Perikles, der einst einem attischen Soldaten das Ent-
setzen ob einer Sonnenfinsternis durch ruhige physikalische Be-
lehrung genommen hatte, indem er ihm mit seinem Mantel die
Sonne verdeckte). — Schutzzauber iiben auch die Ammen und
Migde, die im Bade Schlamm holen und damit das Gesicht des
kleinen Kindes bestreichen, um Bésen Blick, Neid und Missgunst
von ihm abzuhalten?®. Dieselbe schirmende Wirkung haben Asche,
Russ, Salz?, iiber deren Anwendung uns allerdings nichts Niheres
mitgeteilt wird.

20 PG 61, 105.

21 PG 62, 358.

22 Plutarch., Pericl. 38, wo Theophrast., Ethic. fr. 146 W., als Gewihrsmann
genannt ist.

23 S5 benahm sich in der Krankheit auch der Atheist Bion von Borysthenes,
was Diogenes Laertios 4, 54—57 in einem seiner uniiberbietbar hélzernen Gedicht-
chen mit hitbschem folkloristischen Apparat besungen hat.

24 PG 61, 106. Uber den Bésen Blick vgl. auch PG 61, 648, wo Johannes
die Stelle Matth. 20, 15 («Oder ist dein Auge boése, weil ich giitig bin ?»), wie mir
scheint mit Recht, so auslegt, dass sie nicht als evangelisches Zeugnis fiir den Bosen
Blick angerufen werden kann.

% PG 62, 359-



268 Bernhard Wyss

In der Namengebung hat sich ebenfalls eine heidnische Unsitte
gehalten: statt dass man das Kind, wie es bei den frithen Christen
Brauch war, nach einem Heiligen nennt, ziindet man Lampen an,
gibt jeder einen Namen und wihlt den der am lingsten brennen-
den, in der torichten Meinung, das junge Menschlein werde dann
ebenfalls ein langes Leben haben?S.

Auch die grausigste Form des Zaubers, den Kindsmord, streift
Johannes. Indes driickt er sich dariiber so aus, als sei ihm selbst
kein wirklicher Fall bekannt gewesen. Das geht aus folgender
Erorterung der Frage, warum die Ddmonen sich mit Vorliebe an
den Grabstitten aufhielten, hervor?”: «Weil sie der Menge eine
verderbliche Meinung eingeben wollen, nidmlich: dass die Seelen
der Abgeschiedenen zu Dimonen wiirden. Ein Gedanke, den man
niemals auch nur in Erwidgung ziehen sollte! ,,Aber was sagst du
dazu®, konnte einer einwenden, ,,dass viele Zauberer Knaben ent-
fiihren und sie schlachten, damit sie nachher ihre Seelen zu Dienern
haben ?* ,,Woher ist das zu beweisen ? Gewiss, dass sie Knaben
schlachten, erzihlt man oft. Aber woher weisst du, dass die Seelen
der Umgebrachten dann mit den Dimonen zusammen sind?
Sprich!* ,,Die von Dimonen Besessenen schreien ja selbst: ‘Ich
bin die Seele des So und So’.*“ ,,Aber auch das ist bloss satanische
Machenschaft und Betriigerei: es ist ndmlich nicht die Seele des
Verstorbenen, die solches schreit, sondern der Didmon selbst, der
das vorgibt, um jene, die es horen, zu tiuschen.»

Mehrmals zieht Johannes gegen die Tagewdiblerei los?®; dafiir
kann er sich auf den Apostel Paulus berufen (Galat. 4, 10): «Tage
beobachtet ihr und Neumonde und Festzeiten und Neujahrstage.
Ich fiirchte fir euch, dass ich am Ende vergeblich an euch gear-
beitet habe.» Gerade die Unsitte, den Neujahrstag deshalb in Saus
und Braus zu verbringen, weil dann das ganze Jahr erfreulich aus-
fallen werde, gibt Johannes Anlass zu leidenschaftlicher Kritik?®:
So verhilt sich nicht christliche Frommigkeit, sondern heidnischer
Irrtum. «Schlecht oder gut wird ein Tag nicht zufolge seiner
eigenen Natur — denn jeder Tag ist an sich genau gleich wie jeder
andere —, sondern zufolge unserer Anstrengung oder unseres
Leichtsinns. »3°

26 PG 61, 105.

2 PG 57, 353; vel. PG 48, 983.
28 PG 61, 106; 62, 92.

2 PG 48, 954-

30PG 48, 955-



Johannes Chrysostomos und det Aberglaube 269

Eine besondere Sorge bereitet Johannes die Anzichungskraft,
die auf manche damalige Christen der jidische Kult ausiibt. Soweit
es sich dabei um Judenchrtisten handelt (von denen es namentlich
in Antiochien eine grosse Zahl gegeben haben muss), kann man
ihr Verhalten vergleichen mit dem jener bernischen Untertanen
aus dem stdlichen Aargau, die nach der Reformation heimlich im
nahen Luzernbiet zur Messe gingen3l. Das ‘In die Synagogen
Laufen’ zur Fieberbekimpfung oder Wundbehandlung wird von
Johannes auf cine Stufe gestellt mit dem Herbeiholen des Medizin-
manns oder des Zauberers32, Aber mit solchen Ausfillen vermag
er nichts daran zu dndern, dass die Synagogen nach wie vor als
besonders heilig gelten. Nur mit knapper Not hat er einmal durch
personliches Eingreifen verhindern konnen, dass ein Christ eine
Christin zur Ablegung eines ganz feierlichen Eides in ein jidisches
Bethaus schleppte33.

So gut wie heidnische Briduche suchte das Volk auch jiidische
dadurch zu retten, dass es sie ins Christliche umbog. Das ergibt
sich aus einer Bemerkung, die Johannes in seine Auslegung von
Matthius 23, 5 einflicht3*: «,,Denn sie machen ihre Gebetsriemen
breit und ithre Quasten gross.” Und was sind diese Gebetsriemen
und Quasten ? Da sie immer wieder die Wohltaten Gottes ver-
gassen, gebot er ihnen, seine Wunder in kleinen Biichlein aufzu-
schreiben und diese an die Hinde zu hingen. Darum sagt er auch
(Deut. 6, 8): ,,Sie sollen dir unerschiittetlich vor Augen stehen.*
Diesc nannten sie also Gebetstiemen. So haben auch jetzt viele
Frauen Evangelientexte um den Hals gehingt.»35 Also: die alt-
testamentlichen ‘Denkzette]’ (wie Luther sie nennt) sind einfach
durch solche aus dem Neuen Testament ersetzt. Was bei Johannes
gleich folgt, will ich nicht unterdriicken, weil es bezeugt, dass
schon der antike Mensch, um sich vor Vergesslichkeit zu schiitzen,
ein unserm Knoten im Taschentuch vergleichbares Mittel ange-
wandt hat: «Und damit sie auch noch anderswoher daran (an

31 Ich erinnere mich, in den Eidgenossischen Abschieden von solchen Vorfillen
gelesen zu haben.

32 PG 48, 935; vgl. PG 61, 623.

33 PG 48, 847 f.

4 PG 58, 669; vgl. PG 49, 196. Im griechischen Text des Matthius heissen
diese Gebetsriemen phylakteria, wottlich ‘Schutzmittel’, ‘Amulette’.

35 Denselben Brauch, doch mit schirferem Abriicken davon, bezeugt Hierony-
mus in seinem um einige Jahre jingeren Commentarius in evangelium Matthaei 4,
23 (PL 26, 168). Auch Isidoros von Pelusion, Epist. 2, 150 (PG 78, 604) kennt diese
kleinen, um den Hals gehingten Evangelien.



270 Bernhard Wyss

Gottes Wohltaten) erinnert wirden, hat er ihnen wie kleinen
Kindern geboten, das zu tun, was viele, weil sie vergesslich
sind, tun, indem sie den Daumen mit einer Schnur oder einem
Faden ' umbinden, nimlich: am untern Saum des Oberge-
wandes ein dunkelfarbiges Gespinst gesondert anzunihen, da-
mit sie, wenn ihr Blick darauf fiele, an die Gebote erinnert
wiirden. Und die hiessen ‘Quasten’. Darin waren sie also
eifrig: im Breitmachen der Riemen dieser Biichlein und in der
grossen Ausfihrung dieser Quasten — was natiirlich der Inbegriff
leeren Wahns ist.»

Ein Einwand, der gegen die geistlichen Bekimpfer des Aber-
glaubens aus der Mitte der Gemeinde immer wieder erhoben sein
wird, diirfte die unbestreitbare Richtigkeit mancher Voraussage,
der tatsichliche Erfolg so und so vieler magischer Prozeduren ge-
wesen sein. Wenn es gar um Leben und Gesundheit eines lieben
Menschen ging, war es gewiss nicht leicht, verzweifelten Ange-
horigen die Anwendung alten Heilzaubers auszureden, besonders
wenn man, wie Johannes selbst, die Wirksamkeit der Magie nicht
unbedingt leugnete. Ist doch diese fiir ihn nicht etwa gegenstands-
lose Selbsttiuschung, sondern, wie das Opfer an die Heidengétter,
Dienst an wirklich vorhandenen didmonischen Michten. Dem-
gemiss kann Johannes das standhafte Ablehnen von Besprechun-
gen und Amuletten in der Krankenpflege geradezu dem Martyrium
gleichsetzen3®, Denn zum Mirtyrer wird man nicht nut, indem man
eher den Tod erleidet als dem Opferbefehl gehorcht, sondern ein-
deutiges Mirtyrertum ist es bereits, wenn man der Versuchung
zum Trotz eine unentwegt christliche Haltung bewahrt, auch wenn
diese einen Todesfall nach sich ziehen kann. Wie das zu verstehen
ist, wird aus folgendem Gedankengang des Johannes klar werden37:
«Das Kniblein ist erkrankt. Hat die Mutter keine Amulette an-
gewendet ? Das wird ihr als Martyrium angerechnet. Denn sie hat
in ihrer Gesinnung den Sohn als Opfer dargebracht. Wie das,
wo jene Mittel doch nichts taugen, nur Lug und Trug sind ? Aber
es waren immerhin Leute zugegen, die ihr einzureden suchten,
dass die Mittel doch etwas taugten. Und dennoch wollte sie eher
ihr Kind tot sehen als sich zum Gotzendienst erniedrigen. Wie nun
diese Frau eine Mirtyrerin ist . . ., so ist jene, die sich umgekehrt

38 PG 48, 938; 62, 412.
37 PG 62, 357f.; vgl. PG 62, 412; 48, 939; 49, 240.



Johannes Chrysostomos und der Aberglaube 271

verhilt, eine Gotzendienerin3, Es ist ndmlich klar, dass sie auch
geopfert haben wiirde, wenn es zu opfern gegolten hitte. Denn
die Amulette sind — mogen jene, die damit ihr Geschift machen,
auch tausend gescheite Erklirungen vorbringen, wie ,,Wir rufen
Gott an und tun nichts anderes* oder ,,Die Frau ist Christin und
gliubig® und was derlei Ausfliichte mehr sind — die Amulette
sind und bleiben eben doch Gotzendienst. Du bist gliubig ? Dann
bekreuzige dich. Sprich: ,,Allein diese Waffe habe ich, nur dieses
Heilmittel; ein anderes kenne ich nicht.*“»

Damit sind wir an dem Punkte angelangt, wo Johannes an
die Méglichkeit magischer Wirkung, an unheilabwehrende Schutz-
mittel nicht bloss glaubt, sondern sie sogar empfiehlt. Nur miis-
sen diese christlichen Charakters sein. Das Kreugesgeichen, der Name
des Herrn sind fir ihn die Schutz- und Trutzwaffen, mit denen man
die dimonischen Michte aus dem Felde schligt?®: «Dieses Kreuzes-
zeichen hat zur Zeit unserer Vorfahren und heutzutage verschlos-
sene Tiren gedfinet, hat verderbliche Zaubermittel entkriftet, die
Macht des Schierlings gebrochen, die Bisse giftiger Tiere geheilt. »
Dass die Sitte sich zu bekreuzigen schon damals sehr verbreitet
gewesen ist, belegt Johannes neben andern, auch iltern Zeugen:
viele schlagen unbewusst das Kreuz beim Gang ins Bad, beim
Lichteranziinden, beim Betreten der Synagoge?. In Gold gefasste
Holzsplitterchen vom Kreuze Christi werden von Minnern und
Frauen zum Schmuck und — dariiber kann kein Zweifel sein —
zugleich als starkes Amulett getragen?l. O/ aus der Kirche hat
Kranke, die sich in rechtem Glauben damit gesalbt haben, geheilt42.
Den Triger des Diadems, den Kaiser, hat oftmals, wenn alle drzt-
liche Kunst versagte, ein frommer Priester durch FHandanflegen und
reines Gebet vom Fieber befreit??, Doch es ist nicht nétig, die

38 Das Ablehnen heidnischer Mittel zur Gesundung wird auch von Augustin,
Sermo 286, 7 (PL 38, 1300) als Martyrium bewertet: (muliercula . .. ant vir . ..) dicit
acgroto : ‘fac illam ligaturam, et sanus eris. adbibeatur illa praccantatio, et sanus eris. ille et
ille et ille, interroga, sani inde facti sunt.” non cedif, non oblemperat, non cor inclinat ; certat
tamen. vires non habet, et diabolum vincit. fit martyr in lecto, coronante iflo gui pro illo pependit
in ligno. Es lisst sich nicht abstreiten, dass Johannes und Augustin den Erfolg heid-
nischer Praktiken in der Krankenpflege far moglich gehalten haben: sonst wire
ihre These unverstindlich.

PG 58, 537.

10 PG 48, 940; vgl. PG 6o, 91; 48, 826.

1 PG 48, 826. Uber den Amulettcharakter dieser Kreuzespartikel gut F. J.
Dolger, Antike und Christentum 3, 1932, 104 f.

12PG 57, 384.

B PG 48, 743; vgl. die « pneumatischen Besprechungen» PG 60, 463.



272 Bernhard Wyss

Belege fiir solches christliches Brauchtum, das sich ja bis in die
Gegenwart gehalten hat, zu vermehren.

Wie steht Johannes selbst zum ganzen Problem der Super-
stition ? Er bekdmpft, wie mir scheint, am Aberglauben nicht (was
sehr wohl denkbar wire) das Vernunftwidrige und Unnatiirliche,
sondern das ‘Heidentum’, das sich in seinen Erscheinungsformen
bekundet: das Verbrecherische im Kindsmord, das Gotzendiene-
rische im Verkehr mit Dimonen und im Amulettzauber, das
Grausige oder doch Widerliche in der Totenbefragung, im Ge-
brauch etwa von Russ und Schlamm, das Alltiglich-Diesseitige
im Achten auf Gertdusche des Webstuhls, in der Anwendung von
Glocklein und Faden. Diese Haltung (Johannes steht darin durch-
aus in der Front der ganzen alten Kirche) hat ohne Zweifel reini-
gend, mildernd, bessernd auf die Massen gewirkt. Aber wir durfen
darob nicht tibersehen: einen Kampf gegen den Aberglauben an
sich hat Johannes nicht gefuhrt.

Dabei hitte es an geistiger Vorarbeit zu einem solchen keines-
wegs gefehlt: So alt wie der Aberglaube ist bei den Griechen —
anders als bei Agyptern und Mesopotamietn — die Auflehnung
gegen seinen Zwang. «Ein Wahrzeichen nur gilt: das Vaterland
zu erretten!» schleudert schon Hektor dem warnenden Vogel-
schauer Polydamas ins Gesicht®. Und was bei Homer noch ge-
fithlsmissige Regung griechischen Freiheitssinnes ist, hat dann die
Philosophie rational fortentwickelt. Das kann jetzt nicht verfolgt
werden; wir halten bloss fest, dass die Antike zugleich mit ihren
superstitiosen Meinungen und Briuchen dem Christentum auch
die Materialien und Methoden der Kritik an beidem iibergeben
hat. Wie die Apologeten der neuen Religion gegen die hellenischen
Gottervorstellungen die Waffen verwenden konnten, die Xeno-
phanes im sechsten Jahrhundert vor Christus geschmiedet hatte,
ebensogut konnten sich die Theologen im Kampf mit den ver-
schiedenen Formen des Aberglaubens der Argumente bedienen,
die von der griechischen Philosophie lingst ausgebildet waren;
soweit es um die Mantik geht, liegen sie in Ciceros zweitem Buch
De divinatione noch uns vor.

Doch auf diesen iiberlegenen Standpunkt theoretischer Wiit-
digung hat sich Johannes nicht erhoben; er war nun einmal mehr
praktischer Moralist als spekulativer Denker. Immerhin schimmert

44 Tlias 12, 243.



Johannes Chrysostomos und det Aberglaube 273

vielleicht ganz schwach ein Dispositionsschema griechischer
Theorie durch, wo er die Hauptformen des Aberglaubens auf-
zihlt®, und im einzelnen erinnert der Satz, jeder Tag sei gleich
geartet wie jeder andere, so auffillig an Heraklits «Das Wesen
jedes Tages ist ein und dasselbe»*, dass der Gedanke an ein
Abhingigkeitsverhiltnis sich aufdringt. Da Heraklits Buch von
den Christen viel gelesen worden ist, scheint es nicht einmal aus-
geschlossen, dass Johannes unmittelbar aus dem alten ephesischen
Philosophen geschopft hat. Doch das bleibt vereinzelt: fir den-
selben Johannes ist der Epileptiker, den er mit allen Symptomen
seines Leidens schildert, einfach wieder ein von Dimonen Be-
sessenet?”, nachdem schon achthundert Jahre vorher ein griechi-
scher Arzt — die Uberlieferung nennt ihn Hippokrates — diese
‘Heilige Krankheit’ fir so natiirlich wie irgendeine erklirt hatte4®.

Im eben beriihrten Diamonenglauben liegt letztlich der Grund
fir die einem heutigen Menschen wohl etwas befremdliche Hal-
tung des Johannes zum Gesamtbereich des Aberglaubens: Wie
die Verfasser der neutestamentlichen Schriften und wie simtliche
Heiden, Christen, Juden seiner Zeit ist Johannes iiberzeugt vom
Vorhandensein der Dimonen. Wer sich immer und tberall von
dimonischen Michten umgeben weiss, wer an ihren Einfluss auf
das Menschenleben glaubt, wird auch Mantik und Magie nicht
rundweg leugnen: jene nicht, weil man die Méglichkeit hat, die
Stimme der Didmonen zu vernehmen, sie zu befragen; diese nicht,
weil man von ihrer Kraft getroffen werden oder weil man davon
Gebrauch machen kann. Allerdings: diese Dimonenwelt ist widet-
gottlich, und darum ist auch der in ihr verwurzelte Aberglaube
wesenhaft bose. Aber inexistent ist sein Inhalt deshalb nicht®®.

Bei solcher Einstellung des Johannes kann es nicht tibet-
raschen, dass in seinem Denken manches Platz gefunden hat, was

45 Man vergleiche einzelne Glieder der Aufzihlung bei Cicero, De divinatione
2, 26 zum Beispiel mit PG 61, 38. 623.

48 H. Diels - W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker 22 fr. 106.
Darnach Seneca, Epist. 12, 7 wnus dies par omni est. Vgl. oben S. 268.

47 PG 6o, 293f.

48 Er ist freilich mit seiner Erklirung ein weisser Rabe geblieben. Kein Wunder,
dass die Evangelisten die Epilepsie (‘Mondsucht’) wieder von Diamonen verursacht
sein lassen (Matc. 9, 14—29. Matth. 17, 14—21). Und die Autoritit des Evangeliums
zwingt einen Gelehrten vom Range des Origenes (Comment. in Matth. tom. 13,
6, PG 13, 1105/7) nach ausdriicklicher Ablehnung der physiologischen Erklirung
zu dem Bekenntnis: Wir aber glauben dem Evangelium und fithren diese Krankheit
auf einen unreinen Geist zuriick.

49 7 dieser Doktrin vgl. etwa Lactant., Divin. Inst. 2, 13—15.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 18



274 Bernhard Wyss, Johannes Chrysostomos und der Aberglaube

wir kaum anders als abergldubisch nennen konnen: Die Amulette
mit dem Alexanderbild verwirft er; dem Kreuz als Amulett und
unheilabwehrendem Zeichen traut er iibernatiirliche Wirkung zu.
Er spottet iiber den Schutzzauber, der mit Salz, Asche, Russ,
Schlamm getrieben wird; aber er glaubt an die Heilkraft geweihten
Ols. Er wettert gegen die heidnischen Besprechungen — und ist
Uberzeugt von der Wirksamkeit frommen Handauflegens. Man
wende nicht ein: das Entscheidende sei dabei doch der christliche
Glaube; Kreuz, Ol, Handauflegung seien bloss dussere Symbole.
Dasselbe liesse sich von jenen heidnischen, mit magischer Kraft
begabten Stoffen ja ebensogut sagen, und wer sie gebrauchte, war
fiir sein Teil natiirlich auch vom Glauben daran erfillt; nur wer
diesen nicht mitmacht, spricht von Aberglauben.

Zur modernen Diskussion, welcher religiose Charakter etwa
einem Anhingekreuzchen oder anderm der Art zukomme, moch-
te ich mich nicht dussern. Eines steht mir fest: wer diese Er-
scheinungen bei Johannes Chrysostomos gleichsam ix statu nascendi
vetrfolgt, kann iiber ihre Herkunft aus antikem ‘Aberglauben’ nicht
im Zweifel sein. So viel Johannes davon iiber Bord geworfen,
so viel er zu seiner Einschrinkung und Lauterung beigetragen hat:
grundsitzlich hat er ihn nicht iberwunden. Die von ihm bejahten
und gepriesenen christlichen Superstitionen unterscheiden sich
von den abgelehnten paganen der Form nach, nicht im Wesen.

Das ist keine iiberraschende und keine neue Feststellung. So
zeigt der etwas jiingere Augustin, um nur ihn zu nennen, in der
Civitas Dei und in der Schrift De doctrina Christiana, was Dimono-
logie und Superstition betriflt, dieselbe — fiir uns zwiespiltige —
Haltung. Vor den mehr systematischen, doch hie und da aus
zweiter Hand stammenden Darlegungen Augustins hat Johannes
die Frische des eigenen Erlebnisses voraus. Seine Ausserungen
geben, zusammengenommen, einen Querschnitt durch die aber-
gliubischen Vorstellungen und Briuche der zum Teil erst ober-
flichlich christianisierten Gesellschaft des ausgehenden vierten
Jahrhunderts3?, Sie bilden zugleich einen kleinen Beitrag zum
unerschopflichen Thema der Auseinandersetzung des Christentums
mit der Antike.

50 Sogar in der Osterpredigt wusste Johannes Leute unter seinen Zuhérern,
die auf den Vogelflug achteten, auf ‘Stimmen’ (owina) horten, verbotene Medikamente
und Besprechungen anwandten: PG 62, 48.



	Johannes Chrysostomos und der Aberglaube

