
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Kirke und die Schweine

Autor: Wildhaber, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


233

Kirke und die Schweine

Von Robert Wildhaber, Basel

Saetosa duris exuere pellibus
laboriosi rémiges Ulixei
Volente Circa membra ; tunc mens et sonus

Relapsus atque notus in voltus honor.

Die borstig rauhe Hülle streifte wieder ab
Die Ruderschar des vielgeprüften Ithakers
Durch Circes Gnade; Sprache und Bewusstsein und
Die alte Menschenwürde kehrten neu zurück.

(Horaz, Epoden 17, 15-18)

Im zehnten Gesang der Odyssee wird erzählt, wie Odysseus
mit seinen Leuten zur Insel der Kirke gelangt und wie dort
Eurylochos mit zweiundzwanzig Gefährten in den Palast der

«schöngelockten, der hehren melodischen Göttin» geht. Der
Dichter schildert dann, wie sie von Kirke empfangen werden1 :

«Und sie setzte die Männer auf prächtige Sessel und Throne,
Mengte geriebenen Käse mit Mehl und gelblichem Honig
Unter pramnischen Wein, und mischte betörende Säfte

In das Gericht, damit sie der Heimat gänzlich vergässen.
Als sie dieses empfangen und ausgeleeret, da rührte
Kirke sie mit der Rute und sperrte sie dann in die Köfen.
Denn sie hatten von Schweinen die Köpfe, Stimmen und

Leiber,
Auch die Borsten; allein ihr Verstand blieb völlig wie vormals.
Weinend liessen sie sich einsperren; da schüttete Kirke
Ihnen Eicheln und Buchenmast und rote Kornellen
Vor, das gewöhnliche Futter der erdaufwühlenden Schweine. »

Später erwirkt Odysseus ihre Rückverwandlung in Menschen ;

Kirke vollzieht das, in der Hand die magische Rute, durch
Bestreichen mit heilendem Safte.

Verwandlung von Alenschen in Tiere und Annahme von
Tiergestalt durch übernatürliche Wesen kommen in Mythen und
Märchen immer und überall vor, bei Kulturvölkern wie bei primitiven

Völkern. Es mögen zunächst reine Zauberverwandlungen

1 Homers Odyssee. Übersetzt von Johann Heinrich Voss. Nach der Ausgabe
von 1781 hrsg. von P. Von der Mühll, Basel 1943, 131, Vers 233—243.



234 Robert Wildhaber

sein; doch kann auf einer späteren Stufe, «auf der die totemisti-
schen Quellen des Tiermärchens bereits versiegt sind»2, die
Verwandlung als Strafe gedacht sein; oder, anders ausgedrückt, die

Rückverwandlung wird «als die Erlösung aus einem erzwungenen
Zustand, und endlich in einer hier einsetzenden rückwärts gerichteten

Assoziation die Tierverwandlung selbst zuerst als eine

Erniedrigung und dann als Strafe für irgend eine begangene Schuld
betrachtet»3. Aleist sind es die Götter, die Menschen in Tiere
verwandeln4, dann übernehmen die Zauberer und Zauberinnen diese

Betätigung, wobei sie als Verwandlungstiere häufig Wölfe, Bären,
Katzen, Hunde und auch Schweine wählen5. Solche Vorstellungen
aus dem Gebiet des Zaubers treten freilich im griechischen Mythus
und in der griechischen Heldensage nicht sehr häufig auf; Nilsson
weist auch darauf hin6, dass die wohlbekannte Hexe fehle, «mit
zwei Ausnahmen, Medea und Kirke, die bezeichnenderweise beide

fremde, barbarische Weiber sind». Wir werden darauf
zurückkommen müssen, ob möglicherweise die Tatsache, dass im Kirke-
Märchen die Hexe Menschen in Schweine verwandelt, eine tiefere,
ältere Bedeutung berge. Wo im Göttermärchen ein Gott einen
Menschen zur Strafe oder aus Rache in ein Tier verwandelt, da

verwandelt er ihn, nach W'undt7, in der Regel in das gleiche Tier,
«das ihm selber heilig ist, und in dessen Gestalt er zu erscheinen

pflegt. Denn die Tierverwandlung des Menschen überhaupt
wurde, gleichgültig welches Tier der Gott wählte, als Strafe

empfunden. Für den Gott selbst und den Erzähler des Märchens

lag es aber am nächsten, dabei an das Tier zu denken, das mit der

Vorstellung des Gottes am engsten verbunden war.»
Zauberhafte Verwandlungen von Menschen in Schweine (oder

Eber) kommen in den Märchen, soweit ich sehe, nicht allzu häufig
2 Wilhelm Wundt, Völkerpsychologie. 5. Bd. Mythus und Religion. 2. Teil2,

Leipzig 1914, 166.
3 Wundt a. a. O. (Anm. 2) 185.
4 K. Beth, Handwb. d. dt. Abergl. 7, 970 s. v. Schadenzauber. Martin P.

Nilsson, Geschichte der griechischen Religion Handbuch der Altertumswissenschaft

5, 2, 1), München 1941, 21. Über Verwandlungen s. auch Steuding, in
Röscher, Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie 6,

223 ff. Stith Thompson, Motif-Index 2, 11 (D 100 Transformation: man to
animal); 2, 49 (D 621. i Animal by day; man by night). August Schaefer, Die
Verwandlung der menschlichen Gestalt im Volksaberglauben, Darmstadt 1905, bringt
im wesentlichen nur Beispiele aus Wuttkes «Deutschem Volksaberglauben» (unten
Anm. 123).

5 Jacob Grimm, Deutsche Mythologie4 3, 317; Grimm fügt bei, dass die
späteren Hexen das nicht mehr können.

6 Nilsson a. a. O. (Anm. 4) 19.
7 Wundt, Mythus und Religion. 3. Teil2, Leipzig 1915, 207 f.



Kirke und die Schweine 255

vor8; am häufigsten treten sie noch in irischem und bretonischem
Gebiete auf. Da wird aus der Bretagne berichtet9: «D'après une
légende localisée au Gouray (C.-du-N.), sur une haute colline
couverte d'énormes blocs de pierres, à un endroit qu'on appelle
l'église de Alargot, les fées disaient leur messe à minuit. Un indiscret
entendit leurs voix et vit les dames à genou qui priaient. Il voulut
se placer près d'elles, mais celle qui était de garde lui dit de se

retirer sous peine de malheur. Il les insulta. Alors celle qui
célébrait la messe s'interrompit et le transforma en cochon.» Aus
Irland wird in den Prosa-Erzählungen der Rennes Dindsenchas10

berichtet, wie eine irische Kirke, genannt Dalb the Rough, drei
Männer und ihre Frauen in Schweine verwandelt, indem sie einen
Zauber «mixed in a gathering of the nuts of Caill Achaid» auf sie

legt. Eine weitere Geschichte bringt das irische Mabinogi von
Math11, in dem erzählt wird, wie Gwydion durch einen betrügerischen

Tausch vom Hofe Pryderis sich Schweine holt, die dieser

von Arawn, dem König von Annwfn (Elysium), erhalten hat.

Gwydion flieht mit den Schweinen, bevor der Betrug entdeckt

wird; viermal übernachtet er mit ihnen an einem Ort, in dem die
Silbe moch Schwein vorkommt — «an aetiological myth
explaining why places which were once sites of the cult of a swine-

god, afterwards worshipped as Gwydion, were so called»12.

Pryderi merkt, dass er überlistet wurde, und um sich zu rächen,
zieht er gegen Math und Gwydion in den Kampf; aber Gwydion
tötet ihn durch Zauberei. Unterdessen hat Math jedoch erfahren,
dass Gwydion den Kampf mit Pryderi nur dazu heraufbeschworen
hat, um seinem Bruder Goewin zu helfen, die Liebe der Jungfrau
Gilvaethwy zu gewinnen; in ihren Schoss hält Math seine Füsse,

wenn er sich nicht gerade im Kampf befindet. Math verwandelt
nun zur Strafe, durch einen Schlag mit seinem Stab, Gwydion und
dessen Bruder Goewin in Hirsch und Hindin, und nach Ablauf
eines Jahres in Eber und Sau, und nach einem weiteren Jahr in
Wolf und Wölfin; dann erst werden sie, wiederum durch den

8 Einige Angaben bringt Stith Thompson a.a.O. (Anm. 4) 2, 17 (D 136
Transformation: man to swine); 3, 220 (G 263. i Witch transforms her lovers into
animals), und die Verwandlung von Schwein zu Mensch 2, 27 (D 336).

9 Paul-Yves Sébillot, Le Folklore de la Bretagne, Paris 1950, 61.
10 J. A. MacCulloch, The Religion of the Ancient Celts, Edinburgh 1911,

323. Whitley Stokes, The Prose Tales in the Rennes Dindsenchas: Revue celtique
15 (1894) 471.

11 Die vier Zweige des Mabinogi. Ein keltisches Sagenbuch. Deutsch von
Martin Buber, Leipzig 1922, 88 ff. MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 104 ff.

12 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 106.



236 Robert Wildhaber

Schlag mit dem Stab, in Menschen zurückverwandelt. Diese ganze
Geschichte birgt zweifellos sehr alte mythologische Erinnerungen.

Aber auch in reinen Märchen kommt die Verwandlung in
Schwein (oder Eber) vor. Zunächst ein Märchen aus Irland13:
«Oisin's predecessor had consulted a Druid as to the length of
his own tenure, and had been told that he might keep the crown
for ever unless his son-in-law took it from him. Now the king's
only daughter was the finest woman in Tir na n'Og, or indeed in
the world; and the king naturally thought that if he could so
deform his daughter that no one would wed her he would be safe.

So he struck her with a rod of Druidic spells, which turned her
head into a pig's head. This she was condemned to wear until she

could marry one ofFin Mac Cumhail's sons in Erin.» Natürlich
gelingt das, sie wird zurückverwandelt, und ihr Mann erhält das

Königreich. In einem weiteren irischen Mabinogi ist das Schwein, das

erst nach langer Anstrengung von König Arthur besiegt werden
kann, ein König, den Gott wegen seiner Sünden verwandelt hat14.

Das gleiche Motiv tritt auf in Italien bei Straparola15, wo ein

Prinz, der schon vor seiner Geburt von einer Fee zu einem Schwein
verwünscht worden ist, vermählt zu werden verlangt. Im ungarischen

Märchen16 erzählt ein verwunschener Eber, der eine Königstochter

heiratet und von ihr erlöst wird: «Ich war ein Fürst,
wurde aber in einen Eber verzaubert; und aus diesem Zustande
konnte ich nicht eher erlöst werden, als bis sich ein Mädchen eine
redende Traube, einen lachenden Apfel und eine klingende
Pfirsiche [sie !] wünschte. Du warst dies Mädchen und so bin ich durch
dich erlöst worden.» Auch in Deutschland kommt die Geschichte

vom verzauberten wilden Schwein vor17: Ein Königssohn wird

13 Edwin Sidney Hartland, The Science of Fairy Tales, London 1891, 198.—
Léon Pineau, Les contes populaires du Poitou, Paris 1891, 163 (eine Selbstverwandlung,

ohne das geringste Strafmotiv: «Je vas me mettre en gros cochon gras, et puis
tu me mettras une corde à la patte, et tu me vendras, tant que tu pourras. Seulement,
faudra toujours réserver la corde, parce que si tu vendais la corde, je ne pourrais
plus retourner. — Les voilà partis à la foire. En arrivant à la foire, le petit Louis se

déguisa en cochon ...»).
"MacCulloch a.a.O. (Anm. 10) 211 Anm. 1. J. Loth, Les Mabinogion,

Paris 1889, 1, 274. J. N. Sepp, Das Heidenthum, Regensburg 1853, i, 405. Es
möge hier auch das Motiv A 1371. 3 (Bad women from transformed hog and goose)
angeführt werden: Thompson a. a. O. (Anm. 4) 1, 166.

15 Bolte-Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- u. Hausmärchen der Brüder
Grimm 2, 237.

16 G. Stier, Ungarische Sagen und Märchen, Berlin 1850, 60.
17 Johannes Wilhelm Wolf, Deutsche Märchen und Sagen, Leipzig 1845,

16 ff.



Kirke und die Schweine 237

von einer bösen Hexe verwünscht; er wird erlöst dadurch, dass in
der Hochzeitsnacht seine Frau das Fell des Schweines verbrennt.
Eine ähnliche, aber merkwürdig mit einem Schweinsritt verbundene

Geschichte bringt Vernaleken18: Eine Müllerstochter sieht
einen Eber im Wald, auf dem ein altes Mütterchen reitet, das sie

vor dieser Stelle warnt; der Eber könne erlöst werden, wenn ein

unschuldiges Mädchen drei Tage und drei Nächte bei ihm verweile.

Wenigstens um des Motives willen möchte ich hier noch das

Märchen vom 'Borstenkind' anführen19: «Eine Königin sass vor
ihrem Palaste unter einer grossen Linde und schälte sich Äpfel;
ihr dreijähriger Sohn spielte um sie herum und hätte auch gerne
ein Stückchen gehabt. Weil ihm aber seine Mutter nichts geben
wollte, hob er die Schalen auf und ass sie. Als die Königin das sah,

vergass sie sich und rief im Ärger: „Ei, dass du ein Schweinchen
wärest!" Siehe, da war der Königsknabe plötzlich ein Schweinchen
und quiekte und lief hinaus zur Heerde.» Als Schwein löst er

später drei Aufgaben und erhält die Königstochter; sein Fell wird
von der Mutter verbrannt vor der zur Erlösung festgesetzten Zeit ;

aber schliesslich wird er «am Ende der Welt» [vielleicht das ver-
blasste Totenreich ?] von seiner Gemahlin befreit. Anklänge an das

Kirke-Märchen hat die französische Erzählung20: «L'amant
infidèle de la filleule d'une fée, transformé par celle-ci en cochon,
reprend sa forme quand il a été touché avec une baguette magique. »

Es mögen auch noch die beiden russischen Märchen erwähnt
werden, die ich Gubernatis21 entnehme: «Das vom eigenen Vater
verfolgte Mädchen, das dieser heirathen will, weil er sie ebenso

schön findet als ihre Mutter» bedeckt sich «mit einer Schweinshaut,
die sie erst ablegt, als sie sich mit dem jungen Prinzen vermählt.
In einem anderen südrussischen Mährchen haben wir statt dessen

einen Königssohn, den sein Vater verfolgt und der sein väterliches
Haus in einem Rock aus Schweinshaut verlassen muss.»

In all diesen Erzählungen, mit Ausnahme vielleicht der
Geschichte von König Arthur, erfolgt die Verwandlung in ein
Schwein ohne Anspielung auf die menschüch-sittlich-unsittlichen

Eigenschaften, die wir heute mit der Vorstellung des 'Schweins'
18 Th. Vernaleken, Volkssagen: Germania 27 (N. R. 15) (1882) 368.
19 Josef Haltrich, Deutsche Volksmärchen aus dem Sachsenlande in

Siebenbürgen4, Wien u. Hermannstadt 1885, 179 ff. Gleich bei: Paul Zaunert, Deutsche
Märchen seit Grimm, Jena 1922, 286 ff.

20 Paul Sébillot, Folk-Lore de France, Paris 1904—1907, 3, 140.
21Angelo De Gubernatis, Die Thiere in der indogermanischen Mythologie,

Leipzig 1874, 341 f.



238 Robert Wildhaber

verbinden22. Schon Conrad von Megenberg in seinem Buch der
Natur23 drückte sich ähnlich aus: «Der Eber ist uns das Sinnbild
der grimmigen Leute, die keine Lehre zu guten Werken annehmen
wollen und allezeit grimmig und in ihren Sünden schwarz bleiben»,
wobei sowohl die Grimmigkeit als auch die schwarze Farbe
ebensogut auf andere Tiere passen würden. Dass in Weiterführung
dieser Gedankengänge verstorbene Sünder als Schweine büssen

müssen, ist begreiflich. Aber damit ist immer noch nicht erklärt,
wieso dem Schwein, das ebenso 'natürlich' ist wie irgendein
anderes Tier, gerade diese Eigenschaften zugeschrieben v/erden,
und auch nicht, warum vor allem der französische Bauer, wenn er

vom Schwein spricht, glaubt, sich entschuldigen zu müssen24. Wir
werden auf dieses Problem zurückzukommen haben.

Begreiflicher mag es scheinen, wenn eine gewisse Grobheit
und Ungeschlachtheit mit dem Schwein in Beziehung gebracht
wird, wie sich etwa in den folgenden Ortsneckereien zeigt25:
«Eine aus Oberdeutschland stammende Legende erzählt die
Erschaffung der Westfalen, anknüpfend an deren Grobheit,
folgendermassen. Als in dem Lande Westfalen noch keine Menschen,
sondern nur Schweine lebten, wandelte dort einst der Herr Christus
mit seinen Jüngern. Gefragt, ob in dem Lande denn keine
Menschen würden leben können, bejahte er dies, worauf Petrus ihn
aufforderte, hier doch Menschen entstehen zu lassen. Da berührte
der Herr mit dem Fuss ein dort liegendes Schwein, und dieses

erhob sich alsbald in Gestalt eines Westfalen mit den Worten:
„Na, wat stött He mi " » Dazu vergleiche man den Schwank,
den Bebel26 von einer Frau in Pfirt erzählt, die bei den Säuen sitzt
und auf die Frage, was sie da tue, antwortet: «Ich hör, dass wir
werden müssen Bayerisch werden; deshalb bemüh ich mich, ihre
Sprach von den Säuen zu lernen.» Etwas eleganter ist das
französische sobriquet der Bretonen vom «cochon de Saint Antoine»27:

22 Werner Beinhauer, Das Tier in der spanischen Bildsprache, Hamburg
1949, 59 («wohl in allen Sprachen ist das Schwein Sinnbild der Unreinlichkeit»).
Ch. Beauquier, Faune et Flore populaires de la Franche-Comté, Paris 191 o, 1, 159
bringt die herrlich bäuerliche Definition: «Cochon, ainsi nommé parce que c'est le
plus sale des animaux».

23 Conrad von Megenberg, Das Buch der Natur, hrsg. von Hugo Schulz,
Greifswald 1897, 99.

24 Sébillot a. a. O. (Anm. 20) 3, 96. Eugène Sol, Le Vieux Quercy2, Au-
rillac 1930, 441. — 25 Niedersachsen 1 (1895/96) 254.

26 Albert Wesselski, Heinrich Bebeis Schwanke, München und Leipzig
1907, i, 82 (Nr. 80).

27 Paul Sébillot, Petites légendes chrétiennes de la Haute-Bretagne: Revue
de l'histoire des religions 12 (1885) 61.



Kirke und die Schweine 239

«Un jour que saint Antoine se promenait dans le pays breton
avec un autre saint, il fit rencontre d'un cochon, en vous respectant.
Comme il n'avait point de domestique, il lui prit envie d'en avoir

un, et il dit à son compagnon :

— Il faut que je transforme ce cochon en Breton; ce sera lui
qui sera mon domestique.

Il prit le cochon par les jambes de devant et le fit se planter
sur ses jambes de derrière, puis il récita une prière, et aussitôt le

cochon devint semblable aux Bretons qui viennent en pèlerinage
à saint Mathurin de Moncontour.

C'est depuis ce temps qu'on appelle saint Antoine le patron
des cochons, et c'est aussi depuis cette époque qu'on dit en sobriquet

en parlant des Bretons: Bretons Cochons.»
Horaz28 hat die Verwandlung durch Kirke noch nicht als

Strafe empfunden, aber das Schwein ist für ihn doch schon ein

Tier, das den Unrat liebt:

Sirenum voces et Circae pocula nosti ;
quae sì cum sociis stultus cupidusque bibisset [sc. Ulixes],
sub domina meretrice flasset turpìs et excors,
vixisset canis immnndus vel amica luto sus.

Nach Gubernatis29 ist das Schwein «als eines der lüsternsten
Thiere der Venus geweiht»; aus diesem Grunde würden auch,
nach den Lehren der Pythagoreer, lüsterne Menschen in Schweine
verwandelt. Diese Angabe passt allerdings nicht zu den vorliegenden

Belegen, und auch dort, wo die Verwandlung in ein Schwein
als eigentliche Strafe gedacht ist, erfolgt sie aus anderen Gründen,
wie wir noch sehen werden. Auf jeden Fall ist die Stellung und

Wertung des Schweines äusserst merkwürdig und auffällig, wenn
wir einerseits an seine Bedeutung im Mythus und als Opfertier
denken, andrerseits uns erinnern an die eigenartigen Speiseverbote

und an die 'Unreinheit' des Schweines, wie sie in so vielen
Redensarten oft recht drastisch zum Ausdruck kommt. Wir müssen

versuchen, dieser Ambiguität in einem kurzen geschichtlichen
Überblick auf die Spur zu kommen.

Es steht sicherlich fest, dass das Schwein eines der ältesten

Haustiere ist; es ist schon in der späteren Pfahlbauerzeit nachweis-

28 Episteln i, 2, 23—26.
29 Gubernatis a. a. O. (Anm. 21) 343.



240 Robert Wildhaber

bar; im Neolithikum spielt die Schweinezucht in Nord- und
Westeuropa bereits eine sehr bedeutende Rolle30; als Grabbeigabe
kommt es in keltischen Gräbern und in der Hallstatt-Periode vor31.

Menghin32 unterscheidet bei den protoneolithischen Kulturen
eigentliche 'Schweinezüchterkulturen', deren Urheimat in Ost-
turkestan, China oder Vorderindien zu suchen ist; von da ging
zweifellos eine sehr alte Welle der Ausbreitung nach Nordafrika
und Europa. Neben der Züchtung als eigentlichen Haustiers wurde
daneben vermutlich noch eine Art Halbdomestikation des Schweines

ausgeübt. Das Schwein wird aber weder von Jägern noch von
Nomaden gehalten33; die Schweinezucht gehört zum Hackbau und
zum 'Jungpflanzertum' ; dieser bäuerlichen Welt sind Pferd und
Kamel fremd34. Da das Schwein nun offenbar das typische Haustier

der von den Nomaden und Jägern verachteten Bauern war,
fiel es der gleichen Verachtung anheim wie diese; es mag, im
Verein mit seiner alten Heiligkeit, als 'tabu' betrachtet worden
sein — «der Ausdruck 'unrein' gibt nämlich eine verkehrte
Auffassung wieder»35.

Dieser Vorgang scheint im alten Ägypten ziemlich klar
nachweisbar zu sein; dort wurde bereits in vordynastischer Zeit in der
Deltakultur Unterägyptens Schweinezucht betrieben, aber die
einbrechenden Rinderzüchter Oberägyptens und Nubiens haben
das Tier vermutlich als minderwertig betrachtet und verabscheut36.

Ursprünglich aber galt das Schwein den Ägyptern als heilig; es

wird die Verkörperung des Korngottes Osiris gewesen sein37.

Einmal im Jahr opferten die Ägypter ihm und der Mondgöttin
Isis Schweine, deren Fleisch feierlich genossen wurde. Arme Leute
brachten anstelle des Schweines ein Ersatzopfer dar in der Form
von gebackenen Kuchenschweinchen. In späterer Zeit aber fing
man an, das Schwein als 'unrein' anzusehen; wer ein Schwein

30 Otto Keller, Die antike Tierwelt, Leipzig 1909, 1, 388 f. Oswald Menghin,
Weltgeschichte der Steinzeit, Wien 1931, 279 (u. passim). Sophus Müller,

Nordische Altertumskunde (deutsche Ausgabe), Strassburg 1897, 205. Eduard
Hahn, Die Haustiere und ihre Beziehungen zur Wirtschaft des Menschen, Leipzig
1896, 213.

31 MacCulloch a.a.O. (Anm. 10) 211. Herold, Handwb. d. dt. Abergl.
7, !47°.

32 Menghin a. a. O. (Anm. 30) 274 ff.
33 Kaj Birket-Smith, Geschichte der Kultur, Zürich 1946, 159. Menghin

a. a. O. (Anm. 30) 470.
34 Menghin a. a. O. (Anm. 30) 520. 525. 605.
35 Birket-Smith a.a.O. (Anm. 33) 159. Menghin a.a.O. (Anm. 30) 279.
36 Menghin a. a. O. (Anm. 30) 279.
37 James George Frazer, The Golden Bough 8, 29 f.



Kirke und die Schweine 241

berührte, musste die Befleckung im fliessenden Wasser reinwaschen

; Schweinemilch verursachte Aussatz ; Schweinehirten durften
keinen Tempel betreten und mussten unter sich heiraten. Hingegen
deuten ja gerade diese Riten und Abwehrmassnahmen darauf hin,
dass das Tier einmal heilig gewesen sein muss. Als dann die

Umwertung einsetzte, musste ein mythologischer Vorgang zur
Erklärung gefunden werden: Typhon oder Set, der böse Gott und

Gegner von Osiris, soll in der Gestalt eines Schweines das Auge
von Horus, der zum Osiris-Kreis gehört, verletzt haben. Horus
befahl darauf, dass ihm ein Schwein geopfert werden müsse. Nach
einer andern Version soll Set, als er bei Vollmond einem Eber

nachjagte, den hölzernen Sarg des Osiris gefunden und zertrümmert
haben. Deshalb sei dann ein jährliches Schweine-Opfer eingeführt
worden. Wenn die Deutung richtig ist, dass das dem Gott geopferte
Tier ursprünglich der Gott selber war, so müssen Osiris oder Set

einmal schweinsgestaltige Götter gewesen sein. Set aber ist der
Gott der Unterwelt38.

Darstellungen von Schweinen finden sich, vor allem in älterer

Zeit, in Ägypten ausserordentlich selten, dagegen gibt es Amulette
aus Ton und Knochen in Schweinsgestalt; sie bitten Isis um Glück
und Schutz; Ägypten ist auch die Heimat der häufig auftretenden
Eberzahn-Amulette39.

Nicht nur die Ägypter kannten schweinsgestaltige Götter,
auch die Babylonier hatten ihren Schweinegott: Tammuz40,
welcher der Gott der Fruchtbarkeit und des Totenreiches war. Ferner

saugen Hund und Schwein an den Brüsten der babylonischen
Pestgöttin, die auf einem Pferde im Totenkahne kniet41. Aus Indien
lassen einige Andeutungen auf ehemalige Verehrung des Tieres
schliessen, so, wenn ein altes Buch vorschreibt, dass bei einem

38 Harald Othmar Lenz, Zoologie der alten Griechen und Römer, deutsch
in Auszügen aus deren Schriften, Gotha 1856, 185. 196. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 8,

24 f. 29 f. Farbridge, Encyclopaedia of Religion and Ethics 12, 133 s. v. Swine.
Alfred Wiedemann, Hcrodots Zweites Buch, Leipzig 1890, 85. 220. 221. 222 f.
Keller a. a. O. (Anm. 30) I, 393. Orth, Pauly-Wissowa-Krolls Real-Encyclopädie
der classischen Altertumswissenschaft, 2. Reihe, 21, 803 s. v. Schwein. Ranke,
Eberts Reallexikon der Vorgeschichte 11, 383 s. v. Schwein. Schrader, Reallcxikon
der indogermanischen Altertumskunde2 2, 361.

39 Herold, Handwb. d. dt. Abergl. 2, 519 f. s. v. Eber. Thomsen, Eberts
Reallexikon 1, 162 s. v. Amulett. Joseph Bellucci, Catalogue descriptif d'une
collection d'amulettes italiennes envoyée à l'exposition universelle de Paris 1889,
Pérouse 1889, 63.

40 Charles James Bail, Tammuz, the Swine God: Proceedings of the Society of
Biblical Archaeology (London) 16 (1894) 195 ff. Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 132.

41 Alfred Jeremias, Allgemeine Religions-Geschichte, München 1918, 39.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 1*



242 Robert Wildhaber

Siegesopfer die Erde, die für die Errichtung des Altars benötigt
werde, von einer Stelle genommen werden müsse, auf der ein Eber
gewühlt habe, da seine Stärke in die Erde übergegangen sei42.

Möglicherweise herrschte auch bei den Indern die Vorstellung von
einer Beziehung der Schweine zur Unterwelt, denn in einem liede
wird der Unterweltshund Sârameya aufgefordert, das Schwein zu
zerreissen43. Ebenfalls sollen die Phönizier, «nach den Berichten
der Alten», ihren Göttern Schweineopfer dargebracht haben44. Bei
den Syrern muss das Schwein sicher einmal als heilig gegolten
haben ; es spielt eine Rolle in dem in römischer Zeit in Syrien weit
verbreiteten Adoniskult und ist der Aphrodite heilig; daneben

allerdings macht sich auch hier die merkwürdige Doppelwertigkeit
bemerkbar: es wird verabscheut; in Hierapolis (am Euphrat)
durften Schweine weder geopfert noch gegessen werden; die

Berührung eines Schweines machte für den ganzen Tag unrein.
Als Grund dafür erwähnten einige die Unreinheit, andere die

Heiligkeit des Schweines. Die Unsicherheit in der Anschauung
zeigt, dass eine scharfe Trennung noch nicht durchführbar war,
sondern dass es sich noch um den etwas unbestimmten Zustand
des Tabus handelt45.

Auch die Stellung der Juden dem Schwein gegenüber ist
durchaus nicht so eindeutig, wie man nach den ausdrücklichen
Speiseverboten des Mosaischen Gesetzes (Lev. ii, 7; Deut. 14, 8)

zu glauben geneigt sein könnte46. Dass nämlich auch Schweineopfer

und feierlicher, ritueller Genuss von Schweinefleisch wenigstens

bis zu Jesaias Zeiten ausgeübt wurden, bezeugt Jesaia selbst :

«wer Speisopfer bringt, ist als der Saublut opfert» (66, 3); er
entrüstet sich über ein Volk, das «sitzt unter den Gräbern und bleibt
über Nacht in den Höhlen, fressen Schweinefleisch und haben

Greuelsuppen in ihren Töpfen» (65, 4), wobei vor allem darauf
zu achten ist, dass der Ort dieser heimlichen Zusammenkunft
«unter den Gräbern» «in den Höhlen» sich befindet. Noch einmal
(66, 17) eifert er ganz ähnlich: «Die sich heiligen und reinigen in

42 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 1, 151.
43 Adalbert Kuhn, Sagen, Gebräuche und Märchen aus Westfalen, Leipzig

1859, 1, 33°-
44 F. C. Movers, Das Opferwesen der Karthager, Breslau 1847, 41.
45 Frazer a.a.O. (Anm. 37) 8, 23. Farbridge a.a.O. (Anm. 38) 12, 133.

Thomsen, Eberts Reallexikon 11, 384 s. v. Schwein.
46 Im Talmud wird das Speiseverbot von Schweinen behandelt in den Traktaten

Chullin 5 9 und Bechorot 6 und 7, nebenbei auch in Nidda 51. Nach freundlicher
Mitteilung von Frau Dr. F. Guggenheim, Zürich.



Kirke und die Schweine 243

den Gärten, einer hier, der andere da, und essen Schweinefleisch,
Greuel und Mäuse, sollen weggerafft werden miteinander, spricht
der Herr.» Jesaia muss wirklich guten Grund gehabt haben, auf
diese Art und Weise gegen einen Kult zu wettern, der ihm bedrohlich

und beängstigend schien. Gesetzestreue Juden allerdings
erduldeten lieber den Tod, als dass sie Schweinefleisch gegessen
hätten (2. Makkabäer 6, 18 f.).

Es wird schon so sein, wie Frazer47 angibt, dass der richtige
Grund für die Speiseverbote gegenüber angeblich unreinen Tieren
darin bestand, dass diese ursprünglich heilig waren; man ass sie

also darum nicht, weil sie göttlich waren (oder dann ass man sie

als communio). Nilsson48 drückt das sehr schön aus : «Das Verbotene
ist sacrum in beiden Bedeutungen des lateinischen Wortes; das

Tabu kann auch darauf beruhen, dass etwas einem Gott gehört,
also heilig ist; da es aber verboten ist, kann der andere Grund für
das Verbot, die Unreinheit, untergeschoben werden. So wurde z.B.
das Schwein bei den Semiten wahrscheinlich von einem heiligen
zu einem unreinen Tier.» Übrigens kommt das Schweinefleisch-
Tabu auch bei anderen Völkern vor : Zulu-Mädchen essen es nicht,
weil das Schwein hässlich ist und sie darum befürchten, ihre
Kinder möchten dem Schwein ähnlich werden49; die Kai im
nordöstlichen New Guinea glauben, dass das gegessene tote Schwein
im Magen eines Feldarbeiters die lebenden Schweine anziehen

müsste, die dann das ganze Feld verwüsten50; dieKariben sind der
Auffassung, sie bekämen nach dem Genuss von Schweinefleisch
die gleichen kleinen Äuglein wie die Schweine51. Die Leute von
Tamara in New Guinea wiederum betrachten die Schweine als

Tiere, in welche die Seelen ihrer Toten einziehen; daher dürfen
sie nicht verspeist werden52. Mohammed hat für die ganze
islamitische Welt das Schwein als unrein bezeichnet und mit dem

Speiseverbot belegt53. Wo solche Verbote in Europa auftre-
47 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 8, 24.
48 Nilsson a. a. O. (Anm. 4) 43. Vgl. auch Heinrich Schurtz, Urgeschichte

der Kultur, Leipzig u. Wien 1900, 266.
49 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 1, 118.
50 Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 132.
51 Gleich wie Anm. 50.
52 Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 133.
53 Der Koran. Ausgewählt und übertragen von Hubert Grimme, Paderborn

1923 Dokumente der Religion 8) 138: «Nach meiner Weisung ist dem, der
isset, verboten nur : gefallenes Vieh oder frisches Blut oder Fleisch vom Schwein, —
denn das ist ein Greuel —, Unheiliges auch, nicht für Allah Geschlachtetes. Doch wer
es isst unter Zwang, ohne sündigen Drang, dem wird Gott verzeihend und gnädig
sein».



244 Robert Wildhaber

ten54, werden sie nicht alt sein, sondern vermutlich durch die Bibel
beeinflusst; denn ursprünglich ist auf europäischem Boden mit dem
Schwein nirgends die Vorstellung der Unreinheit verbunden55.

Ebenso mögen aus jüdisch-christlichem Einfluss die zahlreich
vorkommenden Ursprungssagen des Schweines (oder Deutungsversuche

des Speisetabus) erklärt werden, die alle ungefähr nach
dem folgenden Schema gehen: «Das Schwein ist jüdischen
Geschlechts. Denn als der Herr auf Erden ging, verhöhnten ihn die

Juden : sie verdeckten eine Jüdin und deren Kind mit einem Trog
und fragten Jesus: „Wenn du Gottes Sohn bist und alles weisst,
so rate, was hier unter diesem Troge ist." Da sprach der Herr:
„Ein Schwein mit einem Ferkel." Da fingen die Juden an zu lachen,
dass Jesus es nicht erraten habe, hoben den Trog auf, und es war
so: aus der Jüdin war ein Schwein, aus dem Kind ein Ferkel
geworden. Daher essen die Juden kein Schweinefleisch : das Schwein
ist ihre Tante.»56 Wahrscheinlich wird in den gleichen Zusammenhang

auch der Schaffhauser Judeneid aus der ersten Hälfte des

fünfzehnten Jahrhunderts zu stellen sein57 : «Sol der Jud stan uff
ainer Süwe- oder Schwinshut. Und sol im die recht Hand in aim
Buoch ligen untz an die Riste. Und in demselben Buoch soellen
die fünf Buocher Moysi geschrieben sin. » Nach der Eidesleistung
durfte der Jude von der Schweinshaut abtreten und galt nun als

gereinigt von Verdacht und Anklage. Vielleicht müsste man hier —
wenn schon auch Ernte- und Drescherbräuche hineinspielen —
noch den schwäbischen Glauben erwähnen58: «Die Sau hat unter

54 Sébillot a. a. O. (Anm. 20) 3, 129 «A Liège, on recommande aux femmes
grosses de se priver de viande de cochon pour préserver des croûtes de lait le petit
être à venir». Albert Wesselski, Mönchslatein, Leipzig 1909, 42 (eine böse Frau
kann eine ihr vom Priester bei der Beichte auferlegte Busse nicht durchführen, aber
schliesslich erklärt sie: «Eines aber ist, dessen ich mich leicht enthalten könnte: ich
verabscheue nämlich die Schweine so, dass ich ihr Fleisch niemals habe essen können,
ja, dass ich sie nicht einmal ansehn kann.» — Die Geschichte stammt aus Caesarius
von Heisterbach).

55 E. Hahn, in Hoops, Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 4,
150 s. v. Schwein.

56 Oskar Dähnhardt, Natursagen, Leipzig u. Berlin 1909, 2, 102 ff. (Belege
aus Weissrussland, Gross- und Kleinrussland, Polen, Estland, Rumänien, Frankreich,
Belgien, Dänemark, Island, den Niederlanden und der Schweiz). Antti Aarne,
Estnische Märchen- und Sagenvarianten, Hamina 1918 FFC 25) 144, Nr. 34.
Oskar Loorits, Livische Märchen- und Sagen-Varianten, Helsinki 1926 FFC
66) 88, Nr. 68. Sébillot a. a. O. (Anm. 20) 3, 141.

57 Bernhard Kummer, Schaffhauser Volks-Tierkunde i, Thayngen 1948, 33.
Über den Judeneid vgl. auch Alsatia 1858—61, 295 ff. Schnell, Rechtsquellen von
Basel 1, 828 ff. 1059 f.

58 Anton Birlinger, Volksthümliches aus Schwaben, Freiburg i. Br. 1861,
1, 122.



Kirke und die Schweine 245

dem 'Hochrucken' im Genick ein Wirbelbein, das da aussieht, als

sitze ein Mädchen im Zuber. Dies nennt man die 'Saujungfer'; wer
diese beim Essen bekommt, wird ausgelacht — denn es ist eine

Jüdin. »

Im Neuen Testament werden immer noch Schweineherden
erwähnt, bei den Gadarenern; es sind die Schweine, in welche die
unreinen Geister, die Teufel, fahren (Matthäus 8, 28—32). Von da

geht sicher eine Beziehung zu den deutschen Sagen, wonach das

Schwein Teufelstier ist; vermutlich werden andere Einflüsse
mitgewirkt haben; aber diese Auffassung kann nicht ursprünglich
germanisch gewesen sein, da das Schwein bei den Germanen in
hohem Ansehen stand.

Wir wollen uns noch kurz vergegenwärtigen, welche Stellung
das Schwein bei den Griechen und Römern einnahm. Dass die
Schweinezucht bei den Griechen in Ansehen stand, wissen wir
durch die Schilderung von Eumaios, «dem trefflichen Sauhirten».
Es ist also ohne weiteres zu erwarten, dass das Schwein als Opfertier

verwendet wurde und entsprechend — zunächst wenigstens —
als heilig galt. So wird in mykenischer Zeit das Schwein auf Kreta
geopfert (allerdings als Voropfer) im Zusammenhang mit dem

Kult des Zeus Kretagenes, der als Vegetationsgottheit sonst in
Stiergestalt erscheint59. Möglicherweise ist Zeus Kretagenes aber
auch Korngott, wie das ihm neben dem Stier zugehörige Schwein

anzuzeigen scheint; denn das Tier, das mit der Ackerbaukultur
verbunden ist60, gilt entsprechend auch den Ackerbaugottheiten
als heilig und wird ihnen geopfert; es ist vor allem im Demeter-
und daneben im Dionysos-Kultus zu finden. Frazer61 geht sogar
so weit, in Demeter eine ursprüngliche Schweinegottheit zu
vermuten. In der Kunst wird sie oft von einem Schwein begleitet
dargestellt (genau wie dann später der hl. Antonius der Einsiedler).
Demeter erhält meist eine trächtige Sau als Opfer (zu Andania;
auf Mykonos)62. Bei den Thesmophorien wurden lebende Ferkel

59 A. B. Cook, Animal Worship in the Mycenaean Age. 7. The Cult of the
Swine: Journal of Hellenic Studies 14 (1894) 153. Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 401.
Nilsson a. a. O. (Anm. 4) 43.

60 Karl Meuli, Griechische Opferbräuche: Phyllobolia für Peter Von der
Mühll, Basel 1945, 214. Orth a. a. O. (Anm. 38) 811. Paul Stengel, Die griechischen

Kultusaltertümer3 Handbuch der Altertumswissenschaft 5, 3), München
1920, 84. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Der Glaube der Hellenen,
Berlin 1931 u. 1932, 1, 130, Anm. 1; 2, 53.

61 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 8, 16 f.
62 Martin P. Nilsson, Griechische Feste von religiöser Bedeutung, Leipzig

1906, 328. 339. M. W. De Visser, Die nicht menschengestaltigen Götter der



246 Robert Wildhaber

in unterirdische Räume versenkt und dort gelassen, bis sie
verwest waren; das verweste Fleisch wurde dann heraufgeholt und als

Fruchtbarkeitszauber der Aussaat beigemischt63 (dieser letztere

Zug kommt auch auf germanischem Boden öfters vor). Die
ätiologische Göttersage bringt diesen Kult in Verbindung mit dem
Schweinehirten Eubuleus, der gerade an der Stelle seine Herde
hütete, wo Pluto mit der geraubten Persephone in die Erde
verschwand, und der dann mitsamt seiner Herde von der Erde
verschlungen wurde. Die Thesmophorien müssen aus sehr alter Zeit
stammen; sie sind ein agrarisches Fest, das unter Ausschluss der
Männer von den Frauen allein gefeiert wurde64; vermutlich wurde
Schweinefleisch als Festspeise gegessen65. Möglicherweise parodiert
Aristophanes auch ein Schweineopfer für Demeter66.

Ausser Demeter und Dionysos67 wurden auch Poseidon68

Schweine geopfert (auf Rhodos, ferner in Lakonien); Asklepios
erhielt Suovetaurilien (Eber, Widder, Stier)69. Daneben galten
Schweine als besonders geeignet für Sühnopfer, so z. B. zur
Sühnung bei Befleckung des heiligen Bodens bei Eleusis70; es

scheint, «dass die Ferkel ursprünglich um einen Herd geführt
werden, dann später um die Stadt oder eine Volksversammlung —
man sprengte laufenden Schrittes das Blut im Kreise herum, innerhalb

des Kreises war alles rein»71. Der Selbstmörder wurde

geGriechen, Leiden 1903,161. 262. Friedrich Panzer, Bayerische Sagen und Bräuche.
Beitrag zur deutschen Mythologie, München 1855, 2, 497. Darum galt wahrscheinlich
im Angang eine trächtige Sau als besonders glückliches Omen: Eduard Stemp-
linger, Antiker Volksglaube, Stuttgart 1948, 66.

63 Nilsson a.a.O. (Anm. 62) 319. Farbridge a.a.O. (Anm. 38) 12, 133.
Frazer a.a.O. (Anm. 37) 8, 19 f. Panzer a.a.O. (Anm. 62) 2, 500 f., der eine
Parallele von einem unterirdischen Gang in Oberbayern anführt, in den man einmal
eine Ente hineinzwang; «aber sie kam eben so wenig wieder zum Vorschein, als ein
Schwein, das man in dieses loch hineinliess, nachdem man ihm zuvor eine 1 aterne mit
brennendem lichte um den hals gehängt hatte, so erzählten die alten, bei welchen
'die sau mit der latern' sprichwörtlich war». Albrecht Dieterich, Mutter Erde,
Leipzig u. Berlin 1905, 46 (Thesmophorien als Erdkult).

64 Jane Ellen Harrison, Prolegomena to the Study of Greek Religion, die
darauf hinweist, war mir leider nicht zugänglich.

65 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 8, 19 f.
66 Cook a. a. O. (Anm. 59) 154. Andrew Lang, Myth, Ritual and Religion,

London 1913, 2, 280.
67 Edgar Reuterskiöld, Die Entstehung der Speisesakramente, Heidelberg

1912, 128.
68 Nilsson a. a. O. (Anm. 62) 83. Fritz Schachermeyr, Poseidon und die

Entstehung des griechischen Götterglaubens, Bern 1950, 28 u. Anm. 43.
69 Nilsson a.a.O. (Anm. 62) 410. L. Preller, Griechische Mythologie2,

Berlin i860 u. 1861, 2, 269 erwähnt auch Schweineopfer für Herakles.
70 Ortha. a. O. (Anm. 38) 812. Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 132.
71 S. Eitrem, Opferritus und Voropfer der Griechen und Römer, Kristiania

1915, 177.



Kirke und die Schweine 247

reinigt, indem man ihn mit Schweineblut besprengte und mit
einem Lorbeerzweig schlug72. Kirke entsühnt Medea und Jason

von Blutschuld, indem sie an ihrem Herd Ferkelblut über die
Hände der beiden fliessen lässt73. Im Totenkult sind Eberzähne als

Grabbeigaben nachzuweisen74.

Neben der Verwendung im Sühnopfer wurde das Schwein
auch im Eidopfer verwendet, so schon in der Ilias (19, 251—268);
das Tier wurde in einem solchen Falle nicht verspeist, sondern

vergraben oder ins Meer geschleudert75.
Eine grosse Rolle spielt der Eber im Adoniskult und in den

damit verbundenen Opfern für Aphrodite. Adonis wird auf der

Jagd von einem wilden Eber (oder von Ares, der die Gestalt eines

Ebers angenommen hatte) getötet. Die Sage sollte wiederum nur
erklären, warum der Eber dem Adonis heilig war und warum die

Anhänger der Adonis- (und auch der Attis-) Verehrung sich des

Schweinegenusses enthielten, ausser bei feierlichen Opfern76. Da
Adonis immer mit Aphrodite zusammen erscheint, sind Schweineopfer

ihr nicht angenehm, weil der Eber den Tod von Adonis
herbeigeführt hat. Trotzdem werden ausdrücklich Schweineopfer
für sie erwähnt; es bestehen in diesen Fällen regelmässig Beziehungen

zum Adoniskult. Solche Opfer kennen wir aus Kos, aus

Metropolis in Thessalien, vom Fest der Hysteria in Argos und aus

Pamphylien77. In Cypern bestand, am 2. April, als Frühlingsfest
eine jährliche Adonisfeier, an der ein Eber geopfert wurde78. Ob
mit den Darstellungen von Eros, der auf einem Schwein liegt oder
reitet79, bereits Auffassungen vom Schwein als dem Tier der
'Wollust' eindringen, oder ob diese Darstellungen ganz einfach

aus dem Aphrodite-Zyklus zu erklären sind, kann ich nicht
entscheiden. Es scheint mir, dass ausser von der jüdisch-biblischen
Vorstellung von der Unreinheit des Schweines auch von Aphro-

72 Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 133.
73 Eitrem a. a. O. (Anm. 71) 436.
74 Paul Stengel, Opferbräuche der Griechen, Leipzig u. Berlin 1910, 137.
75 Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 403.
76 Dümmler, RE d. class. Alt.wiss. (Anm. 38) 1, 384 ff. s. v. Adonis. Röscher

in seinem Lexikon (Anm. 4) 1, 69 ff. s. v. Adonis. Wilhelm Mannhardt, Antike
Wald- und Feldkulte, Berlin 1877, 273 ff. Lewis Richard Farneil, The Cults of
the Greek States, Oxford 1896, 2, 645 ff. Frazer a. a. O. (Anm. 37) Bd. 5 u. 6; 8,

22 f. Nilsson a. a. O. (Anm. 62) 384 f.
77 Nilsson a. a. O. (Anm. 62) 379. 386. De Visser a. a. O. (Anm. 62) 49. 161.

Stengel, Kultusaltertümer (Anm. 60) 84. Keller a. a. O. (Anm. 30) i, 401.
78 Richard Wünsch, Das Frühlingsfest der Insel Malta, Leipzig 1902, 26.
79 Preller a. a. O. (Anm. 69) 1, 290 Anm. 3. Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 400.



248 Robert Wildhaber

dite-Eros Fäden ausgehen zur modern-europäischen geringen
Wertung des Schweines, die allein vom alten Glauben aus nicht
zu begreifen wäre.

Bei den Römern hat die Schweinezucht schon in alter Zeit eine

bedeutende Rolle gespielt80, und es darf darum nur als selbstverständlich

angenommen werden, dass die Schweine häufig
verwendetes Opfertier waren81. Das Schweineopfer gehört zunächst
in den Kultus der Ackergottheiten, vor allem der Ceres, der auf
jedem Bauernhof vor dem Einbringen der Ernte eine Sau, die

porca praecidanea, als Voropfer geopfert wurde. Anstelle des lebenden

Schweines konnten auch goldene und silberne Bilder von
Schweinen dargebracht werden82. An den feriae sementivae, einem
Saatfest im Januar, erhalten Ceres und Tellus zusammen ein

Schweineopfer83. Schon daraus ist ersichtlich, dass diese Opfer
nicht nur der Göttin des Ackerbaus, sondern ebenso der
Erdmutter, der Unterweltsgöttin, galten; der Charakter des Schweines
als eines chthonischen Tieres wird immer deutlicher. Im April
erhielt die altitalische Bona Dea eine Sau als Opfer; ebenso erhielt
sie ein Schwein an ihrem Hauptfeste im Dezember, dem Damium,
das die römischen Matronen unter Teilnahme der Vestalinnen als

Frauenfest unter Ausschluss der Männer feierten. Am i. Mai
opferten die Fratres arvales (das römische zwölfköpfige
Priesterkollegium, dem die öffentlichen Riten zur Förderung der Fruchtbarkeit

der Erde oblagen) der Dea Dia zwei junge Schweine84. Bei

Flurumgängen (ambanalia) wurden Suovetaurilien geschlachtet85-.

Silvanus, der Gott des Feldes und Anbaues, und Mars, der
Behüter der Fluren, erhielten gleichfalls Schweineopfer und
Suovetaurilien86. Als Reinigungs- und Sühnopfer kommt die Sau als

Voropfer, als porca praecidanea, im Totenkult vor, vor allem wenn
man die Bestattung eines Toten unterlassen hat oder um mögliche
Versäumnisse, durch welche die unterirdischen Gottheiten sich

80 Orth a. a. O. (Anm. 38) 805. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 2, 354.
81 Georg Wissowa, Religion und Kultus der Römer2 Handbuch der

Klassischen Altertumswissenschaft 5, 4), München 1912, 35 (Varrò de r. r. 2, 4. 9).
411. Orth a. a. O. (Anm. 38) 813 f.

82 Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 501 f. Kuhn a. a. O. (Anm. 43) 1, 331. Emil
Aust, Die Religion der Römer, Münster i. W. 1899, 150.

83 Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 400. Aust a. a. O. (Anm. 82) 171. 174. 231 f.
Orth a. a. O. (Anm. 38) 813. Dieterich a. a. O. (Anm. 63) passim (als'Erdmutter').

84 Orth a. a. O. (Anm. 38) 813 f. Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 400 f.
85 Aust a. a. O. (Anm. 82) 171. Lenz a. a. O. (Anm. 38) 188 f.
86 Orth a. a. O. (Anm. 38) 814. Aust a. a. O. (Anm. 82) 138. Lenz a. a. O.

(Anm. 38) 188.



Kirke und die Schweine 249

verletzt fühlen konnten, gutzumachen87; das gleiche Opfer war
auch vorgeschrieben, wenn jemand auf einem Schiffe getötet
worden war und nun ins Meer versenkt wurde, oder wenn jemand
im Meere ertrank88, wobei der Zusammenhang von Schweinen mit
dem Meerwasser (wie beim griechischen Eidopfer) zu beachten ist.

Das Schwein muss als Sühnopfer bei der Lichtung eines heiligen

Haines dargebracht werden89; es kommt bei Hochzeitsbräuchen

vor, genau wie auf europäischem (germanischem Boden.
Die Gentilnamen der Porcier und Suilier zeigen seine Wertschätzung90.

Es galt ferner als Wetterprophet91 und besass überhaupt
die Gabe der Prophezeiung (die Sau des Aeneas mit den dreissig
weissen Ferkeln)92. Schliesslich wird es, wie bei den Griechen, als

Eidopfer und bei Vertragsabschlüssen — vor allem staatlichen —
verwendet93; der Opfereber wurde in diesem Fall durch einen
Kieselstein und nicht mit Eisengeräten getötet94. Wir kennen den

Vorgang hauptsächlich von der Besiegelung des Bündnisses
zwischen Rom und Alba Longa (aus Livius).

Die Verwandlung der Gefährten des Odysseus in Schweine
wird schon seit dem sechsten Jahrhundert auf griechischen
Vasenbildern dargestellt, und zwar durchaus nicht immer in
Übereinstimmung mit der Erzählung, wie sie uns die Odyssee bietet: die

Darstellungen zeigen oft nur die Köpfe von Esel, Ochs, Schwein,
Gans und Widder95. Bei Apollodorus96 werden sie in Wölfe,
Schweine, Esel und Löwen verwandelt. Nirgends aber ist die
Verwandlung als Strafe, womöglich gar für die Befriedigung des

Sinnengenusses, geschildert — diese Deutung blieb späterer Zeit
vorbehalten —, sondern Kirke ist eine alte Todesgöttin, eine
Göttin der Unterwelt (das Totenreich ist ja auch nur eine Tagesfahrt

von ihrer Insel entfernt), und sie verwandelt Menschen in die
87 Eitrem a. a. O. (Anm. 71) 470. Aust a. a. O. (Anm. 82) 228. Orth a. a. O.

(Anm. 38) 813. Dieterich a. a. O. (Anm. 63) 78.
88 Aust a. a. O. (Anm. 82) 232.
89 Lenz a. a. O. (Anm. 38) 187 f.
90 Keller a.a.O. (Anm. 30) 1, 397. Über die Völkernamen der Eburones,

Sudini und Abarini vgl. Richard von Kienle, Tier-Völkernamen bei indogermanischen

Stämmen: Wörter und Sachen 14 (1932) 52 ff.
91 Ludwig Hopf, Thierorakel und Orakelthiere in alter und neuer Zeit,

Stuttgart 1888, 85.
92 Lenz a. a. O. (Anm. 38) 190. Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 403 f.
93 Orth a. a. O. (Anm. 38) 814. Aust a. a. O. (Anm. 82) 121. Keller a. a. O.

(Anm. 30) 1, 403.
94 Meuli a. a. O. (Anm. 60) 255.
95 Bethe, RE d. class. Alt.wiss. (Anm. 38) ii1, 502.
96 Apollodorus, The Library. With an English translation by Sir James George

Frazer, London 1921, Epitome 7, 14—16 (S. 287).



250 Robert Wildhaber

ihr sinngemässen chthonischen Tiere, eben in Schweine97. Die
Odyssee bringt einfach eines der damals offenbar verbreiteten
Kirkemärchen. Zaubertrank und Zauberstab gehören ja durchaus
in den Mythen- und Märchenbereich. Hermes scheucht mit dem
Stab die Seelen der Verstorbenen fort (Od. 24, 5); das keltische

Mabinogi spricht immer wieder von der Berührung mit dem

Zauberstab; in den Grimm'schen Märchen von den «Zwei
Brüdern» (Nr. 60) und von «Jorinde und Joringel» (Nr. 69) benützt
die Hexe eine Rute zur Verwandlung98.

Wir dürfen vielleicht so weit gehen zu sagen, dass das
Kirkemärchen eine jener alten Geschichten vom Sein und Sterben und
Wiedererstehen, vom Vergehen und Neugeborenwerden darstellt,
die immer und immer wieder den Menschen angegangen sind und
ihn beschäftigt haben; denn schon bei den Griechen ist der Mensch

«Allerfahren; unerfahren
Schreitet er nirgends ins Künftige. Nur
Den Tod zu fliehn ist ihm versagt,
Ob er gleich Entrinnen rat-
Loser Krankheit ersonnen.»

(Sophokles, Antigone 360-364)

Wie im Attis-Adonis-Aphrodite- und Demeter-Persephone-
Zyklus würden auch hier die Gefährten schon vorher ins Totenreich

eingehen und neu zum Leben erweckt werden, so wie das

Märchen vom 'Borstenkind' die Königstochter den verwandelten
97 Heinrich Dietrich Müller, Ares. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte

der griechischen Religion, Braunschweig 1848, 109. Erich Bethe a. a. O. (Anm.
95) 503; ders., Die Sage vom troischen Kriege. Homer, Dichtung und Sage, Leipzig
u. Berlin 1927, 3, 175. 186. 190. Seeliger, in Roschers Lexikon (Anm. 4) 21, 1193 ff.
s. v. Kirke. J.-F. Cerquand, Etudes de Mythologie grecque 1. Ulysse et Circe,
Paris 1873, fasst die Kirke-Geschichte in folgende vier Thesen zusammen : «L'Odyssée
est une épopée solaire. — Circe est une lune. — Ulysse est un Dieu soleil. — La
rencontre d'Ulysse et de Circe est une éclipse de soleil». Franz Cumont, After
Life in Roman Paganism, New Haven 1922, 180: «AU souls were no longer
condemned to dwell in the bodies of animals, but only those whose low inclinations
had assimilated them to brutes. They inhabited the species which best conformed to
their instincts. Thus debauchees became hogs in another life; cowards and sluggards,
fish; the light-minded and frivolous, birds. The pagan theologians ingeniously and
laboriously interpreted the story of Circe's changing the companions of Ulysses into
beasts as an allegory of metempsychosis. Circe became the circle of the reincarnations
which were undergone by those who emptied the magic cup of pleasure, and whence
the wise Ulysses escaped, thanks to Hermes, that is, to reason which instructed him ».

(Derselbe Text jetzt auch in Cumonts nachgelassenem Werk Lux perpetua, Paris
1949, 203. Freundliche Mitteilung von Prof. Fuchs, Basel).

98 Weitere Beispiele, auch über den Zaubertrank, siehe bei Grimm a.a.O.
(Anm. 5) 3, 318. MacCulloch a.a.O. (Anm. 10) 324. K. Beth, in Handwb. d.
dt. Abergl. 8, 1646 ff. s. v. Verwandlung.



Kirke und die Schweine 251

Schweingemahl vom «Ende der Welt» zurückholen lässt. In
zweifacher Beziehung hätte dann Kirke, die «hehre Göttin», recht,
wenn sie die vom Hades Zurückkehrenden tröstet (Od. 12, 21 f.):

«Arme, die ihr lebendig in Aides' Wohnung hinabfuhrt!
Zweimal schmeckt ihr den Tod, den andre nur Einmal

empfinden. »

Und ebenso würden dann die an den Anfang gesetzten Zeilen aus
Horaz — ungewollt — eine neue Bedeutung erhalten.

Die dem Aufenthalt auf der Insel der Kirke folgende
Unterweltfahrt müsste dann gedeutet werden als eine andere Mythe, die
mit dem Kirkemärchen nicht ganz zu einem Gewebe verwoben
ist, wobei vielleicht schon bei der Übernahme des Kirkestoffes
einzelne Fäden und Farben fast verblasst und undeutlich gewesen sind.

Zum Vergleich mit der Antike wollen wir noch einen Blick
auf die Stellung des Schweines bei den Kelten und Germanen
werfen. Dass das Mabinogi überraschende Parallelen zur Kirke-
Erzählung bringt, die aber vermutlich sehr alt sind, haben wir
bereits gesehen. Sie scheinen auf ehemalige Schweinegottheiten zu
deuten. Darauf weisen vermutlich auch die lebensgrossen
Eberstatuen des gallischen Tempelschatzes von Neuvy-en-Sulias und
die erstaunlich grosse Zahl von Eberdarstellungen auf gallischen
Münzen99. Wir haben auch die keltische Geschichte gehört, die
ätiologisch die Ortsnamen mit der Silbe moch zu erklären sucht
(oben S. 235). Es muss auf keltischem Gebiet ein lokaler
Vegetationsgott Moccus, ein Schweinegott, bestanden haben100. Daneben
wurde eine Korngöttin Cerridwen — eine Parallelvorstellung zu
Demeter — in Verbindung mit dem Schwein gebracht101. So wie
Attis und Adonis, die den Tod durch den Eber finden, ergeht es

auch Diarmaid, der aus Rache von Fionn aufgefordert wird, die

Länge eines erschlagenen Ebers zu messen; dabei dringt eine

todbringende Borste durch seinen Fuss, und Fionn lässt das heilende,
lebenspendende Wasser aus seinen Händen entfliessen102. Eine
Bronzestatuette stellt eine lokale Göttin, Diana genannt, dar, die

auf einem wilden Eber reitet103. Aus der Höhle von Cruachan

99 Forrer in Eberts Reallexikon 6, 306.
100 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 24 f.
101 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 117.
102 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 150.
103 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 42.



252 Robert Wildhaber

kommt ein geisterhaftes Schwein und zerstört die jungen Saaten104.

Ob und wie weit die Hausmetzgete, die im Keltischen zunächst
am Samhain (Sommerende, Anfang des keltischen Jahres), dann

an Martini stattfand, als ehemalige Festmahlzeit einer Schweinegottheit

gemeint war oder einfach eine landwirtschaftliche
Wintervorsorge darstellte, wird im einzelnen schwer zu entscheiden sein.

Wo bestimmte Tage und Termine dafür angesetzt waren, gehen
sie natürlich auf alte, möglicherweise kultische, Vorstellungen
zurück. Dass solche Vorstellungen im Keltischen einst vorhanden

waren, zeigen die eigenartigen Tabubräuche der Schottländer und
ihre Abneigung gegen das Schweinefleisch; beides könnte darauf
hinweisen, dass das Schwein verhältnismässig spät zu ihnen kam,
als es schon mit der Vorstellung der Unreinheit verbunden war.
Oder es hätte sich dann im Keltischen die gleiche Doppelwertung
vollzogen wie in syrisch-jüdischem Gebiete. Wenn der schottische
Fischer das Wort «Schwein» hört, berührt er sofort seine Schuhnägel

und murmelt «Cauld airn»; das gleiche Wort wird sogar
beim Gottesdienst in schottischen Kirchen zum Schutz
ausgesprochen, wenn der Geistliche die. Bibelstelle von den Gadarener
Schweinen liest. Ein Fischzug wird im Nordosten Schottlands
keinen Erfolg haben, wenn beim Auswerfen der Leine zufällig
jemand das Wort «Schwein» gebraucht105.

Mit dem Schwein als chthonischem Tier wird in
Nordfrankreich die Vorstellung zusammenhängen, wonach der
todkündende Geisterwagen von sechs grossen und sechs kleinen
Schweinen gezogen wird, die beständig grunzen. Der Teufel führt
sie; in dem Flaus, vor dem sie umkehren, wird jemand in den
nächsten vierzehn Tagen sterben106. In der Normandie gilt es als

Todesorakel, wenn ein Schwein auf natürliche Weise stirbt107.

In der Gironde muss der Tod des Besitzers den Schweinen angezeigt

werden durch Befestigen eines Flors am Stall; sonst sterben
die Tiere108. Eine sehr eigenartige Geschichte vom Schwein als

einem Toten- oder Seelentier berichtet Mme. Caliste de Langle aus
der Bretagne109: «En voyant sa sœur accoucher au milieu
d'atroces souffrances, Berhette fit le serment de ne se marier que quand

104 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10)211.
105 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 3, 233. Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 132.

M. Macleod Banks, British Calendar Customs. Scotland, London 1939, 2, 86.
106 Sébillot a. a. O. (Anm. 20) 1, 155 f.
107 Sébillot a. a. O. (Anm. 20) 3, 102.
108 Sébillot a. a. O. (Anm. 20) 3, 103.
109 Eugène Rolland, Faune populaire de la France, Paris 1882, 5, 251 f.



Kirke und die Schweine 253

elle serait assez âgée pour ne plus craindre d'avoir des enfants.
Elle tint son serment; mais arrivée à l'âge de 28 ans elle mourut
subitement. Au milieu de la nuit qui suivit le jour de ses funérailles,
la porte de la maison maternelle s'ouvrit brusquement et l'on vit
la morte enveloppée de son suaire, la tête entourée de sa couronne
de vierge, traverser l'appartement, arriver près de ses parents et
leur jeter un regard de profond regret; puis, elle parut vouloir
s'arrêter, mais ayant tourné la tête, elle reprit aussitôt sa course
désespérée en voyant derrière elle sept petits cochons blancs
acharnés à sa poursuite, et geignant tout tristement comme des

enfants qui demandent le sein à leur mère. Les nuits suivantes
même histoire. Ces sept petits cochons étaient les sept enfants

qu'elle aurait eu si elle s'était mariée. Cette métamorphose et cette

persécution étaient une punition du ciel. Le supplice se termine

par le repas que font les petits cochons en mangeant leur mère.
Aussitôt après ce lugubre festin, les sept cochons se transforment
en sept beaux garçons et vont au ciel.» Als Strafe für die

Verspottung der hl. Sakramente wird ein Betrunkener in ein Schwein

verwandelt, weil er einen Priester angeblich zu einem Versehgang
holte, ihn dann aber in den Schweinestall führte; in einer andern
Version sind die beiden Schweine, die man nicht voneinander
unterscheiden kann, so böse geworden, dass man sie töten muss110.

In deutschen Sagen erfolgt die SchweineverWandlung meist als

Strafe für Hartherzigkeit und Ungerechtigkeit, bei Menschen, die
eine Schuld auf sich geladen oder einen Frevel begangen haben,
bei Selbstmördern, betrügerischen Zöllnern und Zwingherren; der
Verwandelte isst mit den richtigen Schweinen aus dem gleichen
Trog, manchmal kann er (durch einen Jesuiten oder Kapuziner)
beschworen werden, manchmal muss er als überzähliges Tier in
der Herde mitgehen111. Auch bei den Türken sollen schlechte

110 Sébillot a. a. O. (Anm. 20) 3, 141. Ch. Cahier, Caractéristiques des
Saints dans l'art populaire, Paris 1867, 2, 704 f. («Saint Grégoire l'Illuminateur,
apôtre de l'Arménie; 30 septembre, v. 320. On représente souvent près de lui un
porc ou sanglier couronné. Selon Métaphraste, le roi Tiridate, qui voulait faire
abjurer le christianisme au saint homme et avait déjà mis à mort plusieurs chrétiens,
fut changé en pourceau. Je ne sais s'il n'y aurait pas dans ce récit quelque allusion
aux rites civils ou religieux de la Perse, qui dominaient alors chez les Arméniens.
Ainsi l'on voit çà et là dans les monuments une tiare à tète de sanglier; et l'un des

généraux de Chosroès II [614], dans la campagne des Perses contre la Palestine,
portait le surnom de sanglier royal»). X. Barbier de Montault, Traité d'iconographie

chrétienne, Paris 1890, 2, 345 (Grégoire l'Illuminateur).
111 Bolte-Polivka a.a.O. (Anm. 15) 3, 9. Herold a.a.O. (Anm. 31) 7,

1474. Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 16 f. (aus Miltenberg am Main). Ernst Ludwig
Rochholz, Schweizersagen aus dem Aargau 1, 97 fT. (Nr. 85). 100 (Nr. 88, aus



254 Robert Wildhaber

Menschen nach dem Tode in wilde Eber verwandelt werden, die
dann alle Gärten vernichten.112

In Livland dürfen Schweine bei Beerdigungen nicht geschlachtet

werden, wozu als Erklärung angegeben wird: «Die Toten
reiten zur Beerdigung auf dem Tiere, welches zu ihrer Beerdigung
geschlachtet worden ist. Jemand reitet auf einem Schweine, da

erschrickt das Schwein und wirft den Reiter ab.»113

In Frankreich tritt im achtzehnten Jahrhundert in einem

Brunnenopfer noch die bereits erwähnte Verbindung von Schwein
und Wasser auf: «Au XVIIIe siècle, Pierre Métayer, curé de Saint-

Cyr en Talmondais, reprochait à ses ouailles d'aller porter au

Bras-Rouge du puits de Fougère, le pied gauche du cochon
fraîchement tué.»114

Als Hexentier erscheint die Sau in einer bretonischen Sage;
ein Soldat, der in einem verhexten Haus übernachtet, kriecht unter
das Bett und sieht eine Sau hereinkommen, die ihr Fell ablegt und
als altes Weib dasteht. Er kann es mit dem Säbel erschlagen; am
Morgen aber sieht er, wie das Fell durch das Kamin davonfliegt115.

Bei den Germanen ist das Schwein eines der ältesten Haustiere.
Das «Merkgedicht von Rig» in der Edda116 beschreibt das

Zustandekommen der drei Stände der Knechte, Bauern und Jarle
und sagt:

«Sie hausten behaglich

Sie bauten Zäune,
Düngten das Feld,
Fütterten Schweine,
Hüteten Geissen,
Gruben Torf.»

Koblenz). J. Jegerlehner, Sagen und Märchen aus dem Oberwallis, Basel 1913,
104 f. (Nr. 133). SAVk 5 (1901) 255 f. (aus dem Birseck, in verstümmelter Fassung).
Walliser Sagen, Brig 1907, 2, 116 f. (Nr. 94, ebenfalls verstümmelt). Josef Müller,
Sagen aus Uri 2, 68 f. (Nr. 5521 u. 5522). J. Kuoni, Sagen des Kantons St. Gallen,
St. Gallen 1902, 35. 245. M. Sooder, Sagen aus Rohrbach, Huttwil 1929, 60.
Sagen aus Baselland, hrsg. vom Lehrerverein Baselland, Liestal 1937, 104 (verstümmelt;

Vorzeichen von Unwetter).
112 Beth a. a. O. (Anm. 98) 8, 1635.
113 Loorits a. a. O. (Anm. 56) 48 u. 89 (Nr. 70).
114 Sébillot a.a.O. (Anm. 20) 2, 322. Schweinsfüsse, sog. Sauhaxen, als

Opfer für den hl. Wolfgang in Kärnten erwähnt Richard Andrée, Votive und
Weihegaben des katholischen Volks in Süddeutschland, Braunschweig 1904, 147. 165.

115 Beth a. a. O. (Anm. 98) 8, 1650.
116 Felix Genzmer, Edda, Jena 1922, 2, 114.



Kirke und die Schweine 255

Auf dem alemannischen Opferaltar soll die Zahl der Schweineopfer

17% aller Opfer betragen haben117. Das «Lügenmärchen»
aus Notkers Rhetorik, das ins elfte Jahrhundert fällt, schildert den
kraftvollen Eber118:

«Der heber gat in litun. tregit sper in situn.
sin bald ellin ne lazet in vellin.
imo sint fuoze fuodermaze.
imo sint purste ebenho forste
unde zene sine zwelifelnige.»

Freyr, der nordgermanische Gott des Ackerbaues, hatte seinen

Eber Gullinbursti, den Goldborstigen; der Freya gehörte gleichfalls

ein Eber, Hildisvini.
Im Norden wurde Freyr ein Sühneber, sonargöltr, als Opfer

dargebracht. Überrest der alten Opferheiligkeit ist es vermutlich,
wenn der maialis sacrificus oder votivus im Salischen Gesetz für
unverletzlich erklärt wird und wenn eine hohe Strafe auf
Zuwiderhandlung steht. Im Heilspruch wird das Schwein namentlich
aufgeführt, wenn in der Gegend von Landau an der Isar der Hirt zu
Martini in die Bauernhäuser geht, Birkenreisig überreicht und
dazu spricht119:

«Im namen godes trid i herein,
im namen godes trid i wida' hinaus ;

god behiate eur haus,
eur haus und eurn hof,
eure schwein!
alles soll gségnt sei~.»

Auf das Haupt des 'Herdenebers' werden Gelübde
abgelegt120. Tacitus berichtet vom Bild eines Ebers, das deutsche
Volksstämme als Schutzzeichen im Kampfe bei sich tragen. Vom
Schweinopfer herzuleiten ist der schwedische Juleber121, der
englische boar's head122 und überhaupt das Schwein (oder der schön

117 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1470.
118 Älteste deutsche Dichtungen. Übersetzt u. hrsg. v. Karl Wolfskehl u.

Friedrich von der Leyen, Leipzig 1920, 52 (nhd. 53).
119 Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 41. Vgl. auch Andrée a. a. O. (Anm. 114) 51.
120Elard Hugo Meyer, Germanische Mythologie, Berlin 1891,227.
121 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 7, 300 ff. Karl von Spiess, Grundlinien einer

Formen- und Gestaltenkunde der Gebildbrote: Jahrbuch für historische Volkskunde
3/4 (1934) 4IO- „,122 Grimm a. a. O. (Anm. 5) 1, 178. Banks a. a. O. (Anm. 105) 3, 228. Christina

Hole, English Custom und Usage2, London 1946, 19 f. 114 (als Zunftbrauch).
A. R. Wright, British Calendar Customs, England, London 1940, 3, 279.



256 Robert Wildhaber

geschmückte Schweinskopf) als Festspeise, vor allem zur
Weihnachtszeit und beim Erntemahl123. (Freilich wird nicht in jedem
Fall ein Zusammenhang vorliegen müssen.) Häufig wird das Tier
durch ein Gebildbrot ersetzt, das dann etwa bis zur Saatzeit

aufgehoben und unter das Saatgetreide gerieben oder den Pflugtieren
und dem Pflüger zum Essen gegeben wird124. An Freyrs
goldborstigen Eber erinnern die Erwähnungen des «goldenen
Schweinls» und des «Goldferchs », das in einem Lauterbacher
Weistum von 1589 von den Hübnern auf den Dreikönigstag
verlangt wird125. In Verbindung mit Freyr und den Ackerbaugottheiten

kommt das Schwein dann besonders häufig als Korndämon

vor; der Eber geht hindurch, wenn das Korn im Winde wogt126.
Beim Dreschermahl wird ein Strohschwein oder eine Schweinsnudel

gemacht; wer beim Dreschen den letzten Schlag tut, erhält
die «Saufud»127. Ein Schweineschwanz oder eine Speckseite werden

auch bei Eheschliessungen verwendet128. Daneben möge noch
auf die Wichtigkeit des Schweines im Orakel und im Angang
verwiesen werden, wobei die Glücksbedeutung die ältere zu sein

scheint, wenn das Schwein daneben allerdings auch Unglück
bedeuten kann129. Interessant ist, dass auch im deutschen Glauben
das Schwein in Verbindung mit dem Wasser erscheint, eine

Vorstellung, die möglicherweise mit dem Unterweltsglauben
zusammenhängt130. Die slawische Sage berichtet ebenfalls von einem

riesigen Eber, der mit weissem Hauer schäumend aus einem See

hervorgeht131. Übrigens wird auch in Montenegro am Weihnachts-
123 Herold a. a. O. (Anm. 31 u. 39) 2, 521 u. 7, 1503. Meyer a. a. O. (Anm.

120) 227. Adolf Hauffen, Die deutsche Sprachinsel Gottschee, Graz 1895, 76 (der
«Sautanz»). Adolf Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart2,
Berlin 1869, 64. 272.

124 Herold a. a. O. (Anm. 39) 2, 521 f. Meyer a. a. O. (Anm. 120) 103. 227.
287. 291. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 7, 300. Wuttke a. a. O. (Anm. 123) 271.

125 Meyer a.a.O. (Anm. 120) 103. 287. Grimm a.a.O. (Anm. 5) 1, 41.
Jacob Grimm, Weisthümer, Göttingen 1842, 3, 369. Alois John, Sitte, Brauch
und Volksglaube im deutschen Westböhmen, Prag 1905, 217.

126 Herold a. a. O. (Anm. 39) 2, 522. Karl Simrock, Handbuch der Deutschen

Mythologie4, Bonn 1874, 438. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 7, 298 ff.
127 Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 220 ff. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 7, 298 f.
128 Simrock a. a. O. (Anm. 126) 332 f. Meyer a. a. O. (Anm. 120) 286.
129 Herold a.a.O. (Anm. 31) 7, 1482 ff. Kuhn a.a.O. (Anm. 43) 2, 59.

Simrock a.a.O. (Anm. 126) 533. Richard Andrée, Ethnographische Parallelen
und Vergleiche, Stuttgart 1878, 9 (von den Esten auf Oesel). Birlinger a. a. O.
(Anm. 58) 1, 122. Wuttke a. a. O. (Anm. 123) 187. 223.

130 Simrock a. a. O. (Anm. 126) 419 (der Meerriese Widblindi). Wuttke a.
a. O. (Anm. 123) 268. Alois Lütolf, Sagen, Bräuche, Legenden aus den fünf Orten,
Lucern 1862, 282 (der Elbst im Seelisbergersee ; man sah durch das klare Wasser
am Boden eine Herde Schweine). Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1474-

131 Grimm a. a. O. (Anm. 5) 1, 178.



Kirke und die Schweine 257

kiotz ein Schwein oder Ferkel gebraten132. Auf slawischem Gebiet

haben die Tscherkessen einen Gott der Wälder und der

Jagd, namens Mesitch, der auf wildem Eber mit Goldborsten
reitet133.

Ein ausgesprochen germanischer Zug ist das Auftreten des

Ebers oder des Schweines im wilden Heere; im Einzelfall wird
schwer zu entscheiden sein, ob der Eber einer Wolkengöttin (die
dann später als Frau Harke, Frau Holle oder in andern ähnlichen
Gestalten auftritt), einer dem nordischen Freyr verwandten
südgermanischen Gottheit Fro (deren Name freilich nur erschlossen
werden kann) oder Wodan zueignet134. Er vertritt bald die Wetterwolke,

bald den Wirbelsturm, ist häufig einäugig als Begleiter des

wilden Jägers (gelegentlich ist es auch ein feuriges Schwein)135.
Dahin gehören dann die Sagen von Derk mit dem Beer, vom Eber
des Hackelberg, vom Wode und von ähnlichen Gestalten. Hackelberg

erlegt den Eber und stirbt dabei selbst: ein Zug, den wir
bereits aus dem Adonis-Mythus kennen. Genau so geht es dem
Wode136: «Der Wode war ein reicher Edelmann, dessen Wohnsitz
man nicht anzugeben weiss; einst jagte er einen Eber und
verwundete ihn tödlich; derselbe wurde auf einem Wagen nach Hause

geführt, wo ihn Wode triumphirend seiner Frau zeigte, die ihn
am Morgen gebeten hatte, nicht zur Jagd zu gehen, da sie seinen
Tod geahnt hatte. Jetzt aber, wo der Eber todt war oder es schien,
hob ihn der Wode in die Höhe, aber das tocltgeglaubte Thier
schlitzte ihm den Bauch auf, dass er bald nachher semen Geist
aufgab. Im Tode jedoch rief er noch, wenn er durch einen todten
Eber sterben solle, so wolle er ewig jagen.» Schweine können den
Sturm riechen137; sie treten häufig an Weihnachten138 oder am

13. Dezember, dem Tag der Lucia139, als Geistertiere auf.

132 Grimm a. a. O. (Anm. 5) 1, 42.
133 Grimm a. a. O. (Anm. 5) 1, 178.
134 Herold a.a.O. (Anm. 39) 2, 517 t. Kuhn a.a.O. (Anm. 43) 1, 332.

Meyer a. a. O. (Anm. 120) 244. 281 ff. Hans Plischke, Die Sage vom wilden Heere
im deutschen Volke, Diss. Leipzig 1914, 31 f. Rochholz a.a.O. (Anm. in) 1,

92 ff. Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 441.
135 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1471 f. Kuhn a. a. O. (Anm. 43) 1, 328 ff;

2, 114. Meyer a. a. O. (Anm. 120) 102. Gustav Gugitz, Das Jahr und seine Feste,
Wien 1950, 2, 325. Hauffen a.a.O. (Anm. 123) 89 (man schiesst mit Schweinsborsten

gegen Wetterwolken). Rochhoiz a. a. O. (Anm. in) 2, 187.
136 Kuhn a. a. O. (Anm. 43) 1, 359.
137 Kuhn a. a. O. (Anm. 45) 2, 93.
las Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1472. Montanus, Die deutschen Volksfeste,

Iserlohn (o. J.), 170. Rochholz a. a. O. (Anm. in) 1, 389.
139 Meyer a. a. O. (Anm. 120) 286.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 17



258 Robert Wildhaber

Da der Wirbelwind durch den Teufel oder durch Hexen erregt
wird, mag von diesem Glauben aus sich eine Verbindung ergeben
zum Schwein als dem Hexen- und Teufelstier, im weiteren zur
Geistersau überhaupt; daneben spielen natürlich noch Vorstellungen

vom Eber und dem Schwein als dem Seelentier und bestimmt
auch jüdisch-christliche Gedanken (die Schweine der Gadarener,
in die die unreinen Geister fahren mit. Häufig kommt hier dann
auch der Ritt auf einem Eber oder auf einem (glühenden, gelegentlich

auch weissen) Schwein vor140; es besteht ferner ein Zusammenhang

zwischen Vorstellungen vom Schwein mit dem Maren- und
Alpdruckglauben141. Dann erscheinen die Schweine auch als

Kobolde und in Verbindung mit Zwergen142.
Die Wühltätigkeit des Schweines und damit seine Verbindung

mit Höhlen, mit der Unterwelt — eine Verbindung, die wir
bereits kennen — erklären auch sein Auftreten im Zusammenhang
mit Schätzen143. Als Schatztiere sind die Schweine auch weisende

Tiere, die zu einem Schatz oder •— in der christlichen Legende —
zur Stelle des Kirchenbaus oder zu einem Heiligen hinführen144.
Ein Zug, der nun aber erstaunlich häufig auftritt, ist das Aufwühlen
von Glocken, der 'Sauglocken', durch Schweine145. Herold146

glaubte dies erklären zu können durch die Verbindung des Schwei-
140 Herold a.a.O. (Anm. 39) 2, 519; (Anm. 31) 7, 1476 (Luther reitet auf

seiner Flucht auf einem Schwein). Montanus a. a. O. (Anm. 138) 171. SVk 19
(1929) 60. Paul Drechsler, Sitte, Brauch und Volksglaube in Schlesien, Leipzig
1906, 2, 118. J. Jegerlehner, Sagen und Märchen aus dem Oberwallis, Basel 1913,
105. 316 (mit Verweisen). Rochholz a. a. O. (Anm. in) 1, 389; 2, 214.

141 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1473. Meyer a. a. O. (Anm. 120) 77.
142 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1476. Rochholz a. a. O. (Anm. 111) 1, 337.
143 Kuhn a. a. O. (Anm. 43) 1, 302 (eine Sau wird eine goldene Wiege

auswühlen). 327 f. Kuoni a. a. O. (Anm. in) 173 (eine Frau mit einem Schweinskopf
als Schatzhüterin). Meyer a. a. O. (Anm. 120) 90. 102. Rochholz a. a. O. (Anm. in)
1, 100 f. Paul Sébillot, Les Margot la Fée, Paris 1887, 9 (in Verbindung mit Feen).

144 Heinrich Günter, Die christliche Legende des Abendlandes, Heidelberg
1910, 27 (ein Eber führt einen Jäger zum hl. Abt Keivinus oder Coemgenus in Irland;
der gleiche Zug findet sich in der Vita des hl. Blasius: M. Liefmann, Kunst und
Heilige, Jena 1912, 40 f.). Herold a. a. O. (Anm. 39) 2, 523. MacCulloch a. a. O.
(Anm. 10) 209. Cahier a. a. O. (Anm. 110) 2, 705 ff. (St. Castor, évêque d'Apt en
Provence; St. Bâle, Basolus, solitaire en Champagne; St. Dêle, Deicola, ermite,
puis abbé de Lure; St. Pelage, Pelagius, moine à Arlanza). Rudolf Pfleiderer,
Die Attribute der Heiligen, Ulm 1898, 148 (Deicola). Motiv B 155. 1 von Thompson
(Anm. 4).

145Birlinger a.a.O. (Anm. 58) 1, 418 f. Hans Hörler, Sagen, Schwanke
und andere Volkserzählungen aus dem Bezirk Gänserndorf, Gänserndorf (Österreich)
1951, 51. Kuhn a. a. O. (Anm. 43) 1, 166 f. 335. Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 183.
418. Sepp, Altbayerischer Sagenschatz2, München 1893, 416 ff. L. A. J. W. Baron
Sloet, De dieren in het germaansche volksgeloof en volksgebruik, 's-Gravenhage
1887, 180 ff. Paul Sartori, Das Buch von deutschen Glocken, Berlin u. Leipzig
1932, 173 ff. (mit vielen Angaben).

146 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1507 f.



Kirke und die Schweine 259

nes als des Tieres der Fruchtbarkeit mit der Glocke als dem Symbol
der Gewitterwolke (Donnerglocke). Diese Deutung erscheint
freilich etwas gesucht; wenn das Schwein meist eine als Wetterglocke

bezeichnete Glocke ausgrübe, könnte man sich eine

Beziehung zum Schwein der Wetterwolke und des Wirbelsturmes
denken, sonst wäre auch eine solche möglich zum Glöcklein des

Antoniusschweines, was eine verhältnismässig späte Ansetzung
dieser Glockenauswühlsagen voraussetzte. Aber damit betreten
wir schwankenden Boden.

Sicher wissen wir, dass die Antoniter das Recht besassen, an
den Orten ihrer Niederlassung ihre Schweine überall weiden zu
lassen, und dass viele Gemeinden für diesen Orden ein Schwein auf
öffentliche Kosten hielten; es war das Antoni-Schwein oder Töne-
Schwein147. Es trug häufig um den Hals ein Glöcklein, damit es

kenntlich sei; es durfte ungehindert in den Strassen umhergehen
und sein Futter suchen ; in Venetien wurde es in den Haushaltungen
reihum während je einer Woche gefüttert148. Das Glöcklein wird
damit begründet, dass die Antoniter, die zum Unterhalt ihrer
Spitäler ein unbeschränktes Privileg des Almosensammeins

besassen, jeweils durch das Schellen mit einer kleinen Glocke ihre
Ankunft an einem Ort kundtaten, und dass diese Glocke dann auch
auf ihr Schwein übertragen worden sei149; möglicherweise besass

dieses Glöcklein auch die Bedeutung eines Schutzmittels gegen
Gefahren150. Ich muss gestehen, dass mich diese Deutungen nicht
befriedigen, aber ich sehe vorläufig die eigentlichen Beweggründe
und Ursachen noch nicht.

An anderen Orten gehörte das Antoniusschwein der Kirche,
und der Erlös aus dem Verkauf kam der Kirche oder den Armen
der Gemeinde zu151; es wurde häufig am 17. Januar, am Tag des

hl. Antonius, als eine Art Opfer geschlachtet152. An Stelle des

147 Banks a. a. O. (Anm. 105) 2, 138 f. G. Millour, Les Saints guérisseurs et
protecteurs du bétail en Bretagne, Paris 1946, 86. Montanus a.a.O. (Anm. 138)
17. 170. Andrée a. a. O. (Anm. 114) 35 («überall waren seine Mönche als vorzügliche

Schweinezüchter bekannt»). Cahier a. a. O. (Anm. 110) 2, 705.
148 Angela Nardo Cibele, Zoologia popolare veneta, Palermo 1887, 122.
149 Karl Künstle, Ikonographie der Heiligen, Freiburg i. Br. 1926, 67.
150 Sartori a. a. O. (Anm. 145) 33 f.
151 Nardo Cibele a. a. O. (Anm. 148) 122. Montanus a. a. O. (Anm. 138)

170. Grimm a. a. O. (Anm. 125) 1, 436 (Weistum aus Württemberg, ca. 1460). Vgl.
auch Andrée a. a. O. (Anm. 114) 166.

152 Gugitz a.a.O. (Anm. 135) 1, 42 fr. Montanus a.a.O. (Anm. 138) 17.

170. Sébillot a.a.O. (Anm. 20) 3, 107 («à Prissac on célèbre chaque année, le

17 janvier, une messe solennelle, à la suite de laquelle on dit des Evangiles pour la
santé des cochons»).



26o Robert Wildhaber

Antoniusschweines tritt in Brabant «le soi-disant Porc du Saint-

Esprit»153. Diese Sonderstellung des Antoniusschweines dürfte
vom maialis votivus des Salischen Gesetzes abzuleiten sein.

Der hl. Antonius der Einsiedler wird häufig dargestellt «nit
einem Schweinchen, dem ein Glöcklein umgehängt ist und das

ihn begleitet wie ein Hündchen154. Dieses Heiligenattribut hat zu
verschiedenen Deutungsversuchen Anlass gegeben, von denen
aber keine befriedigend ist155. Sicher wird man die Erklärung
ablehnen müssen, dass sein Schweinchen ein Symbol des Teufels,
der Sinnenlust und seiner Anfechtungen und Versuchungen war.
Es ist vielmehr als sein Schützling dargestellt, der niedlich und
vertrauensselig zu ihm aufblickt. Einem mittelalterlichen Künstler
haben zur Darstellung des Satanischen ganz andere Möglichkeiten
zur Verfügung gestanden. Es würde auch kaum zu den Schweineopfern

für den Heiligen156 passen oder gar zur Angabe aus
Venetien157: «dove la fede era molto primitiva, poteva dirsi che, per
riflesso, si avesse quasi devozione anche di lui» (nämlich des

Schweinchens). Neben dem Schweinepatron Antonius, der

Schweineopfer ernält, sind es gelegentlich noch andere Heilige,
die als Schutzherren der Schweine angesehen oder mit Schweineopfern

bedacht werden: der hl. Wolfgang und der hl. Valentin158,
St. Gildas, St. Vincent, St. Nicodème und St. Gohard159; St. Arnou
(Arnulfus), der die Schweine seines Zisterzienserklosters in Villers-
en-Brabant hütete160; der hl. Emil, Märtyrer in Afrika, der als

Heiligenattribut einen Eber neben sich hat161; ferner die
Heiligen Grégoire l'Illuminateur, Keivinus, Blasius, Castor, Baso-

153F. de Rid der, Le Porc du Saint-Esprit :Le Folklore Brabançon 5 (1925) 76 f.
154 Joseph Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst,

Stuttgart 1943, 92 ff. Beda Kleinschmidt, Antonius von Padua in Leben und
Kunst, Kult und Volkstum, Düsseldorf 1931, 381 macht darauf aufmerksam, dass
mancherorts den Schweinen und Kühen eine Glocke um den Hals gehängt werde,
die mit dem Bilde des hl. Antonius von Padua geschmückt ist, da dieser Heilige
gelegentlich auch die Patronate seines Namenvetters, des hl. Antonius des Einsiedlers,
übernehme.

155 Solange wir nicht eine Monographie über den Heiligen besitzen, wie etwa
diejenigen über den hl. Jodocus, den hl. Nikolaus oder die hl. Verena, die dann die
Lokalkulte und die Festtermine in Deutschland, Österreich, Frankreich und Italien
zu untersuchen hätte, werden wir hier nicht klar sehen.

156 Millour a. a. O. (Anm. 147) 86.
157 Nardo Cibele a. a. O. (Anm. 148) 122.
158 Gugitz a.a.O. (Anm. 135) 1, 73; 2, 151. Andrée a.a.O. (Anm. 114)

147. 165.
159 Millour a. a. O. (Anm. 147) 85 ff.
160 Cahier a. a. O. (Anm. 110) 2, 707.
161 Pfleiderer a. a. O. (Anm. 144) 43.



Kirke und die Schweine 261

lus, Deicola und Pelagius162; der hl. Leonhard erhält in Bayern
Eisenschweine als Votive163; dem hl. Felix wurde in der Gegend
von Nola (Italien) ein fettes Schwein geopfert164. Tieropfer an

Märtyrer waren im fünften Jahrhundert eine verbreitete Sitte in
der christlichen Kirche165; es mag also sein, dass aus
irgendwelchen vorchristlichen Lokalkulten das Schwein dem hl. Antonius
(der 17. Januar ist nicht weit weg von der Julzeit!) beigegeben
wurde; es mag sein, dass er nachträglich das Antoniterschwein
erhielt — wir wissen es nicht166. Aber dass auch bei ihm das

Schwein nichts mit einer jüdisch-christlichen niederen Einschätzung
zu tun hat, sondern dass es zusammenhängt mit Auffassungen,
die vor dieser Deutung liegen, scheint mir sicher zu stehen. Es

muss Beziehungen haben zu altem Glauben, so wie es auch im
Kirkemärchen der Fall ist.

162 Vgl. oben Anm. 110 und Anm. 144.
163 Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 32. 36. Andrée a. a. O. (Anm. 114) 90. 154.
164 Ernst Lucius, Die Anfänge des Heiligenkults in der christlichen Kirche,

Tübingen 1904, 295.
165 wie Anm. 164.
166 Der hl. Antonius starb 356. Die Translation seiner Reliquien aus dem Orient

nach Frankreich (in die Kirche von La Motte Saint-Didier in der Dauphiné) erfolgte
im 11. Jahrhundert; sein Kult breitete sich in der Folge in Frankreich rasch aus;
cf. Erik v. Kraemer, Les maladies désignées par le nom d'un saint, Helsingfors
1949, 14 f.


	Kirke und die Schweine

