Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 47 (1951)

Artikel: Kirke und die Schweine

Autor: Wildhaber, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

233

Kirke und die Schweine

Von Robert Wildhaber, Basel

Saetosa duris excuere pellibus

Laboriosi remiges Ulixei

Volente Circa membra ; tunc mens et sonus
Relapsus atque notus in voltus honor.

Die borstig rauhe Hiille streifte wieder ab

Die Ruderschar des vielgepriiften Ithakers

Durch Circes Gnade; Sprache und Bewusstsein und
Die alte Menschenwiirde kehrten neu zuriick.

(Horaz, Epoden 17, 15—18)

Im zehnten Gesang der Odyssee wird erzihlt, wie Odysseus
mit seinen Leuten zur Insel der Kirke gelangt und wie dort
Eurylochos mit zweiundzwanzig Gefihrten in den Palast der
«schongelockten, der hehren melodischen Gottiny geht. Der
Dichter schildert dann, wie sie von Kirke empfangen werden!:

«Und sie setzte die Minner auf prichtige Sessel und Throne,

Mengte geriebenen Kise mit Mehl und gelblichem Honig

Unter pramnischen Wein, und mischte betorende Sifte

In das Getricht, damit sie der Heimat ginzlich vergissen.

Als sie dieses empfangen und ausgeleeret, da riihrte

Kirke sie mit der Rute und sperrte sie dann in die Kofen.

Denn sie hatten von Schweinen die Kopfe, Stimmen und
Leiber,

Auch die Borsten; allein ihr Verstand blieb vollig wie vormals.

Weinend liessen sie sich einsperren; da schiittete Kirke

Thnen Eicheln und Buchenmast und rote Kornellen

Vor, das gewohnliche Futter der erdaufwiihlenden Schweine.»

Spiter erwirkt Odysseus ihre Riickverwandlung in Menschen;
Kirke vollzieht das, in der Hand die magische Rute, durch Be-
streichen mit heilendem Safte.

Verwandlung von Menschen in Tiere und Annahme von
Tiergestalt durch tbernatiirliche Wesen kommen in Mythen und
Mirchen immer und Gberall vor, bei Kulturvilkern wie bei primi-
tiven Volkern. Es mogen zunichst reine Zauberverwandlungen

1 Homers Odyssee. Ubersetzt von Johann Heinrich Voss. Nach der Ausgabe
von 1781 hrsg. von P. Von der Muhll, Basel 1943, 131, Vers 233—243.



234 Robert Wildhaber

sein; doch kann auf einer spiteren Stufe, «auf der die totemisti-
schen Quellen des Tiermirchens bereits versiegt sind»?2, die Ver-
wandlung als Strafe gedacht sein; oder, anders ausgedriickt, die
Riickverwandlung wird «als die Exlosung aus einem erzwungenen
Zustand, und endlich in einer hier einsetzenden riickwirts gerich-
teten Assoziation die Tierverwandlung selbst zuerst als eine Er-
niedrigung und dann als Strafe fiir irgend eine begangene Schuld
betrachtet»3. Meist sind es die Gotter, die Menschen in Tiere vet-
wandeln?, dann tibernehmen die Zauberer und Zauberinnen diese
Betitigung, wobei sie als Verwandlungstiere hiufig Wolfe, Biren,
Katzen, Hunde und auch Schweine wihlenS. Solche Vorstellungen
aus dem Gebiet des Zaubers treten freilich im griechischen Mythus
und in der griechischen Heldensage nicht sehr hiufig auf; Nilsson
weist auch darauf hin®, dass die wohlbekannte Hexe fehle, «mit
zwel Ausnahmen, Medea und Kirke, die bezeichnenderweise beide
fremde, barbarische Weiber sind». Wir werden darauf zurick-
kommen miissen, ob moglicherweise die Tatsache, dass im Kirke-
Mirchen die Hexe Menschen in Schweine verwandelt, eine tiefere,
iltere Bedeutung berge. Wo im Gottermirchen ein Gott einen
Menschen zur Strafe oder aus Rache in ein Tier verwandelt, da
verwandelt er ihn, nach Wundt?, in der Regel in das gleiche Tier,
«das 1thm selber heilig ist, und in dessen Gestalt er zu erscheinen
pflegt. ... Denn die Tierverwandlung des Menschen iiberhaupt
wurde, gleichgiltic welches Tier der Gott wihlte, als Strafe
empfunden. Fir den Gott selbst und den Erzihler des Mirchens
lag es aber am nidchsten, dabei an das Tier zu denken, das mit der
Vorstellung des Gottes am engsten verbunden war.»

Zauberhafte Verwandlungen von Menschen in Schweine (oder
Eber) kommen in den Mirchen, soweit ich sehe, nicht allzu hiufig

?Wilhelm Wundt, Vélkerpsychologie. 5. Bd. Mythus und Religion. 2. Teil?,
Leipzig 1914, 166.

3 Wundta.a. O. (Anm. 2) 185.

4 K. Beth, Handwb. d. dt. Abergl. 7, 970 s. v. Schadenzauber. Martin P.
Nilsson, Geschichte der griechischen Religion (= Handbuch der Altertumswissen-
schaft 5, 2z, 1), Miinchen 1941, 21. Uber Verwandlungen s. auch Steuding, in
Roscher, Ausfihrliches Lexikon der griechischen und rémischen Mythologie 6,
223 ff. Stith Thompson, Motif-Index 2, 11 (D 100 Transformation: man to ani-
mal); 2, 49 (D 621. 1 Animal by day; man by night). August Schaefer, Die Ver-
wandlung der menschlichen Gestalt im Volksaberglauben, Darmstadt 1905, bringt
im wesentlichen nur Beispiele aus Wuttkes «Deutschem Volksaberglauben» (unten
Anm. 123).

5 Jacob Grimm, Deutsche Mythologie? 3, 317; Grimm fagt bei, dass die
spiteren Hexen das nicht meht konnen. ’

¢ Nilsson a. 2. O. (Anm. 4) 19.

“Wundt, Mythus und Religion. 3. Teil?, Leipzig 1915, 207 f.



Kirke und die Schweine 235

vor8; am hiufigsten treten sie noch in irischem und bretonischem
Gebiete auf. Da wird aus der Bretagne berichtet?: «D’aprés une
légende localisée au Gouray (C.-du-N.), sur une haute colline
couverte d’énormes blocs de pierres, 2 un endroit qu’on appelle
Péglise de Margoz, les fées disaient leur messe 2 minuit. Un indiscret
entendit leurs voix et vit les dames a genou qui priaient. Il voulut
se placer pres d’elles, mais celle qui était de garde lui dit de se
retirer sous peine de malheur. 11 les insulta. Alors celle qui célé-
brait la messe s’interrompit et le transforma en cochon.» Aus
Irland wird in den Prosa-Erzihlungen der Remnes Dindsenchas'®
berichtet, wie eine irische Kirke, genannt Dalb the Rough, drei
Minner und ihre Frauen in Schweine verwandelt, indem sie einen
Zauber «mixed in a gathering of the nuts of Caill Achaid» auf sie
legt. Eine weitere Geschichte bringt das irische Mabinogi von
Math'!, in dem erzdhlt wird, wie Gwydion durch einen betriigeri-
schen Tausch vom Hofe Pryderis sich Schweine holt, die dieser
von Arawn, dem Konig von Annwfn (Elysium), erhalten hat.
Gwydion fliecht mit den Schweinen, bevor der Betrug entdeckt
wird; viermal iibernachtet er mit ihnen an einem Ort, in dem die
Silbe moch = Schwein vorkommt — «an aetiological myth ex-
plaining why places which were once sites of the cult of a swine-
god, afterwards worshipped as Gwydion, were so called»!2.
Pryderi merkt, dass er iiberlistet wurde, und um sich zu richen,
zieht er gegen Math und Gwydion in den Kampf; aber Gwydion
totet ithn durch Zauberei. Unterdessen hat Math jedoch erfahren,
dass Gwydion den Kampf mit Pryderi nur dazu heraufbeschworen
hat, um seinem Bruder Goewin zu helfen, die Liebe der Jungfrau
Gilvethwy zu gewinnen; in ihtren Schoss hilt Math seine Fisse,
wenn er sich nicht gerade im Kampf befindet. Math verwandelt
nun zur Strafe, durch einen Schlag mit seinem Stab, Gwydion und
dessen Bruder Goewin in Hirsch und Hindin, und nach Ablauf
eines Jahres in Eber und Sau, und nach einem weiteren Jahr in
Wolf und Wolfin; dann erst werden sie, wiederum durch den

8 Einige Angaben bringt Stith Thompson a.a. O. (Anm. 4) 2, 17 (D 136
Transformation: man to swine); 3, 220 (G 263. 1 Witch transforms her lovers into
animals), und die Verwandlung von Schwein zu Mensch 2, 27 (D 336).

9 Paul-Yves Sébillot, Le Folklore de la Bretagne, Paris 1950, 61.

10 7, A. MacCulloch, The Religion of the Ancient Celts, Edinburgh 1911,
323. Whitley Stokes, The Prose Tales in the Rennes Dindsenchas: Revue celtique
15 (1894) 471. _ o .

1 Dje vier Zweige des Mabinogi. Ein keltisches Sagenbuch. Deutsch von
Martin Buber, Leipzig 1922, 88 ff. MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 104 ff.

12 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 106.



236 Robert Wildhaber

Schlag mit dem Stab, in Menschen zuriickverwandelt. Diese ganze
Geschichte birgt zweifellos sehr alte mythologische Erinnerungen.

Aber auch in reinen Mirchen kommt die Verwandlung in
Schwein (oder Eber) vor. Zunichst ein Mirchea aus Irland!s:
«Qisin’s predecessor had consulted a Druid as to the length of
his own tenure, and had been told that he might keep the crown
for ever unless his son-in-law took it from him. Now the king’s
only daughter was the finest woman in Tir na n’Og, or indeed in
the world; and the king naturally thought that if he could so
deform his daughter that no one would wed her he would be safe.
So he struck her with a rod of Druidic spells, which turned her
head into a pig’s head. This she was condemned to wear until she
could marry one of Fin Mac Cumbhail’s sons in Erin.» Natiirlich ge-
lingt das, sie wird zuriickverwandelt, und ihr Mann erhilt das Ko6-
nigreich. In einem weiteren irischen Mabinogi ist das Schwein, das
erst nach langer Anstrengung von Koénig Arthur besiegt werden
kann, ein Konig, den Gott wegen seiner Siinden verwandelt hat!4.

Das gleiche Motiv tritt auf in Italien bei Straparolals, wo ein
Prinz, der schon vor seiner Geburt von einer Fee zu einem Schwein
verwiinscht worden ist, vermihlt zu werden verlangt. Im ungari-
schen Mirchen'® erzihlt ein verwunschener Eber, der eine Konigs-
tochter heiratet und von ihr erlost wird: «Ilch war ein Fiirst,
wurde aber in einen Eber verzaubert; und aus diesem Zustande
konnte ich nicht eher erlost werden, als bis sich ein Middchen eine
redende Traube, einen lachenden Apfel und eine klingende Pfir-
siche [sic!] wiinschte. Du warst dies Madchen und so bin ich durch
dich erlost worden.» Auch in Deutschland kommt die Geschichte
vom verzauberten wilden Schwein vor!”: Ein Konigssohn wird

1B Edwin Sidney Hartland, The Science of Fairy Tales, London 1891, 198.—
Léon Pineau, Les contes populaires du Poitou, Paris 1891, 163 (cine Selbstverwand-
lung, ohne das geringste Strafmotiv: «Je vas me mettre en gros cochon gras, et puis
tu me mettras une corde a la patte, et tu me vendras, tant que tu pourras. Seulement,
faudra toujours réserver la corde, parce que si tu vendais la corde, je ne pourrais
plus retourner. — Les voila partis 2 la foire. En arrivant a la foire, le petit Louis se
déguisa en cochon . . .»).

1 MacCulloch a.a. O. (Anm. 10) 211 Anm. 1. J. Loth, Les Mabinogion,
Paris 1889, 1, 274. J. N. Sepp, Das Heidenthum, Regensburg 1853, 1, 405. Es
m&ge hier auch das Motiv A 1371. 3 (Bad women from transformed hog and goose)
angefithrt werden: Thompson a. a. O. (Anm. 4) 1, 166.

15 Bolte-Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- u. Hausmirchen der Briider
Grimm 2, 237.

16 G. Stier, Ungarische Sagen und Mitchen, Betlin 1850, Go.

17 Johannes Wilhelm Wolf, Deutsche Marchen und Sagen, Leipzig 1845,
16 f1.



Kirke und die Schweine 237

von einer bosen Hexe verwiinscht; er wird erlost dadurch, dass in
der Hochzeitsnacht seine Frau das Fell des Schweines verbrennt.
Eine dhnliche, aber merkwiirdig mit einem Schweinsritt verbun-
dene Geschichte bringt Vernaleken': Eine Millerstochter sieht
einen Eber im Wald, auf dem ein altes Miitterchen reitet, das sie
vor dieser Stelle warnt; der Eber konne erlost werden, wenn ein
unschuldiges Midchen drei Tage und drei Nichte bei thm verweile.
Wenigstens um des Motives willen méchte ich hier noch das
Mirchen vom ‘Borstenkind’ anfiihren'®: «Eine Konigin sass vor
ihrem Palaste unter einer grossen Linde und schilte sich Apfel;
ihr dreijahriger Sohn spielte um sie herum und hitte auch gerne
ein Stiickchen gehabt. Weil ihm aber seine Mutter nichts geben
wollte, hob er die Schalen auf und ass sie. Als die Konigin das sah,
vergass sie sich und rief im Arger: ,,Ei, dass du ein Schweinchen
wirest!” Siehe, da war der Konigsknabe plotzlich ein Schweinchen
und quiekte und lief hinaus zur Heerde.» Als Schwein lost er
spiter drei Aufgaben und erhilt die Konigstochter; sein Fell wird
von der Mutter verbrannt vor der zur Erlosung festgesetzten Zeit;
aber schliesslich wird er «am Ende der Welt» [vielleicht das ver-
blasste Totenreich ?] von seiner Gemahlin befreit. Anklinge an das
Kirke-Mirchen hat die franzosische Erzdhlung20: «L’amant in-
fidele de la filleule d’une fée, transformé par celle-ci en cochon,
reprend sa forme quand il a été touché avec une baguette magique.»
Es mogen auch noch die beiden russischen Mirchen erwihnt
werden, die ich Gubernatis?! entnehme: «Das vom eigenen Vater
verfolgte Madchen, das dieser heirathen will, weil er sie ebenso
schon findet als thre Mutter» bedeckt sich «mit einer Schweinshaut,
die sie erst ablegt, als sie sich mit dem jungen Prinzen vermihlt.
In einem anderen siidrussischen Mihrchen haben wir statt dessen
einen Konigssohn, den sein Vater verfolgt und der sein vitetliches
Haus in einem Rock aus Schweinshaut verlassen muss.»

In all diesen Erzihlungen, mit Ausnahme vielleicht der Ge-
schichte von Konig Arthur, erfolgt die Verwandlung in ein
Schwein ohne Anspielung auf die menschlich-sittlich-unsittlichen
Eigenschaften, die wir heute mit der Vorstellung des ‘Schweins’

18 Th. Vernaleken, Volkssagen: Germania 27 (N. R. 15) (1882) 368.

19 Josef Haltrich, Deutsche Volksmirchen aus dem Sachsenlande in Sicben-
biirgen?, Wien u. Hermannstadt 1885, 179 ff. Gleich bei: Paul Zaunert, Deutsche
Mirchen seit Grimm, Jena 1922, 286 fl.

20 Paul Sébillot, Folk-Lore de France, Paris 1904—1907, 3, 140.

21 Angelo De Gubernatis, Die Thiere in der indogermanischen Mythologie,
Leipzig 1874, 341 f.



238 Robert Wildhaber

verbinden?2. Schon Conrad von Megenberg in seinem Buch der
Natur?? driickte sich dhnlich aus: «Der Eber ist uns das Sinnbild
der grimmigen Leute, die keine Lehre zu guten Werken annehmen
wollen und allezeit grimmig und in ihren Siinden schwarz bleiben»,
wobei sowohl die Grimmigkeit als auch die schwarze Farbe eben-
sogut auf andere Tiere passen wiirden. Dass in Weiterfiihrung
dieser Gedankenginge verstorbene Stinder als Schweine biissen
missen, ist begreiflich. Aber damit ist immer noch nicht erklirt,
wieso dem Schwein, das ebenso ‘natirlich’ ist wie irgendein
anderes Tier, gerade diese Figenschaften zugeschrieben werden,
und auch nicht, warum vor allem der franzosische Bauer, wenn er
vom Schwein spricht, glaubt, sich entschuldigen zu missen?4. Wir
werden auf dieses Problem zurtickzukommen haben.

Begreiflicher mag es scheinen, wenn eine gewisse Grobheit
und Ungeschlachtheit mit dem Schwein in Beziehung gebracht
wird, wie sich etwa in den folgenden Ortsneckereien zeigt:
«Eine aus Oberdeutschland stammende Legende erzihlt die Et-
schaffung der Westfalen, ankniipfend an deren Grobheit, folgen-
dermassen. Als in dem Lande Westfalen noch keine Menschen,
sondern nur Schweine lebten, wandelte dort einst der Herr Christus
mit seinen Jiingern. Gefragt, ob in dem Lande denn keine Men-
schen wiirden leben kénnen, bejahte er dies, worauf Petrus ihn
aufforderte, hier doch Menschen entstehen zu lassen. Da beriihrte
det Hetr mit dem Fuss ein dort liegendes Schwein, und dieses
erhob sich alsbald in Gestalt eines Westfalen mit den Worten:
»Na, wat stott He mi?“» Dazu vergleiche man den Schwank,
den Bebel?® von einer Frau in Pfirt erzihlt, die bei den Siduen sitzt
und auf die Frage, was sie da tue, antwortet: «Ich hor, dass wir
werden miissen Bayetisch werden; deshalb bemiih ich mich, ihre
Sprach von den Siuen zu lernen.» Etwas eleganter ist das fran-
zOsische sobriquet der Bretonen vom «cochon de Saint Antoine»?”:

22 Werner Beinhauer, Das Tier in der spanischen Bildsprache, Hamburg
1949, 59 («wohl in allen Sprachen ist das Schwein Sinnbild der Unreinlichkeit»).
Ch. Beauquier, Faune et Flore populaites de la Franche-Comté, Paris 1910, 1, 159
bringt die herrlich biuerliche Definition: «Cochon, ainsi nommé parce que c’est le
plus sale des animaux».

2 Conrad von Megenberg, Das Buch der Natur, hrsg. von Hugo Schulz,
Greifswald 1897, 99.

24 §¢ébillot a. a. O. (Anm. 20) 3, 96. Eugéne Sol, Le Vieux Quercy2 Au-
rillac 1930, 441. — 25 Niedersachsen 1 (1895/96) 254.

26 Albert Wesselski, Heinrich Bebels Schwinke, Miinchen und Leipzig
1907, 1, 82 (Nr. 80).

27 Paul Sébillot, Petites légendes chrétiennes de la Haute-Bretagne: Revue
de Ihistoire des religions 12 (1885) 61.



Kirke und die Schweine 239

«Un jour que saint Antoine se promenait dans le pays breton
avec un autre saint, il fit rencontre d’un cochon, en vous respectant.
Comme il n’avait point de domestique, il lui prit envie d’en avoir
un, et il dit 4 son compagnon:

— Il faut que je transforme ce cochon en Breton; ce sera lui
qui sera mon domestique. .

11 prit le cochon par les jambes de devant et le fit se planter
sur ses jambes de derri¢re, puis il récita une pri¢re, et aussitot le
cochon devint semblable aux Bretons qui viennent en pelerinage
a saint Mathurin de Moncontour.

C’est depuis ce temps qu’on appelle saint Antoine le patron
des cochons, et C’est aussi depuis cette époque qu’on dit en sobri-
quet en parlant des Bretons: Bretons Cochons.»

Horaz®® hat die Verwandlung durch Kirke noch nicht als
Strafe empfunden, aber das Schwein ist fir ihn doch schon ein
Tier, das den Unrat liebt:

Sirenum voces et Circae pocula nosti ;

guae i cum Sociis stultus cupidusque bibisser [sc. Ulixes],
sub domina meretrice fuisset turpis et excors,

vixisser canis immundus vel amica luto sus.

Nach Gubernatis?® ist das Schwein «als eines der listernsten
Thiere der Venus geweiht»; aus diesem Grunde wiirden auch,
nach den Lehren der Pythagoreer, listerne Menschen in Schweine
verwandelt. Diese Angabe passt allerdings nicht zu den vorliegen-
den Belegen, und auch dort, wo die Verwandlung in ein Schwein
als eigentliche Strafe gedacht ist, erfolgt sie aus anderen Griinden,
wie wir noch sehen werden. Auf jeden Fall ist die Stellung und
Wertung des Schweines dusserst merkwiirdig und auffillig, wenn
wir einerseits an seine Bedeutung im Mythus und als Opfertier
denken, andrerseits uns erinnern an die eigenartigen Speisever-
bote und an die ‘Unreinheit’ des Schweines, wie sie in so vielen
Redensarten oft recht drastisch zum Ausdrack kommt. Wir miissen
versuchen, dieser Ambiguitit in einem kurzen geschichtlichen
Uberblick auf die Spur zu kommen.

Es steht sicherlich fest, dass das Schwein eines der iltesten
Haustiere ist; es ist schon in der spiteren Pfahlbauerzeit nachweis-

28 Episteln 1, 2, 23—26.
29 Gubernatis a. a. O. (Anm. 21) 343.



240 Robert Wildhaber

bar; im Neolithikum spielt die Schweinezucht in Nord- und West-
europa bereits eine sehr bedeutende Rolle3?; als Grabbeigabe
kommt es in keltischen Gribern und in der Hallstatt-Periode vor3l,
Menghin®? unterscheidet bei den protoneolithischen Kulturen
eigentliche ‘Schweineziichterkulturen’, deren Urheimat in Ost-
turkestan, China oder Vorderindien zu suchen ist; von da ging
zweifellos eine sehr alte Welle der Ausbreitung nach Nordafrika
und Europa. Neben der Ziichtung als eigentlichen Haustiers wurde
daneben vermutlich noch eine Art Halbdomestikation des Schwei-
nes ausgeiibt. Das Schwein wird aber weder von Jigern noch von
Nomaden gehalten33; die Schweinezucht gehort zum Hackbau und
zum ‘Jungpflanzertum’; dieser biuerlichen Welt sind Pferd und
Kamel fremd3%. Da das Schwein nun offenbar das typische Haus-
tier der von den Nomaden und Jigern verachteten Bauern war,
fiel es der gleichen Verachtung anheim wie diese; es mag, im
Verein mit seiner alten Heiligkeit, als ‘tabu’ betrachtet worden
sein — «der Ausdruck ‘unrein’ gibt nidmlich eine verkehrte Auf-
fassung wieder»33,

Dieser Vorgang scheint im alten Agypten ziemlich klar nach-
weishbar zu sein; dort wurde bereits in vordynastischer Zeit in der
Deltakultur Unterdgyptens Schweinezucht betricben, aber die
einbrechenden Rinderziichter Oberidgyptens und Nubiens haben
das Tier vermutlich als minderwertig betrachtet und verabscheut?®,
Utrspriinglich aber galt das Schwein den Agyptern als heilig; es
wird die Verkdrperung des Korngottes Osiris gewesen sein??.
Einmal im Jahr opferten die Agypter ihm und der Mondgéttin
Isis Schweine, deren Fleisch feierlich genossen wurde. Arme Leute
brachten anstelle des Schweines ein Ersatzopfer dar in der Form
von gebackenen Kuchenschweinchen. In spiterer Zeit aber fing
man an, das Schwein als ‘unrein’ anzusehen; wer ein Schwein

30 Otto Keller, Die antike Tierwelt, Leipzig 1909, 1, 388 f. Oswald Meng-
hin, Weltgeschichte der Steinzeit, Wien 1931, 279 (u. passim). Sophus Miiller,
Nordische Altertumskunde (deutsche Ausgabe), Strassburg 1897, 205. Eduard
Hahn, Die Haustiere und ihre Bezichungen zur Wirtschaft des Menschen, Leipzig
1890, 213.

81 MacCulloch a.a. O. (Anm. 10) 211. Herold, Handwb. d. dt. Abergl.
7, 1470.

32 Menghina. a. O. (Anm. 30) 274 ff.

38 Kaj Birket-Smith, Geschichte der Kultur, Ziirich 1946, 159. Menghin
a. a. O. (Anm. 30) 470.

3 Menghina.a. O. (Anm. 30) 520. 525. 605.

85 Birket-Smith a.a. O. (Anm. 33) 159. Menghin a.a. O. (Anm. 30) 279.

% Menghin a.a. O. (Anm. 30) 279.

37 James George Frazer, The Golden Bough 8, 29 f.



Kirke und die Schweine 241

beriihrte, musste die Befleckung im fliessenden Wasser reinwa-
schen; Schweinemilch verursachte Aussatz; Schweinehirten durften
keinen Tempel betreten und mussten unter sich heiraten. Hingegen
deuten ja gerade diese Riten und Abwehrmassnahmen darauf hin,
dass das Tier einmal heilig gewesen sein muss. Als dann die Um-
wertung einsetzte, musste ein mythologischer Vorgang zur Er-
klirung gefunden werden: Typhon oder Set, der bose Gott und
Gegner von Ositis, soll in der Gestalt eines Schweines das Auge
von Horus, der zum Osiris-Kreis gehort, verletzt haben. Horus
befahl darauf, dass ihm ein Schwein geopfert werden musse. Nach
einer andern Version soll Set, als er bei Vollmond einem Eber
nachjagte, den holzernen Sarg des Osiris gefunden und zertriimmert
haben. Deshalb sei dann ein jihrliches Schweine-Opfer eingefiihrt
wotden. Wenn die Deutung richtig ist, dass das dem Gott geopferte
Tier urspriinglich der Gott selber war, so miissen Osiris oder Set
einmal schweinsgestaltige Gotter gewesen sein. Set aber ist der
Gott der Unterwelt38,

Darstellungen von Schweinen finden sich, vor allem in ilterer
Zeit, in Agypten ausserordentlich selten, dagegen gibt es Amulette
aus Ton und Knochen in Schweinsgestalt; sie bitten Isis um Glick
und Schutz; Agypten ist auch die Heimat der hiufig auftretenden
Eberzahn-Amulette??,

Nicht nur die Agypter kannten schweinsgestaltige Géotter,
auch die Babylonier hatten ihren Schweinegott: Tammuz40, wel-
cher der Gott der Fruchtbarkeit und des Totenreiches war. Ferner
saugen Hund und Schwein an den Briisten der babylonischen Pest-
gottin, die auf einem Pferde im Totenkahne kniet*l. Aus Indien
lassen einige Andeutungen auf ehemalige Verehrung des Tieres
schliessen, so, wenn ein altes Buch vorschreibt, dass bei einem

88 Harald Othmar Lenz, Zoologie der alten Griechen und Rémer, deutsch
in Ausziigen aus deren Schriften, Gotha 1856, 185. 196. Frazer a. 2. O. (Anm. 37) 8,
24 f. 29 f. Farbridge, Encyclopaedia of Religion and Ethics 12, 133 5. v. Swine.
Alfred Wiedemann, Herodots Zweites Buch, Leipzig 1890, 85. 220. 221. 222 f.
Keller 2. 2. O. (Anm. 30) 1, 393. Orth, Pauly-Wissowa-Krolls Real-Encyclopidie
der classischen Altertumswissenschaft, 2. Reihe, 2!, 803 s. v. Schwein. Ranke,
Eberts Reallexikon der Vorgeschichte 11, 383 s. v. Schwein. Schrader, Reallexikon
der indogermanischen Altertumskunde?® 2, 361.

39 Herold, Handwb. d. dt. Abergl. 2, s19f. s. v. Eber. Thomsen, Eberts
Reallexikon 1, 162 s. v. Amulett. Joseph Bellucci, Catalogue descriptif d’une
collection d’amulettes italiennes envoyée a I'exposition universelle de Paris 1889,
Pérouse 1889, 63-

10 Charles James Ball, Tammuz, the Swine God: Proceedings of the Society of
Biblical Archacology (London) 16 (1894) 195 ff. Farbridge a.a. O. (Anm. 38) 12, 132.

41 Alfred Jeremias, Allgemeine Religions-Geschichte, Miinchen 1918, 39.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 16



242 Robert Wildhaber

Siegesopfer die Erde, die fiir die Errichtung des Altars benotigt
werde, von einer Stelle genommen werden miisse, auf der ein Eber
gewihlt habe, da seine Stirke in die Erde ubergegangen seit2.
Moglicherweise herrschte auch bei den Indern die Vorstellung von
einer Beziehung der Schweine zur Unterwelt, denn in einem Liede
wird der Unterweltshund Sirameya aufgefordert, das Schwein zu
zerreissen?3. Ebenfalls sollen die Phonizier, «nach den Berichten
der Alteny, ihren Gottern Schweineopfer dargebracht haben*4. Bei
den Syrern muss das Schwein sicher einmal als heilig gegolten
haben; es spielt eine Rolle in dem in rémischer Zeit in Syrien weit
verbreiteten Adoniskult und ist der Aphrodite heilig; daneben
allerdings macht sich auch hier die merkwiirdige Doppelwertigkeit
bemerkbar: es wird verabscheut; in Hierapolis (am Euphrat)
durften Schweine weder geopfert noch gegessen werden; die
Berithrung eines Schweines machte fir den ganzen Tag unrein.
Als Grund dafur erwihnten einige die Unreinheit, andere die
Heiligkeit des Schweines. Die Unsicherheit in der Anschauung
zeigt, dass eine scharfe Trennung noch nicht durchfithrbar war,
sondern dass es sich noch um den etwas unbestimmten Zustand
des Tabus handelt®. '

Auch die Stellung der Juden dem Schwein gegentiber ist
durchaus nicht so eindeutig, wie man nach den ausdriicklichen
Speiseverboten des Mosaischen Gesetzes (Lev. 11, 7; Deut. 14, 8)
zu glauben geneigt sein konnte®®. Dass ndmlich auch Schweine-
opfer und feierlicher, ritueller Genuss von Schweinefleisch wenig-
stens bis zu Jesaias Zeiten ausgelibt wurden, bezeugt Jesaia selbst:
«wer Speisopfer bringt, ist als der Saublut opfert» (66, 3); er
entriistet sich liber ein Volk, das «sitzt unter den Gribern und bleibt
tiber Nacht in den Hohlen, fressen Schweinefleisch und haben
Greuelsuppen in ihren Topfen» (65, 4), wobel vor allem darauf
zu achten ist, dass der Ort dieser heimlichen Zusammenkunft
«unter den Gribern» «in den Hohlen» sich befindet. Noch einmal
(66, 17) eifert er ganz dhnlich: «Die sich heiligen und teinigen in

42Frazera. a. Q. (Anm. 37) 1, 151.

18 Adalbert Kuhn, Sagen, Gebriuche und Mitchen aus Westfalen, Leipzig
1859, 1, 330

4 F. C. Movers, Das Opferwesen der Karthager, Breslau 1847, 41.

% Frazer a.a. O. (Anm. 37) 8, 23. Farbridge a.a. O. (Anm. 38) 12, 133.
Thomsen, Eberts Reallexikon 11, 384 s. v. Schwein.

46 Tm Talmud wird das Speiseverbot von Schweinen behandelt in den Traktaten
Chullin 59 und Bechorot 6 und 7, nebenbei auch in Niddz 51. Nach freundlicher Mit-
teilung von Frau Dr. F. Guggenheim, Ziirich.



Kirke und die Schweine 243

den Girten, einer hier, der andere da, und essen Schweinefleisch,
Greuel und Miuse, sollen weggerafft werden miteinander, spricht
der Herr.» Jesaia muss wirklich guten Grund gehabt haben, auf
diese Art und Weise gegen einen Kult zu wettern, der ihm bedroh-
lich und beingstigend schien. Gesetzestreue Juden allerdings er-
duldeten lieber den Tod, als dass sie Schweinefleisch gegessen
hitten (2. Makkabier 6, 18 £.).

Es wird schon so sein, wie Frazer?? angibt, dass der richtige
Grund fir die Speiseverbote gegeniiber angeblich unreinen Tieren
darin bestand, dass diese urspriinglich heilig waren; man ass sie
also darum nicht, weil sie g6ttlich waren (oder dann ass man sie
als communio). Nilsson® driickt das sehr schon aus: «Das Verbotene
ist sacrum in beiden Bedeutungen des lateinischen Wortes; das
Tabu kann auch darauf beruhen, dass etwas cinem Gott gehort,
also heilig ist; da es aber verboten ist, kann der andere Grund fiir
das Verbot, die Unteinheit, untergeschoben werden. So wurde z.B.
das Schwein bei den Semiten wahrscheinlich von einem heiligen
zu einem unteinen Tier.» Ubrigens kommt das Schweinefleisch-
Tabu auch bei anderen Volkern vor: Zulu-Midchen essen es nicht,
weil das Schwein hisslich ist und sie darum befurchten, ihre
Kinder mochten dem Schwein dhnlich werden??; die Kai im
nordostlichen New Guinea glauben, dass das gegessene tote Schwein
im Magen eines Feldarbeiters die lebenden Schweine anzichen
miisste, die dann das ganze Feld verwiisten??; die Katiben sind der
Auffassung, sie bekdmen nach dem Genuss von Schweinefleisch
die gleichen kleinen Auglein wie die Schweine’l. Die Leute von
Tamara in New Guinea wiederum betrachten die Schweine als
Tiere, in welche die Seelen ihrer Toten einziehen; daher diirfen
sie nicht verspeist werden52. Mohammed hat fiir die ganze isla-
mitische Welt das Schwein als unrein bezeichnet und mit dem-
Speiseverbot belegt’3, Wo solche Verbote in Eutopa auftre-

47 Frazer a.a. O. (Anm. 37) 8, 24.

48 Nilssona. a. O. (Anm. 4) 43. Vgl. auch Heinrich Schurtz, Urgeschichte
der Kultur, Leipzig u. Wien 1900, 266.

19 FPrazer a. a. O. (Anm. 37) 1, 118.

50 Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 132.

51 Gleich wie Anm. 5o0.

52 Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 133.

53 Der Koran. Ausgewidhlt und iibertragen von Hubert Grimme, Paderborn
1923 (= Dokumente der Religion 8) 138: «Nach meiner Weisung ist dem, der
isset, verboten nur: gefallenes Vieh oder frisches Blut oder Fleisch vom Schwein, —
denn das ist ein Greuel —, Unheiliges auch, nicht fiir Allah Geschlachtetes. Doch wer
es isst unter Zwang, ohne siindigen Drang, dem wird Gott verzeihend und gnidig
sein».

16%



244 Robert Wildhaber

ten®, werden sie nicht alt sein, sondern vermutlich durch die Bibel
beeinflusst; denn urspriinglich ist auf europaischem Boden mit dem
Schwein nirgends die Vorstellung der Unreinheit verbunden®.
Ebenso mdégen aus jiidisch-christlichem Einfluss die zahlreich
vorkommenden Utrsprungssagen des Schweines (oder Deutungs-
versuche des Speisetabus) erklirt werden, die alle ungefihr nach
dem folgenden Schema gehen: «Das Schwein ist jidischen Ge-
schlechts. Denn als der Herr auf Erden ging, verhéhnten ihn die
Juden: sie verdeckten eine Jiidin und deren Kind mit einem Trog
und fragten Jesus: ,,Wenn du Gottes Sohn bist und alles weisst,
so rate, was hier unter diesem Troge ist.* Da sprach der Herr:
,,Ein Schwein mit einem Ferkel.* Da fingen die Juden an zu lachen,
dass Jesus es nicht erraten habe, hoben den Trog auf, und es war
so: aus der Jidin war ein Schwein, aus dem Kind ein Ferkel ge-
worden. Daher essen die Juden kein Schweinefleisch: das Schwein
ist ihre Tante.»? Wahrscheinlich wird in den gleichen Zusammen-
hang auch der Schaffhauser Judeneid aus der ersten Hilfte des
funfzehnten Jahrhunderts zu stellen sein®”: «Sol der Jud stan uff
ainer Siiwe- oder Schwinshut. Und sol im die recht Hand in aim
Buoch ligen untz an die Riste. Und in demselben Buoch soellen
die funf Buocher Moysi geschrieben sin.» Nach der Eidesleistung
durfte der Jude von der Schweinshaut abtreten und galt nun als
gereinigt von Verdacht und Anklage. Vielleicht musste man hier —
wenn schon auch Ernte- und Drescherbriuche hineinspielen —
noch den schwibischen Glauben erwihnen®: «Die Sau hat unter

54 S¢ébillot a. a. O. (Anm. zo0) 3, 129 «A Li¢ge, on recommande aux femmes
grosses de se priver de viande de cochon pout préserver des croutes de lait le petit
étre a venirn. Albert Wesselski, Monchslatein, Leipzig 1909, 42 (eine bose Frau
kann eine ihr vom Priester bei der Beichte auferlegte Busse nicht durchfithren, aber
schliesslich erklirt sie: «Eines aber ist, dessen ich mich leicht enthalten konnte: ich
verabscheue nimlich die Schweine so, dass ich ihr Fleisch niemals habe essen konnen,
ja, dass ich sie nicht einmal ansehn kann.» — Die Geschichte stammt aus Caesarius
von Heisterbach).

55 E. Hahn, in Hoops, Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 4,
150 8. V. Schwein.

% Oskar Dihnhardt, Natursagen, Leipzig u. Berlin 1909, 2, 102 ff. (Belege
aus Weissrussland, Gross- und Kleinrussland, Polen, Estland, Rumdénien, Frankreich,
Belgien, Dinemark, Island, den Niederlanden und der Schweiz). Antti Aarne,
Estnische Mirchen- und Sagenvarianten, Hamina 1918 (= FFC 25) 144, Nr. 34.
Oskar Loorits, Livische Mirchen- und Sagen-Varianten, Helsinki 1926 (= FEC
-66) 88, Nr. 68. Sébillota.a. O. (Anm. 20) 3, 14T.

57 Bernhard Kummer, Schaffhauser Volks-Tierkunde 1, Thayngen 1948, 33.
Uber den Judeneid vgl. auch Alsatia 1858—61, 295 ff. Schnell, Rechtsquellen von
Basel 1, 828 fI. 1059 f.

% Anton Birlinger, Volksthiimliches aus Schwaben, Freiburg i. Br. 1861,
1, 122.



Kirke und die Schweine 245

dem ‘Hochrucken’ im Genick ein Wirbelbein, das da aussieht, als
sitze ein Midchen im Zuber. Dies nennt man die ‘Saujungfer’; wer
diese beim Essen bekommt, wird ausgelacht — denn es ist eine
Judin.»

Im Neuen Testament werden immer noch Schweineherden
erwihnt, bei den Gadarenern; es sind die Schweine, in welche die
unreinen Geister, die Teufel, fahren (Matthidus 8, 28—32). Von da
geht sicher eine Beziehung zu den deutschen Sagen, wonach das
Schwein Teufelstier ist; vermutlich werden andere Einfliisse mit-
gewirkt haben; aber diese Auffassung kann nicht urspriinglich
germanisch gewesen sein, da das Schwein bei den Germanen in
hohem Ansehen stand.

Wir wollen uns noch kurz vergegenwiirtigen, welche Stellung
das Schwein bei den Griechen und Rémern einnahm. Dass die
Schweinezucht bei den Griechen in Ansehen stand, wissen wir
durch die Schilderung von Eumaios, «dem trefflichen Sauhirten».
Es ist also ohne weiteres zu erwarten, dass das Schwein als Opfer-
tier verwendet wurde und entsprechend — zunichst wenigstens —
als heilig galt. So wird in mykenischer Zeit das Schwein auf Kreta
geopfert (allerdings als Voropfer) im Zusammenhang mit dem
Kult des Zeus Kretagenes, der als Vegetationsgottheit sonst in
Stiergestalt erscheint®®. Moglicherweise ist Zeus Kretagenes aber
auch Korngott, wie das ihm neben dem Stier zugehdrige Schwein
anzuzeigen scheint; denn das Tier, das mit der Ackerbaukultur
verbunden ist®®, gilt entsprechend auch den Ackerbaugottheiten
als heilig und wird ihnen geopfert; es ist vor allem im Demeter-
und daneben im Dionysos-Kultus zu finden. Frazer®! geht sogar
so weit, in Demeter eine urspriingliche Schweinegottheit zu ver-
muten. In der Kunst wird sie oft von einem Schwein begleitet
dargestellt (genau wie dann spiter der hl. Antonius der Einsiedler).
Demeter erhilt meist eine trichtige Sau als Opfer (zu Andania;
auf Mykonos)®2, Bei den Thesmophorien wurden lebende Ferkel

59 A. B. Cook, Animal Worship in the Mycenaean Age. 7. The Cult of the
Swine: Journal of Hellenic Studies 14 (1894) 153. Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 401.
Nilsson a. a. O. (Anm. 4) 43.

60 Karl Meuli, Griechische Opferbriuche: Phyllobolia fiir Peter Von det
Miihll, Basel 1945, 214. Orth a.a. O. (Anm. 38) 811. Paul Stengel, Die griechi-
schen Kultusaltertimer® (= Handbuch der Altertumswissenschaft 5, 3), Miinchen
1920, 84. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Der Glaube der Hellenen,
Berlin 1931 u. 1932, 1, 130, Anm. 1; 2, §3.

61 Frazer a. a. O. (Anm. 37) 8, 16 £,

62 Martin P. Nilsson, Griechische Feste von religioser Bedeutung, Leipzig
1906, 328. 339. M. W. De Visser, Die nicht menschengestaltigen Gotter der



246 Robert Wildhaber

in unterirdische Rdaume versenkt und dort gelassen, bis sie ver-
west waren; das verweste Fleisch wurde dann heraufgeholt und als
Fruchtbarkeitszauber der Aussaat beigemischt®3 (dieser letztere
Zug kommt auch auf germanischem Boden 6fters vor). Die idtio-
logische Gottersage bringt diesen Kult in Verbindung mit dem
Schweinehirten Eubuleus, der gerade an der Stelle seine Herde
hiitete, wo Pluto mit der geraubten Persephone in die Erde vet-
schwand, und der dann mitsamt seciner Herde von der Erde ver-
schlungen wurde. Die Thesmophorien miissen aus sehr alter Zeit
stammen; sie sind ein agrarisches Fest, das unter Ausschluss der
Minner von den Frauen allein gefeiert wurde®?; vermutlich wurde
Schweinefleisch als Festspeise gegessen®. Moglicherweise patodiert
Aristophanes auch ein Schweineopfer fiir Demeter®®.

Ausser Demeter und Dionysos®” wurden auch Poseidon®s
Schweine geopfert (auf Rhodos, ferner in Lakonien); Asklepios
erhielt Suovetaurilien (Eber, Widder, Stier)®®. Daneben galten
Schweine als besonders gecignet fur Sithnopfer, so z. B. zur
Sithnung bei Befleckung des heiligen Bodens bei Eleusis?; es
scheint, «dass die Ferkel urspriinglich um einen Herd gefiihrt
werden, dann spiter um die Stadt oder eine Volksversammlung —
man sprengte laufenden Schrittes das Blut im Kreise herum, inner-
halb des Kreises war alles rein»?l. Der Selbstmdérder wurde ge-

Griechen, Leiden 1903, 161. 262. Friedrich Panzer, Bayerische Sagen und Briuche.
Beitrag zur deutschen Mythologie, Miinchen 1855, 2, 497. Darum galt wahrscheinlich
im Angang eine trichtige Sau als besondets gliickliches Omen: Eduard Stemp-
linger, Antiker Volksglaube, Stuttgatt 1948, 66.

63 Nilsson a.a. O. (Anm. 62) 319. Farbridge a.a. O. (Anm. 38) 12, 133.
Frazer a.a. O. (Anm. 37) 8, 19f. Panzer a.a. O. (Anm. 62) 2, §00f., der eine
Parallele von einem unterirdischen Gang in Oberbayern anfiihret, in den man einmal
eine Ente hineinzwang; «aber sie kam eben so wenig wieder zum vorschein, als ein
schwein, das man in dieses loch hineinliess, nachdem man ihm zuvor eine laterne mit
brennendem lichte um den hals gehingt hatte. so erzihlten die alten, bei welchen
‘die sau mit der latern’ sprichwortlich war». Albrecht Dieterich, Mutter Erde,
Leipzig u. Berlin 1905, 46 (Thesmophorien als Erdkult).

% Jane Ellen Harrison, Prolegomena to the Study of Greek Religion, die
darauf hinweist, war mir leider nicht zuginglich.

8 Frazer a.a. O. (Anm. 37) 8, 19 f.

% Cook a.a. O. (Anm. 59) 154. Andrew Lang, Myth, Ritual and Religion,
London 1913, 2, 280.

87 Edgar Reuterskiold, Die Entstehung der Speisesakramente, Heidelberg
1912, 128.

7 Nilsson a.a. O. (Anm. 62) 83. Fritz Schachermeyr, Poseidon und die
Entstehung des griechischen Gotterglaubens, Bern 1950, 28 u. Anm. 43.

89 Nilsson a.2. O. (Anm. 62) 410. L. Preller, Griechische Mythologie?,
Berlin 1860 u. 1861, 2, 269 erwihnt auch Schweineopfer fiir Herakles.

70 Ortha.a. O. (Anm. 38) 812. Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 132.

1§, Eitrem, Opferritus und Voropfer der Griechen und Romer, Kristiania

1915, 177



Kirke und die Schweine 247

reinigt, indem man ihn mit Schweineblut besprengte und mit
einem Lorbeerzweig schlug?. Kirke entsithnt Medea und Jason
von Blutschuld, indem sie an ihrem Herd Ferkelblut iiber die
Hinde der beiden fliessen lasst?3. Im Totenkult sind Eberzihne als
Grabbeigaben nachzuweisen’.

Neben der Verwendung im Siihnopfer wurde das Schwein
auch im Eidopfer verwendet, so schon in der Ilias (19, 251—268);
das Tier wurde in einem solchen Falle nicht verspeist, sondern
vergraben oder ins Meer geschleudert™.

Eine grosse Rolle spielt der Eber im Adoniskult und in den
damit verbundenen Opfern fir Aphrodite. Adonis wird auf der
Jagd von einem wilden Eber (odet von Ates, der die Gestalt eines
Ebers angenommen hatte) getotet. Die Sage sollte wiederum nur
erkliren, warum der Eber dem Adonis heilig war und warum die
Anhidnger der Adonis- (und auch der Attis-) Verehrung sich des
Schweinegenusses enthielten, ausser bei feietlichen Opfern?®. Da
Adonis immer mit Aphrodite zusammen erscheint, sind Schweine-
opfer ihr nicht angenehm, weil der Eber den Tod von Adonis
herbeigefithrt hat. Trotzdem wetrden ausdriicklich Schweineopfer
fiir sie erwihnt; es bestehen in diesen Fillen regelmissig Beziehun-
gen zum Adoniskult. Solche Opfer kennen wir aus Kos, aus
Metropolis in Thessalien, vom Fest der Hysteria in Argos und aus
Pamphylien?. In Cypern bestand, am 2. April, als Friihlingsfest
cine jihrliche Adonisfeier, an der ein Eber geopfert wurde™. Ob
mit den Darstellungen von Eros, der auf einem Schwein liegt oder
reitet’®, bereits Auflassungen vom Schwein als dem Tier der
‘Wollust’ eindringen, oder ob diese Darstellungen ganz einfach
aus dem Aphrodite-Zyklus zu erkliren sind, kann ich nicht ent-
scheiden. Es scheint mir, dass ausser von der jiidisch-biblischen
Vorstellung von der Unreinheit des Schweines auch von Aphro-

2 Farbridge a. a. O. (Anm. 38) 12, 133.

7 Eitrem a.a. O. (Anm. 71) 436.

74 Paul Stengel, Opferbriuche der Griechen, Leipzig u. Betlin 1910, 137.

% Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 403.

6 Dimmler, RE d. class. Alt.wiss. (Anm. 38) 1, 384 ff. s. v. Adonis. Roscher
in seinem Lexikon (Anm. 4) 1, 69 ff. s. v. Adonis. Wilhelm Mannhardt, Antike
Wald- und Feldkulte, Berlin 1877, 273 ff. Lewis Richard Farnell, The Cults of
the Greek States, Oxford 1896, 2, 645 ff. Frazer a.a. O. (Anm. 37) Bd. 5 u. 6; 8,
22 f. Nilsson a.a. O. (Anm. 62) 384 f.

77 Nilsson a. a. O. (Anm. 62) 379. 386. De Vissera.a. Q. (Anm. 62) 49. 161.
Stengel, Kultusaltertiimer (Anm. 6o) 84. Keller a.a. O. (Anm. 30) 1, 401.

 Richard Wiinsch, Das Friihlingsfest der Insel Malta, Leipzig 1902z, 26.

7 Prellera. a. O. (Anm. 69) 1, 290 Anm. 3. Kellera. a. O. (Anm. 30) 1, 400.



248 Robert Wildhaber

dite-Eros Fidden ausgehen zur modern-europiischen geringen
Wertung des Schweines, die allein vom alten Glauben aus nicht
zu begreifen wire.

Bei den Romern hat die Schweinezucht schon in alter Zeit eine
bedeutende Rolle gespielt®?, und es dart darum nur als selbstver-
stindlich angenommen werden, dass die Schweine hiufig ver-
wendetes Opfertier waren®!, Das Schweineopfer gehort zunichst
in den Kultus der Ackergottheiten, vor allem der Ceres, der auf
jedem Bauernhof vor dem Einbringen der Ernte eine Sau, die
porca praecidanea, als Voropler geopfert wurde. Anstelle des leben-
den Schweines konnten auch goldene und silberne Bilder von
Schweinen dargebracht werden®2. An den feriae sementivae, einem
Saatfest im Januar, erhalten Ceres und Tellus zusammen ein
Schweineopfer®3. Schon daraus ist ersichtlich, dass diese Opfer
nicht nur der Gottin des Ackerbaus, sondern ebenso der Erd-
mutter, der Unterweltsgottin, galten; der Charakter des Schweines
als eines chthonischen Tieres wird immer deutlicher. Im April
erhielt die altitalische Bona Dea eine Sau als Opfer; ebenso erhielt
sie ein Schwein an ihtem Hauptfeste im Dezember, dem Damium,
das die romischen Matronen unter Teilnahme der Vestalinnen als
Frauenfest unter Ausschluss der Minner feierten. Am 1. Mai
opferten die Fratres arvales (das romische zwolfkopfige Priester-
kollegium, dem die 6ffentlichen Riten zur Férderung der Frucht-
barkeit der Erde oblagen) der Dea Dia zwei junge Schweine®*. Bei
Fluramgingen (ambarralia) wurden Suovetaurilien geschlachtet®.

Silvanus, der Gott des Feldes und Anbaues, und Mats, der
Behiiter der Fluren, erhielten gleichfalls Schweinecopfer und Suo-
vetaurilien®. Als Reinigungs- und Sihnopfer kommt die Sau als
Voropfer, als porca praccidanea, im Totenkult vor, vor allem wenn
man die Bestattung eines Toten unterlassen hat oder um mogliche
Versiumnisse, durch welche die unterirdischen Gottheiten sich

80 Orth a.a. O. (Anm. 38) 805. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 2, 354.

81 Geotrg Wissowa, Religion und Kultus der Rémer? (= Handbuch der
Klassischen Altertumswissenschaft s, 4), Miinchen 1912, 35 (Vatro de t. t. 2, 4. 9).
411. Ortha.a. O. (Anm. 38) 813 f.

82 Panzer a.a. O. (Anm. 62) 2, 501 f. Kuhn a.a. O. (Anm. 43) 1, 331. Emil
Aust, Die Religion der Rémer, Miinster i. W. 1899, 150.

83 Keller a. a. O. (Anm. 30) 1, 400. Aust a.a. O. (Anm. 82) 171. 174. 231 f.
Orth a.a. O. (Anm. 38) 813. Dieterich a. a. O. (Anm. 63) passim (als ‘Erdmuttet’).

84 Orth a.a. O. (Anm. 38) 813 f. Keller a.a. O. (Anm. 30) 1, 400 f.

8 Austa.a O. (Anm. 82) 171. Lenz a.a. O. (Anm. 38) 188 f.

8 Orth a.a. O. (Anm. 38) 814. Aust a.a. O. (Anm. 82) 138. Lenz a.a, O.
(Anm. 38) 188.



Kirke und die Schweine 249

verletzt fithlen konnten, gutzumachen®”; das gleiche Opfer war
auch vorgeschrieben, wenn jemand auf einem Schiffe getotet
worden war und nun ins Meer versenkt wurde, oder wenn jemand
im Meere ertrank®®, wobei der Zusammenhang von Schweinen mit
dem Meerwasser (wie beim griechischen Eidopfer) zu beachten ist.

Das Schwein muss als Sithnopfer bei der Lichtung eines heili-
gen Haines dargebracht werden®?; es kommt bei Hochzeitsbriu-
chen vor, genau wie auf europiischem (germanischem ?) Boden.
Die Gentilnamen der Porcier und Suilier zeigen seine Wertschit-
zung?0. Es galt ferner als Wetterprophet?! und besass iiberhaupt
die Gabe der Prophezeiung (die Sau des Aencas mit den dreissig
weissen Ferkeln)?2. Schliesslich wird es, wie bei den Griechen, als
Eidopfer und bei Vertragsabschliissen — vor allem staatlichen —
verwendet®®; der Opfereber wurde in diesem Fall durch einen
Kieselstein und nicht mit Eisengeriten getotet®. Wir kennen den
Vorgang hauptsidchlich von der Besiegelung des Bundnisses zwi-
schen Rom und Alba Longa (aus Livius).

Die Verwandlung der Gefdhrten des Odysseus in Schweine
wird schon seit dem sechsten Jahrhundert auf griechischen Vasen-
bildern dargestellt, und zwar durchaus nicht immer in Uberein-
stimmung mit der Erzihlung, wie sic uns die Odyssee bietet: die
Darstellungen zeigen oft nur die Kopfe von Esel, Ochs, Schwein,
Gans und Widder%. Bei Apollodorus® werden sie in Wolfe,
Schweine, Esel und Lowen verwandelt. Nirgends aber ist die Ver-
wandlung als Strafe, womdglich gar fiir die Befriedigung des
Sinnengenusses, geschildert — diese Deutung blieb spiterer Zeit
vorbehalten —, sondern Kirke ist eine alte Todesgottin, cine
Gottin der Unterwelt (das Totenreich ist ja auch nur eine Tages-
fahrt von ihrer Insel entfernt), und sie verwandelt Menschen in die

87 Eitrem a.a. O. (Anm. 71) 470. Aust 2. a. O. (Anm. 82) 228. Orth a. a. O.
(Anm. 38) 813. Dieterich a.a. O. (Anm. 63) 78.

8 Austa.a. O. (Anm. 82) 232.

89 Lenz a.a. O. (Anm. 38) 187 f. B

80 Keller a.a. O. (Anm. 30) 1, 397. Uber die Volkernamen der Eburones,
Sudini und Abarini vgl. Richard von Kienle, Tiet-Vélkernamen bei indogerma-
nischen Stimmen: Worter und Sachen 14 (1932) 52 ff.

91 Ludwig Hopf, Thierorakel und Orakelthiere in alter und neuer Zeit,
Stuttgart 1888, 85.

92 Lenz a.a. O. (Anm. 38) 190. Keller a. 2. O. (Anm. 30) 1, 403 .

93 Orth a.a. O. (Anm. 38) 814. Aust a.a. O. (Anm. 82) r21. Keller a. a. O.
(Anm. 30) 1, 403.

%4 Meulia. a. O. (Anm. 60) z55.

9 Bethe, RE d. class. Alt.wiss. (Anm. 38) 11, 502.

% Apollodorus, The Library. With an English translation by Sir James George
Frazer, London 1921, Epitome 7, 14—16 (S. 287).



250 Robert Wildhaber

ihr sinngemissen chthonischen Tiere, eben in Schweine®’. Die
Odyssee bringt einfach eines der damals offenbar verbreiteten
Kirkemirchen. Zaubertrank und Zauberstab gehoéren ja durchaus
in den Mythen- und Mirchenbereich. Hermes scheucht mit dem
Stab die Seelen der Verstorbenen fort (Od. 24, 5); das keltische
Mabinogi spricht immer wieder von der Berithrung mit dem
Zauberstab; in den Grimm’schen Mirchen von den «Zwei Brii-
dern» (Nr. 60) und von «Jorinde und Joringel» (Nr. 69) bentitzt
die Hexe eine Rute zur Verwandlung®.

Wir diitfen vielleicht so weit gehen zu sagen, dass das Kirke-
mirchen eine jener alten Geschichten vom Sein und Sterben und
Wiedererstehen, vom Vergehen und Neugeborenwerden darstellt,
die immer und immer wieder den Menschen angegangen sind und
ihn beschiftigt haben; denn schon bei den Griechen ist der Mensch

«Allerfahren; unerfahren

Schreitet er nirgends ins Kiinftige. Nur

Den Tod zu fliehn ist ihm versagt,

Ob er gleich Entrinnen rat-

Loset Krankheit ersonnen.»
(Sophokles, Antigone 360-3064)

Wie im Attis-Adonis-Aphrodite- und Demeter-Persephone-
Zyklus wiirden auch hier die Gefidhrten schon vorher ins Toten-
reich eingehen und neu zum ILeben erweckt werden, so wie das
Mirchen vom ‘Borstenkind’ die Konigstochter den verwandelten

9" Heinrich Dietrich Miller, Ares. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschich-
te der griechischen Religion, Braunschweig 1848, 109. Erich Bethe a.a. O. (Anm.
95) 503 ; ders., Die Sage vom troischen Kriege. Homer, Dichtung und Sage, Leipzig
u. Betlin 1927, 3, 175. 186. 190. Seeliger, in Roschers Lexikon (Anm. 4) 2!, 1193 ff.
s. v. Kirke. J.-F. Cerquand, Etudes de Mythologie grecque 1. Ulysse et Circé,
Paris 1873, fasst die Kirke-Geschichte in folgende vier Thesen zusammen: «L’Odyssée
est une épopée solaire. — Circé est une lune. — Ulysse est un Dieu soleil. — La
rencontre d’Ulysse et de Circé est une éclipse de soleil». Franz Cumont, After
Life in Roman Paganism, New Haven 1922, 180: «All souls were no longetr con-
demned to dwell in the bodies of animals, but only those whose low inclinations
had assimilated them to brutes. They inhabited the species which best conformed to
their instincts. Thus debauchees became hogs in another life; cowards and sluggards,
fish; the light-minded and frivolous, bitds. The pagan theologians ingeniously and
laboriously interpreted the story of Citce’s changing the companions of Ulysses into
beasts as an allegory of metempsychosis. Circe became the circle of the reincarnations
which were undergone by those who emptied the magic cup of pleasure, and whence
the wise Ulysses escaped, thanks to Hermes, that is, to reason which instructed him».
(Detselbe Text jetzt auch in Cumonts nachgelassenem Werk Lux perpetua, Paris
1949, 203. Freundliche Mitteilung von Prof. Fuchs, Basel).

98 Weitere Beispiele, auch iiber den Zaubertrank, siche bei Grimm a.a. O.
(Anm. 5) 3, 318. MacCulloch a.a. O. (Anm. 10) 324. K. Beth, in Handwb. d.
dt. Abergl. 8, 1646 fL. 5. v. Verwandlung.



Kirke und die Schweine 251

Schweingemahl vom «Ende der Welt» zuriickholen lisst. In zwei-
facher Beziehung hitte dann Kirke, die «hehre Gottin», recht,
wenn sie die vom Hades Zurlickkehrenden trostet (Od. 12, 21 £.):

«Arme, die ihr lebendig in Aides’ Wohnung hinabfuhrt!
Zweimal schmeckt ihr den Tod, den andre nur Einmal emp-
finden.»

Und ebenso wiirden dann die an den Anfang gesetzten Zeilen aus
Horaz — ungewollt — eine neue Bedeutung erhalten.

Die dem Aufenthalt auf der Insel der Kirke folgende Unter-
weltfahrt misste dann gedeutet werden als eine andere Mythe, die
mit dem Kirkemirchen nicht ganz zu einem Gewebe verwoben
ist, wobei vielleicht schon bei der Ubernahme des Kirkestoffes ein-
zelne Fiden und Farben fast verblasst und undeutlich gewesen sind.

Zum Vergleich mit der Antike wollen wir noch einen Blick
auf die Stellung des Schweines bei den Kelten und Germanen
werfen. Dass das Mabinogi tiberraschende Parallelen zur Kirke-
Erzihlung bringt, die aber vermutlich sehr alt sind, haben wir
bereits gesehen. Sie scheinen auf ehemalige Schweinegottheiten zu
deuten. Darauf weisen vermutlich auch die lebensgrossen Eber-
statuen des gallischen Tempelschatzes von Neuvy-en-Sulias und
die erstaunlich grosse Zahl von Eberdarstellungen auf gallischen
Miinzen®. Wir haben auch die keltische Geschichte gehort, die
itiologisch die Ortsnamen mit der Silbe moch zu erkliren sucht
(oben S. 235). Es muss auf keltischem Gebiet ein lokaler Vegeta-
tionsgott Moccus, ein Schweinegott, bestanden haben0. Daneben
wurde eine Korngottin Cerridwen — eine Parallelvorstellung zu
Demeter — in Verbindung mit dem Schwein gebracht1?l, So wie
Attis und Adonis, die den Tod durch den Eber finden, ergeht es
auch Diarmaid, der aus Rache von Fionn aufgefordert wird, die
Linge eines erschlagenen Ebers zu messen; dabei dringt eine tod-
bringende Borste durch seinen Fuss, und Fionn lisst das heilende,
lebenspendende Wasser aus seinen Hinden entfliessen!®2. Eine
Bronzestatuette stellt eine lokale Géttin, Diana genannt, dar, die
auf einem wilden Eber reitet!®3. Aus der Hohle von Cruachan

99 Forrer in Eberts Reallexikon 6, 306.
100 MacCulloch a.a. O. (Anm. 10) 24 .
101 MacCulloch a.a. O. (Anm. 10) 117.
102 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 150.
103 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 42.



252 Robert Wildhaber

kommt ein geisterhaftes Schwein und zerstort die jungen Saaten!%4,
Ob und wie weit die Hausmetzgete, die im Keltischen zunichst
am Sambain (Sommerende, Anfang des keltischen Jahres), dann
an Martini stattfand, als ehemalige Festmahlzeit einer Schweine-
gottheit gemeint war oder einfach eine landwirtschaftliche Winter-
vorsorge darstellte, wird im einzelnen schwer zu entscheiden sein.
Wo bestimmte Tage und Termine dafiir angesetzt waren, gehen
sie natlirlich auf alte, moglicherweise kultische, Vorstellungen
zuriick. Dass solche Vorstellungen im Keltischen einst vorhanden
waren, zeigen die eigenartigen Tabubriuche der Schottlinder und
ihre Abneigung gegen das Schweinefleisch; beides konnte darauf
hinweisen, dass das Schwein verhiltnismissig spit zu ihnen kam,
als es schon mit der Vorstellung der Unreinheit verbunden war.
Oder es hitte sich dann im Keltischen die gleiche Doppelwertung
vollzogen wie in syrisch-jiidischem Gebiete. Wenn der schottische
Fischer das Wort «Schwein» hort, beriihrt er sofort seine Schuh-
ndgel und murmelt «Cauld airn»; das gleiche Wort wird sogar
beim Gottesdienst in schottischen Kirchen zum Schutz ausge-
sprochen, wenn der Geistliche die Bibelstelle von den Gadarener
Schweinen liest. Ein Fischzug wird im Nordosten Schottlands
keinen Erfolg haben, wenn beim Auswerfen der Leine zufillig
jemand das Wort «Schwein» gebraucht!0,

Mit dem Schwein als chthonischem Tier wird in Notd-
frankreich die Vorstellung zusammenhingen, wonach der tod-
kiindende Geisterwagen von sechs grossen und sechs kleinen
Schweinen gezogen wird, die bestindig grunzen. Der Teufel fithrt
sie; in dem Haus, vor dem sie umkehren, wird jemand in den
nichsten vierzehn Tagen sterben!®. In der Normandie gilt es als
Todesorakel, wenn ein Schwein auf natiitliche Weise stirbt107,
In der Gironde muss der Tod des Besitzers den Schweinen ange-
zeigt werden durch Befestigen eines Flors am Stall; sonst sterben
die Tiere'®. Eine sehr eigenartige Geschichte vom Schwein als
einem Toten- oder Seelentier berichtet Mme. Caliste de Langle aus
der Bretagne'®®: «En voyant sa sceur accoucher au milieu d’a-
troces souftrances, Berhette fit le serment de ne se marier que quand

104 MacCulloch a. a. O. (Anm. 10) 211.

105 Frazer a.a. O. (Anm. 37) 3, 233. Farbridge a.a. O. (Anm. 38) 12, 132.
M. Macleod Banks, British Calendar Customs. Scotland, London 1939, 2, 86.

106 S¢billot a. a. O. (Anm. 20) 1, 155 f.

107 S¢billot a. a. O. (Anm. zo0) 3, 102.

108 S¢billot a. a. O. (Anm. 20) 3, 103.

109 Eugene Rolland, Faune populaire de la France, Paris 1882, 5, 251 f.



Kirke und die Schweine 253

clle serait assez dgée pour ne plus craindre d’avoir des enfants.
Elle tint son serment; mais arrivée 2 I’Age de 28 ans elle mourut
subitement. Au milieu de la nuit qui suivit le jour de ses funérailles,
la porte de la maison maternelle s’ouvrit brusquement et 'on vit
la morte enveloppée de son suaire, la téte entourée de sa couronne
de vierge, traverser Iappartement, arriver prés de ses parents et
leur jeter un regard de profond regret; puis, elle parut vouloir
s’arréter, mais ayant tourné la téte, elle reprit aussitot sa course
désespérée en voyant derriere elle sept petits cochons blancs
acharnés 4 sa poursuite, et geignant tout tristement comme des
enfants qui demandent le sein 4 leur mere. Les nuits suivantes
méme histoire. Ces sept petits cochons étaient les sept enfants
qu’elle aurait eu si elle s’était mariée. Cette métamorphose et cette
persécution €taient une punition du ciel. Le supplice se termine
par le repas que font les petits cochons en mangeant leur mere.
Aussitot apres ce lugubre festin, les sept cochons se transforment
en sept beaux garcons et vont au cicl.» Als Strafe fiir die Ver-
spottung der hl. Sakramente wird ein Betrunkener in ein Schwein
verwandelt, weil er einen Priester angeblich zu einem Versehgang
holte, ihn dann aber in den Schweinestall fithrte; in einer andern
Version sind die beiden Schweine, die man nicht voneinander
unterscheiden kann, so bose geworden, dass man sie téten muss!10.
In deutschen Sagen erfolgt die Schweineverwandlung meist als
Strafe fir Hartherzigkeit und Ungerechtigkeit, bei Menschen, die
eine Schuld auf sich geladen oder einen Frevel begangen haben,
bei Selbstmordern, betriigetischen Zollnern und Zwingherren; der
Verwandelte isst mit den richtigen Schweinen aus dem gleichen
Trog, manchmal kann er (durch einen Jesuiten oder Kapuziner)
beschworen werden, manchmal muss er als iberzihliges Tier in
der Herde mitgehen!!l. Auch bei den Tiirken sollen schlechte

110 S¢hillot a.a. O. (Anm. 20) 3, 141. Ch. Cahier, Caractéristiques des
Saints dans 'art populaire, Paris 1867, 2, 704 f. («Saint Grégoire I'Illuminateut,
apotre de ’Arménie; 30 septembre, v. 320. On représente souvent pres de lui un
potc ou sanglier couronné. Selon Métaphraste, le roi Tiridate, qui voulait faire
abjurer le christianisme au saint homme et avait déja mis 4 mort plusieurs chrétiens,
fut changé en pourceau. Je ne sais §’il n’y aurait pas dans ce récit quelque allusion
aux rites civils ou religieux de la Perse, qui dominaient alotrs chez les Arméniens.
Ainsi I’on voit ¢a et 12 dans les monuments une tiare 4 téte de sanglier; et 'un des
généraux de Chosroés II [614], dans la campagne des Perses contre la Palestine,
portait le surnom de sanglier royal»). X. Barbier de Montault, Traité d’icono-
graphie chrétienne, Paris 1890, 2, 345 (Grégoire Illluminateur).

111 Bolte-Polivka a.a. O. (Anm. 15) 3, 9. Herold a.a. O. (Anm. 31) 7,
1474. Panzer a.a. O. (Anm. 62) 2, 16 f. (aus Miltenberg am Main). Ernst Ludwig
Rochholz, Schweizersagen aus dem Aargau 1, 97 ff. (Nr. 85). 100 (Nr. 88, aus



254 Robert Wildhaber

Menschen nach dem Tode in wilde Eber verwandelt werden, die
dann alle Girten vernichten.!12

In Livland diirfen Schweine bei Beerdigungen nicht geschlach-
tet werden, wozu als Erklirung angegeben wird: «Die Toten
reiten zur Beerdigung auf dem Tiere, welches zu ihrer Beerdigung
geschlachtet worden ist. Jemand teitet auf einem Schweine, da
erschrickt das Schwein und wirft den Reiter ab.»113

In Frankreich tritt imr achtzehnten Jahrhundert in einem
Brunnenopfer noch die bereits erwidhnte Verbindung von Schwein
und Wasser auf: «Au XVIIIe siecle, Pierre Métayer, curé de Saint-
Cyr en Talmondais, reprochait 4 ses ouailles d’aller porter au
Bras-Rouge du puits de Fougeré, le pied gauche du cochon
fraichement tué.»114

Als Hexentier erscheint die Sau in einer bretonischen Sage;
ein Soldat, der in einem verhexten Haus iibernachtet, kriecht unter
das Bett und sieht eine Sau hereinkommen, die ihr Fell ablegt und
als altes Weib dasteht. Er kann es mit dem Sibel erschlagen; am
Morgen aber sieht er, wie das Fell durch das Kamin davonfliegt!15.

Bei den Germanen ist das Schwein eines der éltesten Haustiere.
Das «Merkgedicht von Rig» in der Edda''® beschreibt das Zu-
standekommen der drei Stinde der Knechte, Bauern und Jatle
und sagt:

«Sie hausten behaglich

Sie bauten Ziune,
Diingten das Feld,
Fitterten Schweine,

Hiiteten Geissen,
Gruben Torf.»

Koblenz). J. Jegerlehner, Sagen und Mirchen aus dem Oberwallis, Basel 1913,
104 f. (Nr. 133). SAVk 5 (1901) 255 f. (aus dem Birseck, in verstiimmelter Fassung).
Walliser Sagen, Brig 1907, 2, 116 f. (N1. 94, ebenfalls verstiimmelt). Josef Miiller,
Sagen aus Uri 2, 68 f. (Nr. 5521 u. 5522). J. Kuoni, Sagen des Kantons St. Gallen,
St. Gallen 1902, 35. 245. M. Sooder, Sagen aus Rohrbach, Huttwil 1929, 6o.
Sagen aus Baselland, hrsg. vom Lehrerverein Baselland, Liestal 1937, 104 (verstim-
melt; Vorzeichen von Unwettert).
. 12Beth a.a. O. (Anm. ¢8) 8, 1635.

112 Loorits a. a. O. (Anm. 56) 48 u. 89 (Nr. 70).

14 S¢billot a.a. O. (Anm. 20) 2, 322. Schweinsfiisse, sog. Sauhaxen, als
Opfer fiir den hl. Wolfgang in Kirnten erwihnt Richard Andree, Votive und
Weihegaben des katholischen Volks in Siiddeutschland, Braunschweig 1904, 147. 165.

115 Beth a. a. O. (Anm. 98) 8, 1650.

18 Felix Genzmer, Edda, Jena 1922, 2, 114.



Kirke und die Schweine 255

Auf dem alemannischen Opferaltar soll die Zahl der Schweine-
opfer 17%, aller Opfer betragen haben!1?. Das «Liigenmirchen»
aus Notkers Rhetorik, das ins elfte Jahrhundert fillt, schildert den
kraftvollen Eber118:

«Der heber gat in litun. tregit sper in situn.
sin bald ellin ne lazet in vellin.

imo sint fuoze fuodermaze.

imo sint purste ebenho forste

unde zene sine zwelifelnige.»

Freyr, der nordgermanische Gott des Ackerbaues, hatte seinen
Eber Gullinbursti, den Goldborstigen; der Freya gehorte gleich-
falls ein Eber, Hildisvini.

Im Norden wurde Freyr ein Sthneber, sdnargiltr, als Opfer
dargebracht. Uberrest der alten Opferheiligkeit ist es vermutlich,
wenn der maialis sacrificus oder wotivws im Salischen Gesetz fiir
unverletzlich erklirt wird und wenn eine hohe Strafe auf Zuwider-
handlung steht. Im Heilspruch wird das Schwein namentlich auf-
gefiihrt, wenn in der Gegend von Landau an der Isar der Hirt zu
Mattini in die Bauernhiuser geht, Birkenreisig tiberreicht und
dazu spricht119:

«Im namen godes trid i herein,

im namen godes trid i wids” hinaus;
god behiste eur haus,

eur haus und eur'n hof,

eure schwein!

alles soll gségnt sei™~.»

Auf das Haupt des ‘Herdenebers” werden Geliibde abge-
legt1?0. Tacitus berichtet vom Bild eines Ebers, das deutsche
Volksstimme als Schutzzeichen im Kampfe bei sich tragen. Vom
Schweinopfer herzuleiten ist der schwedische Juleber!?l, der eng-
lische boar’s head'®® und tberhaupt das Schwein (oder der schon

117 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1470.

118 Alteste deutsche Dichtungen. Ubersetzt u. hrsg. v. Karl Wolfskehl u.
Friedrich von der Leyen, Leipzig 1920, 52 (nhd. §3).

119 Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 41. Vgl. auch Andree a. a. O. (Anm. 114) 51.

120 E]lard Hugo Meyer, Germanische Mythologie, Berlin 1891, 227.

121 Fyazer a. 2. O. (Anm. 37) 7, 300 f. Karl von Spiess, Grundlinien einer
Formen- und Gestaltenkunde der Gebildbrote: Jahtbuch fiir historische Volkskunde

1 10.
B 192324()}‘1imm a.2. Q. (Anm. 5) 1, 178. Banks a. 2. O. (Anm. 105) 3, 228. Chri-
stina Hole, English Custom und Usage?, London 1946, 19 f. 114 (als Zunftbrauch).
A. R. Wright, British Calendar Customs, England, London 1940, 3, 279.



256 Robert Wildhaber

geschmiickte Schweinskopf) als Festspeise, vor allem zur Weih-
nachtszeit und beim Erntemahl!23, (Freilich wird nicht in jedem
Fall ein Zusammenhang vorliegen miissen.) Hiufig wird das Tier
durch ein Gebildbrot ersetzt, das dann etwa bis zur Saatzeit auf-
gehoben und unter das Saatgetreide gerieben oder den Pflugtieren
und dem Pfliger zum Essen gegeben wird'?%. An Freyrs gold-
borstigen Eber erinnern die Erwihnungen des «goldenen
Schweinls» und des «Goldferchs», das in einem ILauterbacher
Weistum von 1589 von den Hiibnern auf den Dreikonigstag ver-
langt wird!®. In Verbindung mit Freyr und den Ackerbaugott-
heiten kommt das Schwein dann besonders hiufig als Korndimon
vor; der Eber geht hindurch, wenn das Korn im Winde wogt!2.
Beim Dreschermahl wird ein Strohschwein oder eine Schweins-
nudel gemacht; wer beim Dreschen den letzten Schlag tut, erhilt
die «Saufud»!'?’. Ein Schweineschwanz oder eine Speckseite wer-
den auch bei Eheschliessungen verwendet!2®, Daneben moge noch
auf die Wichtigkeit des Schweines im Orakel und im Angang ver-
wiesen werden, wobel die Glicksbedeutung die iltere zu sein
scheint, wenn das Schwein daneben allerdings auch Unglick be-
deuten kannl29 Interessant ist, dass auch im deutschen Glauben
das Schwein in Verbindung mit dem Wasser erscheint, eine Vor-
stellung, die moglicherweise mit dem Unterweltsglauben zusam-
menhingt!3®. Die slawische Sage berichtet ebenfalls von einem
tiesigen Ebet, det mit weissem Hauer schiumend aus einem See
hervorgeht18t, Ubrigens wird auch in Montenegro am Weihnachts-

123 Hetrold a. a. O. (Anm. 31 u. 39) 2, 521 u. 7, 1503. Meyer a.a. O. (Anm.
120) 227. Adolf Hauffen, Die deutsche Sprachinsel Gottschee, Graz 1895, 76 (der
«Sautanzy). Adolf Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart?,
Betlin 1869, 64. 272.

124 Herold a. a. O. (Anm. 39) 2, 521 f. Meyer a.a. O. (Anm. 120) 103. 227.
287. 291. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 7, 300. Wuttke a. a. O. (Anm. 123) 271.

125 Meyer a.a. O. (Anm. 120) 103. 287. Grimm a.a. O. (Anm. 5) 1, 41.
Jacob Grimm, Weisthiimer, Gottingen 1842, 3, 369. Alois John, Sitte, Brauch
und Volksglaube im deutschen Westb&hmen, Prag 1905, 217.

126 Herold a. 2. O. (Anm. 39) 2, 522. Karl Simrock, Handbuch der Deut-
schen Mythologic?, Bonn 1874, 438. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 7, 298 ff.

127 Panzer a.a. O. (Anm. 62) 2, 220 ff. Frazer a. a. O. (Anm. 37) 7, 298 .

128 Simrock a.a. O. (Anm. 126) 332 f. Meyer a. a. O. (Anm. 120) 286.

129 Herold a.a. O. (Anm. 31) 7, 1482 ff. Kuhn a.2. O. (Anm. 43) 2z, 59.
Simrock a.a. O. (Anm. 126) 533. Richard Andree, Ethnographische Parallelen
und Vergleiche, Stuttgart 1878, 9 (von den Esten auf Oesel). Birlinger a.a. O.
(Anm. §8) 1, 122. Wuttke a. a. O. (Anm. 123) 187. 223.

130 Simrock a.a. O. (Anm. 126) 419 (der Meerriese Widblindi). Wuttke a.
a. O. (Anm. 123) 268. Alois Liitolf, Sagen, Briuche, Legenden aus den fiinf Orten,
Lucern 1862, 282 (der Elbst im Seelisbergersee; man sah durch das klare Wasser
am Boden eine Herde Schweine). Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1474.

Bl Grimm a. a. O. (Anm. 5) 1, 178.



Kirke und die Schweine 257

kiotz ein Schwein oder Ferkel gebraten!3%. Auf slawischem Ge-
biet haben die Tscherkessen einen Gott der Wilder und der
Jagd, namens Mesitch, der auf wildem Eber mit Goldborsten
reftetiss,

Ein ausgesprochen germanischer Zug ist das Auftreten des
Ebers oder des Schweines im wilden Heere; im Einzelfall wird
schwer zu entscheiden sein, ob der Eber einer Wolkengéttin (die
dann spiter als Frau Harke, Frau Holle oder in andern dhnlichen
Gestalten auftritt), einer dem nordischen Freyr verwandten siid-
germanischen Gottheit Fro (deren Name freilich nur erschlossen
werden kann) oder Wodan zueignet!3%. Er vertritt bald die Wetter-
wolke, bald den Wirbelsturm, ist hiufig eindugig als Begleiter des
wilden Jdgers (gelegentlich ist es auch ein feuriges Schwein)35.
Dahin gehoren dann die Sagen von Derk mit dem Beer, vom Eber
des Hackelberg, vom Wode und von dhnlichen Gestalten. Hackel-
berg erlegt den Eber und stirbt dabei selbst: ein Zug, den wit
bereits aus dem Adonis-Mythus kennen. Genau so geht es dem
Wodel36: «Der Wode war ein reicher Edelmann, dessen Wohnsitz
man nicht anzugeben weiss; einst jagte er einen Eber und ver-
wundete ihn todlich; derselbe wurde auf einem Wagen nach Hause
gefihrt, wo ihn Wode triumphirend seiner Frau zeigte, die ihn
am Morgen gebeten hatte, nicht zur Jagd zu gehen, da sie seinen
Tod geahnt hatte. Jetzt aber, wo der Eber todt war oder es schien,
hob ihn der Wode in die Hohe, aber das todtgeglaubte Thier
schlitzte ihm den Bauch auf, dass er bald nachher seinen Geist
aufgab. Im Tode jedoch rief er noch, wenn er durch einen todten
Eber sterben solle, so wolle er ewig jagen.» Schweine kénnen den
Sturm riechen!3?; sie treten hdufig an Weihnachten!3® oder am
13. Dezember, dem Tag der Lucia??, als Geistertiere auf.

182 Grimm a. 2. O. (Anm. 5) 1, 42.

133 Grimm a. a. O. (Anm. 5) 1, 178.

134 Herold a.2. 0. (Anm. 39) 2, s17f Kuhn a.a.O. (Anm. 43) 1, 332.
Meyera.a. O. (Anm. 120) 244. 281 tf. Hans Plischke, Die Sage vom wilden Heere
im deutschen Volke, Diss. Leipzig 1914, 31f. Rochholz a.a. O. (Anm. 111) 1,
92 ff. Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 441.

135 Herold a.a. O. (Anm. 31) 7, 1471 f. Kuhn a.a. O. (Anm. 43) 1, 328 ff;
2, 114. Meyer a. a. O. (Anm. 120) 102. Gustav Gugitz, Das Jahr und seine Feste,
Wien 1950, 2, 325. Hauffen a.a. O. (Anm. 123) 89 (man schiesst mit Schweins-
borsten gegen Wetterwolken). Rochholz a. a. O. (Anm. 111) 2, 187.

136 Kuhn a. 2. O. (Anm. 43) 1, 359.

137 Kuhn a. a. O. (Anm. 43) 2, 93.

138 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1472. Montanus, Die deutschen Volksfeste,
Iserlohn (0. J.), 170. Rochholz a.a. O. (Anm. 1171) 1, 389.

139 Meyer a. a. O. (Anm. 120) 286.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 17



258 Robert Wildhaber

Da der Wirbelwind durch den Teufel oder durch Hexen erregt
wird, mag von diesem Glauben aus sich eine Verbindung ergeben
zum Schwein als dem Hexen- und Teufelstier, im weiteren zur
Geistersau liberhaupt; daneben spielen natiirlich noch Vorstellun-
gen vom Eber und dem Schwein als dem Seelentier und bestimmt
auch jidisch-christliche Gedanken (die Schweine der Gadarener,
in die die unreinen Geister fahren!) mit. Haufig kommt hier dann
auch der Ritt auf einem Eber oder auf einem (glihenden, gelegent-
lich auch weissen) Schwein vor40; es besteht ferner ein Zusammen-
hang zwischen Vorstellungen vom Schwein mit dem Maren- und
Alpdruckglauben!4l. Dann erscheinen die Schweine auch als Ko-
bolde und in Verbindung mit Zwergen42.

Die Wiihltitigkeit des Schweines und damit seine Verbindung
mit Hohlen, mit der Unterwelt — eine Verbindung, die wir
bereits kennen — erklidren auch sein Auftreten im Zusammenhang
mit Schitzen3. Als Schatztiere sind die Schweine auch weisende
Tiere, die zu einem Schatz oder — in der christlichen Legende —
zur Stelle des Kirchenbaus oder zu einem Heiligen hinfiithren!44.
Ein Zug, der nun aber erstaunlich hiufig auftritt, ist das Aufwiihlen
von Glocken, der ‘Sauglocken’, durch Schweine!4®. Herold146
glaubte dies erkliren zu kénnen durch die Verbindung des Schwei-

U0 Herold a.2. O. (Anm. 39) 2, 519; (Anm. 31) 7, 1476 (Luther reitet auf
seiner Flucht auf einem Schwein). Montanus a.a. O. (Anm. 138) 171. SVk 19
(1929) 6o. Paul Drechsler, Sitte, Brauch und Volksglaube in Schlesien, Leipzig
1906, 2, 118. ]J. Jegerlehner, Sagen und Mirchen aus dem Oberwallis, Basel 1913,
105. 316 (mit Verweisen). Rochholz a. a. O. (Anm. 111) 1, 389; 2, 214.

4l Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1473. Meyera. a. O. (Anm. 120) 77.

12 Herold a. a. O. (Anm. 31) 7, 1476. Rochholz a. a. O. (Aom. 111) 1, 337.

U3 Kuhn a.a. O. (Anm. 43) 1, 302 (eine Sau wird eine goldene Wiege aus-
withlen). 327 f. Kuonia.a. O. (Anm. 111) 173 (eine Frau mit einem Schweinskopf
als Schatzhiiterin). Meyera. a. O. (Anm. 120) go. 102. Rochholza. a. O. (Anm. 111)
1, 100 f. Paul Sébillot, Les Margot la Fée, Paris 1887, 9 (in Verbindung mit Feen).

Mt Heinrich Giinter, Die christliche Legende des Abendlandes, Heidelberg
1910, 27 (ein Eber fithrt einen Jiger zum hl. Abt Keivinus oder Coemgenus in Irland;
der gleiche Zug findet sich in der Vita des hl. Blasius: M. Liefmann, Kunst und
Heilige, Jena 1912, 40 f.). Herold a. 2. O. (Anm. 39) 2, 523. MacCulloch a. a. O.
(Anm. 10) 209. Cahier a.2. O. (Anm. 110) 2, 705 ff. (St. Castor, évéque d’Apt en
Provence; St. Bile, Basolus, solitaire en Champagne; St. Déle, Deicola, ermite,
puis abbé de Lure; St. Pélage, Pelagius, moine 4 Arlanza). Rudolf Pfleiderer,
Die Attribute der Heiligen, Ulm 1898, 148 (Deicola). Motiv B 155. 1 von Thompson
(Anm. 4).

145 Birlinger a. a. O. (Anm. 58) 1, 418 f. Hans Hérler, Sagen, Schwinke
und andere Volkserzihlungen aus dem Bezitk Ginserndorf, Ginserndorf (Osterreich)
1951, 51. Kuhn a.a. O. (Anm. 43) 1, 166 f. 335. Panzer a.a. O. (Anm. 62) 2, 183.
418. Sepp, Altbayerischer Sagenschatz?, Miinchen 1893, 416 ff. L. A. J. W. Baron
Sloet, De dieren in het germaansche volksgeloof en volksgebruik, ’s-Gravenhage
1887, 180 ff. Paul Sartori, Das Buch von deutschen Glocken, Berlin u. Leipzig
1932, 173 fl. (mit vielen Angaben).

46 Herold a. 2. O. (Anm. 31) 7, 1507 f.



Kirke und die Schweine 259

nes als des Tieres der Fruchtbarkeit mit der Glocke als dem Symbol
der Gewitterwolke (Donnerglocke). Diese Deutung erscheint
freilich etwas gesucht; wenn das Schwein meist eine als Wetter-
glocke bezeichnete Glocke ausgriibe, konnte man sich eine Be-
ziechung zum Schwein der Wetterwolke und des Wirbelsturmes
denken, sonst wire auch eine solche méglich zum Glocklein des
Antoniusschweines, was eine verhiltnismissig spite Ansetzung
dieser Glockenauswiihlsagen voraussetzte. Aber damit betreten
wir schwankenden Boden.

Sicher wissen wir, dass die Antoniter das Recht besassen, an
den Orten ihrer Niederlassung ihre Schweine iberall weiden zu
lassen, und dass viele Gemeinden fiir diesen Orden ein Schwein auf
offentliche Kosten hielten; es war das Antoni-Schwein oder T'éne-
Schwein¥. Es trug hiufig um den Hals ein Glocklein, damit es
kenntlich sei; es durfte ungehindert in den Strassen umhergehen
und sein Futter suchen; in Venetien wurde es in den Haushaltungen
reihum wihrend je einer Woche gefiittert!#s, Das Glocklein wird
damit begriindet, dass die Antoniter, die zum Unterhalt ihrer
Spitdler ein unbeschrinktes Privileg des Almosensammelns be-
sassen, jeweils durch das Schellen mit einer kleinen Glocke ihre
Ankunft an einem Ort kundtaten, und dass diese Glocke dann auch
auf ihr Schwein tbertragen worden seil4?; mdéglicherweise besass
dieses Glocklein auch die Bedeutung eines Schutzmittels gegen
Gefahren’®. Jch muss gestehen, dass mich diese Deutungen nicht
befriedigen, aber ich sehe vorliufig die eigentlichen Beweggriinde
und Ursachen noch nicht.

An anderen Orten gehdrte das Antoniusschwein der Iirche,
und der Erlos aus dem Verkauf kam der Kirche oder den Armen
der Gemeinde zu'®1; es wurde hdufig am 17. Januar, am Tag des
hl. Antonius, als eine Art Opfer geschlachtet!®2, An Stelle des

147 Banks a. a. O. (Anm. 105) 2, 138 f. G. Millour, Les Saints guérisseurs et
protecteurs du bétail en Bretagne, Paris 1946, 86. Montanus a.a. O. (Anm. 138)
17. 170. Andree a.a. O. (Anm. 114) 35 («uberall waren seine Ménche als vorzig-
liche Schweineziichter bekannt»). Cahier a. a. O. (Anm. 110) 2, 705.

118 Angela Nardo Cibele, Zoologia popolare veneta, Palermo 1887, 122.

149 Karl Kiinstle, Ikonographic der Heiligen, Freiburg i. Br. 1926, 67.

150 Sartoria. a. O. (Anm. 145) 33 f.

151 Nardo Cibele a.a. O. (Anm. 148) 122. Montanus a.a. O. (Anm. 138)
170. Grimm a.a. O. (Anm. 125) 1, 436 (Weistum aus Wiirttemberg, ca. 1460). Vgl
auch Andree a.a. O. (Anm. 114) 166.

152 Gugitz a. 2. O. (Anm. 135) 1, 42 ff. Montanus a.a. O. (Anm. 138) 17.
170. Sébillot a.a. O. (Anm. 20) 3, 107 («a Prissac on célébre chaque année, le
17 janvier, une messe solennelle, a la suite de laquelle on dit des Evangiles pour la
santé des cochons»).

17%



260 Robert Wildhaber

Antoniusschweines tritt in Brabant «le soi-disant Porc du Saint-
Esprit»1%3, Diese Sonderstellung des Antoniusschweines diirfte
vom maialis votivus des Salischen Gesetzes abzuleiten sein.

Der hl. Antonius der Einsiedler wird haufig dargestellt mit
einem Schweinchen, dem ein Glécklein umgehidngt ist und das
ihn begleitet wie ein Hindchen'4. Dieses Heiligenattribut hat zu
verschiedenen Deutungsversuchen Anlass gegeben, von denen
aber keine befriedigend ist1%. Sicher wird man die Erklirung ab-
lehnen miissen, dass sein Schweinchen ein Symbol des Teufels,
der Sinnenlust und seiner Anfechtungen und Versuchungen war.
Es ist vielmehr als sein Schiitzling dargestellt, der niedlich und
vertrauensselig zu ithm aufblickt. Einem mittelalterlichen Kiinstler
haben zur Darstellung des Satanischen ganz andere M&glichkeiten
zur Verfiigung gestanden. FEs wiirde auch kaum zu den Schweine-
opfern fiir den Heiligen'® passen oder gar zur Angabe aus Vene-
tien'”: «dove la fede era molto primitiva, poteva dirsi che, per
tiflesso, si avesse quasi devozione anche di Iuwi» (ndmlich des
Schweinchens). Neben dem Schweinepatron Antonius, der
Schweineopfer erhilt, sind es gelegentlich noch andere Heilige,
die als Schutzherren der Schweine angesehen oder mit Schweine-
opfern bedacht werden: der hl. Wolfgang und der hl. Valentin,
St. Gildas, St. Vincent, St. Nicodéme und St. Gohard!5%; St. Arnou
(Arnulfus), der die Schweine seines Zisterzienserklosters in Villers-
en-Brabant hiitetel69; der hl. Emil, Mirtyrer in Afrika, der als
Heiligenattribut einen Eber neben sich hat!®l; ferner die Hei-
ligen Grégoire I'llluminateur, Keivinus, Blasius, Castor, Baso-

153 F. de Ridder, Le Porc du Saint-Esprit: Le Folklore Brabangon 5 (1925) 76 £.

154 Joseph Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst,
Stuttgart 1943, 92 ff. Beda Kleinschmidt, Antonius von Padua in Leben und
Kunst, Kult und Volkstum, Diisseldotf 1931, 381 macht darauf aufmerksam, dass
mancherorts den Schweinen und Kiihen eine Glocke um den Hals gehingt werde,
die mit dem Bilde des hl. Antonius von Padua geschmickt ist, da dieser Heilige
gelegentlich auch die Patronate seines Namenvetters, des hl. Antonius des Einsiedlers,
ibernehme.

185 Solange wir nicht eine Monographie itber den Heiligen besitzen, wie etwa
diejenigen tiber den hl. Jodocus, den hl. Nikolaus oder die hl. Vetena, die dann die
Lokalkulte und die Festtermine in Deutschland, Osterreich, Frankreich und Ttalien
zu untersuchen hitte, werden wir hier nicht klar sehen.

156 Millour a. a. O. (Anm. 147) 86.

157 Nardo Cibele a.a. O. (Anm. 148) 122.

158 Gugitz a.a. O. (Anm. 135) 1, 73; 2, 151. Andree a.a. O. (Anm. 114)
147. 165.

159 Millour a. a. Q. (Anm. 147) 85 .

180 Cahier a. a. O. (Anm. 110) 2, 707.

181 Pfleiderer a.a. O. (Anm. 144) 43.



Kirke und die Schweine 261

lus, Deicola und Pelagius!®?; der hl. Leonhard erhilt in Bayern
Eisenschweine als Votivel®3; dem hl. Felix wurde in der Gegend
von Nola (Italien) ein fettes Schwein geopfert'®4. Tieropfer an
Mirtyrer waren im funften Jahrhundert eine verbreitete Sitte in
der christlichen Kirche!®®; es mag also sein, dass aus irgend-
welchen vorchristlichen Lokalkulten das Schwein dem hl. Antonius
(der 17. Januar ist nicht weit weg von der Julzeit!) beigegeben
wurde; es mag sein, dass er nachtriglich das Antoniterschwein
erhielt — wir wissen es nicht!®, Aber dass auch bei ihm das
Schwein nichts mit einer jiidisch-christlichen niederen Einschitzung
zu tun hat, sondern dass es zusammenhingt mit Auffassungen,
die vor dieser Deutung liegen, scheint mir sicher zu stehen. Es
muss Beziehungen haben zu altem Glauben, so wie es auch im
Kirkemirchen der Fall ist.

162 Vgol. oben Anm. 110 und Anm. 144.

163 Panzer a. a. O. (Anm. 62) 2, 32. 36. Andree 2. a. O. (Anm. 114) 9o. 154.

164 Ernst Lucius, Die Anfinge des Heiligenkults in der christlichen Kirche,
Tubingen 1904, 295.

165 wic Anm. 164.

166 Der hl. Antonius starb 356. Die Translation seiner Reliquien aus dem Orient
nach Frankreich (in die Kirche von La Motte Saint-Didier in der Dauphiné) etfolgte
im 11. Jahrhundert; sein Kult breitete sich in der Folge in Frankreich rasch aus;
cf. Erik v. Kraemer, Les maladies désignées par le nom d’un saint, Helsingfors
1949, 14 f.



	Kirke und die Schweine

