
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


225

Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft

Von Fritz Wehrli, Zürich

Wahrsagerei in ihren tausend Spielformen vom Kartenschlagen
bis zur Sterndeutung scheint zu den unausrottbaren Betätigungen
des Menschen zu gehören. Allem Grauen vor dem Offenbarten
und aller Einsicht in das trügerische Wesen dieser Kunst zum
Trotz lebt sich in ihr der Drang aus, die Schranken der Zeitlichkeit,
die das Gesetz des menschlichen Lebens ist, zu durchbrechen. In
der christlichen Kirche ist denn auch der Kampf wenigstens gegen
die Erforschung der persönlichen Zukunft des einzelnen als

unfrommes Bemühen so alt wie die Kirche selbst. So lehrt Eusebius

(Praep. evang. 19, 2), dass der wahre Christ nichts mit ihr zu tun
habe, weil er allein um sein Seelenheil besorgt sei und sich darum

von allen Dingen, die das Orakelwesen zu ergründen versuche,

abgewandt habe. Wenn für Eusebius die Weissagerei mit Recht,
wie wir noch sehen werden, als etwas Heidnisches gilt, so ist auf
der andern Seite ein prophetisches Element auch mit der christlichen

Eschatologie gegeben. Diese ist alttestamentlich-babyloni-
schen Ursprungs als eine Modifikation der etwa im Buche Daniel
niedergelegten Vorstellungen von den letzten Dingen. Indem sie

die Aufmerksamkeit auf alle Anzeichen kommender Ereignisse
lenkt, schafft sie aber auch eine gewisse Bereitschaft für einzelne

Formen der griechisch-römischen Mantik, welche den Untergang
des antiken Kults überlebt haben. So entsteht eine Zwiespältigkeit
der Zukunftserforschung gegenüber, in welcher sich ein umfassenderes

Phänomen enthüllt, nämlich der Antagonismus zwischen
alttestamentlicher und griechisch-römischer Tradition in christlicher

Spätantike und Mittelalter1.
Die folgenden Betrachtungen beschränken sich auf die Antike,

deren Weissagung Eusebius eindeutig ablehnt. Von ihren Formen
ist für die christliche Gesinnung seiner Zeit und noch vieler
kommender Jahrhunderte eine der gefährlichsten die Astrologie
mit ihrer Bindung des menschlichen Schicksals an die Gestirne. In

1 Über einen zeitlichen Ausschnitt dieses Themas Aby Warburg, Heidnischantike

Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten: Sitz.-Ber. Heidelb. Akad.

1919, Abh. 26 Gesammelte Schriften i, Leipzig 1932, 487 ff.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951)



226 Fritz Wehrli

ihrer reinen Form behauptet sich diese Pseudowissenschaft über
den Untergang des antiken Glaubens hinweg teils in direkter
Tradition, teils durch Vermittlung der Araber, und dabei übt sie vom
Zeitalter des Humanismus an erneut zunehmende Gewalt über die
Gemüter aus2. Babylonischen Ursprungs, fängt die Astrologie
spätestens im vierten Jahrhundert vor Christus an, das griechische
Denken in ihre Fesseln zu schlagen. Sie ist schon der Hintergrund
symbolischer Bilder im Platonischen Phaidros (252 c) und Timaios
(41 d. 42b), und die stoische Schicksalslehre ist wohl trotz allen
Versuchen einer Distanzierung3 von Anfang an dem Glauben an
astrale Determiniertheit verpflichtet. Jedenfalls ruhen beide
Doktrinen auf der allgemeinen Vorstellung einer Sympathie zwischen
Makrokosmos und Mikrokosmos, die den Menschen in den

Zusammenhang des Universums einbezieht, und diese Vorstellung
stammt nachweislich aus alter orientalischer Spekulation4. Mit
ihrer Hilfe rechtfertigen die Stoiker und dann die Neuplatoniker
alle historischen Formen der Mantik, welche rechtmässiger Bestandteil

der alten Kultfrömmigkeit der Griechen ist. Nun aber erhält
diese ihren Platz in einem Himmlisches und Irdisches umfassenden

theologisch-philosophischen System, dem sich dann die christliche

Apologetik gegenübersieht.
Als Bestandteil des antiken Ritus war die Mantik möglich,

weil dieser seinen ursprünglichen magischen Charakter nie ganz
abgelegt hatte. Wie man es im Kult bei aller Scheu wagte, durch
Eingreifen in den Bereich dämonischer Mächte sich des Segens
derselben zu bemächtigen, ebensogut mochte man auch erkenntnis-
mässig in sie einzudringen versuchen. Dies geschah mittels der
seherischen Kräfte, die in Traum oder Ekstase entbunden wurden,
dank persönlichem Charisma bei Sehern und Priestern sowie im
ortsgebundenen Kult als Erfahrung des Orakelpriesters oder des

Offenbarung suchenden Gläubigen selbst. Von dieser 'natürlichen'
Mantik unterscheidet die Antike die sogenannte künstliche der

Beobachtung des Vogelflugs, der Bewegung und Farbe von
Eingeweiden beim Opfer und anderer willkürlich ausgewählter
Vorgänge, die von der Kritik der Skeptiker begreiflicherweise an erster
Stelle angegriffen wurde. Anderseits erscheint die künstliche Mantik

2 Literatur bei A.J. Festugière, La révélation d'Hermès Trismégiste i:
L'astrologie et les sciences occultes, Paris 1944, 89.

3 W. Theiler, Tacitus und die antike Schicksalslehre, in: Phyllobolia für
P. Von der Mühll, Basel 1946, 41 ff.

4 H. Hommel, Mikrokosmos: Rheinisches Museum 92 (1943) 56 ff.



Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft 227

gegenüber dem stets unheimlichen Einbruch des Dämonischen in
der Vision als die vertrautere Form des Verkehrs mit den Göttern,
sozusagen als eine Chiffresprache, die man jenen zur Verfügung
stellte, um ihren Willen zu erfahren. Sie diente ja auch nicht so sehr

der Befriedigung einer allgemeinen Neugier wie der Absicht, den

Erfolg oder Misserfolg einzelner Unternehmungen zu erfahren,
bevor man den Entschluss dazu fasste. Da der Erfolg aber göttliche
Zustimmung bedeutet, war die Befragung des Orakels ein Akt
frommen Gehorsams, der nichts gegen den Willen der Gottheit
unternimmt.

In diesem Sinne begegnet Xenophon dem gegen Sokrates
erhobenen Vorwurf der Gottlosigkeit mit dem Hinweis auf dessen

mantischen Glauben. Er stellt dabei sein berühmtes Daimonion,
die innere Stimme, neben den Vogelflug und die übrigen Zeichen
der kultischen Wahrsagung und berichtet, Sokrates habe gelehrt,
dass der Mensch zwar über handwerkliche Fähigkeiten als Mittel,
sich selbst zu helfen, verfüge, dass aber der letzte Entscheid über
das Gelingen bei den Göttern liege, die ihre Zustimmung in der
Mantik offenbaren (Memorab. i, i, 2/9). An anderer Stelle lässt

Xenophon die Weissagung von Sokrates unter die Zeugnisse
gerechnet werden, aus denen sich die göttliche Fürsorge zu Gunsten
des Menschen ergibt (ebd. 4, 12/15). Hier stellt er sie unmittelbar
neben die geistige Ausstattung des Menschen durch die Götter,
welche diesen befähige, durch kulturelle Fertigkeiten über Hunger
und Durst, über Hitze und Kälte sowie über Krankheiten Herr zu
werden. Die Mantik ist also auch hier nichts Müssiges, sondern ein

Mittel, durch richtiges Verhalten das Leben praktisch zu bewältigen.
Dass sie den Menschen zu diesem Zweck von den Göttern verliehen
worden sei, lehren übereinstimmend mit Xenophon auch die
Stoiker, in deren System sie, wie wir sahen, ihren festen Platz hat.

Die durch sie bewiesene Menschenfreundlichkeit der Götter5 ist
der theologische Aspekt der teleologischen Weltordnung, welche
die Stoiker im Anschluss an Diogenes von Apollonia lehren; mit
dessen Einfluss ist darum auch schon bei Xenophon zu rechnen.

Ebenso hat Xenophon nicht als erster die prophetische Fähigkeit

unter die Kulturgüter gezählt, mit deren Hilfe der Mensch
seine natürliche Schwäche ausgleicht. Schon Aischylos lässt

Prometheus, den kulturschöpferischen Heros, sich ihrer als einer
besonderen Leistung rühmen, indem er die Mantik in der langen

6 Stoicorum Veterum Fragmenta ed. H. v. Arnim vol. 2 fr. 1187/95 u. ö.



228 Fritz Wehrli

Reihe seiner Gaben an ausgezeichneter Stelle hinter der Ärztekunst

aufzählt (Prom. 484 ff.). Danach hat Prometheus die
Menschen nicht nur in der Deutung von Träumen unterwiesen,
sondern auch in der Beobachtung von Vogelflug, Eingeweiden,
Opferbrand und anderen göttlichen Zeichen. Was Aischylos hier
aber von Xenophon unterscheidet, ist dieses, dass die Mantik mit
allen anderen kulturellen Fähigkeiten nicht als Gabe der Götter
betrachtet wird, sondern den Menschen jenen zum Trotz von
Prometheus verliehen worden ist. So erzählt Prometheus (V. 228),
wie er für die Menschen eingetreten sei, als Zeus sie nach seinem

Sieg über die Titanen vernichten wollte, und wie diese Hilfe sowie
dann die Ausstattung mit dem Feuer und den anderen Kulturgaben
ihn mit Zeus entzweit habe, bis er schliesslich von diesem gefesselt
wurde. Wenn Aischylos hier auch an der alten Sage nach seinen
dramatischen Bedürfnissen frei weiterdichtet, so verlässt er doch
nicht ihren Nährboden, die uralte Scheu vor Herausforderung der

Götter, die bei Auszeichnung jeder Art und damit auch bei allzu-

grossem Können droht. Die Aufnahme der Weissagung unter die

dergestalt gefährlichen Künste bedeutet aber, dass religiöse
Bedenken auch ihr gegenüber latent vorhanden sind.

Was uns ausdrücklich überliefert wird, sind freilich bloss

Zweifel an der Wünschbarkeit der Mantik, zu denen eine säkulare
Lebensweisheit führen kann. Zu ihrem beredtesten Anwalt hat
sich im zweiten Jahrhundert vor Christus Karneades gemacht, der
als Skeptiker alle dogmatischen Positionen der Stoa angriff und
darunter auch die Mantik als Beweis einer auf das Wohl der
Menschen bedachten Weltordnung; seine Gedanken haben noch den
Christen bei ihrer Auseinandersetzung mit der heidnischen

Frömmigkeit als Waffe gedient6. Indem er bei einem wirklich
schwachen Punkt der stoischen Lehre einsetzt, der Antinomie
zwischen ihrem Determinismus und der Behauptung menschlicher
Freiheit, argumentiert Karneades, offenbar sei es unmöglich, bei
aller Voraussicht drohendem Unheil auszuweichen, und so habe

prophetisches Wissen nur die Wirkung, dass es jeden ruhigen
Genuss der Gegenwart raube7. Der Einwand gegen den Segen der
Mantik behält sein Gewicht aber auch ohne die stoischen Prämissen.
Karneades brauchte bloss an eines der klassischen Paradigmen
jähen Glückswechseis zu erinnern, welche vor allem die Tragödie

6 Eusebius, Praep. evang. 4, 3, 6 ff.
7 So nach Karneades Cicero, De divinatione 2, 14.



Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft 229

nicht müde wurde hinzustellen, wie den Sturz des troischen Königs
Priamos, um darzulegen, dass das Leben nur in Blindheit der
Zukunft gegenüber erträglich sei8.

Dies war die Antwort des alten griechischen Pessimismus auf
alle Schönfärberei des Lebens. Der gleiche Prometheus, der den
Menschen die Mantik schenkt, rühmt sich bei Aischylos auch als

ihr Wohltäter, weil er ihnen den Blick vom bevorstehenden Tode
abgelenkt und dafür blinde Hoffnungen eingepflanzt habe (V.
246 ff). Der Widerspruch ist nur scheinbar, da Aischylos wie

Xenophon und die Stoiker die Mantik als Mittel versteht, die
einzelne Unternehmung zum Ziel zu führen, und nicht allgemein
die Zukunft zu enthüllen9. So scheut sich der zukunftskundige
Titane auch zuerst, der von Hera verfolgten Io zu verkündigen,
welche Leiden ihr noch bevorstehen, da Unwissenheit ihr mehr
fromme (V. 624); dass er die ihm selbst drohenden Qualen
voraussieht, wenn er sich Zeus nicht fügt, und trotzdem Widerstand
leistet, macht seine titanische Grösse aus (vgl. unten). Den
Gedanken, dass der gewöhnliche Sterbliche auf täuschende Hoffnungen

angewiesen sei, hat Aischylos aus alter Spruchweisheit
übernommen10; dieser Gedanke liegt auch in Hesiods Erzählung vom
Fasse der Pandora, in welchem allein die Hoffnung zurückbleibt,
während sich alle Übel über die Welt verbreiten (Erga 94 ff.).

Aus dem Mythos in die Geschichte führt Herodots Erzählung
vom Gespräch zwischen einem Perser aus dem Gefolge des

Mardonios und einem Griechen, wie es in Theben vor der Schlacht
bei Plataiai stattgefunden haben soll (9, 16). An einem Gastmahl,
zu welchem Mardonios mit fünfzig vornehmen Persern geladen
worden sei, habe jener Gefolgsmann seinem griechischen Nachbarn
unter Tränen eröffnet, dass von den Anwesenden und dem übrigen
persischen Heere binnen kurzem nur noch wenige am Leben sein

werden. Die erschreckte Frage des Griechen, ob er denn seinem

Herrn davon nichts sage, habe er verneint mit der Erklärung, dem

von der Gottheit Verhängten sei doch nicht auszuweichen, da

8 Cicero, De divinatione 2, 22.
9 Vgl. B. Snell, Aischylos und das Handeln im Drama: Philologus Suppl. 20,

1 (1928) 101.
10 Vgl. zum Beispiel Theognis 1135; weiteres bei F. Wehrli, Adde ßuoaac.

Studien zur ältesten Ethik bei den Griechen, Leipzig 1931, 6 ff. Statt zur Hoffnung
im allgemeinen ruft das sympotische Lied zum Vergessen gegenwärtiger und künftiger
Leiden oder überhaupt zur Preisgabe der Last des Lebens auf (Wehrli 20 ff.). Mit
dem besonderen Rat dieser Lebensweisheit, die Todesstunde nicht erforschen zu
wollen, kommen wir zum eigentlichen Thema unserer Studie zurück; vgl. Horaz,
carm. 11, und Properz 2, 27.



230 Fritz Wehrli

niemand dem Einsichtigen Glauben schenke. So sei es das hassens-

werteste Geschick, das Kommende zu sehen und doch nichts

dagegen tun zu können. Diese Tragik des Menschen, den sein
Wissen nicht nur der eigenen Unbefangenheit beraubt, sondern
durch den Gegensatz zur Sorglosigkeit der anderen überdies
einsam macht, hat die Dichtung in der troischen Seherin Kassandra
klassisch verkörpert. Drohendes Unheil stets ungehört verkünden
zu müssen, kennt schon Aischylos als Strafe, die Apollon über sie

verhängte, weil sie seine Liebe verschmähte (Agamemnon V. 1212).
Und in ähnlicher Weise lässt Sophokles den Seher Teiresias im
König Oidipus unter seiner prophetischen Gabe leiden. Mit dem

Ausruf, schrecklich sei ein Wissen, das nichts fruchte (V. 317),

weigert sich dieser zuerst, dem König seine Frage nach dem Mörder
des Laios, dessen Frevel gesühnt werden müsse, zu beantworten,
und dann wird er, statt Glauben zu finden, in der Tat beschimpft
und verdächtigt (V. 380 ff). Was Teiresias andeutet, ist nur ein
Teil all der Enthüllungen, durch welche Oidipus' blutschänderische
Vergehungen allem Sträuben zum Trotz einmal zu Tage treten
müssen; immerhin trägt die Sehergabe dazu bei, den König durch
Öffnen seiner Augen zu vernichten. Vollends fragwürdig wird in
unserem Stück alle Wahrsagung aber dadurch, dass jener in seine
Sünde recht eigentlich durch ein zweideutiges Orakel getrieben
worden ist. Vom optimistischen Glauben Xenophons und der
Stoiker, dass sich in der Mantik die Fürsorge der Götter betätige,
ist die Sophokleische Tragödie offensichtlich weit entfernt. Die
Orakel dienen hier vielmehr gerade dazu, den Menschen in seiner

Blindheit und Ohnmacht den unbegreiflichen Mächten des Daseins

gegenüber zu zeigen11.
Von Oidipus mit seinen fehlgeschlagenen Versuchen, dem

Verhängnis auszuweichen, gelangen wir zum tragischen Helden,
welcher sich der Nötigung nicht entziehen kann, wissend den Weg
zum Verderben zu gehen. So erzählt das alte Epos, das den Zug
des Polyneikes und seiner Helfer gegen Theben schilderte, die

Thebais, wie der Seher Amphiaraos durch den Verrat seines Weibes

zur Teilnahme gezwungen worden sei, obwohl er wusste, dass er
nicht zurückkehren werde. Dem von der enthüllten Zukunft
ausgehenden Grauen gibt die Erfindung Ausdruck, Amphiaraos
habe aus einem Versteck zu den Waffen geholt werden müssen.

11 Vgl. dazu Hans Diller, Göttliches und menschliches Wissen bei Sophokles,
Kieler Universitätsrede 1950.



Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft 231

Für seine Heldenehre ist dies allerdings bedenklich, doch hatte der
Dichter der Thebais die Möglichkeit, sie dadurch zu retten, dass er

Amphiaraos nicht nur als furchtsam darstellte, sondern ihn zugleich
den Angriff des Polyneikes auf seine Vaterstadt moralisch
verurteilen liess. Als den gegen sein Gewissen zum Kriege Gezwungenen

schildert ihn dann jedenfalls Aischylos in den Sieben, wo
freilich wohl ganz allgemein entschiedener als im Epos das

sittliche Recht der Belagerten betont worden ist. So gewinnt Aischylos
auch die Möglichkeit, den Seher in heldischer Gelassenheit dem

Untergang entgegensehen zu lassen (V. 580/89), welche der Dichter

der Thebais sich durch das Versteckmotiv verbaut hatte.
An sich ist der hochgemute Sinn dem vorbestimmten Tode

gegenüber auch der alten Epik nicht fremd, wie vor kurzem durch
eine Würdigung des homerischen Achilleus gezeigt worden ist,
der ein kurzes Heldenleben langer Tatenlosigkeit vorzieht12. Und
an gleicher Stelle wurde diese Wahl des Achilleus mit der Erzählung
vom Seher Megistias verglichen, die sich bei Herodot (7, 219. 224.
228) findet. Megistias kämpfte bei den Thermopylen freiwilüg
gegen die Perser, um die Spartaner nicht im Stich zu lassen,
obwohl er vorauswusste, dass er fallen werde. Simonides ehrte ihn
dafür mit einem von Herodot mitgeteilten Epigramm; als Prophet
historisch heller Zeit erfüllte er jenes Mass heldischer Grösse,
welches dem Amphiaraos beim epischen Dichter versagt blieb.

Kehren wir zu Aischylos' Sieben zurück, so steht dort dem

Amphiaraos in ähnlicher Haltung als Verteidiger Thebens Eteokles

gegenüber. Dieser ist kein Seher, aber er weiss, dass er dem über
sein Geschlecht verhängten Fluch nicht entrinnen wird, und stellt
sich ihm nun in trotziger Todesbereitschaft entgegen. Die Art,
wie er die Zumutungen des Chors von sich weist, das Schicksal zu
beschwören (V. 689/712), grenzt an Gottlosigkeit, aber in seiner

wilden Lust zu sterben findet er den Heldenruhm eines Retters
seiner Vaterstadt. Mit seiner Verbissenheit kommt Eteokles unter
den Aischyleischen Helden keinem so nahe wie Prometheus. Die
Kraft seinem Schicksal gegenüber findet auch dieser nicht nur im
heldischen Stolz, sondern als Wohltäter der Menschen im Bewusstsein,

eine gute Sache zu vertreten.
Etwas anderer Art ist die Thematik in den Hiketiden, dem

Frühwerk des Aischylos, wo der Kampf um einen sittlichen Ent-

12 Ilias 9, 412; dazu A. J. Festugière, L'enfant d'Agrigente, suivi de: Le Grec
et la nature, Paris 1950, 35 ff.



232 Fritz Wehrli, Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft

schluss ohne Rücksicht auf seine Folgen ausgefochten wird13. Die
dramatische Bewegung des Stücks verläuft auf dem Wege zur
schliesslichen Aufnahme verfolgter Mädchen in Argos; dazu
gehört das lange Schwanken des Königs Pelasgos zwischen der
Verpflichtung zur Asylgewährung und der Furcht vor einem aus dieser
drohenden Krieg, dazu auch das schliessliche Abschieben des

Entscheides auf die Volksversammlung. Seine Unschlüssigkeit verrät
der König mit dem Wunsche, nicht wissen zu müssen, was Schlimmes

bevorstehe, wenn er auch hoffe, die Wendung zum Guten
komme wider Erwarten (V. 453 ff.). In der besonderen Lage des

Pelasgos bedeutet dieser Stosseufzer mehr als die uns schon
bekannten Erklärungen, nicht in die Zukunft blicken zu wollen ; der

König anerkennt mit ihm die Verpflichtung zu einem Entschluss
ohne Rücksicht auf dessen praktische Folgen. Müsste nämlich
Pelasgos nicht fürchten, die Asylgewährung bedeute für Argos
den Krieg, so würde die Entscheidung ihm nicht so schwer fallen;
so wünscht er sich Ahnungslosigkeit, um unbeschwert das Rechte

tun zu können.
Die Aischyleische Tragödie ist in ihrer geistesgeschichtlichen

Bedeutung zutreffend gewürdigt worden als Zeugnis einer dem

Epos gegenüber neuen sittlichen Gesinnung14. Deren Grösse liegt
darin, dass die Pflicht von jeder Rücksicht auf den Nutzen getrennt
wird. Wenn Eteokles und Prometheus ihre Heldenehre dem Schicksal

oder Zeus gegenüber behaupten, so zeigt sich im Hiketiden-
drama die Hilfe an Bedrängte als Verpflichtung, mögen die Götter
ihre Erfüllung belohnen oder nicht. Wir sahen, dass der Sopho-
kleische König Oidipus den mantischen Glauben der herrschenden

Kultreligion ausschliesst. Grossartiger als der dort latent vorhandene

Widerspruch ist ein solcher, der nicht bei der Resignation
einer unverstandenen Weltordnung gegenüber stehen bleibt,
sondern ihr zum Trotz seine sittlichen Forderungen behauptet. Auf
dieser Höhe des Denkens hat das Griechentum seinen mantischen
Glauben selbst überwunden.

13 Snell a. a. O. (oben Anm. 9) 59 ff-, der auch die Verse 453 ff. in ihrer
Bedeutung würdigt.

14 In Snells oben Anm. 9 erwähntem Buche.


	Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft

