Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Antike Gedanken uber Voraussagung der Zukunft
Autor: Wehrli, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114631

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22§

Antike Gedanken iiber Voraussagung der Zukunft
Von Fritz Wehrli, Zirich

Wahrsagerei in ihren tausend Spielformen vom Kartenschlagen
bis zur Sterndeutung scheint zu den unausrottbaren Betitigungen
des Menschen zu gehdren. Allem Grauen vor dem Offenbarten
und aller Einsicht in das triigerische Wesen dieser Kunst zum
Trotz lebt sich in ihr der Drang aus, die Schranken der Zeitlichkeit,
die das Gesetz des menschlichen Lebens ist, zu durchbrechen. In
der christlichen Kirche ist denn auch der Kampf wenigstens gegen
die Erforschung der personlichen Zukunft des einzelnen als un-
frommes Bemiihen so alt wie die Kirche selbst. So lehrt Eusebius
(Praep. evang. 19, 2), dass der wahre Christ nichts mit ihr zu tun
habe, weil er allein um sein Seelenheil besorgt sei und sich darum
von allen Dingen, die das Orakelwesen zu ergriinden versuche,
abgewandt habe. Wenn fiir Fusebius die Weissagerei mit Recht,
wie wir noch sehen werden, als etwas Heidnisches gilt, so ist auf
der andern Seite ein prophetisches Element auch mit der christ-
lichen Eschatologie gegeben. Diese ist alttestamentlich-babyloni-
schen Ursprungs als eine Modifikation der etwa im Buche Daniel
niedergelegten Vorstellungen von den letzten Dingen. Indem sie
die Aufmerksamkeit auf alle Anzeichen kommender Ereignisse
lenkt, schaftt sie aber auch eine gewisse Bereitschaft fiir einzelne
Formen der griechisch-romischen Mantik, welche den Untergang
des antiken Kults {iberlebt haben. So entsteht eine Zwiespiltigkeit
der Zukunftserforschung gegeniiber, in welcher sich ein umfassen-
deres Phinomen enthiillt, nimlich der Antagonismus zwischen
alttestamentlicher und griechisch-romischer Tradition in christ-
licher Spitantike und Mittelalter?.

Die folgenden Betrachtungen beschrinken sich auf die Antike,
deren Weissagung Eusebius eindeutig ablehnt. Von ihren Formen
ist fiir die christliche Gesinnung seiner Zeit und noch vieler
kommender Jahrhunderte eine der gefihrlichsten die Astrologie
mit ihrer Bindung des menschlichen Schicksals an die Gestirne. In

1 {Jber einen zeitlichen Ausschnitt dieses Themas Aby Warburg, Heidnisch-
antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten: Sitz.-Ber. Heidelb. Akad.
1919, Abh. 26 = Gesammelte Schriften 1, Leipzig 1932, 487 ff.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 15



226 Fritz Wehrli

ihrer reinen Form behauptet sich diese Pseudowissenschaft iiber
den Untergang des antiken Glaubens hinweg teils in direkter Tra-
dition, teils durch Vermittlung der Araber, und dabei tibt sie vom
Zeitalter des Humanismus an erneut zunehmende Gewalt iiber die
Gemiiter aus? Babylonischen Ursprungs, fingt die Astrologie
spitestens im vierten Jahrhundert vor Christus an, das griechische
Denken in ihre Fesseln zu schlagen. Sie ist schon der Hintergrund
symbolischer Bilder im Platonischen Phaidros (252c¢) und Timaios
(41d. 42b), und die stoische Schicksalslehre ist wohl trotz allen
Versuchen einer Distanzierung® von Anfang an dem Glauben an
astrale Determiniertheit verpflichtet. Jedenfalls ruhen beide Dok-
trinen auf der allgemeinen Vorstellung einer Sympathie zwischen
Makrokosmos und Mikrokosmos, die den Menschen in den Zu-
sammenhang des Universums einbezieht, und diese Vofstellung
stammt nachweislich aus alter orientalischer Spekulation®. Mit
ihrer Hilfe rechtfertigen die Stoiker und dann die Neuplatoniker
alle historischen Formen der Mantik, welche rechtmissiger Bestand-
teil der alten Kultfrommigkeit der Griechen ist. Nun aber erhilt
diese ihren Platz in einem Himmlisches und Irdisches umfassenden
theologisch-philosophischen System, dem sich dann die christliche
Apologetik gegeniibersieht.

Als Bestandteil des antiken Ritus war die Mantik méglich,
weil dieser seinen urspriinglichen magischen Charakter nie ganz
abgelegt hatte. Wie man es im Kult bei aller Scheu wagte, durch
Eingreifen in den Bereich ddmonischer Michte sich des Segens
derselben zu bemichtigen, ebensogut mochte man auch erkenntnis-
missig in sie einzudringen versuchen. Dies geschah mittels der
seherischen Krifte, die in Traum oder Ekstase entbunden wurden,
dank perstnlichem Charisma bei Sehern und Priestern sowie im
ortsgebundenen Kult als Erfahrung des Orakelpriesters oder des
Offenbarung suchenden Gliubigen selbst. Von dieser ‘natiirlichen’
Mantik unterscheidet die Antike die sogenannte kinstliche der
Beobachtung des Vogelflugs, der Bewegung und Farbe von Ein-
geweiden beim Opfer und anderer willkiitlich ausgewihlter Voz-
ginge, die von der Kritik der Skeptiker begreiflicherweise an erster
Stelle angegriffen wurde. Anderseits erscheint die kiinstliche Mantik

2 Literatur bei A.]. Festugiére, La révélation d’Hermés Trismégiste 1:
L’astrologie et les sciences occultes, Paris 1944, 89.

3W. Theiler, Tacitus und die antike Schicksalslehre, in: Phyllobolia fur
P. Von der Mihll, Basel 1946, 41 fI.

4 H. Hommel, Mikrokosmos: Rheinisches Museum gz (1943) 56 ff.



Antike Gedanken tiber Voraussagung der Zukunft 227

gegeniiber dem stets unheimlichen Einbruch des Dimonischen in
der Vision als die vertrautere Form des Verkehrs mit den Gottern,
sozusagen als eine Chiffresprache, die man jenen zur Verfiigung
stellte, um ihren Willen zu erfahren. Sie diente ja auch nicht so sehr
der Befriedigung einer allgemeinen Neugier wie der Absicht, den
Erfolg oder Missetfolg einzelner Unternehmungen zu erfahren,
bevor man den Entschluss dazu fasste. Da der Erfolg aber géttliche
Zustimmung bedeutet, war die Befragung des Orakels ein Akt
frommen Gehorsams, der nichts gegen den Willen der Gottheit
unternimmt.

In diesem Sinne begegnet Xenophon dem gegen Sokrates er-
hobenen Vorwurf der Gottlosigkeit mit dem Hinweis auf dessen
mantischen Glauben. Er stellt dabei sein berithmtes Daimonion,
die innere Stimme, neben den Vogelflug und die tibrigen Zeichen
der kultischen Wahrsagung und berichtet, Sokrates habe gelehrt,
dass der Mensch zwar tiber handwerkliche Fihigkeiten als Mittel,
sich selbst zu helfen, verfuge, dass aber der letzte Entscheid tber
das Gelingen bei den Gottern liege, die ihre Zustimmung in der
Mantik offenbaren (Memorab. 1, 1, 2/9). An anderer Stelle ldsst
Xenophon die Weissagung von Sokrates unter die Zeugnisse ge-
rechnet werden, aus denen sich die gottliche Fiirsorge zu Gunsten
des Menschen ergibt (ebd. 4, 12/15). Hier stellt er sie unmittelbar
neben die geistige Ausstattung des Menschen durch die Gotter,
welche diesen befahige, durch kulturelle Fertigkeiten tiber Hunger
und Durst, iiber Hitze und Kilte sowie iiber Krankheiten Herr zu
werden. Die Mantik ist also auch hier nichts Miissiges, sondern ein
Mittel, durch richtiges Verhalten das Leben praktisch zu bewiltigen.
Dass sie den Menschen zu diesem Zweck von den Gottern verliehen
worden sei, lehren iibereinstimmend mit Xenophon auch die
Stoiker, in deren System sie, wie wir sahen, ihren festen Platz hat.
Die dutch sie bewiesene Menschenfreundlichkeit der Gotter® ist
der theologische Aspekt der teleologischen Weltordnung, welche
die Stoiker im Anschluss an Diogenes von Apollonia lehren; mit
dessen Einfluss ist darum auch schon bei Xenophon zu rechnen.

Ebenso hat Xenophon nicht als erster die prophetische Fihig-
keit unter die Kulturgiiter gezihlt, mit deren Hilfe der Mensch
seine natiirliche Schwiche ausgleicht. Schon Aischylos lisst Pro-
metheus, den kulturschépferischen Heros, sich ihrer als einer be-
sonderen Leistung riihmen, indem er die Mantik in der langen

5 Stoicorum Veterum Fragmenta ed. H. v. Arnim vol. 2 fr. 1187/95 u. 6.

1%



228 | Fritz Wehtli

Reihe seiner Gaben an ausgezeichneter Stelle hinter der Arzte-
kunst aufzihlt (Prom. 484 ff.). Danach hat Prometheus die Men-
schen nicht nur in der Deutung von Triumen unterwiesen, son-
dern auch in der Beobachtung von Vogelflug, Eingeweiden,
Opferbrand und anderen gottlichen Zeichen. Was Aischylos hier
aber von Xenophon unterscheidet, ist dieses, dass die Mantik mit
allen anderen kulturellen Fahigkeiten nicht als Gabe der Gotter
betrachtet wird, sondern den Menschen jenen zum Trotz von
Prometheus verliechen worden ist. So erzihlt Prometheus (V. 228),
wie er fir die Menschen eingetreten sei, als Zeus sie nach seinem
Sieg tiber die Titanen vernichten wollte, und wie diese Hilfe sowie
dann die Ausstattung mit dem Feuer und den anderen Kulturgaben
ihn mit Zeus entzweit habe, bis er schliesslich von diesem gefesselt
wurde. Wenn Aischylos hier auch an der alten Sage nach seinen
dramatischen Bediirfnissen frei weiterdichtet, so verldsst et doch
nicht ihren Nihrboden, die uralte Scheu vor Herausfordetung der
Géotter, die bei Auszeichnung jeder Art und damit auch bei allzu-
grossem Konnen droht. Die Aufnahme der Weissagung unter die
dergestalt gefihrlichen Kiinste bedeutet aber, dass religicse Be-
denken auch ihr gegeniiber latent vorhanden sind.

Was uns ausdriicklich iberliefert wird, sind freilich bloss
Zweifel an der Wiinschbarkeit der Mantik, zu denen eine sikulare
Lebensweisheit fiihren kann. Zu ihrem beredtesten Anwalt hat
sich im zweiten Jahrhundert vor Christus Karneades gemacht, der
als Skeptiker alle dogmatischen Positionen der Stoa angriff und
darunter auch die Mantik als Beweis einer auf das Wohl der Men-
schen bedachten Weltordnung; seine Gedanken haben noch den
Christen bei ihrer Auseinandersetzung mit der heidnischen
Frommigkeit als Waffe gedient®. Indem er bei einem wirklich
schwachen Punkt der stoischen Lehre einsetzt, der Antinomie
zwischen ithrem Determinismus und der Behauptung menschlicher
Freiheit, argumentiert Karneades, offenbar sei es unmdoglich, bei
aller Voraussicht drohendem Unheil auszuweichen, und so habe
prophetisches Wissen nur die Wirkung, dass es jeden ruhigen Ge-
nuss der Gegenwart raube’. Der Einwand gegen den Segen der
Mantik behilt sein Gewicht aber auch ohne die stoischen Primissen.
Karneades brauchte bloss an eines der klassischen Paradigmen
jahen Gliickswechsels zu erinnern, welche vor allem die Tragodie

8 Eusebius, Praep. evang. 4, 3, 6 ff.
7 So nach Karneades Cicero, De divinatione 2, 14.



Antike Gedanken Giber Voraussagung der Zukunft 229

nicht miide wurde hinzustellen, wie den Sturz des troischen Kénigs
Priamos, um darzulegen, dass das Leben nur in Blindheit der
Zukunft gegentiber ertriglich sei®.

Dies war die Antwort des alten griechischen Pessimismus auf
alle Schonfirberei des Lebens. Der gleiche Prometheus, der den
Menschen die Mantik schenkt, rihmt sich bei Aischylos auch als
ihr Wohltiter, weil er ihnen den Blick vom bevorstehenden Tode
abgelenkt und dafiir blinde Hoffnungen eingepflanzt habe (V.
246 f.). Der Widerspruch ist nur scheinbar, da Aischylos wie
Xenophon und die Stoiker die Mantik als Mittel versteht, die
einzelne Unternehmung zum Ziel zu fithren, und nicht allgemein
die Zukunft zu enthiillen®. So scheut sich der zukunftskundige
Titane auch zuerst, der von Hera verfolgten Io zu verkiindigen,
welche Leiden ihr noch bevorstehen, da Unwissenheit iht mehr
fromme (V. 624); dass er die ihm selbst drohenden Qualen vor-
aussieht, wenn er sich Zeus nicht figt, und trotzdem Widerstand
leistet, macht seine titanische Grosse aus (vgl. unten). Den Ge-
danken, dass der gewdhnliche Sterbliche auf tiuschende Hoffnun-
gen angewiesen sei, hat Aischylos aus alter Spruchweisheit iiber-
nommenl?; dieser Gedanke liegt auch in Hesiods Erzihlung vom
Fasse der Pandora, in welchem allein die Hoffnung zuriickbleibt,
wihrend sich alle Ubel iiber die Welt verbreiten (Etga 94 ff.).

Aus dem Mythos in die Geschichte fithrt Herodots Erzihlung
vom Gesprich zwischen einem Perser aus dem Gefolge des
Mardonios und einem Griechen, wie es in Theben vor der Schlacht
bei Plataiai stattgefunden haben soll (9, 16). An einem Gastmahl,
zu welchem Mardonios mit fiinfzig vornehmen Persern geladen
worden sei, habe jener Gefolgsmann seinem griechischen Nachbarn
unter Trinen erdfinet, dass von den Anwesenden und dem iibrigen
persischen Heere binnen kurzem nur noch wenige am Leben sein
werden. Die erschreckte Frage des Griechen, ob er denn seinem
Herrn davon nichts sage, habe er verneint mit der Erklirung, dem
von der Gottheit Verhidngten sei doch nicht auszuweichen, da

8 Cicero, De divinatione 2, 22.

® Vgl. B. Snell, Aischylos und das Handeln im Drama: Philologus Suppl. 20,
1 (1928) 101.

10 Vgl. zum Beispicl Theognis 1135; weiteres bei F. Wehrli, Adde fidoag.
Studien zur dltesten Ethik bei den Griechen, Leipzig 1931, 6 ff. Statt zur Hoffnung
im allgemeinen ruft das sympotische Lied zum Vergessen gegenwirtiger und kiinftiger
Leiden oder tiberhaupt zur Preisgabe der Last des Lebens auf (Wehrli zo ff.). Mit
dern besonderen Rat dieser Lebensweisheit, die Todesstunde nicht erforschen zu
wollen, kommen wit zum eigentlichen Thema unserer Studie zuriick; vgl. Horaz,
carm. 11, und Properz 2, 27.



230 Fritz Wehrli

niemand dem FEinsichtigen Glauben schenke. So sei es das hassens-
werteste Geschick, das Kommende zu sehen und doch nichts da-
gegen tun zu konnen. Diese Tragik des Menschen, den sein
Wissen nicht nur der eigenen Unbefangenheit beraubt, sondern
durch den Gegensatz zur Sorglosigkeit der anderen tberdies ein-
sam macht, hat die Dichtung in der troischen Seherin Kassandra
klassisch verkorpert. Drohendes Unheil stets ungehort verkiinden
zu miissen, kennt schon Aischylos als Strafe, die Apollon tber sie
vethingte, weil sie seine Liebe verschmihte (Agamemnon V. 1212).
Und in dhnlicher Weise lisst Sophokles den Seher Teiresias im
Konig Oidipus unter seiner prophetischen Gabe leiden. Mit dem
Ausruf, schrecklich sei ein Wissen, das nichts fruchte (V. 317),
weigert sich dieser zuerst, dem Konig seine Frage nach dem Morder
des Laios, dessen Frevel gesithnt werden miisse, zu beantworten,
und dann wird er, statt Glauben zu finden, in der Tat beschimpft
und verddchtigt (V. 380 fl.). Was Teiresias andeutet, ist nur ein
Teil all der Enthiillungen, durch welche Oidipus’ blutschindetische
Vergehungen allem Striuben zum Trotz einmal zu Tage treten
miissen; immerhin trigt die Sehergabe dazu bei, den Kénig durch
Offnen seiner Augen zu vernichten. Vollends fragwiirdig witrd in
unserem Stiick alle Wahrsagung aber dadurch, dass jener in seine
Siinde recht eigentlich durch ein zweideutiges Orakel getrieben
worden ist. Vom optimistischen Glauben Xenophons und der
Stoiker, dass sich in der Mantik die Fiirsorge der Gotter betitige,
ist die Sophokleische Tragodie offensichtlich weit entfernt. Die
Orakel dienen hier vielmehr gerade dazu, den Menschen in seiner
Blindheit und Ohnmacht den unbegreiflichen Michten des Daseins
gegeniiber zu zeigen!!.

Von Oidipus mit seinen fehlgeschlagenen Versuchen, dem
Verhidngnis auszuweichen, gelangen wir zum tragischen Helden,
welcher sich der Notigung nicht entziehen kann, wissend den Weg
zum Verderben zu gehen. So erzihlt das alte Epos, das den Zug
des Polyneikes und seiner Helfer gegen Theben schilderte, die
Thebais, wie der Seher Amphiaraos durch den Verrat seines Weibes
zur Teilnahme gezwungen worden sei, obwohl er wusste, dass er
nicht zuriickkehren werde. Dem von der enthillten Zukunft
ausgehenden Grauen gibt die Erfindung Ausdruck, Amphiaraos
habe aus einem Versteck zu den Waffen geholt werden miissen.

11 Vgl. dazu Hans Diller, Gottliches und menschliches Wissen bei Sophokles,
Kieler Universititsrede 1950.




Antike Gedanken iiber Voraussagung det Zukunft 231

Fiir seine Heldenehre ist dies allerdings bedenklich, doch hatte der
Dichter der Thebais die Moglichkeit, sie dadurch zu retten, dass er
Amphiaraos nicht nur als furchtsam darstellte, sondern ihn zugleich
den Angriff des Polyneikes auf seine Vaterstadt moralisch ver-
urteilen liess. Als den gegen sein Gewissen zum Kriege Gezwun-
genen schildert ihn dann jedenfalls Aischylos in den Sieben, wo
freilich wohl ganz allgemein entschiedener als im Epos das sitt-
liche Recht der Belagerten betont worden ist. So gewinnt Aischylos
auch die Moglichkeit, den Seher in heldischer Gelassenheit dem
Untergang entgegensehen zu lassen (V. 580/89), welche der Dich-
ter der Thebais sich durch das Versteckmotiv verbaut hatte, v

An sich ist der hochgemute Sinn dem vorbestimmten Tode
gegentiber auch der alten Epik nicht fremd, wie vor kurzem durch
eine Wiirdigung des homerischen Achilleus gezeigt worden ist,
der ein kurzes Heldenleben langer Tatenlosigkeit vorzieht!2. Und
an gleicher Stelle wurde diese Wahl des Achilleus mit der Erzihlung
vom Seher Megistias verglichen, die sich bei Herodot (7, 219. 224.
228) findet. Megistias kdmpfte bei den Thermopylen freiwillig
gegen die Perser, um die Spartaner nicht im Stich zu lassen, ob-
wohl er vorauswusste, dass er fallen werde. Simonides ehrte ihn
dafiir mit einem von Herodot mitgeteilten Epigramm; als Prophet
historisch heller Zeit erfiillte er jenes Mass heldischer Grosse,
welches dem Amphiaraos beim epischen Dichter versagt blieb.

Kehren wir zu Aischylos’ Sieben zuriick, so steht dort dem
Ampbhiaraos in dhnlicher Haltung als Verteidiger Thebens Eteokles
gegeniiber. Dieser ist kein Seher, aber er weiss, dass er dem tber
sein Geschlecht verhingten Fluch nicht entrinnen wird, und stellt
sich ihm nun in trotziger Todesbereitschaft entgegen. Die Art,
wie er die Zumutungen des Chors von sich weist, das Schicksal zu
beschworen (V. 689/712), grenzt an Gottlosigkeit, aber in seiner
wilden Lust zu sterben findet er den Heldenruhm eines Retters
seiner Vaterstadt. Mit seiner Verbissenheit kommt Eteokles unter
den Aischyleischen Helden keinem so nahe wie Prometheus. Die
Kraft seinem Schicksal gegentiber findet auch dieser nicht nur im
heldischen Stolz, sondern als Wohltiter der Menschen im Bewusst-
sein, eine gute Sache zu vertreten.

Etwas anderer Art ist die Thematik in den Hiketiden, dem
Frithwerk des Aischylos, wo der Kampf um einen sittlichen Ent-

12 Jlias 9, 412; dazu A. J. Festugieére, L’enfant d’Agrigente, suivi de: Le Grec
et la nature, Paris 1950, 35 ff.



232 Fritz Wehrli, Antike Gedanken iiber Voraussagung der Zukunft

schluss ohne Riicksicht auf seine Folgen ausgefochten wird3. Die
dramatische Bewegung des Stiicks verlduft auf dem Wege zur
schliesslichen Aufnahme verfolgter Midchen in Argos; dazu ge-
hort das lange Schwanken des Konigs Pelasgos zwischen der Ver-
pflichtung zur Asylgewiahrung und der Furcht vor einem aus dieser
drohenden Krieg, dazu auch das schliessliche Abschieben des Ent-
scheides auf die Volksversammlung. Seine Unschliissigkeit verrit
der Konig mit dem Wunsche, nicht wissen zu miissen, was Schlim-
mes bevorstehe, wenn er auch hoffe, die Wendung zum Guten
komme wider Erwarten (V. 453 f1.). In der besonderen Lage des
Pelasgos bedeutet dieser Stosseufzer mehr als die uns schon be-
kannten Erklirungen, nicht in die Zukunft blicken zu wollen; der
Konig anerkennt mit ihm die Verpflichtung zu einem Entschluss
ohne Riicksicht auf dessen praktische Folgen. Miisste nimlich
Pelasgos nicht furchten, die Asylgewidhrung bedeute fiir Argos
den Krieg, so wiirde die Entscheidung ihm nicht so schwer fallen;
so wiinscht er sich Ahnungslosigkeit, um unbeschwert das Rechte
tun zu konnen.

Die Aischyleische Tragddie ist in ihrer geistesgeschichtlichen
Bedeutung zutreffend gewtirdigt worden als Zeugnis einer dem
Epos gegeniiber neuen sittlichen Gesinnung!4. Deren Grosse liegt
darin, dass die Pflicht von jeder Riicksicht auf den Nutzen getrennt
wird. Wenn Eteokles und Prometheus ihre Heldenehre dem Schick-
sal oder Zeus gegeniiber behaupten, so zeigt sich im Hiketiden-
drama die Hilfe an Bedringte als Verpflichtung, mégen die Gotter
ihre Erfilllung belohnen oder nicht. Wir sahen, dass der Sopho-
kleische Konig Oidipus den mantischen Glauben der herrschenden
Kultreligion ausschliesst. Grossartiger als der dort latent vorhan-
dene Widerspruch ist ein solcher, der nicht bei der Resignation
einer unverstandenen Weltordnung gegeniiber stehen bleibt, son-
dern ihr zum Trotz seine sittlichen Forderungen behauptet. Auf
dieser Hohe des Denkens hat das Griechentum seinen mantischen
Glauben selbst iiberwunden.

13 Snell a. a. O. (oben Anm. 9) 59 ff., der auch die Verse 453 fl. in ihrer Be-
deutung wiirdigt.
14 In Snells oben Anm. 9 erwihntem Buche.



	Antike Gedanken über Voraussagung der Zukunft

