
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Platos

Autor: Theiler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I92

Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Piatos

Von Willy Theiler, Bern

Der Freund und Jubilar wird zwar auch diese Überschrift
heiter durchgehen lassen, aber der Zweifel scheint berechtigt, ob
der Philosoph, der die Bürger auf ein neues geistiges Ziel hin zu
erziehen wünscht, und der Volkskundler, der aufs Gewachsene,
Urtümliche, womöglich nicht mehr ganz Begreifliche blickt, etwas
miteinander gemein haben, zumal Plato zum Beispiel die
altüberkommene Komödienrüge verbietet (Gesetze 935 e)1, die Maskierung

in trunkene Naturgeister ablehnt (815 c) und etwa auch der

Krypteia, dem mit einem Einweihungsritus zusammenhängenden
Treiben des geheimen spartanischen Jugendbundes, nur noch eine
erzieherische Bedeutung zu geben vermag (633b; vgl. 763a)2.
Aber Piatos Bau, so modern zweckhaft er uns entgegentritt,
olympisch klar und allem ahnungsvoll Hinzunehmenden fremd,
erhebt überall den Anspruch, unveränderlich und gegen alles

Neuerungssüchtige gefeit dazustehn: Institution, Usus und Ritus
sollen jedem Wechsel entrückt sein3. Freilich kennt Plato
Naturkatastrophen, die immer wieder einen Neuanfang der Kultur und
damit der politischen Einrichtungen nötig machen. Er ist in seinem
Alter immer mehr dem Konkret-Realen hingegeben; so eignet er
sich im dritten Buch der Gesetze Einsichten Demokrits über die

Kulturentwicklung der Menschheit an und versucht die Epochen
der Naturgeschichte mit solchen der politischen Historie zu
verknüpfen4. In der Politeia hatte er noch, um den Idealstaat degenerieren

zu lassen und damit den Abstand zwischen dem idealen

1 Den harmlosen Typenspott der zur Zeit der Abfassung der Gesetze um 350
blühenden Mittleren Komödie lässt er gelten, um den Gegensatz zum Ernst hervortreten

zu lassen. Doch sollen Sklaven und gemietete Fremde die Spieler sein, und
durch immer neue Motive soll verhindert werden, dass sich das Lächerliche
eingewöhne (6i6e).

2 Vgl. zum Beispiel nach K. Meuli, Schweiz. Archiv für Volkskunde 28 (1927)
25 L. Ziehen, Gnomon 16 (1940) 442.

3 Nur für eine kurze Probezeit lässt er Veränderungen der Gesetzesbestimmungen

zu oder auch Ergänzungen: 746c. 7Ó9de. 772a c. 779cd. 828b. 835 b. 840e.
843e. 846c. 855d. 918a. 951 c. 957b; über 968c siehe unten S. 202.

4 Er betont, nicht mehr abstrakt, sondern an der Geschichte zu argumentieren
(683ef). Zum Beispiel erwähnt er Troja als Untertanenland der Assyrer, 685 c, nach
Ktesias (bei Diodor 2, 22, 2); vgl. Jacoby, Realencyclopädie der classischen
Altertumswissenschaft 11, 2067 s. v. Ktesias.



Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Piatos 193

Leben und dem heruntergekommenen zu bestimmen, eine falsche

Geburtenregelung angenommen, womit eine Periode vollkommenen

Regierens endet: deren Ausdehnung suchte er
mythischspielerisch zu berechnen (Staat 546a ff). Jetzt in den Gesetzen

drängt er das Mythische zurück und lässt 677 b, ähnlich wie im
Timaios 22 c5, durch Flut und Krankheit eine Kulturepoche
beenden und führt von einem Leben naiver Unerfahrenheit mit den
Höhen der Tugend und den Tiefen der Schlechtigkeit6 unter einem

patriarchischen Königtum ohne Gesetze7 — das Bachofensche
Zeitalter des Mutterrechts kennt Plato nicht — zu den komplizierten

politischen Verhältnissen des dorischen Staates hinauf, in
dessen Gesetzen er die rettenden oder zerstörenden Kräfte
aufdecken will (683ab. 686c).

Wie Plato den Grund für den Niedergang des dorischen
Staates in der Ausrichtung der Erziehung auf die Tapferkeit statt
auf die Gesamttugend sieht8, sei nicht näher ausgeführt. Sehr

eigenartig und weitgreifend ist der Gedanke, dass Athen die
Grösse von Marathon verloren hat, weil die alte Musik verändert
wurde, weil mit der auf Lust zielenden Kunst auch Ungezügeltheit
einbrach und die frühere politische Selbstbeschränkung aufhörte,
so dass die wilde Titanennatur des Menschen zum Vorschein kam

(700a ff. 701c). Plato denkt an das von ihm selbst im Staat 424c
zitierte Wort des pythagorisierenden Musiktheoretikers und
Politikers Damon, des Lehrers des Perikles, dass sich die musikalischen
Formen nie ohne die politischen Gesetze ändern9. Und so rühmt
er 656d die konservative Haltung der ägyptischen Kunst10, der

5 Die ganze Umgebung ist beiderseits ähnlich; vgl. E. Gegenschatz, Piatons
Atlantis, Diss. Zürich 1943, 37. Zu vergleichen ist ferner Ges. 782a über klimatische
und biologische Änderungen, die auch die Lebensgewohnheiten verschieben, 747 d
über die Bedeutung der äusseren Faktoren der geographischen Lage und des Klimas
für den Geist des Menschen sowie über die Notwendigkeit, die Gesetze entsprechend
anzupassen. Der kulturgeographische Gesichtspunkt weiter entwickelt bei Aristoteles,
Polit. 7, 1327b 20 ff.

6 Wie Plato 678b.679b ft. drückt sich Seneca im Brief90,44fr'. nach Poseidonios aus.
7 Nur ungeschriebene väterliche Überlieferungen und Gewohnheiten gab es

(680 a), deren Bedeutung als Bänder für seine Gesetzesordnung Plato nicht
unterschätzt (793 b).

8 Von Aristoteles, Polit. 7, 1324b 7 übernommen und immer wieder
ausgeführt: 1333b 12; 1334a 40; 8, 1338b 12; 2, 1271b 1.

9 Vorsokratiker6 37B 10. Über Damon H. Ryffel, Museum Helveticum 4
(1947) 23 ff.

10 Zu der Weite des Platonischen Alters gehört das Interesse für den Brauch
fremder Völker, ln den Gesetzen wetden die Aegypter genannt auch 747 c. 819 b,

an der zweiten dieser beiden Stellen zusammen mit den Phönikern, ferner 637de
die Skythen (diese auch 795 a), Perser, Karthager (diese auch 674a), Kelten, Iberer,
Thraker (diese auch 805 d), 806 b die Sauromaten.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 15



194 Willy Theiler

bildenden wie der musikalischen, mit der die Jugend vertraut
wurde: gegenüber den in den Tempeln festgelegten Vorbildern
«waren die Neuerungen nicht erlaubt und anderes zu erdenken,
als was vom Vater her übernommen wurde; man wird da

zehntausend Jahre alte Statuen und Gemälde finden, nicht
sozusagen zehntausend Jahre, sondern wirklich so alte, die gegenüber
den jetzt hergestellten weder schöner noch weniger schön sind,
sondern in derselben Kunst gefertigt»11. Denn die lustbegehrende
Neuerungssucht «kam mit dem Vorwurf der Altertümlichkeit nicht
auf, die geweihte Chorkunst12 zu zerstören». Ganz entsprechend
wird 797b die Gefahr wegen Wechsels bei der Erziehung der

Jugend hervorgehoben ; dasselbe Spielzeug soll bleiben, der Tadel
des Altertümlichen ist nicht anzuerkennen. Denn «den Wechsel in
allem — ausser dem Schlechten — werden wir als das Gefährlichste
finden bei allen Jahreszeiten, Winden, Lebensweisen des Körpers
und Haltungen der Seele» (j<)jd). So ist die Beharrung des Spiels
die beste Sicherung gegen politischen Niedergang (798 b), und
wieder folgt (799 a) der geschickte Griff der Aegypter, die ganze
Kunst zu weihen und damit beständig zu erhalten. Plato verlangt
die religiöse Weihe für Tanz und Lieder, die Ansetzung der Feste

und Festzeiten und der dabei gefeierten Götter, Dämonen, Heroen13

(ähnlich auch 8o9d. 828a ff. 834e). Da ist Plato sozusagen
Verteidiger volkskundlicher Überlieferung, und er beklagt es tief
(831b ff), dass in den modernen Städten Chorgesang und Wettspiel

verschwinden, weil man keine Zeit mehr hat und sich nur
um des Geldgewinnes willen abrackert, und weil obendrein die

nur auf das Interesse der Nutzniesser abgestellten Pseudover-

fassungen der Demokratie, Oligarchie, Tyrannis die natürliche
Entfaltung des Menschen verhindern. Von seinem der Fiktion nach

in einer kretischen Kolonie zu verwirklichenden Staatswesen kann
Plato 832d sagen: «es geniesst die grösste Musse, die Bürger sind

11 Der dorische Mitunterredner nimmt auch für seine Bräuche den Vorzug
Aegyptens in Anspruch, 66obc, wie ja denn etwa Thukydides 1, 70, 2 den dorischen
Konservativismus der attischen Neuerungssucht entgegenstellt. Aber der Athener
muss ihn auf das beschränkte Erziehungsziel der Dorer aufmerksam machen.

12 Das Wort y.aDirnovr, um die religiös affektive Atmosphäre zu schaffen,
auch 738c. 799ab. 809b. 813a. 816c. 838c!. 839c.

13 Die Reihe Götter - Dämonen - Heroen (auch 717b. 818c. 909e; Staat 427b),
vor Plato kaum nachweisbar, wird fest in der späteren Theologie, wie zum Beispiel
Seneca, Brief 90, 28 (nach Poseidonios) und Jamblich, Über die Mysterien Kap. 1

zeigen. O. Reverdin in seinem vortrefflichen Buch La religion de la cité platonienne,
Paris 1945, 149 fr. macht darauf aufmerksam, dass für Plato die nach dem Tode
erhöhte Seele nicht Heros, wie sonst in der griechischen Vorstellung, sondern
Dämon wird.



Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Piatos 195

voneinander frei, am wenigsten geldgierig, und so wird diese

Staatseinrichtung als einzige die rechte Erziehung zugleich mit dem

Kriegsspiel annehmen». Man muss solche Sätze in Erinnerung
behalten, um nicht gelegentlich durch Züge, wie sie sich in totalitären
Staaten finden, abgeschreckt zu werden : die gelenkte Weltanschauung,

die Reglementierung des ganzen Lebens, Zensur und sonstige
Beschränkung der individuellen Freiheit. Plato selber spricht einmal
mit einer gewissen Resignation — er hatte sie in Sizilien, wo seine

Staatspläne scheiterten, gelernt — von der Schwierigkeit, Leute

zu finden, die sich seinen Regeln unterziehen (745 ef). Aber andernorts

hebt er gerade das festliche Leben seiner Bürger hervor (8 3 5 d),
und in der Mitte des Werkes, 806 d bis 807 c, bemerkt er, dass das

von der Arbeit und dem Lebensunterhalt befreite Dasein deswegen
nicht tierisch ist, weil seine Musse Musse für dauerndes Spiel ist;
Spiel aber ist zugleich Erziehung und Erziehung Spiel.

Welch beglückender Anblick für einen Volkskundler, ein

Volk, dessen Lebenssinn sich im Spiel erfüllt! Grossartig ist
besonders der Ausspruch 803 d, nachdem dargelegt ist, dass der
Mensch Spielzeug in der Hand der allein des Ernstes würdigen
Gottheit ist14 und man also spielend leben soll: «Jetzt glaubt man,
die ernsten Angelegenheiten mussten wegen des Spiels betrieben
werden, denn den Krieg hält man für den Ernstfall, den man um
des Friedens willen gut durchführen müsse; in Wirklichkeit lag
im Krieg von Natur nie für uns der Rede wert Spiel oder auch

Erziehung — weder für die Gegenwart noch für die Zukunft —, die

wir doch als das für uns Ernsthafteste betrachten; jeder muss eben

im Frieden ein möglichst langes und gutes Leben verbringen. Wie
steht es also mit dem Richtigen Man muss leben, indem man

geeignete Spiele spielt, opfernd, singend, tanzend, so dass man
sich die Götter gnädig machen, die Feinde aber abwehren und im
Kampfe besiegen kann.»

Bei diesem Lebensspiel folgt der Mensch in höchstem Grade
der Natur. Denn das Spiel ist von der Natur angelegt. In berühmten

Worten spricht Plato 653d davon, wohl von Pythagoreern
angeregt15: «Jedes jugendliche Wesen sozusagen vermag weder mit

14 Für diesen Vergleich - statt Spielzeug steht auch Marionette — siehe auch 644d.
15 Aristoteles nennt Polit. 8, 1340b 26 ff., wo er wie sonst Plato davon spricht,

dass das junge Wesen nicht Ruhe halten kann, den Pythagoreer Archytas, der die Klapper

als Kinderinstl'ument zur Ablenkung des Unruhetriebes bezeichnet hatte; dann:
«die Erziehung ist die Klapper für die grösseren unter den Kindern». Aristoteles hat
in den Büchern 7 und 8, von längeren späteren Einschüben abgesehen, die erste

¦3*



i96 Willi Theiler

dem Körper noch mit der Stimme Ruhe zu halten, sondern sucht
sich immer zu bewegen und zu äussern, bald springend und
hüpfend, gleichsam tanzend mit Freude und spielend, bald sich in allen
Tönen äussernd. Die übrigen Lebewesen haben kein Gefühl für
die Ordnungen und Unordnungen in den Bewegungen, wofür der
Name Rhythmus und Melodie ist» (ähnlich 664e. 672c [wo auch

der Name Gymnastik für die körperliche Seite fällt]. 816a). Die
Stelle steht im Zusammenhang der Behandlung der Feste als

Zeiten des Ausruhens vom sonst mühevollen Leben, die den
Menschen von mitleidsvollen Göttern gegeben wurden, ebenso wie
als Mitfeiernde die Musen, Apoll, Dionysos; diese Götter
vertreten drei Arten von Chören, den der Jüngeren bis zu den

Achtzehnjährigen, den der Achtzehn- bis Dreissigjährigen, den der

Dreissig- bis Sechzigjährigen (664c), Gegenstücke der drei
kriegerischen Chöre, die die antike Volkskunde bei den Spartanern
feststellte16. Die Musik steht bei Plato im wesentlichen auf der
Friedensseite des Lebens, anders als in Sparta, wo sie in dem
unindividuellen Herdenleben Kriegsmusik ist (666 e). Die Gymnastik,
die die körperliche Bewegung allein ordnet, und ihre Wettkämpfe
neigen sich dagegen stark der kriegerischen Vorbereitung zu

(813 d. 830a). Die Musik ist Ausdruck der Sophrosyne, der richtigen

seelischen Ordnung, Zucht und Besonnenheit. Sie ist wie die

Tapferkeit möglich und nötig, bevor die Vernunft im Erwachsenen
Führerin der Seele wird. Das richtige Geübtsein im Kampf der
Lust- und Unlustgefühle (653b) im Sinn der objektiven Norm,
bevor der Einzelne — wenn überhaupt — subjektiv fähig ist, die

Vernunft zu realisieren, ist Zentralmaxime der Erziehung. Dass

aber auch die Altern singen wollen und singend bezaubern17, dazu

trägt der Weingenuss bei, der die sonst herrschende Scheu und
Scham zurückdrängt18. Dass das Zusammensitzen der Alteren beim

Wein, wo sie wieder in die Unruhe des Kindesalters fallen (645 e),

Fassung seiner Politik gegeben; sie ist vor dem Alexanderzug verfasst, wie 7, 1327b
30 f. beweist, wo als Fiktion erscheint, dass Griechenland geeinigt die Welt beherrschen

könnte; dies ist im Tone des Isokrates geschrieben, noch bevor sich die
Verwirklichung abzeichnete. Durchwegs hat Aristoteles im 7. und 8. Buch die nur
wenige Jahre vorher erschienenen Gesetze Piatos benutzt, die dann das spätere Buch
2, 1264b 26 ff. kritisiert.

16 Carm. pop. 17, Anthol. lyr. 2, 62 p. 34 Diehl, überliefert zum Beispiel im
Scholion zu Piatos Gesetzen 633 a.

17 èft4.Òet,V auch 659e. 664b. 665c. 671a. 812c, im Hinblick auf den obersten
Erziehungssatz vom Zusammenfall des freudigsten und ethisch besten Lebens.

18 Über die Weinpädagogik handelt die auch sonst treffliche Dissertation von
Gerhard Müller, Der Aufbau der Bücher II und VII von Piatos Gesetzen, Königsberg

1935, 50 ff.



Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Piatos 197

Gelegenheit gibt, die Bedeutung eines Leiters gegenüber den

andringenden irrationalen Kräften zu erweisen (671a. 641c)19, dass

nach Plato beim Wein in gefahrloser Weise diejenige Furcht, die
Scham und Zucht ist, erprobt wird, während die Furchtlosigkeit
der Tapferkeit nicht so bequem durch einen Trank erforscht
werden kann (647ef), sei nicht näher ausgeführt; es genügt zu

sagen, dass die friedliche Sophrosyne und die kriegerische Tapferkeit

immer wieder komplementär die Ordnungen des Lebens
bestimmen bis zur Gattenwahl, bei der, wie das schon im Politikos
(309 e ff.) ausgesprochen ist, sich nicht nur die sozialen
Unterschiede mischen sollen20, sondern auch die Temperamente (773 a ff.).

Aber trotz der inneren Seelenerziehung, stellt Plato 853c

resigniert fest, ist der Mensch nicht mehr der Heros, den mythische
Gesetzgeber vor sich hatten, sondern zum Abgleiten ins Unrecht
bereit. Und so füllt Plato das letzte Drittel des Werkes in der Hauptsache

mit Rechtsbestimmungen. Die Resignation ist leicht gespielt.
Plato wollte eben mit der seinem Alter eigentümlichen Neigung
zum Sachlichen — im Staat 42 5 d hatte er solche Einzelgesetze
noch abgelehnt — mit bisherigen Gesetzesaufzeichnungen
konkurrieren, ja zum ersten Mal ein literarisches Corpus Iuris herstellen.
So sind denn die Menschen nicht mehr die präsumptiven Bürger
dieses Idealstaates (genauer des zweitbesten Staates, denn das

absolute Ideal seiner Politeia will er in den Gesetzen nicht erreichen :

739b ff; 807b), sondern gewöhnliche Menschen, Athener, denen

er in der Hauptsache auch attische Gesetze gibt, zum Teil
verbessert, etwa bei der Frage der willentlichen und unwillentlichen
Tat im Sinne einer vertieften Psychologie (861 a ff.). In diesem

Augenblick sehen wir, wie Plato aus der menschlich intellektuellen
Sphäre in die übermenschlich transzendente greift, um die

Forderungen mit dem auf vergangene Generationen wirkenden Schauer

zu umgeben. Bis jetzt hatte er von Gott und Seele positiv im
wesentlichen nur in mythischer Form gesprochen; predigthaft-
rhetorische Stellen wie Apologie 29 d ff, negativ abgrenzende im
Staat 3 79 c ff. oder den zwischen Mythus und neuer naturwissenschaftlicher

Sachlichkeit schwebenden Timaios brauchen wir nicht
als Ausnahmen zu kennzeichnen. In den Gesetzen, wo der philo-

19 Symposiumsgesetze (671c) sind also in diesem kleinen Abbild der Staats-

gemeinschaft nötig, ein Comment, wie ihn in ihrer Art die spartanischen
Speisegemeinschaften kannten; Athenaeus 140 f. 630 f.

20 Der Gesetzesstaat kennt neben der gleichbleibenden Bürgerhufe eine
vierfache Schichtung des sonstigen Besitzes: 744c. 756c.



i98 Willy Theiler

sophische Mythus geschwunden ist, können nun gleichsam
prälogische Vorstellungen hervortreten. Wir hören vom Zorn der
Seele gegen den Mörder (865 b), von der Kraft der Seele, nach dem
Tod sich um Menschliches zu kümmern, wie alte heilige Überlieferung

melde (927a)21, von der Befleckung durch die Mordtat
(866b), dazu vom Götterhass, wenn der Mörder nicht verfolgt
wird (871b), von einem durch einen Rachedämon angetriebenen
Drang zum Unrechttun, wogegen religiöse Reinigungen helfen

(854b)22, von der Hadesstrafe und dem schauerlichen Grundsatz,
dass der Mörder in einem neuen Leben leiden muss, was er getan
hat (870 e). Es sind ältere Vorstellungen, wie sie im unphilosophischen,

mit der Verantwortung des geschichtlichen Tuns erfüllten
Raum der Tragödie vorkommen; Vorstellungen, wie sie die
Volkskunde verfolgt. Und dementsprechend gelten auch geheimnisvolle

Göttermächte des Volksglaubens, nicht nur der Zeus der
Grenze, des Geschlechtes, des Gastrechtes (842 e ff.) oder ein

Weggeist (914b), sondern auch Nemesis (7i7d), die Rechtsgöttin
(872 e); olympische und unterirdische Götter werden geschieden
828c23; selbst auf unheilige Tage wird verwiesen (8ood); die
Klagezeremonien sollen an diesen allerdings von Fremden vollzogen
werden24. Plato selber kann, wie ein inspirierter Prophet, erinnernd
auch an den alten Spruch von Gott, der Anfang, Ende und Mitte
von Allem innehat, das Gesetz verkünden vom natürlichen Lauf
des Göttlichen und von der Strafe der Rechtsgöttin gegen alle,
die sich in jugendlichem Übermut erheben und in der Gottferne
zugrunde gehen (715 a f.).

Er hat an anderer Stelle, im zehnten Buch, auch einen kosmo-

logischen, also streng wissenschaftlichen Beweis für die Existenz
Gottes und das Schicksal der Seele nach dem irdischen Leben
gegeben. Der Beweis der ewigen Bewegung der Seele, wie er sich

21 Von solchen heiligen, inspirierten Überlieferungen, (pfjacu, auch 624b.
664d (von den Alten mit über sechzig Jahren, die nicht mehr durch Gesänge ethisch
wirken können). 713c. 738c (im Zusammenhang der Hauptorakel, von denen die
Autorität des delphischen besonders oft angerufen wird). 771c. 792d. 838cd. 871b.
878a. 927a. 966c (dazu unten Anm. 32). Mit (pr)!tq zusammen steht 737c und
838d xaOitQOVV, wovon oben Anm. 12.

22 Zu den anoòianounrjOEic vgl. 877e. Dazu kommt der Umgang mit guten
Männern. Die Doppelung auch beim sog. Zaleukos, Stobäus 4, 125, 10 ff. ed. Hense.

23 Den letzteren ist die Zweizahl und die Linksrichtung heilig; vgl. auch Por-
phyrios, Vita Pyth. 38. Bachofen, Mutterrecht Ges. Werke hgb. v. K. Meuli
Bd. 2. 3, Basel 1948), Register unter den Worten « Zahlen: Zwei und Links».

21 Vgl. Xenokrates bei Plutarch, De Iside et Osiride 361b (def. or. 417c)
fr. 25 Heinze, wo die Zeremonien solcher Tage bösen Mächten gelten. Auch Aristoteles

lässt Polit. 7, 1336b 16 Riten bestehen, die erzieherisch an sich bedenklich sind.



Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Piatos 199

als Vorbereitung für den grossen, Gott und Seele umspannenden
Mythus im Phaidros 265 c ff. findet, steht ausführlicher in den
Gesetzen 893 b ff, nun ganz vom Mythischen gelöst, und auch die
Seele wird nun — mehr poetisch als mythisch ist das Bild — ein
Stein im kosmischen Spielbrett Gottes, nach den Regeln gleichsam
einer moralischen Schwerkraft sich nach oben oder unten
verschiebend (903 d ff.). Aber nur weil die Ungebundenheit eines

irregeleiteten jungen Menschen (864a. 890b) und eine moderne
atheistische Naturwissenschaft den auf volkstümliche religiöse
Erzählungen und Riten gestützten natürlichen Glauben zerstört
hatten, ist der rationale Beweis nötig. Plato schreibt zuvor 887c
in vor Indignation überbordendem Stil: «Notwendig muss man
schwer ertragen und hassen diejenigen, die für uns die Ursache
solcher Beweise gewesen sind und jetzt sind, indem sie nicht den

Erzählungen folgten, die sie seit dem Kindesalter, noch von Milch
genährt, von den Ammen und Müttern hörten, gleichsam zur
Bezauberung im Spiel und Ernst berichtet, und sie vernahmen sie unter
Opfern in Gebeten und sahen das entsprechende Schauspiel der

Opfernden, das das Kind am liebsten sieht und wovon es am
liebsten hört, wie sich die Eltern mit grösstem Ernst um sich
selber und die Kinder mühten, indem sie im Gebet und Flehen zu
doch jedenfalls vorhandenen Göttern sprachen, und sie vernahmen
und sahen beim Aufgang und Untergang von Sonne und Mond
Niederfallen und Verehrung, wenn sich Griechen und Barbaren
alle in mannigfachen Bedrängnissen und im Wohlergehen befinden

».

Wenn also Plato durch den Zusammenklang von Glaube und
Wissen den Staatsbau neu stützen will, verzichtet er deswegen nicht
auf andere Stützen. Die eine ist verwaltungspolitisch, 945 c. Er
schafft das Amt der Euthynen, die die Beamten kontrollieren, und
wenn sie besser als diese sind25 und die Rechenschaftsabnahme
gerecht und untadelig vollziehen, wird die Verfassung gerettet, Land
und Stadt blühen und sind glücklich. Wie der gerechte König nach

Odyssee 19, 109 ff. wirkt dieses Überamt, dessen Ehrenstellung
weit über die der athenischen Euthynen erhoben wird. Es erhält
eine ganz hieratische Weihe: Die Wahl der Euthynen findet im
gemeinsamen Heiligtum der Sonne und des Apoll nach der

25 Also auch besser als die obersten Beamten, die 37 Gesetzeswächter, 'Bundesräte'

(753 d), von denen der Erziehungsdirektor oft mit besonderem Nachdruck
erwähnt wird, zum Beispiel 765c!. 766b. 8o9abe. 8i3ab. 936a. 951e.



200 Willy Theiler

Sonnenwende statt; dort auch sollen die Erwählten wohnen (946d).
Sie sind selber Priester des Apoll und des Helios26; einer davon ist

Oberpriester, nach dem die Jahre gezählt werden. Beim Tod soll
die Übermenschlichkeit dadurch zum Ausdruck gebracht werden,
dass die Leiche in ein weisses Gewand gehüllt ist und keine

Totenklage stattfindet, sondern je fünfzehn Knaben und Mädchen
wechselnd lobsingen27. Dem Leichenzug können Priester und
Priesterinnen folgen, ohne befleckt zu werden, der Tote wird als

Seliger, makarios, in die Grabkammeranlage der Euthynen gelegt28.

Alljährlich soll es musikalische und gymnastische Wettkämpfe und
Pferderennen geben. Den pädagogischen Sinn feierlicher Zeremonie

hat Plato erkannt.
Aber noch ein Institut ganz anderer Art schafft Plato, um dem

Geschöpf seines Gesetzesstaates Bewahrung, Heil (soterid) zu
gewährleisten (96ode. 961 c. 968a), nachdem von der Geburt bis

zum Grabe die Gesetze für den Menschen aufgezeichnet sind29, ein

Institut, das nun freilich nichts mehr mit Volkskunde zu tun hat.

Aber der Jubilar ist ja nicht nur Volkskundler, sondern — im
griechischen Sinne — alter Forscher und zugleich Lehrer der

Jugend. Plato schafft eine nächtliche Versammlung, die vor dem

Morgengrauen zusammentritt, zur Zeit der politischen Hauptarbeit

(vgl. 808 a). Sie besteht aus den zehn ältesten Oberbeamten,
'Bundesräten', den Euthynen und den erfolgreichen
Auslandsgesandten, die in der Fremde die politischen Errungenschaften
kennen lernten (961a. 968a. 95id. 951a). Das illustre politische
Gremium wird durch eine gleiche Zahl von jungen, doch auch
schon mehr als dreissig Jahre alten Assistenten ergänzt. So ist
eine Gelehrtengesellschaft konstituiert (der Name Universität
wäre zu wenig esoterisch), die eine weit höhere Aufgabe als eine

praktisch politische hat. Es ist eine Gesellschaft, in welcher höchste
Theorie sich mit Empirie verbindet, der Geist der Alten mit dem

26 Über die praktische Gleichsetzung beider zuletzt H. Cahn, Museum Helveticum

7 (1950) 198.
27 Vgl. die römische Saecularfeier vom Jahre 17 v. Chr., wo das Horazische

Carmen saeculare von je 3 X 9 Knaben und Mädchen gesungen wurde. Übrigens
heisst es in dem dazugehörigen Orakel bei Zosimos 2, 6 Vs. 16 f. y.ai &olßoc 'Arcól-
Âav, öare xal HéXloç y.ixh)oxbvai, was bei Horaz carm. saec. 1. 9 nachwirkt.

28 Über die ganze Zeremonie und die Grabanlage ausführlich Reverdin a. O.
125 ff. 251 ff., der 61 f. bemerkt, dass das Hohepriesteramt für den griechischen
Bereich zum erstenmal an der Platostelle erscheint.

29 Mit dem Begräbnis endigt auch Herodot seine /<ó/t.O(. der fremden Völker;
K. Trüdinger, Studien zur Geschichte der griechisch-römischen Ethnographie,
Diss. Basel 1918, 26.



Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Piatos 201

Kopf (Gesicht und Gehör) der Jungen (961 d. 9646h 969b). Die
gelehrte Gesellschaft muss sich des obersten Zieles der Politik und
der Mittel, es zu erreichen, bewusst sein (961e ff.)30. Piatos

Ausführungen leiten zur Wissenschaft der Dialektik, die in der Vielheit
die Einheit sucht. Damit und erst jetzt31 ist auch die Ideenlehre

erreicht, die mit Unrecht oft in den Gesetzen vermisst worden ist :

durch die Gelehrte Gesellschaft erhebt sich auch der zweitbeste
Staat der Gesetze in die Höhe des Idealstaates. Neben der genauen
Ideenschau gehört für den alten Plato zu den ernsteswürdigen
Dingen (966 b) die Kosmostheologie, wie sie nicht mehr im
mythischen Spiel schon im zehnten Buch genauer dargestellt war.
W'ährend die grosse Menge nur der Autorität folgt, ist die Gelehrte
Gesellschaft zur wissenschaftlichen Bemühung um die höchsten

Fragen verpflichtet, zur Einsicht in das göttliche Sein32. Mit der
Einsicht in die göttliche Seele (966de. 96yd) ist astronomische

Beobachtung nötig, um eine zweite böse Weltseele abzuweisen

(vgl. 897c ff.). Damit ist wie bei den Pythagoreern33 Mathematik
und Musik verbunden, mit dieser, wie wir wissen, die ethische

Erziehungslehre, und die Tugendlehre ist seit Sokrates ein Hauptfeld

der Dialektik (967e. 963 ef.). Die Aufnahmebedingungen in
die Gesellschaft nach Alter sowie intellektuellen und moralischen
Gaben34 und der genaue Lehrplan mit den Einzelwissenschaften, die

gelehrt werden müssen, können von Plato nicht vorgelegt werden35.

30 Das ist genau schon die Formulierung des Aristoteles, Polit. 7, 13 31 b 26 ff. ;

Eth. Eud. 1227b 19 ft7. Das Beispiel von vyii-ia und Imgiy.i) 1249b 12 wie Plato
961 e f.

31 Die höhere Bildung, ay.Qlßt.ciii-Qa malòtici, ist 818a ausdrücklich ans Ende
verwiesen. An die Ideenlehre erinnert besonders 965 bc, wo das Wort OWOQÜV
begegnet, wie die Stelle auch sonst an den Spätdialog Phaidros 265 d erinnert.

32 Die Autorität ist die heilige (fijiui der Gesetze (vgl. oben Anm. 21), während
rriöTLC gerade die rationale Ergreifung meint.

33 Archytas fr. 1 nennt Astronomie, Geometrie, Arithmetik, Musik als ver-
schwisterte Wissenschaften; vgl. Piatos Staat 53od.

34 Die Aristotelische Scheidung von moralischen und intellektuellen Tugenden
ist damit vorbereitet; Eth. Eud. 1220a 5.

35 Der Verfasser der Epinomis, der, was Plato offenliess, nachholen will,
missversteht die Frage nach dem Wissensstoff als die, welches die höchste Wissenschaft ist.
Damit ist der Verfasser als von Plato verschieden erwiesen; es ist, wie die Antike
wusste, der Astronom Philipp von Opus. Aber auch die Möglichkeit, die Gerhard
Müller, Studien über Piatons Nomoi Zetemata 3, voraussichtlich 1951) in
geistreicher Darlegung erweisen will, dass nämlich die Gesetze und die Epinomis
zwar demselben Verfasser, aber vielleicht nicht Plato gehörten, fällt damit weg. Es

passt zu dieser Hypothese auch nicht die Beobachtung, dass viele Stellen dieses
«dreizehnten Buches der Gesetze» Imitationen von früheren Gesetzesstellen sind,
während solche Imitationen innerhalb der zwölf anderen Bücher nicht vorkommen ;

vgl. Gnomon 17 (1931) 340 ft'. und Friedrich Müller, Gnomon 16 (1940) 300 ff.
Dass Aristoteles die Gesetze benutzt, ist oben Anm. 15 schon bemerkt worden.



202 Willy Theiler

Nur gemeinsames Suchen in persönlichem Kreise lässt plötzlich
in der Seele das vorher Unsagbare Gegenwart werden (968 c).
Es ist deutüch, wie Plato hier dieselbe Auffassung wie in dem im
Jahre 353 geschriebenen Siebenten Brief 341 d vertritt36. Im Nie-
fertigsein, im immer lebendigen Ringen besteht das Geheimnis der

Erhaltung von Wissenschaft und Staatsform.

36 So stützen sich gegenseitig der Siebente Brief und die Gesetze, und man wird
auch nicht mit Gerhard Müller, Die Philosophie im pseudoplatonischen 7. Brief:
Archiv für Philosophie 3 (1950) 251 ff. den Brief als unecht erklären. Stil und Gedanke
des alten Plato erringen eine neue Stufe, so dass frühere Werke nicht Zeugnis dafür
geben können, was als Platonisch gelten muss.


	Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Platos

