Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Die bewahrenden Krafte im Gesetzesstaat Platos
Autor: Theiler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

192

Die bewahrenden Krifte im Gesetzesstaat Platos
Von Willy Theiler, Bern

Der Freund und Jubilat wird zwar auch diese Uberschrift
heiter durchgehen lassen, aber der Zweifel scheint berechtigt, ob
der Philosoph, der die Biirger auf ein neues geistiges Ziel hin zu
erziehen wiinscht, und der Volkskundler, der aufs Gewachsene,
Urtumliche, womdoglich nicht mehr ganz Begreifliche blickt, etwas
miteinander gemein haben, zumal Plato zum Beispiel die altiibet-
kommene Komddienriige verbietet (Gesetze 935e)!, die Maskie-
rung in trunkene Naturgeister ablehnt (815c) und etwa auch der
Krypteia, dem mit einem Einweihungsritus zusammenhingenden
Treiben des geheimen spartanischen Jugendbundes, nur noch eine
erzieherische Bedeutung zu geben vermag (633b; vgl. 7632)2.
Aber Platos Bau, so modern zweckhaft er uns entgegentritt,
olympisch klar und allem ahnungsvoll Hinzunehmenden fremd,
erhebt iiberall den Anspruch, unverinderlich und gegen alles
Neuerungssiichtige gefeit dazustehn: Institution, Usus und Ritus
sollen jedem Wechsel entriickt sein3. Freilich kennt Plato Natut-
katastrophen, die immer wieder einen Neuanfang der Kultur und
damit der politischen Einrichtungen notig machen. Er ist in seinem
Alter immer mehr dem Konkret-Realen hingegeben; so eignet er
sich im dritten Buch der Gesetze Einsichten Demokrits itber die
Kulturentwicklung der Menschheit an und versucht die Epochen
der Naturgeschichte mit solchen der politischen Historie zu vet-
kniipfen. In der Politeia hatte er noch, um den Idealstaat degene-
rieren zu lassen und damit den Abstand zwischen dem idealen

! Den harmlosen Typenspott der zur Zeit der Abfassung der Gesetze um 350
blithenden Mittleren Komddie ldsst er gelten, um den Gegensatz zum Ernst hervor-
treten zu lassen. Doch sollen Sklaven und gemietete Fremde die Spieler sein, und
durch immet neue Motive soll verhindert werden, dass sich das Licherliche ein-
gewdhne (616e).

2 Vgl. zum Beispiel nach K. Meuli, Schweiz. Archiv fiir Volkskunde 28 (1927)
25 L. Ziehen, Gnomon 16 (1940) 442.

8 Nur fiir eine kurze Probezeit lasst er Verinderungen der Gesetzesbestimmun-
gen zu oder auch Erginzungen: 746¢c. 769de. 772ac. 779cd. 828b. 835b. 840e.
843e. 846¢. 855d. 918a. 951¢. 957b; iiber 968 c siehe unten S. 202.

4 Er betont, nicht mehr abstrakt, sondern an der Geschichte zu argumentieren
(683 ef). Zum Beispiel erwihnt er Troja als Untertanenland der Assyrer, 685c, nach
Ktesias (bei Diodor 2, 22, 2); vgl. Jacoby, Realencyclopidie der classischen Altet-
tumswissenschaft 11, 2067 s. v. Ktesias.



Die bewahrenden Krifte im Gesetzesstaat Platos 193

Leben und dem heruntergekommenen zu bestimmen, eine falsche
Geburtenregelung angenommen, womit eine Periode vollkomme-
nen Regierens endet: deren Ausdehnung suchte er mythisch-
spielerisch zu berechnen (Staat 546afl.). Jetzt in den Gesetzen
dringt er das Mythische zuriick und lisst 677b, dhnlich wie im
Timaios 22¢%, durch Flut und Krankheit eine Kulturepoche be-
enden und fithrt von einem Leben naiver Unerfahrenheit mit den
Hohen der Tugend und den Tiefen der Schlechtigkeit® unter einem
patriarchischen Konigtum ohne Gesetze” — das Bachofensche
Zeitalter des Mutterrechts kennt Plato nicht — zu den komplizier-
ten politischen Verhiltnissen des dorischen Staates hinauf, in
dessen Gesetzen er die rettenden oder zerstorenden Krifte auf-
decken will (683ab. 686¢).

Wie Plato den Grund fiir den Niedergang des dorischen
Staates in der Ausrichtung der Erziechung auf die Tapferkeit statt
auf die Gesamttugend sieht®, sei nicht ndher ausgefiihrt. Sehr
eigenartig und weitgreifend ist der Gedanke, dass Athen die
Grosse von Marathon verloren hat, weil die alte Musik verindert
wurde, weil mit der auf Lust zielenden Kunst auch Ungeztigeltheit
einbrach und die frithere politische Selbstbeschrinkung aufhorte,
so dass die wilde Titanennatur des Menschen zum Vorschein kam
(700a fl. 701¢). Plato denkt an das von ihm selbst im Staat 424c¢
zitierte Wort des pythagorisierenden Musiktheoretikers und Poli-
tikers Damon, des Lehrers des Perikles, dass sich die musikalischen
Formen nie ohne die politischen Gesetze indern®. Und so rihmt
er 656d die konservative Haltung der dgyptischen Kunst!?, der

5 Die ganze Umgebung ist beiderseits dhnlich; vgl. E. Gegenschatz, Platons
Atlantis, Diss. Ziirich 1943, 37. Zu vergleichen ist ferner Ges. 782a iiber klimatische
und biologische Anderungen, die auch die Lebensgewohnheiten verschieben, 747d
tiber die Bedeutung der dusseren Faktoren der geographischen Lage und des Klimas
fiir den Geist des Menschen sowie Giber die Notwendigkeit, die Gesetze entsprechend
anzupassen. Der kulturgeographische Gesichtspunkt weiter entwickelt bei Aristoteles,
Polit. 7, 1327b 20 ff.

6 WiePlato 678 b. 679 b ff. driickt sich Seneca im Brief 9o, 44ff. nach Poseidonios aus.

7 Nur ungeschriebene viterliche Uberlieferungen und Gewohnheiten gab es
(680a), deren Bedeutung als Binder fiir seine Gesetzesordnung Plato nicht untet-
schitzt (793b).

8 Von Aristoteles, Polit. 7, 1324b 7 iibernommen und immer wieder aus-
gefithrt: 1333b 12; 13342 40; 8, 1338b 12; 2, 1271b 1.

9 Vorsokratiker® 37B 10. Uber Damon H. Ryffel, Muscum Helveticum 4
(1947) 23 ft.

10 /7y der Weite des Platonischen Alters gehort das Interesse fiir den Brauch
fremder Volker. In den Gesetzen werden die Aegypter genannt auch 747¢. 819b,
an der zweiten dieser beiden Stellen zusammen mit den Phonikern, ferner 637de
die Skythen (diese auch 795a), Perser, Karthager (diese auch 674a), Kelten, lberer,
Thraker (diese auch 8osd), 806b die Sauromaten.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 13



194 Willy Theiler

bildenden wie der musikalischen, mit der die Jugend vertraut
wurde: gegeniiber den in den Tempeln festgelegten Vorbildern
«waren die Neuerungen nicht erlaubt und anderes zu erdenken,
als was vom Vater her iibernommen wurde; ...man wird da
zehntausend Jahre alte Statuen und Gemilde finden, nicht sozu-
sagen zchntausend Jahre, sondern wirklich so alte, die gegentiber
den jetzt hergestellten weder schoner noch weniger schon sind,
sondern in derselben Kunst gefertigt»!l. Denn die lustbegehrende
Neuerungssucht «kam mit dem Vorwurf der Altertiimlichkeit nicht
auf, die geweihte Chorkunst!? zu zerstéren». Ganz entsprechend
wird 797b die Gefahr wegen Wechsels bei der Erziehung der
Jugend hervorgehoben; dasselbe Spielzeug soll bleiben, der Tadel
des Altertumlichen ist nicht anzuerkennen. Denn «den Wechsel in
allem — ausser dem Schlechten — werden wir als das Gefihtlichste
finden bei allen Jahreszeiten, Winden, Lebensweisen des Korpers
und Haltungen der Seele» (797d). So ist die Beharrung des Spiels
die beste Sicherung gegen politischen Niedergang (798b), und
wieder folgt (799a) der geschickte Griff der Aegypter, die ganze
Kunst zu weihen und damit bestdndig zu erhalten. Plato verlangt
die religiose Weihe fur Tanz und Lieder, die Ansetzung der Feste
und Festzeiten und der dabei gefeierten Gotter, Dimonen, Heroen?3
(dhnlich auch 8o9d. 828a fl. 834¢). Da ist Plato sozusagen Ver-
teidiger volkskundlicher Uberlieferung, und er beklagt es tief
(831b f.), dass in den modernen Stiddten Chorgesang und Wett-
spiel verschwinden, weil man keine Zeit mehr hat und sich nur
um des Geldgewinnes willen abrackert, und weil obendrein die
nur auf das Interesse der Nutzniesser abgestellten Pseudover-
fassungen der Demokratie, Oligarchie, Tyrannis die natiirliche Ent-
faltung des Menschen verhindern. Von seinem der Fiktion nach
in einer kretischen Kolonie zu verwirklichenden Staatswesen kann
Plato 832d sagen: «es geniesst die grosste Musse, die Biirger sind

11 Der dotische Mitunterredner nimmt auch fiir seine Briuche den Vorzug
Aegyptens in Anspruch, 66obc, wie ja denn etwa Thukydides 1, 70, 2 den dorischen
Konservativismus der attischen Neuerungssucht entgegenstellt. Aber der Athener
muss ihn auf das beschrinkte Eiziehungsziel der Doter aufmerksam machen.

12 Das Wort zaidieoodr, um die religios affektive Atmosphire zu schaffen,
auch 738¢c. 799ab. 8ogb. 8132. 816¢c. 838d. 839c.

13 Dje Reihe Gétter - Damonen - Heroen (auch 717b. 818c. goge; Staat 427b),
vor Plato kaum nachweisbar, wird fest in der spiteren Theologie, wic zum Beispiel
Seneca, Brief go, 28 (nach Poseidonios) und Jamblich, Uber die Mysterien Kap. 1
zeigen. O. Reverdin in seinem vortrefflichen Buch La religion de la cité platonienne,
Paris 1945, 149 f. macht darauf aufmerksam, dass fiir Plato die nach dem Tode
erhhte Seele nicht Heros, wie sonst in der griechischen Vorstellung, sondetn
Dimon wird.



Die bewahrenden Krifte im Gesetzesstaat Platos 195

voneinander frei, am wenigsten geldgierig, . ..und so wird diese
Staatseinrichtung als einzige die rechte Erziehung zugleich mit dem
Kriegsspiel annehmen». Man muss solche Sitze in Erinnerung be-
halten, um nicht gelegentlich durch Ziige, wie sie sich in totalitiren
Staaten finden, abgeschreckt zu werden: die gelenkte Weltanschau-
ung, die Reglementierung des ganzen Lebens, Zensur und sonstige
Beschrinkung der individuellen Freiheit. Plato selber spricht einmal
mit einer gewissen Resignation — er hatte sie in Sizilien, wo seine
Staatspldne scheiterten, gelernt — von der Schwierigkeit, Leute
zu finden, die sich seinen Regeln unterziechen (745 ef). Aber andern-
orts hebt er gerade das festliche Leben seiner Burger hervor (835d),
und in der Mitte des Werkes, 806d bis 8o7c, bemerkt er, dass das
von der Arbeit und dem Lebensunterhalt befreite Dasein deswegen
nicht tierisch ist, weil seine Musse Musse fiir dauerndes Spiel ist;
Spiel aber ist zugleich Erziehung und Erzichung Spiel.

Welch begliickender Anblick fiir einen Volkskundler, ein
Volk, dessen Lebenssinn sich im Spiel erfillt! Grossartig ist be-
sonders der Ausspruch 8o3d, nachdem dargelegt ist, dass der
Mensch Spielzeug in der Hand der allein des Ernstes wiirdigen
Gottheit ist'* und man also spielend leben soll: «Jetzt glaubt man,
die ernsten Angelegenheiten miissten wegen des Spiels betrieben
werden, denn den Krieg hilt man fur den Ernstfall, den man um
des Friedens willen gut durchfithren miisse; in Wirklichkeit lag
im Krieg von Natur nie fiir uns der Rede wert Spiel oder auch Er-
ziehung — weder fiir die Gegenwart noch fiir die Zukunft —, die
wir doch als das fiir uns Ernsthafteste betrachten; jeder muss eben
im Frieden ein moglichst langes und gutes Leben verbringen. Wie
steht es also mit dem Richtigen? Man muss leben, indem man
geeignete Spiele spielt, opfernd, singend, tanzend, so dass man
sich die Gotter gniddig machen, die Feinde aber abwehren und im
Kampfe besiegen kann.»

Bei diesem Lebensspiel folgt der Mensch in hdchstem Grade
der Natur. Denn das Spiel ist von der Natur angelegt. In berithm-
ten Worten spricht Plato 653d davon, wohl von Pythagoreern an-
geregtl®: «Jedes jugendliche Wesen sozusagen vermag weder mit

14 Fiir diesen Vergleich — statt Spielzeug steht auch Marionette — siehe auch 644.d.
15 Aristoteles nennt Polit. 8, 1340b 26 fl., wo er wie sonst Plato davon spricht,
dass das junge Wesen nicht Ruhe halten kann, den Pythagoreer Archytas, der die Klap-
per als Kinderinstrument zur Ablenkung des Unruhetriebes bezeichnet hatte; dann:
«die Erziehung ist die Klapper fiir die grosseren unter den Kindern». Aristoteles hat
in den Biichern 7 und 8, von lingeren spiteren Einschiiben abgesehen, die erste

Tan



196 Willi Theiler

dem Korper noch mit der Stimme Ruhe zu halten, sondern sucht
sich immer zu bewegen und zu dussern, bald springend und hiip-
fend, gleichsam tanzend mit Freude und spielend, bald sich in allen
Tonen dussernd. Die tibrigen Lebewesen haben kein Gefahl fir
die Ordnungen und Unordnungen in den Bewegungen, wofir der
Name Rhythmus und Melodie ist» (dhnlich 664e. 672¢ [wo auch
der Name Gymnastik fiir die korperliche Seite fillt]. 816a). Die
Stelle steht im Zusammenhang der Behandlung der Feste als
Zeiten des Ausruhens vom sonst miihevollen Leben, die den Men-
schen von mitleidsvollen Gottern gegeben wurden, ebenso wie
als Mitfeiernde die Musen, Apoll, Dionysos; diese Gotter ver-
treten drei Arten von Choren, den der Jingeren bis zu den Acht-
zehnjihrigen, den der Achtzehn- bis Dreissigjdhrigen, den der
Dreissig- bis Sechzigjihrigen (664c), Gegenstiicke der drei krie-
gerischen Chore, die die antike Volkskunde bei den Spartanern
feststellte'®. Die Musik steht bei Plato im wesentlichen auf der
Friedensseite des Lebens, anders als in Sparta, wo sie in dem un-
individuellen Herdenleben Kriegsmusik ist (666¢). Die Gymnastik,
die die korpetliche Bewegung allein ordnet, und ihre Wettkdmpfe
neigen sich dagegen stark der kriegerischen Vorbereitung zu
(813d. 830a). Die Musik ist Ausdruck der Sophrosyne, der richti-
gen seelischen Ordnung, Zucht und Besonnenheit. Sie ist wie die
Tapferkeit moglich und nétig, bevor die Vernunft im Erwachsenen
Fithrerin der Seele wird. Das richtige Getibtsein im Kampf der
Lust- und Unlustgefithle (653b) im Sinn der objektiven Norm,
bevor der Einzelne — wenn iiberhaupt — subjektiv fahig ist, die
Vernunft zu realisieren, ist Zentralmaxime der Erziehung. Dass
aber auch die Altern singen wollen und singend bezaubernl?, dazu
trigt der Weingenuss bei, der die sonst herrschende Scheu und
Scham zuriickdringt!8. Dass das Zusammensitzen der Alteren beim
Wein, wo sie wieder in die Unruhe des Kindesalters fallen (645 e),

Fassung seiner Politik gegeben; sie ist vor dem Alexanderzug verfasst, wie 7, 1327b
3o f. beweist, wo als Fiktion erscheint, dass Griechenland gecinigt die Welt beherr-
schen konnte; dies ist im Tone des Isokrates geschrieben, noch bevor sich die Ver-
wirklichung abzeichnete. Durchwegs hat Aristoteles im 7. und 8. Buch die nur
wenige Jahre vorher erschienenen Gesetze Platos benutzt, die dann das spitere Buch
2, 1264b 26 ff. kritisiert.

16 Carm. pop. 17, Anthol. lyr. 2, 6% p. 34 Dichl, uibetlicfert zum Beispiel im
Scholion zu Platos Gesetzen 633a.

17 £rdety auch 659e. 664b. 665c. 671a. 812¢, im Hinblick auf den obersten
Erziehungssatz vom Zusammenfall des freudigsten und ethisch besten Lebens.

18 Uber die Weinpidagogik handelt die auch sonst treffliche Dissertation von
Gerhard Miiller, Der Aufbau der Biicher 1T und VII von Platos Gesetzen, Konigs-
berg 1935, 50 ff.



Die bewahrenden Krifte im Gesetzesstaat Platos 197

Gelegenheit gibt, die Bedeutung eines Leiters gegeniiber den an-
dringenden irrationalen Kriften zu erweisen (671a. 641¢)'?, dass
nach Plato beim Wein in gefahrloser Weise diejenige Furcht, die
Scham und Zucht ist, erprobt wird, wihrend die Furchtlosigkeit
der Tapferkeit nicht so bequem durch einen Trank erforscht
werden kann (647ef), sei nicht niher ausgefiihrt; es geniigt zu
sagen, dass die friedliche Sophrosyne und die kriegerische Tapfer-
keit immer wieder komplementir die Ordnungen des Lebens be-
stimmen bis zur Gattenwahl, bei der, wie das schon im Politikos
(309¢ fI.) ausgesprochen ist, sich nicht nur die sozialen Unter-
schiede mischen sollen?9, sondern auch die Temperamente (7732 fL.).

Aber trotz der inneren Seclenerziehung, stellt Plato 853c
resigniert fest, ist der Mensch nicht mehr der Heros, den mythische
Gesetzgeber vor sich hatten, sondern zum Abgleiten ins Unrecht
bereit. Und so fiillt Plato das letzte Drittel des Werkes in der Haupt-
sache mit Rechtsbestimmungen. Die Resignation ist leicht gespielt.
Plato wollte eben mit der seinem Alter eigentiimlichen Neigung
zum Sachlichen — im Staat 425d hatte er solche Einzelgesetze
noch abgelehnt — mit bisherigen Gesetzesaufzeichnungen kon-
kurrieren, ja zum ersten Mal ein literarisches Corpus luris herstellen.
So sind denn die Menschen nicht mehr die prisumptiven Biirger
dieses Idealstaates (genauer des zweitbesten Staates, denn das
absolute Ideal seiner Politeia will er in den Gesetzen nicht erreichen:
739b fl.; 807b), sondern gewohnliche Menschen, Athener, denen
er in der Hauptsache auch attische Gesetze gibt, zum Teil ver-
bessert, etwa bei der Frage der willentlichen und unwillentlichen
Tat im Sinne einer vertieften Psychologie (861a fl.). In diesem
Augenblick sehen wir, wie Plato aus der menschlich intellektuellen
Sphire in die ibermenschlich transzendente greift, um die Forde-
rungen mit dem auf vergangene Generationen wirkenden Schauer
zu umgeben. Bis jetzt hatte er von Gott und Seele positiv im
wesentlichen nur in mythischer Form gesprochen; predigthaft-
rhetorische Stellen wie Apologie 29d fI., negativ abgrenzende im
Staat 379c¢ ff. oder den zwischen Mythus und neuer naturwissen-
schaftlicher Sachlichkeit schwebenden Timaios brauchen wir nicht
als Ausnahmen zu kennzeichnen. In den Gesetzen, wo der philo-

18 Symposiumsgesetze (671¢) sind also in diesem kleinen Abbild der Staats-
gemeinschaft notig, ein Comment, wie ihn in ihrer Art die spartanischen Speisege-
meinschaften kannten; Athenaeus 140 f. 630f.

20 Der Gesetzesstaat kennt neben der gleichbleibenden Biirgerhufe eine vier-
fache Schichtung des sonstigen Besitzes: 744c. 756¢.



198 Willy Theiler

sophische Mythus geschwunden ist, kénnen nun gleichsam pri-
logische Vorstellungen hervortreten. Wir héren vom Zorn der
Seele gegen den Morder (865b), von der Kraft der Seele, nach dem
Tod sich um Menschliches zu kiimmern, wie alte heilige Uberlie-
ferung melde (9272)%1, von der Befleckung durch die Mordtat
(866Db), dazu vom Gotterhass, wenn der Morder nicht verfolgt
witd (871b), von einem durch einen Rachedimon angetriebenen
Drang zum Unrechttun, wogegen religise Reinigungen helfen
(854b)?2, von der Hadesstrafe und dem schauerlichen Grundsatz,
dass der Morder in einem neuen Leben leiden muss, was er getan
hat (870¢). Es sind iltere Vorstellungen, wie sie im unphilosophi-
schen, mit der Verantwortung des geschichtlichen Tuns erfiillten
Raum der Tragddie vorkommen; Vorstellungen, wie sie die
Volkskunde verfolgt. Und dementsprechend gelten auch geheim-
nisvolle Gottermichte des Volksglaubens, nicht nur der Zeus der
Grenze, des Geschlechtes, des Gastrechtes (84z¢ ff.) oder ein
Weggeist (914b), sondern auch Nemesis (717d), die Rechtsgottin
(872¢); olympische und unterirdische Goétter werden geschieden
828c?3; selbst auf unheilige Tage wird verwiesen (8ood); die Klage-
zeremonien sollen an diesen allerdings von Fremden vollzogen
werden?4, Plato selber kann, wie ein inspirierter Prophet, erinnernd
auch an den alten Spruch von Gott, der Anfang, Ende und Mitte
von Allem innehat, das Gesetz verkiinden vom natiitlichen Lauf
des Gottlichen und von der Strafe der Rechtsgottin gegen alle,
die sich in jugendlichem Ubermut erheben und in der Gottferne
zugrunde gehen (715a f.).

Er hat an anderer Stelle, im zehnten Buch, auch einen kosmo-
logischen, also streng wissenschaftlichen Beweis fiir die Existenz
Gottes und das Schicksal der Seele nach dem irdischen Leben ge-
geben. Der Beweis der ewigen Bewegung der Seele, wie er sich

21 Von solchen heiligen, inspitierten Uberlieferungen, qijuct, auch 624Db.
664d (von den Alten mit iiber sechzig Jahten, die nicht mehr durch Gesiinge ethisch
wirken konnen). 713¢. 738¢ (im Zusammenhang der Hauptorakel, von denen die
Aautoritit des delphischen besonders oft angerufen wird). 771c. 792d. 838cd. 871b.
878a. 927a. 966¢ (dazu unten Anm. 32). Mit @iy zusammen steht 737c¢ und
838d xaittepody, wovon oben Anm. 12.

22 Zu den émodiamoumiiostg vgl. 877e. Dazu kommt der Umgang mit guten
Minnern. Die Doppelung auch beim sog. Zaleukos, Stobius 4, 125, 10fl. ed. Hense.

23 Den letzteren ist die Zweizahl und die Linksrichtung heilig; vgl. auch Por-
phyrios, Vita Pyth. 38. Bachofen, Mutterrecht (= Ges. Werke hgb. v. K. Meuli
Bd. 2. 3, Basel 1948), Register unter den Worten « Zahlen: Zwei und Links».

24 Vgl. Xenokrates bei Plutarch, De Iside et Osiride 361b (def. or. 417¢) =
fr. 25 Heinze, wo die Zeremonien solcher Tage bésen Michten gelten. Auch Aristo-
teles lisst Polit. 7, 1336b 16 Riten bestehen, die erzieherisch an sich bedenklich sind.



Die bewahrenden Krifte im Gesetzesstaat Platos 199

als Vorbereitung fiir den grossen, Gott und Seele umspannenden
Mythus im Phaidros 265 c fl. findet, steht ausfiihrlicher in den Ge-
setzen 893b fl., nun ganz vom Mythischen gel6st, und auch die
Seele wird nun — mehr poetisch als mythisch ist das Bild — ein
Stein im kosmischen Spielbrett Gottes, nach den Regeln gleichsam
einer moralischen Schwerkraft sich nach oben oder unten ver-
schiebend (9o03d f.). Aber nur weil die Ungebundenheit eines
irregeleiteten jungen Menschen (864a. 89ob) und eine moderne
atheistische Naturwissenschaft den auf volkstiimliche religitse Er-
zihlungen und Riten gestiitzten natiirlichen Glauben zerstort
hatten, ist der rationale Beweis notig. Plato schreibt zuvor 887c¢
in vor Indignation iiberbordendem Stil: «Notwendig muss man
schwer ertragen und hassen diejenigen, die fir uns die Ursache
solcher Beweise gewesen sind und jetzt sind, indem sie nicht den
Erzihlungen folgten, die sie seit dem Kindesalter, noch von Milch
genihrt, von den Ammen und Miittern horten, gleichsam zur Bezau-
berung im Spiel und Ernst berichtet, und sie vernahmen sie unter
Opfern in Gebeten und sahen das entsprechende Schauspiel der
Opfernden, das das Kind am liebsten sicht und wovon es am
liebsten hort, wie sich die Eltern mit grosstem Ernst um sich
selber und die Kinder miihten, indem sie im Gebet und Flehen zu
doch jedenfalls vorhandenen Gottern sprachen, und sie vernahmen
und sahen beim Aufgang und Untergang von Sonne und Mond
Niederfallen und Verehrung, wenn sich Griechen und Barbaren
alle in mannigfachen Bedtingnissen und im Wohlergehen befin-
den...»

Wenn also Plato durch den Zusammenklang von Glaube und
Wissen den Staatsbau neu stiitzen will, verzichtet er deswegen nicht
auf andere Stiitzen. Die eine ist verwaltungspolitisch, 945c. Ex
schafft das Amt der Euthynen, die die Beamten kontrollieren, und
wenn sie besser als diese sind?5 und die Rechenschaftsabnahme ge-
recht und untadelig vollziehen, wird die Verfassung gerettet, Land
und Stadt blithen und sind gliicklich. Wie der gerechte Kénig nach
Odyssee 19, 109 ff. wirkt dieses Uberamt, dessen Ehrenstellung
weit tiber die der athenischen Euthynen ethoben wird. Es erhilt
eine ganz hieratische Weihe: Die Wahl der Euthynen findet im
gemeinsamen Heiligtum der Sonne und des Apoll nach der

25 Also auch besser als die obersten Beamten, die 37 Gesetzeswichter, ‘Bundes-
rite’ (753d), von denen der Erzichungsdirektor oft mit besonderem Nachdruck
erwihnt wird, zum Beispiel 765d. 766b. 8ogabe. 813ab. 936a. g51e€.



200 Willy Theiler

Sonnenwende statt; dort auch sollen die Exrwihlten wohnen (9464d).
Sie sind selber Priester des Apoll und des Helios2¢; einer davon ist
Oberpriester, nach dem die Jahre gezihlt werden. Beim Tod soll
die Ubermenschlichkeit dadurch zum Ausdruck gebracht werden,
dass die Leiche in ein weisses Gewand gehillt ist und keine
Totenklage stattfindet, sondern je fiinfzehn Knaben und Midchen
wechselnd lobsingen??. Dem Leichenzug konnen Priester und
Priesterinnen folgen, ohne befleckt zu werden, der Tote wird als
Seliger, makarios, in die Grabkammeranlage der Euthynen gelegt?8.
Alljahrlich soll es musikalische und gymnastische Wettkdmpfe und
Pferderennen geben. Den pidagogischen Sinn feierlicher Zeremo-
nie hat Plato erkannt.

Aber noch ein Institut ganz anderer Art schafft Plato, um dem
Geschopf seines Gesetzesstaates Bewahrung, Heil (soferia) zu ge-
wihrleisten (96ode. 961¢c. 9682a), nachdem von der Geburt bis
zum Grabe die Gesetze fur den Menschen aufgezeichnet sind??, ein
Institut, das nun freilich nichts mehr mit Volkskunde zu tun hat.
Aber der Jubilar ist ja nicht nur Volkskundler, sondern — im
griechischen Sinne — alter Forscher und zugleich Lehrer der
Jugend. Plato schafft eine nichtliche Versammlung, die vor dem
Morgengrauen zusammentritt, zur Zeit der politischen Haupt-
arbeit (vgl. 808a). Sie besteht aus den zehn iltesten Oberbeamten,
‘Bundestiten’, den Euthynen und den erfolgreichen Auslands-
gesandten, die in der Fremde die politischen Errungenschaften
kennen lernten (961a. 968a. 9s1d. 9512a). Das illustre politische
Gremium wird durch eine gleiche Zahl von jungen, doch auch
schon mehr als dreissig Jahre alten Assistenten erginzt. So ist
eine Gelehrtengesellschaft konstituiert (der Name Universitit
wire zu wenig esoterisch), die eine weit hohere Aufgabe als eine
praktisch politische hat. Es ist eine Gesellschaft, in welcher hochste
Theorie sich mit Empirie verbindet, der Geist der Alten mit dem

26 Uber die praktische Gleichsetzung beider zuletzt H. Cahn, Museum Helveti-
cum 7 (1950) 198.

27 Vgl. die romische Saecularfeier vom Jahre 17 v. Chr., wo das Horazische
Carmen saeculare von je 3 X 9 Knaben und Midchen gesungen wurde. Ubrigens
heisst es in dem dazugehorigen Orakel bei Zosimos 2, 6 Vs. 16 f. xai Poidog "Amdi-
Aow, Sote nal "Héllog xundijonerar, was bei Horaz carm. saec. 1. 9 nachwirkt.

28 Uber die ganze Zeremonie und die Grabanlage ausfiihrlich Reverdin a. O.
125 fl. 251 ff, der 61f. bemerkt, dass das Hohepriesteramt fiir den griechischen
Bereich zum erstenmal an der Platostelle erscheint.

2 Mit dem Begribnis endigt auch Herodot seine »dgtoc der fremden Volker;
K. Tridinger, Studien zur Geschichte der griechisch-témischen Ethnographie,
Diss. Basel 1918, 26.



Die bewahrenden Krifte im Gesetzesstaat Platos 201

Kopf (Gesicht und Gehor) der Jungen (961d. 964ef. 969b). Die
gelehrte Gesellschaft muss sich des obersten Zieles der Politik und
der Mittel, es zu erreichen, bewusst sein (961e f1.)3%, Platos Aus-
fuhrungen leiten zur Wissenschaft der Dialektik, die in der Vielheit
die Einheit sucht. Damit und erst jetzt3! ist auch die ldeenlehre
erreicht, die mit Unrecht oft in den Gesetzen vermisst worden ist:
durch die Gelehrte Gesellschaft erhebt sich auch der zweitbeste
Staat der Gesetze in die Hohe des Idealstaates. Neben der genauen
Ideenschau gehort fiir den alten Plato zu den ernsteswiirdigen
Dingen (966b) die Kosmostheologie, wie sie nicht mehr im my-
thischen Spiel schon im zehnten Buch genauer dargestellt war.
Wihrend die grosse Menge nur der Autoritit folgt, ist die Gelehrte
Gesellschaft zur wissenschaftlichen Bemthung um die héchsten
Fragen verpflichtet, zur Einsicht in das gottliche Sein®2. Mit der
Einsicht in die gottliche Seele (966de. 967d) ist astronomische
Beobachtung nétig, um eine zweite bose Weltseele abzuweisen
(vgl. 897c fl.). Damit ist wie bei den Pythagoreern3® Mathematik
und Musik verbunden, mit dieser, wie wir wissen, die ethische
Erziehungslehre, und die Tugendlehre ist seit Sokrates ein Haupt-
feld der Dialektik (967e. 963ef.). Die Aufnahmebedingungen in
die Gesellschaft nach Alter sowie intellektuellen und moralischen
Gaben3*und der genaue Lehrplan mit den Finzelwissenschaften, die
gelehrt werden miissen, kénnen von Plato nicht vorgelegt werden3®,

30 Das ist genau schon die Formulierung des Aristoteles, Polit. 7, 1331b 26 ff.;
Eth. fEud. 1227b 19 ff. Das Beispiel von Oyicte und iatotxi) 1249b 12 wie Plato
gbref.

31 Die hohere Bildung, axgitBeotéoa maideia, ist 818a ausdriicklich ans Ende
verwiesen. An die Ideenlehre erinnert besonders 965bc, wo das Wort gvvoody be-
gegnet, wie die Stelle auch sonst an den Spitdialog Phaidros 265d erinnert.

32 Die Autoritat ist die heilige @un der Gesetze (vgl. oben Anm. 21), wihrend
aiotig gerade die rationale Ergreifung meint.

33 Archytas fr. 1 neont Astronomie, Geometrie, Arithmetik, Musik als ver-
schwisterte Wissenschaften; vgl. Platos Staat §30d.

31 Die Aristotelische Scheidung von moralischen und intellektuellen Tugenden
ist damit vorbereitet; Eth. Eud. 12202 5.

35 Der Verfasser der Epinomis, det, was Plato offenliess, nachholen will, miss-
versteht die Frage nach dem Wissensstoff als die, welches die héchste Wissenschaft ist.
Damit ist der Verfasser als von Plato verschieden erwiesen; es ist, wie die Antike
wusste, der Astronom Philipp von Opus. Aber auch die Méglichkeit, die Gerhard
Miiller, Studien iber Platons Nomoi (= Zetemata 3, voraussichtlich 1951) in
geistreicher Darlegung erweisen will, dass nimlich die Gesetze und die Epinomis
zwar demselben Verfasser, aber vielleicht nicht Plato gehérten, fillt damit weg. Es
passt zu dieser Hypothese auch nicht die Beobachtung, dass viele Stellen dieses
«dreizehnten Buches der Gesetze» Imitationen von fritheren Gesetzesstellen sind,
wihrend solche Imitationen innerhalb der zwolf anderen Biicher nicht vorkommen;
vgl. Gnomon 17 (1931) 340 ff. und Friedrich Miller, Gnomon 16 (1940) 300 ff.
Dass Aristoteles die Gesetze benutzt, ist oben Anm. 15 schon bemerkt worden.



202 Willy Theiler

Nur gemeinsames Suchen in personlichem Kreise lisst plotzlich
in der Seele das vorher Unsagbare Gegenwart werden (968c).
Es ist deutlich, wie Plato hier dieselbe Auffassung wie in dem im
Jahre 353 geschriebenen Siebenten Brief 341d vertritt3®. Im Nie-
fertigsein, im immer lebendigen Ringen besteht das Geheimnis der
Erhaltung von Wissenschaft und Staatsform.

36 So stiitzen sich gegenseitig der Sicbente Brief und die Gesetze, und man wird
auch nicht mit Gerhard Miiller, Die Philosophie im pseudoplatonischen 7. Brief:
Archiv fiir Philosophie 3 (1950) 251 fl. den Brief als unecht erkliren. Stil und Gedanke
des alten Plato erringen eine neue Stufe, so dass frithere Werke nicht Zeugnis dafiir
geben kénnen, was als Platonisch gelten muss.



	Die bewahrenden Kräfte im Gesetzesstaat Platos

