
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Das in der "Dienstehe" abgelöste Mutterecht

Autor: Schmidt, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das in der 'Dienstehe' abgelöste Mutterrecht

Von Wilhelm Schmidt, Posieux-Froideville (Fribourg)

i. Einleitung
Nachdem unser Jubilar in so ausgezeichneter Weise die von

der Stadt Basel veranstaltete Gesamtausgabe der Werke Bachofens
bearbeitet und damit die Ehrenschuld der Stadt gegenüber ihrem

grossen Sohne in so vorbildlicher Weise abgestattet hat, darf er
sich nicht wundern, dass auch in dieser Ehrengabe, die ihm selber

dargeboten wird, das unvermeidliche Mutterrecht nicht fehlt. Ich
will hier aber nicht eines der verschiedenen 'Mutterrechte' gegen
das andere ausspielen und damit in sich selbst auflösen, wie manche
Autoren zu tun sich gefallen, sondern was der grosse Basler
Pionier bahnbrechend erschlossen hat, dessen 'Arten' will ich als

Phasen eines historischen Entwicklungslaufes dartun, die, eben

weil sie so zu einander gehören, sich nicht widersprechen, sondern
mit allen ihren scheinbaren Widersprüchen ein wohlverständliches

Ganzes sind. Die ausführliche und allseitig begründete
Darlegung dieser Einheit könnte ich allerdings nicht auf den wenigen
hier zur Verfügung stehenden Seiten bewirken; sie liegt aber im
Manuskript druckfertig vor und wird einen Teil der zweiten Auflage

des Werkes «Völker und Kulturen» bilden. Hier will ich
nur in wenigen Strichen diesen Entwicklungsverlauf skizzieren
und dann eine Phase desselben, die schon im Titel dieser

Darlegungen genannt ist, näher ausführen.

2. Die dem Mutterrecht vorhergehende Zeit

Um die Anfänge des Mutterrechts zu verstehen, muss man
wissen, was ihm vorausgegangen ist. Es ist, worüber sich jetzt
alle führenden Ethnologen einig sind, nicht die «Sumpfzeugungs »-

Periode Bachofens oder die «Promiskuität» Morgans, sondern die
Zeit der geordneten bilateralen Familie, von der hier besonders
die Eigentumsgesetze uns interessieren. Diese habe ich erforscht
im ersten Bande meines Werkes «Das Eigentum auf der ältesten
Stufe der Menschheit» (Münster i. W. 1937). Besonders zwei Er-



Das in der 'Dienstehe' abgelöste Mutterrecht 183

gebnisse kommen hier in Betracht: i. Träger des Eigentums an
Grund und Boden ist nicht das Individuum noch die Individual-
familie, sondern einzig die (lose) Grossfamilie, das heisst die
Familie der Eltern mit den Familien der verheirateten Söhne ; diese

allein haben das Recht, auf einem an Grösse wechselnden
Territorium, etwa von mehreren Quadratkilometern, zu jagen (der
Mann) und Wildpflanzen zu sammeln (die Frau). 2. Alles, was
jemand sich erarbeitet hat oder was ihm geschenkt wird, ist sein

Eigentum, sei es Mann, Frau oder Kind. Wenn jetzt die Frau

vom Sammeln der Wildpflanzen zur Zucht der Pflanzen übergeht

— nur sie ist dazu befähigt, nicht der Mann, weil nur sie

sich mit Pflanzen befasst hat —, so gehört ihr nach dem zweiten

Eigentumsgesetz das Produkt ihrer Arbeit, und nur ihr allein. Ihr
gehört dann aber auch das Stück Boden, auf dem sie die Pflanzen

gezüchtet, weil sie diesem Boden einen neuen Wert verliehen hat.
Damit durchbricht sie aber das erste Eigentumsgesetz; denn sie

wird individuale Bodeneigentümerin des von ihr bearbeiteten Teiles,

der an Grösse zunimmt, je mehr sie davon bearbeitet. Das

ist die wirtschaftliche Unterlage des Mutterrechts, die ohne 'Mystik',
einfach nach den damaligen Eigentumsgesetzen, zustande kommt.

3. Die Entwicklungsphasen des Mutterrechts

Die wirtschaftliche Umwälzung wirkt sich auch gesellschaftlich

aus, zunächst aufdie Familie, und je nachdem die Familie sich

gestaltet, können wir verschiedene Arten des Mutterrechts
unterscheiden, die verschiedene Phasen des Entwicklungsverlaufes sind.
Dieser besteht aus einer Vorstufe als Aufstieg, einer Hochstufe
und zwei Arten des Abstieges.

Die Vorstufe als Aufstieg zeigt sich in der sogenenannten
Besuchsehe. In der vorhergehenden Urkultur war die Ehe gewöhnlich
patrilokal, das heisst die Frau ging bei der Heirat, nach der damals
herrschenden Lokalexogamie, in den Ort des Mannes. Das ist bei

eingetretenem Mutterrecht nicht mehr möglich, da die Frau jetzt
durch ihren Bodenbesitz an ihren Ort gebunden ist. Der Mann, an
jahrzehntausendealte Patrilokalität gewöhnt, kann sich von dieser
nicht so schnell und leicht lösen; er bleibt an seinem Ort wohnen,
gibt aber soweit nach, dass er die Frau, gewöhnlich nachts,
besucht. So entsteht eben die Besuchsehe, deren Verbreitung ich in
meinen Untersuchungen genau festgestellt habe.



184 Wilhelm Schmidt

In weiten Gebieten hat sich dieser Zustand nicht als haltbar
erwiesen: der Mann bequemte sich schliesslich doch dazu, in den

Ort seiner Gattin zu ziehen, wodurch die Ehe matrilokal wurde.
Das ist die Höchstentwicklung des Mutterrechts, ein wirkliches
Matriarchat; denn hier ist nur die Frau Eigentümerin des Bodens
und vererbt ihn nur an ihre Töchter. Weder ihr Bruder noch ihr
Gatte können Bodeneigentümer sein. Der Gatte ist aber dem
Bruder gegenüber im Nachteil, weil er ein Fremder ist; er hat auch

keine Rechte in Stammesangelegenheiten, nimmt nicht an den

religiösen Stammeszeremonien teil und kann nicht auf dem
Stammesfriedhof bestattet werden. In der Erziehung seiner eigenen
Kinder hat der Bruder der Mutter zumeist einen grösseren Einfluss

als der Gatte.
Von dieser Höhenlage des Mutterrechts gibt es zwei

Abstiege. Der eine vollzieht sich im ozeanischen Südrandgebiet des

Mutterrechts, in Melanesien, Neuguinea und Australien, wo das

Mutterrecht auf gleichrechtliche Urkultur oder männerrechtliche
totemistische Jägerkultur stösst. Hier vererbt nicht mehr die Frau
und erbt nicht mehr die Tochter, sondern es vererbt der Mutterbruder

und erbt der Muttersohn, sein Neffe mütterlicherseits.
Hier sinkt die Frau von ihrer Höhe in eine Art Arbeitssklaverei
hinab, sie wird zur billigen Arbeitskraft, die der Mann durch
gesteigerte Vielweiberei ausnützt. Ich nenne dies das vermännlichte

Mutterrecht. In Australien, wo der Bodenbau verloren ging, wurde
dieses zum entwurzelten Mutterrecht.

4. Die Dienstehe als Ablösung des Mutterrechts

Die andere Art des Abstieges vollzieht sich am Nordrand
des nordhinterindischen Ursprungsgebietes des Mutterrechts durch
die sogenannte Dienstehe. Die hier in Frage kommende postnup-
tiale Dienstehe muss unterschieden werden von der pränuptialen,
die es zum Beispiel schon bei den Korjaken gibt, wo der Bräutigam

vor der Ehe um die Braut bei deren Eltern dient, die seinen

Charakter und seine Befähigung damit erproben wollen. Die post-
nuptiale Dienstehe, mit der wir es hier zu tun haben, ist der Zeitteil

der matrilokalen Ehe, wo der schon verheiratete Gatte am
Ort der Gattin bei deren Eltern Dienstarbeit leistet, aber nur auf
eine bestimmte Zeit, wonach er sich von der Matrilokalität löst
und seine Ehe zu einer patrilokalen macht.



Das in der 'Dienstehe' abgelöste Mutterrecht 185

a. Verbreitung der Dienstehe

in Hinter- und Vorderindien und Indonesien

Es ist noch nicht recht klar, wie überhaupt der Gedanke einer

Möglichkeit, sich von der Matrilokalität zu befreien, beim Mann
aufkommen und von der Gattin und ihren Verwandten
hingenommen werden konnte. Diese Schwächung des Matrilokalitäts-
gedankens liegt gewiss nicht im Mutterrecht selbst; hier müssen

andere, fremde Einflüsse wirksam gewesen sein in Gegenden, wo
der mutterrechtliche Gedanke wohl eingedrungen, seine Geltung
und seine Bedeutung aber zurückgegangen war. Anderseits mag
beim Mann das vaterrechtliche Element durch einen wirtschaftlichen

Fortschritt gestärkt worden sein, wie dieser zum Beispiel
durch den Übergang vom Hackbau zum Pflugbau gegeben ist,
und besonders wenn die von der vaterrechtlichen Tierzuchtkultur
herkommenden Zugtiere vor den Pflug gespannt wurden. So wie
der Übergang von der patrilokalen zur matrilokalen Ehe nicht ohne

Reibungen und Rückschläge sich vollzogen hat, so auch jetzt die

Loslösung von der Matrilokalität und Rückkehr zur Patrilokalität.
In Dobu (Britisch Neuguinea) besitzt jedes Ehepaar von vornherein
zwei Häuser, eines im Dorf der Frau, ein anderes in dem des

Mannes; ein Jahr wohnen sie in dem ersteren, das zweite Jahr in
dem letztern, und manchmal wechseln sie auch während des Jahres,
so dass sie dort, wo sie fremd sind, einen eigenen Namen
bekommen, «die von der Heirat Herrührenden»1; wenn einer der
beiden Teile krank ist, wird er auf einer Tragbahre in den Ort der
Herkunft gebracht. Eine gütliche Abmachung regelt die Sache

bei den Dusun in Nord-Borneo : die Ehe ist im ersten Jahr matrilokal,

im zweiten Jahr patrilokal, dann gilt freie Wahl2.
Die grösste Verbreitung hat die postnuptiale Dienstehe in

den Nachbar- und Mischgebieten des hinterindischen
Mutterrechtsgebietes, in verschiedenen Thai- und Thö- sowie in einer
Anzahl Naga-Stämmen : so bei den Thai und Thö in Ober-Tonking,

wo die Dienstzeit acht Jahre dauert, aber mit Zahlung einer
Busse auf drei bis vier Jahre abgekürzt werden kann3; bei den

Bergstämmen von Tonking, wo die Dienstzeit zwei bis drei Jahre

1 R. F. Fortune, Sorceres of Dobu, London 1932, 4.
2 G. A. Wilken, Verspreide Geschriften, s'Gravenhage 1912, 374.
3 H. Roux, Les Tsa Khmu, Tonking: Bull. Ecole franc. Extr. Orient 27, 1927,

205.



186 Wilhelm Schmidt

dauert, für einen armen Knaben aber auf zwölf Jahre steigen kann4;
bei den Weissen Thay, wo die Dienstzeit gar sieben bis zehn Jahre
erreicht5; bei den Diöi in Südchina, wo die Frau drei Jahre bei
ihren Eltern bleibt, nur zu den schweren Arbeiten in das Dorf
ihres Mannes kommt, aber nicht bei ihm wohnt, sondern nachts
bei einer fremden Familie sich einquartiert und selten wirklich
mit ihrem Mann in dieser Zeit geschlechtlich verkehrt6. Bei den
Man von Quang Tran (Tonking) gibt es eine eigentümliche
Verbindung von prä- und postnuptialer Dienstehe: der Mann dient
sechs Jahre um die Braut, wovon er drei Jahre ablösen kann, und
wohnt sieben Jahre bei den Eltern der Frau, ehe er seinen eigenen
Haushalt bezieht7 ; auch bei den alten Tung-hu, den Vorfahren der

heutigen Tungusen, treffen wir eine Dienstehe an von ein bis
zwei Jahren8.

Ein anderes kleines Gebiet der Dienstehe zieht sich von
Hinterindien nach Nordost-Indien hinüber. Hier wird von den
Kabui in Manipur eine Dienstehe von drei Jahren gemeldet9. Nach
etwas unbestimmten Angaben von E. T. Dalton wäre die Dienstehe

auch bei den Lepcha, Limbu, Kiranti und benachbarten Völkern
in Übung10. Dagegen habe ich die Dienstehe in den mutterrechtlichen

Gebieten der Süd-Dravida im allgemeinen nicht angetroffen.

Wohl aber meldet Thurston das frühere Bestehen der Dienstehe

bei dem Munda-Stamm der Gadaba11. O. R. von Ehrenfels
verzeichnet in dem über zweihundert Kasten und Stämme
umfassenden Register seines Buches über das Mutter recht in Indien nur
sechs Fälle von Dienstehe, alle Dravida: Badaga, Banjara, Kadir,
Mandadu-Chetti, Manran und Baiga (früher Dravida, jetzt Hindi)12.

Ein weiteres ebenfalls nicht grosses Gebiet mit Dienstehe
findet sich an der Südgrenze des stärkeren indonesischen Mutterrechts:

so bei den Dusun in Nord-Borneo13; bei den Kayan in
West-Borneo, wo die Dienstehe drei bis vier Jahre dauert und nur

4 E. Diguet, Les Montagnards du Tonkin, Paris 1908, 115. 124. 143. F. Lunet
de Lajonquière, Ethnographie du Tonkin Central, Paris 1906, 154 f. 242. 257. 281.

293. 315.
5 Capitain Silvestre, Les Thais Blancs de Phong Tdo: Bull. Ecole franc.

Extr. Orient 18, 1918, 30.
6 D. Doutreligne, Anthropos 25, 1930, 171.
7 F. Lunet de Lajonquière a. a. O. (Anm. 4) 272.
8 E. H. Parker, A Thousand Years of the Tartars, London 1924, 86.
9 J. Shakespear, Man 12, 1912, 9.
10 E. T. Dalton, Descriptive Ethnology of Bengal, Calcutta 1872, 102. 114.
11E. Thurston, Castes and Tribes of South-India, Madras 1909, 2, 249.
12 O. R. von Ehrenfels, Mother Right in India, Hyderabad 1941, I2ff.
13 s. oben S. 185.



Das in der 'Dienstehe' abgelöste Mutterrecht 187

unter hoher Busse früher abgebrochen werden kann (nur wenn
ein einziger Sohn da ist, tritt die pattilokale Ehe früher ein)14; bei
den Baree-Toradja auf Celebes, für die eine Dienstehe von zwei
bis drei Jahren gemeldet wird15; bei den Sika auf West-Flores, wo
eine solche Ehe von anderthalb bis zwei Jahren gebräuchlich ist16.

Weiter nach Melanesien hinein finde ich die Dienstehe nur auf den
Salomonsinseln Guadaleanar, Malaita, Makira, und zwar in der
schwächsten Form, nämlich bis Kinder geboren sind17. Weiter
nach Süden und in Australien im Gebiet des vermännlichten
Mutterrechts18 kann natürlicherweise keine Dienstehe entstehen.

?r Dienstehe in Afrika und Amerika

Die gleiche Tatsache ist der Grund dafür, dass in ganz Afrika
die Dienstehe äusserst selten ist. Denn auch hier kommt die
matrilokale Ehe selbst bei bestehendem Mutterrecht nur sehr selten

vor. Dieses afrikanische Mutterrecht ist eben fast überall ein ver-
männlichtes Mutterrecht. Darüber dass ein Mann bei der Heirat
ins Dorf der Frau geht, sagt H. Baumann: «In Afrika tritt dieser

Fall selbst in ausgesprochen reinen Verhältnissen selten genug in
Erscheinung.. Das Mutterrecht ist eben in Afrika entweder sehr

stark geschwächt — was am wahrscheinlichsten ist — oder nie
recht zur vollen, konsequenten Entfaltung gelangt.»19 Es kann
nicht zweifelhaft sein, dass die erste Annahme die zutreffende ist.

Dagegen kann diese Ursache nicht dafür angeführt werden,
dass die Dienstehe in Amerika so wenig bemerkt worden ist. Für
Nordamerika erwähnt J. Haekel die Dienstehe der Omaha (ein bis

zwei Jahre), der Dakota und Assiniboin (ein Jahr)20. Für Mittel-
Amerika ist mir kein Fall bekannt. Für Südamerika hat P. Kirch-

14 Ch. Hose and W. Mc Dougall, The Pagan Tribes of Borneo, London 1912,
1, 76. A. W. Nieuweenhuis, Quer durch Borneo, Leiden 1907, 85.

15 N. Adriani und A. C. Krujt, De Baree-sprekende Toradjas van Middel-
Celebes, Batavia 1912, 2, 27.

16 P. Arndt, Gesellschaftliche Verhältnisse im Sika-Gcbiet, Ende (Flores)
!933, 43-

17 E. Paravicini, Reisen in den britischen Salomons-Inseln, Frauenfeld und
Leipzig 1931, 73.

18 s. oben S. 184.
19 H. Baumann, Vaterrecht und Mutterrecht in Afrika: Zeitschr. f. Ethnol.

58, 1926, 135.
20 J. Haekel, Totemismus und Zweiklassensystem bei den Sioux-Indianern:

Anthropos 32, 1937, 806. 817. R. H. Lowie meldet die Dienstehe von den Hidatsa

(Primitive Society, New York 1920, 72) und von den Crow Indians (Anthropol.
Papers Amer. Mus. Nat. Hist. 9, 2, New York 1912, 223).



i88 Wilhelm Schmidt

hoff das Prinzipielle der Dienstehe erörtert21. Praktisch genommen

führt er nur zwei Fälle einer (schwachen) Dienstehe an: bei
den karibischen Makusi, wo sie aber im Gegenteil «verhältnismässig

oft» zur Matrilokalität hinführt22, und bei den arowakischen

Wapisana, wo der Mann «eine Zeitlang» bei den Schwiegereltern
arbeitet, dieser Dienst jedoch auch durch ein «Aequivalent» abgelöst

werden kann23. Diesen Fällen können noch hinzugefügt werden:

die Warau24, die Kumanagota25, die Patagonier26, dann die
Gross-Chaco-Stämme der Abiponi27 und Pilaga28, vielleicht auch

noch andere Gross-Chaco-Stämme.
Wenn eine im Mutterrecht geborene Frau nach Ablauf der

Dienstzeit ihres Gatten diesem in seine Grossfamilie folgt, so
lässt sie gewöhnlich nicht alle Vorrechte des Mutterrechts zurück,
sondern behält manche Besitzrechte und Unabhängigkeiten,
besonders aber das mutterrechtliche Selbstbewusstsein. Es entsteht
dann zwischen den beiden Gatten eine gewisse Gleichrechtlichkeit,
die von der Gleichrechtlichkeit der Urkultur indes dadurch
verschieden ist, dass sie sich bewusster und ausgesprochener gibt und

weniger natürliche Selbstverständlichkeit besitzt.

5. Auswirkungen der Dienstehe
für die Geltung des Mutterrechts

a. Übergang von der Zucht der Knollen- und Blälterpflanzen

Zur Zucht der Körnerpflanzen

Die Dienstehe war der Anfang einer friedlichen, sozusagen
vertragsmässigen Ablösung des Mutterrechts. Sie bewirkte aber

21 P. Kirchhoff, Die Verwandtschaftsorganisation der Urwaldstämmc
Südamerikas: Zeitschr. f. Ethnol. 63, 1931, 111 ff. Kirchhoff führt mich als Vertreter der
Auffassung von der Zugehörigkeit der Dienstehe zum Mutterrecht an, indem er
Stellen aus der ersten Auflage von «Völker und Kulturen» (S. 267-278) zitiert, und
nennt Heim-Geldern (in Buschans Völkerkunde 2, 896f.) als Vertreter der Lehre
vom typisch vaterrechtlichen Charakter ¦ der Dienstehe; sich selbst bezeichnet er als
Vertreter der Ansicht, dass die Dienstehe weder vater- noch mutterrechtlich sei. Den
wirklichen Fehler, den ich damals noch beging, und von dem sich Kirchhoff allem
Anschein nach noch jetzt nicht befreit hat, war der, dass ich nicht zwischen prä- und
postnuptialer Dienstehe unterschied. Indem ich aber schon damals die (postnup-
tiale) Dienstehe als «eine Lösung aus dieser übermächtigen (mutterrechtlichen) Stellung
der Frau» hinstellte, erklärte ich doch deutlich genug, dass die Dienstehe als solche,
weil sie ja vom Mutterrecht n>ig£ühtte, nicht mehr zum Mutterrecht gehöre.

22 a. a. O. 103 f. — 23 a. a. O. 156.
24 R. Schomburgk, Reisen in Britisch-Guiana usw., Leipzig 1948, 364 f.
25 Fr. M. Ruiz Blanco, Collecion de libros raros y curiosos que tratan de

America, Madrid 1892, 60.
26 D. Milanesio, La Patagonia, Buenos Aires 1898, 40.
27 A. Métr aux, Handbook of South-American Indians,Washington 1946, 1, 325.
28 Métraux a. a. O. 326.



Das in der 'Dienstehe' abgelöste Mutterrecht 189

in ihrer fortschreitenden Entwicklung die sowohl räumlich
weitestreichende als die unwiderstehlichste Depossedierung des Mutterrechts.

Denn das Aufkommen der Dienstehe fiel zusammen mit
dem beginnenden Auftrocknen der nord-hinterindischen und
südchinesischen Flusstäler, welches ermöglichte, in den dort immer
noch verbleibenden Wasserbeständen den Anbau des nassen Reises

in Angriff zu nehmen. Es war auch eine neue Völkergruppe, die
sich dieser Aufgabe unterzog. Die austroasiatischen Völker hatten
bisher nur den Anbau des Trockenreises in den Höhen der
Gebirgszüge geübt und widmen sich dieser Aufgabe teilweise auch

jetzt noch. Wir haben nun gesehen, dass gerade bei der Gruppe
der Thai-Völker, deren Gebiete gegenüber denen der austroasiatischen

Völker bereits Randgebiete im Süden, Osten und Norden
bilden, die Dienstehe weithin in Übung steht29. Wie wir andernorts

schon mehrfach betont haben, sind die Thai-Völker — wie
auch das Anamitische — linguistisch eine Mischung von
austroasiatischen und tibetochinesischen Völkern : von den ersteren
haben sie die Nachstellung des (affixlosen) Genitivs und einen
bedeutenden Teil des Wortschatzes, von den letzteren die Tonalität
der Wörter und den andern Teil des Wortschatzes übernommen.
Diese Thai-Völker sind es nun auch, welche den Anbau des Nassreises

in den bewässerten Talsohlen in Angriff nahmen.
Damit aber wurde auch auf breiter Front die Pflanzenzucht

aus der Phase der Knollen-, Wurzel- und Blätterfrüchte vollends
in die weite Bahn der Zucht der Körnerfrüchte hineingedrängt.
Die Zucht der Körnerfrüchte aber ist in weit höherem Grade auf
Weiträumigkeit und Grossbetrieb angelegt. Darauf hin drängte
gleichzeitig ein anderer Faktor, der jetzt in die Pflanzenzucht
eintrat: der Übergang vom Grabstockbau und Hackbau, den die
Frau noch beherrschen konnte, in den Pflugbau, wo die Herrschaft
den Händen der Frau entglitt und in die Hände des Mannes überging.

Denn diese Thai-Völker, deren einer Mischungskomponent
tibetochinesisch war, brachten besonders von der tibetischen Seite

her die von ihnen gezüchteten Rinder, besonders die verschiedenen

Büffelarten, die sie vor den Pflug spannten und mit denen sie

Arbeitsleistungen in Intensität und Extension vollbringen konnten,
hinter denen auch die fleissigste Frauenarbeit weit zurückbleiben
musste. Von diesen neuen Arbeitsgebieten, den 'Feldern', wurde

29 vgl. oben S. 185 f.



190 Wilhelm Schmidt

denn auch die Frau immer mehr zurückgedrängt und auf den
'Garten' und das Haus beschränkt.

b. Übergang vom Gartenbau der Frau

Zum Ackerbau des Mannes

Damit trat der hinter dem Pfluge herschreitende Mann die
Oberherrschaft in der Pflanzenzucht oder, weil jetzt das 'Feld' sich

zum 'Acker' wandelte, im 'Ackerbau' an, und die wachsende Grösse
der Äcker, in denen seine Zugtiere ihre langen Furchen zogen,
befestigte diese Herrschaft immer mehr. In diesem Grossbetrieb
der Körnerfrüchte konnte dann die moderne Maschine mit Traktoren

usw. erfolgreich eingreifen und den Ertrag der verschiedenen
Körnerfrüchte ins Riesenhafte steigern, demgegenüber der 'Garten'

der Frau in Unbedeutendheit zusammenschrumpfte. So konnte
es denn kommen, dass das Produkt der Körnerfrüchte, das 'Brot',
zum Inbegriff der Nahrung wurde und im Vaterunser die Bitte
lautete «Gib uns heute unser tägliches Brot».

Inzwischen aber kam aus Südamerika von einer durch die

dortigen Indianer in Zucht genommenen Knollenpflanze her,
deren Früchte nicht wie die Körnerpflanzen über dem Boden,
sondern im Boden zur Reife gelangen, von der Kartoffel, ein Stoss,
der die Oberherrschaft des Körnerbaus in weiten Gebieten
einschränkte. Damit aber kam sofort auch die Frauenarbeit, beim
Pflanzen, Jäten und Ernten der Kartoffel, wieder mehr zur
Geltung, wenn sie sich auch gesellschaftlich gegenüber der bereits
festgelegten Vorherrschaft des Mannes nicht mehr durchsetzen konnte
— und zwar um so weniger, als auch bei der Kartoffel der immer
weiter fortgeschrittene maschinelle Betrieb zur Anwendung
gelangte.

So sehr nun aber auch das Produkt des Körnerbaus, das Brot,
zum Inbegriff der täglichen Nahrung geworden ist, so ist dieses

für die Ernährung des Menschen nicht in allweg zum Heile
gewesen. Das Übermass des Reisgenusses führt zur Beri-Beri-Krank-
heit, das Übermass von Brot zur Magenschwächung und zur
Zuckerkrankheit, und immer stärker werden die Mahnungen der
Ärzte zu vermehrter Berücksichtigung guter Gemüsenahrung. So

ist es nun auch bezeichnend, dass in Europa und Amerika in den
beiden Hauptmahlzeiten des Mittags und Abends das Brot nur
eine untergeordnete Rolle spielt und neben dem Fleisch — oder
auch ohne dieses — andere pflanzliche Nahrungsmittel, darunter



Das in der 'Dienstehe' abgelöste Mutterrecht 191

auch Wurzelknollen, Blätterpflanzen und Strauch- und
Baumfrüchte, die ausschlaggebende Bedeutung beibehalten.

Frauenrechtlerinnen, die sich auf das Mutterrecht berufen
wollten, mussten darauf aufmerksam gemacht werden, dass, wenn
es auch eine Entwicklung des Mutterrechts gibt, diese Entwicklung

doch Phasen aufweist, wie zum Beispiel das vermännlichte
Mutterrecht30, die ihren Zwecken wenig dienlich sein könnten.
Nicht minder aber mussten sie darauf hingewiesen werden, dass

das Mutterrecht, das zuerst bis zu einem Matriarchat sich

entwickelte, aus dem Bau der Wurzel-, Knollen- und Blätterfrüchte
hervorgegangen ist und lange auf dieser Zucht beruht hat. Wenn
nicht mehr bloss die kärglichen Pflanzgärten an den Rändern unserer
Grosstädte rührendes Zeugnis ablegen von der Sehnsucht vieler
Frauen, Produkte des eigenen Gartenbaues zu den täglichen
Mahlzeiten beizusteuern, sondern überhaupt die Steinwüsten der Städte

aufgelockert werden durch Gärten, welche die Häuser umgeben,

und zwar nicht bloss durch Blumengärten, sondern durch
Gärten, in welchen die Frauen aller Stände durch eigene Arbeit
ihren Beitrag zur täglichen Nahrung leisten, dann können neben
dem Gelde, das der Mann in seinem Beruf verdient, die Erträgnisse

dieser Gartenarbeit die Grundlage eines neuen, gemässigten
Mutterrechtes werden, das — nun von der Sammelstufe auf die

Produktionsstufe gehoben — die alte Gleichrechtlichkeit von Mann
und Frau in der Urkultur erneuern würde, den Gefahren eines

übersteigerten Vater- und Mutterrechts zu begegnen wusste und
es weder zu einem Patriarchat noch zu einem Matriarchat kommen
Hesse, die beide für Ehe und Familie und damit für die Gesellschaft
und die Kultur überhaupt unheilvoll geworden sind.

30 s. oben S. 18


	Das in der "Dienstehe" abgelöste Mutterecht

