Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 47 (1951)

Artikel: Das in der "Dienstehe" abgeltste Mutterecht
Autor: Schmidt, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114626

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

182

Das in der ‘Dienstehe’ abgeldste Mutterrecht
Von Wilhelm Schmidt, Posieux-Froideville (Fribourg)

1. Einleitung

Nachdem unser Jubilar in so ausgezeichneter Weise die von
der Stadt Basel veranstaltete Gesamtausgabe der Werke Bachofens
bearbeitet und damit die Ehrenschuld der Stadt gegeniiber ihrem
grossen Sohne in so vorbildlicher Weise abgestattet hat, datf er
sich nicht wundern, dass auch in dieser Ehrengabe, die ihm selber
dargeboten wird, das unvermeidliche Mutterrecht nicht fehlt. Ich
will hier aber nicht eines der verschiedenen ‘Mutterrechte’ gegen
das andere ausspielen und damit in sich selbst auflésen, wie manche
Autoren zu tun sich gefallen, sondern was der grosse Basler
Pionier bahnbrechend erschlossen hat, dessen ‘Arten’ will ich als
Phasen eines historischen Entwicklungslaufes dartun, die, eben
weil sie so zu einander gehoren, sich nicht widersprechen, sondern
mit allen ihren scheinbaren Widerspriichen ein wohlverstindli-
ches Ganzes sind. Die ausfuhrliche und allseitig begriindete Dar-
legung dieser Einheit konnte ich allerdings nicht auf den wenigen
hier zur Verfiigung stehenden Seiten bewirken; sie liegt aber im
Manuskript druckfertig vor und wird einen Teil der zweiten Auf-
lage des Werkes «Volker und Kulturen» bilden. Hier will ich
nur in wenigen Strichen diesen Entwicklungsverlauf skizzieren
und dann eine Phase desselben, die schon im Titel dieser Darle-
gungen genannt ist, niher ausfiihren.

2. Die dem Mutterrecht vorhergehende Zeit

Um die Anfinge des Mutterrechts zu verstehen, muss man
wissen, was ihm vorausgegangen ist. Es ist, woriiber sich jetzt
alle fithrenden Ethnologen einig sind, nicht die «Sumpfzeugungs»-
Periode Bachofens oder die «Promiskuitit» Morgans, sondern die
Zeit der geordneten bilateralen Familie, von der hier besonders
die Eigentumsgesetze uns interessieren. Diese habe ich erforscht
im ersten Bande meines Werkes «Das Eigentum auf der iltesten
Stufe der Menschheit» (Minster i. W. 1937). Besonders zwei Etr-



Das in der ‘Dienstehe’ abgelGste Mutterrecht 183

gebnisse kommen hier in Betracht: 1. Triger des Eigentums an
Grund und Boden ist nicht das Individuum noch die Individual-
familie, sondern einzig die (lose) Grossfamilie, das heisst die
Familie der Eltern mit den Familien der verheirateten Sohne; diese
allein haben das Recht, auf einem an Grosse wechselnden Terri-
torium, etwa von mehreren Quadratkilometern, zu jagen (der
Mann) und Wildpflanzen zu sammeln (die Frau). 2. Alles, was je-
mand sich erarbeitet hat oder was ihm geschenkt wird, ist sein
Eigentum, sei es Mann, Frau oder Kind. Wenn jetzt die Frau
vom Sammeln der Wildpflanzen zur Zucht der Pflanzen tber-
geht — nur sie ist dazu befdhigt, nicht der Mann, weil nur sie
sich mit Pflanzen befasst hat —, so gehort ihr nach dem zweiten
Eigentumsgesetz das Produkt ihrer Arbeit, und nur ihr allein. Thr
gehort dann aber auch das Stiick Boden, auf dem sie die Pflanzen
geziichtet, weil sie diesem Boden einen neuen Wert verliehen hat.
Damit durchbricht sie aber das erste Eigentumsgesetz; denn sie
wird individuale Bodeneigentiimerin des von ihr bearbeiteten Tei-
les, der an Grosse zunimmt, je mehr sie davon bearbeitet. Das
ist die wirtschaftliche Unterlage des Mutterrechts, die ohne ‘Mystik’,
einfach nach den damaligen Eigentumsgesetzen, zustande kommt.

3. Die Entwicklungsphasen des Mutterrechts

Die wirtschaftliche Umwilzung wirkt sich auch gesellschaft-
lich aus, zunichst auf die Familie, und je nachdem die Familie sich
gestaltet, konnen wir verschiedene Arten des Mutterrechts untet-
scheiden, die verschiedene Phasen des Entwicklungsverlaufes sind.
Dieser besteht aus einer Vorstufe als Aufstieg, einer Hochstufe
und zwei Arten des Abstieges.

Die Vorstufe als Aufstieg zeigt sich in der sogenenannten Be-
suchsebe. In der vorhergehenden Urkultur war die Ehe gewohnlich
patrilokal, das heisst die Frau ging bei der Heirat, nach der damals
herrschenden Lokalexogamie, in den Ort des Mannes. Das ist bei
eingetretenem Mutterrecht nicht mehr moglich, da die Frau jetzt
durch ihren Bodenbesitz an ihren Ort gebunden ist. Der Mann, an
jahrzehntausendealte Patrilokalitit gewShnt, kann sich von dieser
nicht so schnell und leicht 16sen; er bleibt an seinem Ort wohnen,
gibt aber soweit nach, dass er die Frau, gewohnlich nachts, be-
sucht. So entsteht eben die Besuchsehe, deren Verbreitung ich in
meinen Untersuchungen genau festgestellt habe.



184 Wilhelm Schmidt

In weiten Gebieten hat sich dieser Zustand nicht als haltbar
erwiesen: der Mann bequemte sich schliesslich doch dazu, in den
Ort seiner Gattin zu ziehen, wodurch die Ehe wa#rilokal wurde.
Das ist die Hochstentwicklung des Mutterrechts, ein witkliches
Matriarchat; denn hier ist nur die Frau Eigentimerin des Bodens
und veterbt ihn nur an ihre Téchter. Weder ihr Bruder noch ihr
Gatte konnen Bodeneigentimer sein. Der Gatte ist aber dem
Bruder gegentiber im Nachteil, weil er ein Fremder ist; er hat auch
keine Rechte in Stammesangelegenheiten, nimmt nicht an den
religiosen Stammeszeremonien teil und kann nicht auf dem Stam-
mesfriedhof bestattet werden. In der Erzichung seiner eigenen
Kinder hat der Bruder der Mutter zumeist einen grosseren Ein-
fluss als der Gatte. ‘

Von dieser Hohenlage des Mutterrechts gibt es zwei Ab-
stiege. Der eine vollzieht sich im ozeanischen Studrandgebiet des
Mutterrechts, in Melanesien, Neuguinea und Australien, wo das
Mutterrecht auf gleichrechtliche Urkultur oder minnerrechtliche
totemistische Jdgerkultur stosst. Hier vererbt nicht mehr die Frau
und erbt nicht mehr die Tochter, sondern es vererbt der Mutter-
bruder und erbt der Muttersohn, sein Neffe miitterlicherseits.
Hier sinkt die Frau von ihrer Hohe in eine Art Arbeitssklaverei
hinab, sie wird zur billigen Arbeitskraft, die der Mann durch ge-
steigerte Vielweiberei ausnutzt. Ich nenne dies das vermdinnlichte
Mutterrecht. In Australien, wo der Bodenbau verloren ging, wurde
dieses zum entwurzelten Mutterrecht.

4. Die Dienstehe als Ablésung des Mutterrechts

Die andere Art des Abstieges vollzieht sich am Nordrand
des nordhinterindischen Ursprungsgebietes des Mutterrechts durch
die sogenannte Dienstehe. Die hier in Frage kommende postnup-
tiale Dienstehe muss unterschieden werden von der pranuptialen,
die es zum Beispiel schon bei den Korjaken gibt, wo der Briuti-
gam vor der Ehe um die Braut bei deren Eltern dient, die seinen
Charakter und seine Befihigung damit erproben wollen. Die post-
nuptiale Dienstehe, mit der wir es hier zu tun haben, ist der Zeit-
teil der matrilokalen Ehe, wo der schon verheiratete Gatte am
Ort der Gattin bei deren Eltern Dienstarbeit leistet, aber nur auf
eine bestimmte Zeit, wonach er sich von der Matrilokalitidt 10st
und seine Ehe zu einer patrilokalen macht.



Das in der ‘Dienstehe’ abgeléste Mutterrecht 185

a. Verbreitung der Dienstehe
in Hinter- und Vorderindien und Indonesien

Es ist noch nicht recht klar, wie tiberhaupt der Gedanke einer
Moglichkeit, sich von der Matrilokalitdt zu befreien, beim Mann
aufkommen und von der Gattin und ihren Verwandten hinge-
nommen werden konnte. Diese Schwichung des Matrilokalitits-
gedankens liegt gewiss nicht im Mutterrecht selbst; hier miissen
andere, fremde Einflusse wirksam gewesen sein in Gegenden, wo
der mutterrechtliche Gedanke wohl eingedrungen, seine Geltung
und seine Bedeutung aber zuriickgegangen war. Anderseits mag
beim Mann das vaterrechtliche Element durch einen wirtschaft-
lichen Fortschritt gestidrkt worden sein, wie dieser zum Beispiel
durch den Ubergang vom Hackbau zum Pflugbau gegeben ist,
und besonders wenn die von der vaterrechtlichen Tierzuchtkultur
herkommenden Zugtiere vor den Pflug gespannt wurden. So wie
der Ubergang von der patrilokalen zur matrilokalen Ehe nicht ohne
Reibungen und Riickschlige sich vollzogen hat, so auch jetzt die
Loslosung von der Matrilokalitit und Riickkehr zur Patrilokalitit.
In Dobu (Britisch Neuguinea) besitzt jedes Ehepaar von vornherein
zwei Hiuser, eines im Dotf der Frau, ein anderes in dem des
Mannes; ein Jahr wohnen sie in dem ersteren, das zweite Jahr in
dem letztern, und manchmal wechseln sie auch wihrend des Jahres,
so dass sie dort, wo sie fremd sind, einen eigenen Namen be-
kommen, «die von der Heirat Herriihrenden»; wenn einer der
beiden Teile krank ist, wird er auf einer Tragbahre in den Ort der
Herkunft gebracht. Eine giitliche Abmachung regelt die Sache
bei den Dusun in Nord-Borneo: die Ehe ist im ersten Jahr matri-
lokal, im zweiten Jahr patrilokal, dann gilt freie Wahl2

Die grosste Verbreitung hat die postnuptiale Dienstehe in
den Nachbar- und Mischgebieten des hinterindischen Mutter-
rechtsgebietes, in verschiedenen Thai- und Tho- sowie in einer
Anzahl Naga-Stimmen: so bei den Thai und Thé in Ober-Ton-
king, wo die Dienstzeit acht Jahre dauert, aber mit Zahlung einer
Busse auf drei bis vier Jahre abgekiirzt werden kann3; bei den
Bergstimmen von Tonking, wo die Dienstzeit zwei bis drei Jahre

1 R. F. Fortune, Sorceres of Dobu, London 1932, 4.

2 G. A. Wilken, Verspreide Geschriften, s’Gravenhage 1912, 374

3 H. Roux, Les Tsa Khmu, Tonking: Bull. Ecole frang. Extr. Otient 27, 1927,
205.



186 Wilbelm Schmidt

dauert, fiir einen armen Knaben aber auf zwolf Jahre steigen kann?;
bei den Weissen Thay, wo die Dienstzeit gar sieben bis zehn Jahre
erreicht®; bei den Didéi in Sidchina, wo die Frau drei Jahre bei
ihren Eltern bleibt, nur zu den schweren Arbeiten in das Dorf
ihres Mannes kommt, aber nicht bei ihm wohnt, sondern nachts
bei einer fremden Familie sich einquartiert und selten wirklich
mit ihrem Mann in dieser Zeit geschlechtlich verkehrt®. Bei den
Man von Quang Tran (Tonking) gibt es eine eigentiimliche Ver-
bindung von pri- und postauptialer Dienstehe: der Mann dient
sechs Jahre um die Braut, wovon er drei Jahre ablésen kann, und
wohnt sieben Jahre bei den Eltern der Frau, ehe er seinen eigenen
Haushalt bezieht?; auch bei den alten Tung-hu, den Vorfahren der
heutigen Tungusen, treflen wir eine Dienstehe an von ein bis
zwei JahrenS.

Ein anderes kleines Gebiet der Dienstehe zieht sich von
Hinterindien nach Nordost-Indien hiniiber. Hier wird von den
Kabui in Manipur eine Dienstehe von drei Jahren gemeldet®. Nach
etwas unbestimmten Angaben von E. T. Dalton wire die Dienst-
ehe auch bei den Lepcha, Limbu, Kiranti und benachbarten Volkern
in Ubung1® Dagegen habe ich die Dienstehe in den mutterrecht-
lichen Gebieten der Siid-Dravida im allgemeinen nicht angetrof-
fen. Wohl aber meldet Thurston das frithere Bestehen der Dienst-
eche bei dem Munda-Stamm detr Gadaba'l. O.R.von Ehrenfels
verzeichnet in dem uber zweihundert Kasten und Stimme umfas-
senden Register seines Buches tiber das Mutterrecht in Indien nur
sechs Fille von Dienstehe, alle Dravida: Badaga, Banjara, Kadir,
Mandadu-Chetti, Manran und Baiga (frither Dravida, jetzt Hindi)2.

Ein weiteres ebenfalls nicht grosses Gebiet mit Dienstehe
findet sich an der Siidgrenze des stitkeren indonesischen Mutter-
rechts: so bei den Dusun in Nord-Borneo!3; bei den Kayan in
West-Borneo, wo die Dienstehe drei bis vier Jahre dauert und nur

* E. Diguet, Les Montagnards du Tonkin, Paris 1908, 115. 124. 143. F. Lunet
de Lajonquiére, Ethnographie du Tonkin Central, Paris 1906, 154 f. 242. 257. 281.
293. 315.

5 Capitain Silvestre, Les Thais Blancs de Phong Tdo: Bull. Ecole frang.
Extr. Orient 18, 1918, 30.

8 D. Doutreligne, Anthropos 25, 1930, 171.

7F. Lunetde Lajonquiere a. a. O. (Anm. 4) 272.

8 E. H. Parker, A Thousand Years of the Tartars, London 1924, 86.

9 J. Shakespear, Man 12, 1912, 9.

W E. T. Dalton, Descriptive Ethnology of Bengal, Calcutta 1872, 102, 114.

LK. Thurston, Castes and Tribes of South-India, Madras 1909, 2, 249.

12 0. R. von Ehrenfels, Mother Right in India, Hyderabad 1941, 12 ff.

13 5, oben S. 185.



Das in der ‘Dienstehe’ abgeldste Mutterrecht 187

unter hoher Busse frither abgebrochen werden kann (nur wenn
ein einziger Sohn da ist, tritt die patrilokale Ehe fraher ein)4; bei
den Baree-Toradja auf Celebes, fiir die eine Dienstehe von zwei
bis drei Jahren gemeldet wird?®; bei den Sika auf West-Flores, wo
eine solche Ehe von anderthalb bis zwei Jahren gebriuchlich ist1,
Weiter nach Melanesien hinein finde ich die Dienstehe nur auf den
Salomonsinseln Guadaleanar, Malaita, Makira, und zwar in der
schwichsten Form, nimlich bis Kinder geboren sind!?. Weiter
nach Siiden und in Australien im Gebiet des verminnlichten
Mutterrechts!® kann natiirlicherweise keine Dienstehe entstehen.

b. Verbreitung der Dienstebe in Afrika und Amerika

Die gleiche Tatsache ist der Grund dafiir, dass in ganz Afrika
die Dienstehe dusserst selten ist. Denn auch hier kommt die matri-
lokale Ehe selbst bei bestehendem Mutterrecht nur sehr selten
vor. Dieses afrikanische Mutterrecht ist eben fast iiberall ein ver-
minnlichtes Mutterrecht. Dariiber dass ein Mann bei der Heirat
ins Dotf der Frau geht, sagt H. Baumann: «In Afrika tritt dieser
Fall selbst in ausgesprochen reinen Verhiltnissen selten genug in
Erscheinung. .. Das Mutterrecht ist eben in Afrika entweder sehr
stark geschwicht — was am wahrscheinlichsten ist — oder nie
recht zur vollen, konsequenten Entfaltung gelangt.»!® Es kann
nicht zweifelhaft sein, dass die erste Annahme die zutreffende ist.

Dagegen kann diese Ursache nicht datfir angefiithrt werden,
dass die Dienstehe in Amerika so wenig bemerkt worden ist. Fiir
Nordamerika erwihnt J. Haekel die Dienstehe der Omaha (ein bis
zwel Jahre), der Dakota und Assiniboin (ein Jahr)?0. Fiir Mittel-
Amerika ist mir kein Fall bekannt. Fiir Siidamerika hat P. Kitch-

14 Ch. Hoseand W. Mc Dougall, The Pagan Tribes of Borneo, London 1912,
1, 76. A. W. Nieuweenhuis, Quer durch Borneo, Leiden 1907, 85.

15 N, Adriani und A. C. Krujt, De Baree-sprekende Toradjas van Middel-
Celebes, Batavia 1912, 2, 27.

16 P. Arndt, Gesellschaftliche Vethiltnisse im Sika-Gebiet, Ende (Flores)
1933, 43-

17 B, Paravicini, Reisen in den btitischen Salomons-Inseln, Frauenfeld und
Leipzig 1931, 73-

18 5, oben S. 184.

19 1, Baumann, Vaterrecht und Mutterrecht in Afrika: Zeitschr. f. Ethnol.
58, 1926, 135.

20 ], Haekel, Totemismus und Zweiklassensystem bei den Sioux-Indianern:
Anthropos 32, 1937, 806. 817. R. H. Lowie meldet die Dienstehe von den Hidatsa
(Primitive Society, New York 1920, 72) und von den Crow Indians (Anthropol. Pa-
pers Amer. Mus. Nat. Hist. 9, 2, New York 1912, 223).



188 Wilhelm Schmidt

hoff das Prinzipielle der Dienstehe erortert?’. Praktisch genom-
men fithrt er nur zwei Fille einer (schwachen) Dienstehe an: bei
den karibischen Makusi, wo sie aber im Gegenteil «verhiltnismas-
sig ofty zur Matrilokalitit hinfahrt??, und bei den arowakischen
Wapisana, wo der Mann «eine Zeitlang» bei den Schwiegereltern
arbeitet, dieser Dienst jedoch auch durch ein «Aequivalent» abge-
16st werden kann®. Diesen Fillen kénnen noch hinzugefigt wer-
den: die Warau®, die Kumanagota?, die Patagonier®, dann die
Gross-Chaco-Stimme der Abiponi*” und Pilaga?, vielleicht auch
noch andere Gross-Chaco-Stimme.

Wenn eine im Mutterrecht geborene Frau nach Ablauf der
Dienstzeit ihres Gatten diesem in seine Grossfamilie folgt, so
lisst sie gewohnlich nicht alle Vorrechte des Mutterrechts zuriick,
sondern behilt manche Besitzrechte und Unabhingigkeiten, be-
sonders aber das mutterrechtliche Selbstbewusstsein. Es entsteht
dann zwischen den beiden Gatten eine gewisse Gleichrechtlichkeit,
die von der Gleichrechtlichkeit der Urkultur indes dadurch ver-
schieden ist, dass sie sich bewusster und ausgesprochener gibt und
weniger natiitliche Selbstverstindlichkeit besitzt. '

5. Auswirkungen der Dienstehe
fir die Geltung des Mutterrechts

a. Ubergang von der Zucht der Knollen- und Blétterpflansen
gur Zucht der Kornerpflanzgen

Die Dienstehe war der Anfang einer friedlichen, sozusagen
vertragsmissigen Ablosung des Mutterrechts. Sie bewirkte aber

21 P, Kirchhoff, Die Verwandtschaftsorganisation der Urwaldstimme Siid-
amerikas: Zeitschr. f. Ethnol. 63, 1931, 111 fl. Kirchhoff fiithrt mich als Vertreter der
Auflassung von der Zugehorigkeit der Dienstehe zum Mutterrecht an, indem er
Stellen aus der ersten Auflage von «Voélker und Kulturen» (S. 267-278) zitiert, und
nennt Heim-Geldern (in Buschans Vélkerkunde 2, 896f.) als Vertreter der Lehre
vom typisch vaterrechtlichen Charakter-der Dienstehe; sich selbst bezeichnet er als
Vertreter der Ansicht, dass die Dienstehe weder vater- noch mutterrechtlich sei. Den
wirklichen Fehler, den ich damals noch beging, und von dem sich Kirchhoff allem
Anschein nach noch jetzt nicht befreit hat, war der, dass ich nicht zwischen pri- und
postnuptialer Dienstehe unterschied. Indem ich aber schon damals die (postnup-
tiale) Dienstehe als «eine Lisung aus dieser iibermichtigen (mutterrechtlichen) Stellung
der Frau» hinstellte, erklirte ich doch deutlich genug, dass die Dienstehe als solche,
weil sie ja vom Muttetrecht wegfithrte, nicht mehr zum Mutterrecht gehére.

223.a. 0. 103 f. —23 2.2, O. 156.

24 R. Schomburgk, Reisen in Britisch-Guiana usw., Leipzig 1948, 364 f.

% Fr. M. Ruiz Blanco, Collecion de libros raros y curiosos que tratan de
América, Madrid 1892, 6o.

%6 D. Milanesio, La Patagonia, Buenos Aires 1898, 4o.

27 A. Métraux, Handbook of South-American Indians,Washington 1946, 1, 325.

28 Métraux a. a. O. 326.



Das in der ‘Dienstehe’ abgeldste Muttetrecht 189

in ihrer fortschreitenden Entwicklung die sowohl riumlich wei-
testreichende als die unwiderstehlichste Depossedierung des Mutter-
rechts. Denn das Aufkommen der Dienstehe fiel zusammen mit
dem beginnenden Auftrocknen der nord-hinterindischen und siid-
chinesischen Flusstiler, welches ermoglichte, in den dort immer
noch verbleibenden Wasserbestinden den Anbau des nassen Reises
in Angriff zu nehmen. Es war auch eine neue Vélkergruppe, die
sich dieser Aufgabe unterzog. Die austroasiatischen Vo6lker hatten
bisher nur den Anbau des Trockenreises in den Hohen der Ge-
birgsziige getibt und widmen sich dieser Aufgabe teilweise auch
jetzt noch. Wir haben nun gesehen, dass gerade bei der Gruppe
der Thai-Volker, deren Gebiete gegeniiber denen det austroasia-
tischen Volker bereits Randgebiete im Siiden, Osten und Norden
bilden, die Dienstehe weithin in Ubung steht?®. Wie wir andern-
orts schon mehrfach betont haben, sind die Thai-Volker — wie
auch das Anamitische — linguistisch eine Mischung von austro-
asiatischen und tibetochinesischen Vélkern: von den ersteren ha-
ben sie die Nachstellung des (affixlosen) Genitivs und einen be-
deutenden Teil des Wortschatzes, von den letzteren die Tonalitit
der Worter und den andern Teil des Wortschatzes tibernommen.
Diese Thai-Volker sind es nun auch, welche den Anbau des Nass-
reises in den bewisserten Talsohlen in Angriff nahmen.

Damit aber wurde auch auf breiter Front die Pflanzenzucht
aus der Phase der Knollen-, Wurzel- und Blitterfriichte vollends
in die weite Bahn der Zucht der Kornerfriichte hineingedringt.
Die Zucht der Koérnerfriichte aber ist in weit hoherem Grade auf
Weitrdumigkeit und Grossbetrieb angelegt. Darauf hin dringte
gleichzeitig ein anderer Faktor, der jetzt in die Pflanzenzucht ein-
trat: der Ubergang vom Grabstockbau und Hackbau, den die
Frau noch beherrschen konnte, in den Pflugbau, wo die Herrschaft
den Hinden der Frau entglitt und in die Hinde des Mannes iibet-
ging. Denn diese Thai-Volker, deren einer Mischungskomponent
tibetochinesisch war, brachten besonders von der tibetischen Seite
her die von ihnen geziichteten Rinder, besonders die verschiede-
nen Biiffelarten, die sie vor den Pflug spannten und mit denen sie
Arbeitsleistungen in Intensitit und Extension vollbringen konnten,
hinter denen auch die fleissigste Frauenarbeit weit zuriickbleiben
musste. Von diesen neuen Arbeitsgebieten, den ‘Feldern’, wurde

29 vgl. oben S. 185 f.



190 Wilhelm Schmidt

denn auch die Frau immer mehr zuriickgedringt und auf den
‘Garten’ und das Haus beschrinkt.

b. Ubergang vom Gartenban der Fran
gum Ackerban des Mannes

Damit trat der hinter dem Pfluge herschreitende Mann die
Oberherrschaft in der Pflanzenzucht oder, weil jetzt das ‘Feld” sich
zum ‘Acker’ wandelte, im ‘Ackerbau’ an, und die wachsende Grosse
der Acker, in denen seine Zugtiere ihre langen Furchen zogen,
befestigte diese Herrschaft immer mehr. In diesem Grossbetrieb
der Kornerfriichte konnte dann die moderne Maschine mit Trak-
toren usw. erfolgreich eingreifen und den Ertrag der verschiedenen
Kornerfriichte ins Riesenhafte steigern, demgegeniiber der ‘Gar-
ten’ der Frau in Unbedeutendheit zusammenschrumpfte. So konnte
es denn kommen, dass das Produkt der Kornetfriichte, das ‘Brot’,
zum Inbegriff der Nahrung wurde und im Vaterunser die Bitte
lautete «Gib uns heute unser tigliches Brot».

Inzwischen aber kam aus Siidamerika von einer durch die
dortigen Indianer in Zucht genommenen Knollenpflanze her,
deren Friichte nicht wie die Kornerpflanzen iiber dem Boden,
sondern im Boden zur Reife gelangen, von der Kartoffel, ein Stoss,
der die Oberherrschaft des Kornerbaus in weiten Gebieten ein-
schrinkte. Damit aber kam sofort auch die Frauenarbeit, beim
Pflanzen, Jiten und Ernten der Kartoffel, wieder mehr zur Gel-
tung, wenn sie sich auch gesellschaftlich gegentiber der bereits fest-
gelegten Vorherrschaft des Mannes nicht mehr durchsetzen konnte
— und zwar um so weniger, als auch bei der Kartoffel der immer
weiter fortgeschrittene maschinelle Betrieb zur Anwendung ge-
Jangte.

So sehr nun aber auch das Produkt des Kornerbaus, das Brot,
zum Inbegriff der tiglichen Nahrung geworden ist, so ist dieses
fir die Erndhrung des Menschen nicht in allweg zum Heile ge-
wesen. Das Ubermass des Reisgenusses fiihrt zur Beri-Beri-Krank-
heit, das Ubermass von Brot zur Magenschwichung und zur
Zuckerkrankheit, und immer stirker werden die Mahnungen der
Arzte zu vermehrter Beriicksichtigung guter Gemiisenahrung. So
ist es nun auch bezeichnend, dass in Europa und Amerika in den
beiden Hauptmahlzeiten des Mittags und Abends das Brot nur
eine untergeordnete Rolle spielt und neben dem Fleisch — oder
auch ohne dieses — andere pflanzliche Nahrungsmittel, darunter



Das in der ‘Dienstehe’ abgeloste Mutterrecht 191

auch Wurzelknollen, Blitterpflanzen und Strauch- und Baum-
frichte, die ausschlaggebende Bedeutung beibehalten.

Frauenrechtlerinnen, die sich auf das Mutterrecht berufen
wollten, missten darauf aufmerksam gemacht werden, dass, wenn
es auch eine Entwicklung des Mutterrechts gibt, diese Entwick-
lung doch Phasen aufweist, wie zum Beispiel das verminnlichte
Mutterrecht3?, die ihren Zwecken wenig dienlich sein konnten.
Nicht minder aber miissten sie darauf hingewiesen werden, dass
das Mutterrecht, das zuerst bis zu einem Matriarchat sich ent-
wickelte, aus dem Bau der Wurzel-, Knollen- und Blitterfriichte
hervorgegangen ist und lange auf dieser Zucht beruht hat. Wenn
nicht mehr bloss die kdrglichen Pflanzgirten an den Rindern unserer
Grosstidte riihrendes Zeugnis ablegen von der Sehnsucht vieler
Frauen, Produkte des eigenen Gartenbaues zu den tiglichen Mahl-
zeiten beizusteuern, sondern Gberhaupt die Steinwiisten der Stidte
aufgelockert werden durch Girten, welche die Hiuser umge-
ben, und zwar nicht bloss durch Blumengirten, sondern durch
Girten, in welchen die Frauen aller Stinde durch eigene Arbeit
ihren Beitrag zur tiglichen Nahrung leisten, dann kénnen neben
dem Gelde, das der Mann in seinem Beruf verdient, die Ertrig-
nisse dieser Gartenarbeit die Grundlage eines neuen, gemissigten
Mutterrechtes werden, das — nun von der Sammelstufe auf die
Produktionsstufe gehoben — die alte Gleichrechtlichkeit von Mann
und Frau in der Urkultur erneuern wiirde, den Gefahren eines
Ubersteigerten Vater- und Mutterrechts zu begegnen wiisste und
es weder zu einem Patriarchat noch zu einem Matriarchat kommen
liesse, die beide fir Ehe und Familie und damit fiir die Gesellschaft
und die Kultur tberhaupt unheilvoll geworden sind.

30 5, oben S. 184.



	Das in der "Dienstehe" abgelöste Mutterecht

