
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Sinn und Form : zur Deutung der Aldobrandinischen Hochzeit und
einiger römischer Sarkophage

Autor: Schefold, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i67

Sinn und Form

Zur Deutung der Aldobrandinischen Hochzeit
und einiger römischer Sarkophage

Von Karl Schefold, Basel

Seitdem Goethe sein Empfangszimmer in Weimar mit Heinrich

Meyers Kopie der Aldobrandinischen Hochzeit geschmückt
hat, bezeugen die Besucher immer wieder den Eindruck dieses

Werkes ; man hat den Raum danach sogar das Aldobrandinizimmer
genannt1. Der Dichter vermutete in der Mittelgruppe des Gemäldes

(Abb. i) eine Kopie von Aetions nova nupta verecundia notabilis

(Plin. nat. hist. 35, 10); der übrige Fries sei aus verschiedenen
Vorbildern zusammengestellt2. Einen besseren Vorschlag hat noch
niemand gemacht, wenn sich auch die Zurückführung auf Aetion
nicht beweisen lässt3. Über die Datierung des Vorbildes haben sich

die Forscher bis heute nicht geeinigt; so nimmt L. Curtius für den

ganzen Fries eine Vorlage aus dem Ende des vierten Jahrhunderts
an, während E. Buschor, Goethes Auffassung erneuernd, nur die

Mittelgruppe auf einen Maler der Zeit Alexanders des Grossen
zurückführen möchte und F. Matz an ein späthellenistisches
Original denkt4.

«Auf dem Ehebette sitzt dichtverhüllt und leicht in die Kissen

zurückgelehnt die Braut. Sie blickt in banger Scheu tiefernst zu
Boden und scheint kaum dem freundlichen Zuspruch einer neben

ihr sitzenden Gottheit zugänglich. Diese ist durch den entblössten

Oberkörper gekennzeichnet; es wird Peitho oder Aphrodite sein.

1 Goethe, Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespräche, besorgt von
E. Beutler, Bd. 23, Zürich 1950, S. 901 sowie besonders S. 460 (Jenny von Pappenheim,
Brief vom 11. Ii. 1826). M. Wegner, Goethes Anschauung antiker Kunst, Berlin
1949, 121 f. E. Grumach, Goethe und die Antike, Berlin 1950, 2, 652 f.

2 Gespräch mit K. A. Böttiger vom 16. 1. 1799; Briefe, Weimarer Ausgabe
Bd. 4 Nr. 3667.

3 E. Pfuhl, Malerei und Zeichnung der Griechen, München 1923, § 967.
H. Brunn, Geschichte der griechischen Künstler Bd. 2, 2. Aufl., Stuttgart 1889, 245.

4L. Curtius, Zur Aldobrandinischen Hochzeit, in: Vermächtnis der antiken
Kunst, hgb. von R. Herbig, Heidelberg 1950, 140. E. Buschor bei Furtwängler-
Reichhold, Griechische Vasenmalerei, Text zu Taf. 149. F. Matz, Archäologischer
Anzeiger 1932, 284. — Obwohl L. Curtius das Gemälde erst kürzlich in dem soeben
erwähnten Vortrage mit glänzender Sachkenntnis behandelt hat, möge es erlaubt
sein, hier noch einmal darauf einzugehen. Die Deutung und stilistische Bestimmung
sind auch für mein Buch über den Sinn der römischen Malerei, das demnächst
erscheinen soll, von Wichtigkeit.



168 Karl Schefold

Sie hat den linken Arm um den Nacken der Braut gelegt und redet

ihr sanft, aber mit südlich eindringlicher Gebärde zu. Halb im
Rücken dieser Gruppe, vor dem Kopfende des schrägstehenden
Bettes, sitzt auf einer niedrigen Schwelle ein fast nackter,
reichbekränzter Jüngling und wendet den Kopf aufblickend der Braut
zu».5 Die einander verwandten Sitzmotive Aphrodites und der
Braut begegnen in ähnlicher Gruppierung auf spätklassischen
Vasen6, und auf diesen finden sich auch schon die Anfänge einer

Öffnung der Komposition, wie sie hier dem auf der Schwelle
sitzenden Jüngling ein so bedeutendes Gewicht verleiht: «Nach

340 tritt an die Stelle der raumbeschliessenden Komposition die

keilförmige raumüberwindende, die nach vorn in eine neue
Dimension drängt».7 Schon die Mitte des vierten Jahrhunderts hatte

von vorn gesehene sitzende Gestalten geschaffen, die den

umgebenden Raum ausfüllen und beherrschen8, um 330 aber werden
kühne, heftige Kopfwendungen wie die des Jünglings häufig9,
stossen einzelne Glieder nach vorne vor10, werden Kontraste
zwischen aufgestützten und gelockerten Gliedern betont11, ja, ganze
Gestalten wenden sich in kühner Vorderansicht aus dem Bild
heraus12; vom Alexanderbildnis des Apelles berichtet Plinius nat.
hist. 35, 92, dass die Finger, die den Blitz hielten, aus dem Bild
hervorzutreten schienen, der Blitz sich gleichsam vor dem Bildfeld

befinde. Der Jüngling des Gemäldes ist die kühnste Schöpfung
unter all diesen an der Wende von der Spätklassik zum Hellenismus
geschaffenen Gestalten, und man könnte versuchen, dies
Ausserordentliche als hellenistische Umgestaltung zu 'erklären'. Aber es

fehlt ganz die barocke zentrifugale Bewegtheit, die effektvolle Fülle
des Gewandes, das epideiktische Gehaben späterer Werke13; die

5 Pfuhl, Malerei S. 874.
6 K. Schefold, Kertscher Vasen (im folgenden: KV), Berlin 1930, Taf. 7.

14; ders., Untersuchungen zu den Kertscher Vasen UKV), Berlin 1934, Taf. 35 f.
7 H. Spcier, Zweifigurengruppen: Römische Mitteilungen 47 (1932) 78;

vgl. 68 ff.
8 Vgl. besonders KV Taf. 24b.
8 KV Taf. 17; UKV Taf. 36.

10 UKV Taf. 35 ; ferner der Schaber des Lysipp.
"UKV Taf. 35 (Kore); Taf. 37 (Dionysos).
12 KV Taf. 24a, dazu einige auf diese Zeit zurückgehende pompejanische

Gestalten, wie der Pan aus dem Haus 9, 5, 18 und der Achill auf Skyros; Hermann-
Bruckmann, Denkmäler der Malerei des Altertums, München 1906 ff., Taf. 69, 5.

Pfuhl, Malerei Abb. 651.
13 Vgl. dagegen die Pindarstatue von etwa 180/170 und die Karneadesstatuette

des späteren zweiten Jahrhunderts; K. Schefold, Bildnisse der antiken Dichter,
Redner und Denker, Basel 1943, 138. 146. H. Thompson, Excavations in the
Athenian Agora 1949: Hesperia 19 (1950) 319, 7.



- 777.. 77-7iï7-;r
_...A_ âfe east

.•-.,„„

9#m,¦ ¦

M §
- «»-> K:

<s J
MSawK

TI
C

Abb. i. Die Aldobrandinische Hochzeit.



170 Karl Schefold

Kopfwendung hat nicht das Ruckhafte der hellenistischen
Gestalten, die sich rechts auf dem Fries befinden, die Akzente im Aufbau

der Figur sind nicht in hellenistischer Weise nach oben
versetzt, der harmonische Fluss der Gestalt ist in ein ruhiges Dreieck

gefügt, so wie sich auch auf dem Gemälde mit der Entlassung

der Briseis die ersten Anfänge frühhellenistischer geometrischer

Kompositionsprinzipien mit einem noch spätklassischen

Körperempfinden zu strengem Ausdruck verbinden14.
Im grössten Gegensatz zur Mittelgruppe stehen die seitlichen

Gestalten, bei denen man sich schon immer an hellenistische
Terrakotten erinnert hat, bei den Kronenträgerinnen rechts auch an
die Musengruppe, die von Fulvius Nobilior im Jahre 187 aus

Ambrakia entführt worden ist15. In der Verbindung von spätest-
hellenistischem Manierismus mit klassizistischen Elementen ist
das Relief mit der Apotheose Homers verwandt, das um 100

gefertigt ist16. Die Frau mit dem Fächer links und das auf einen Pfeiler
gelehnte Mädchen sind hellenistische Umbildungen spätklassischer
Gestalten, mit der schweren Fülle ihres Gewandes, mit dem Gegensatz

von breitem Becken und schmalen Schultern17. Die
Achsenverschiebungen im Aufbau des Mädchens setzen Figuren wie die

Aphrodite von Melos voraus, wenn auch alles schon etwas
klassizistisch gedämpft ist. Dieses kokette Wesen ist durch eine Welt
getrennt von der klassischen Göttin, die neben der Braut auf dem
Bett sitzt. Wie verschieden ist der Stil der im Motiv ähnlichen

Oberkörper! Während die Komposition der Mittelgruppe in sich

festgefügt ist, erweist sich der übrige Fries, wie Pfuhl gezeigt
hat, als eine eklektische Zusammenstellung18: die Hintergrundkulissen

sind Versatzstücke, wie sie im spätaugusteischen zweiten
Stil aufkommen19. Die klassizistische Reliefkomposition der Gruppe

rechts ist von der klassischen der Mitte und von der hellenistisch

malerischen Komposition der Gruppe links grundsätzlich
verschieden.

14 Hermann-Bruckmann a. a. O. Taf. io. Pfuhl, Malerei Abb. 655.
15 Pfuhl, Malerei § 960.
16 Schefold, Bildnisse 148.
17 G. Kleiner, Tanagrafiguren, Berlin 1942, Taf. 8b.
18 Pfuhl, Göttinger Gelehrte Anzeigen 1910, 825; ders., Malerei und Zeichnung

§ 960. 967 (mit weiterer Literatur).
19 Die Flächenbindung des dritten Stils ist noch nicht erreicht, wie im Saal des

Hauses mit der Kryptoportikus in Pompeji (M. Rostovtzeff, Mystic Italy, New
York 1927, 55 ff.) und auf der Gemma Augustea, die darin altertümlicher ist als die
etwa gleichzeitige Ara Pacis (F. Winter, Kunstgeschichte in Bildern I, 396 f.).



Sinn und Form 171

Je mehr man sich in diese Unterschiede vertieft, desto richtiger
wird man Goethes Urteil finden, dass sich die Brautgruppe als

hochbedeutende Schöpfung heraushebt. Sie schildert noch klassisches

Sein, die unruhigen seitlichen Gestalten dagegen sollen

'wirken', den Betrachter etwas 'erleben' lassen, wie es dem
hellenistischen Geschmack entspricht. Die stilistischen Erwägungen
werden bestätigt durch ein äusseres Indiz: die kräftige Form
der Kline ist nicht nach dem frühen Hellenismus denkbar20.

Der klassischen Haltung entspricht schliesslich auch die innere
Grösse der Mittelgruppe: man könnte sich das Original mit
annähernd lebensgrossen Gestalten denken, während der römische
Fries nur 70 cm hoch ist, bei etwa 2,5 m Länge; ursprünglich
setzte er sich links noch weiter fort, als Verzierung eines ganz
ausgemalten Raumes. Nach alledem ist das Original etwa in der
Zeit geschaffen worden, in der Alexander der Grosse Rhoxane
heiratete (im Jahre 327).

Aber nicht nur Stil und innere Grösse zeichnen die

Mittelgruppe aus, sondern auch ihr Gehalt. In meinem Buche über den
Sinn der römischen Malerei hoffe ich zeigen zu können, dass der
römische Fries, der uns dieses Bild erhalten hat, in augusteischem
Geist die Hochzeit als Institution feiern sollte, ähnlich wie der
Fries der Villa Item, im Widerspruch gegen die hellenistische

Lockerung der Sitten. Griechische Hochzeitsbilder wie die

Brautgruppe, die im Mittelstück verwertet ist, sind Szenen tiefer
Menschlichkeit, die durch ihre Einfachheit und Urbildlichkeit an
das Göttliche rühren. Wenn dort Aphrodite, Peitho, Eroten um
die Braut beschäftigt sind, so machen sie nur das Wesen des

Vorgangs sichtbar. In der römischen Darstellung wird dieses Leise,
Unmittelbare, der unschuldige Einklang des Göttlichen und
Menschlichen übertönt durch die umrahmenden rituellen
Zeremonien, die Bereitung des Bades links, die feierlichen Gesänge
rechts. Der Mittelgruppe ist dieser Aufwand fremd, sie ist von einer
Schlichtheit, wie sie auch sonst die Deutung klassischer Werke
erschwert.

Der unbefangene Betrachter wird in dem Jüngling den Bräutigam

sehen, und so hat man denn auch seit der Entdeckung des

Gemäldes (um 1600) angenommen, er warte ungeduldig im
Brautgemach, bis C. Robert ihn als Hymenaios deutete und aus seiner

Haltung schloss, er warte, bis die Braut aus ihrem Mädchenzimmer
20 Pfuhl, Malerei § 960.



172 Karl Schefold

im Elternhaus aufbreche21. Amelung und Nogara haben ihm
zugestimmt22, andere, wie Pfuhl und Möbius, wenigstens daran

festgehalten, dass die Szene das Brautgemach ist, aber die Deutung
auf Hymenaios angenommen23. Gewiss war es richtig, in so

grossartigen Gestalten nicht allgemein ein Brautpaar, sondern bestimmte

mythologische Gestalten zu suchen, aber «der sehnige,
sonnengebräunte, bekränzte Mann, der aufgestanden alle Anwesenden

um Haupteslänge überragen würde, kann kein untergeordneter
Begleiter sein» (Buschor)24, am wenigsten, wie L. Curtius gezeigt
hat25, Hymenaios, den man sich knabenhafter dachte, einem Eros
ähnlich, aber zuweilen bekleidet und eine Fackel haltend26. Die
Lösung hat Buschor gefunden27, aber so kurz begründet, dass ihr
keine allgemeine Anerkennung beschieden gewesen ist28: der
Gelagerte kann nur Herakles sein, dem im Olymp Hebe zuteil wird.
Möbius hat eingewendet, man denke sich den künftigen Gatten
lieber in siegreichem Glanz ins Brautgemach einziehend als auf
der Schwelle wartend. Aber die klassische Kunst feiert bei Hoch-
zeits-, ja bei allen Liebesbildern eher den Sieg der Frau als den des

Mannes. Wohl naht einmal auf einem Krater in Tarquinia Dionysos
der Tür, durch die man die Braut auf dem Bett sitzen und warten
sieht, das Kinn auf die Hand gestützt, aber der Gott ist trunken
und erscheint, wie Zeus auf der bekannten Metope von Selinunt,
eher von Aphrodite überwältigt als triumphierend29. Auf der
schönen Kertscher Deckelschale in der Ermitage30 soll der junge
Gatte am Morgen nach der Hochzeit die sich schmückenden

21 Hermes 35 (1900) 658 f.
22 W. Hclbig und W. Amelung, Führer durch die öffentlichen Sammlungen

klassischer Altertümer in Rom, 3. Aufl., Leipzig 1912, Bd. 1 Nr. 416. B. Nogara,
Le Nozze Aldobrandine, Mailand 1907, 1 ff.

23 H. Möbius, Form und Bedeutung der sitzenden Gestalt: Athenische
Mitteilungen 41 (1916) 213.

24 Buschor a. a. O. (oben Anm. 4).
25 Curtius a. a. O. (oben Anm. 4).
26 B. Sauer bei Röscher, Mytholog. Lexikon 1, 2800 ff.
27 Vgl. Anm. 24.
28 Ausser Möbius (oben Anm. 23) hat L. Curtius widersprochen. Er deutet

auf die Hochzeit von Dionysos und Basilinna. Dagegen scheinen mir die
Überlegungen zu sprechen, die oben im Text folgen; insbesondere kann ich bei der Braut
keine Alterszüge erkennen.

29 Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts 34 (1919) 133 Abb. 31 f.
J. D. Beazley, Attic Red Figure Vase Painters, Oxford 1942, 689 Nr. 59. Auch auf
der von Curtius a. a.O. (oben Anm. 4) Abb. 36ff. veröffentlichten Kanne steht
Dionysos bezaubert vor der auf dem Bett sitzenden Braut. Die Kanne gehört schon
dem Kertscher Stil, den sechziger Jahren des vierten Jahrhunderts an und könnte
aus der Werkstatt des Hclenamalers stammen (Schefold, UKV 86 ff.).

30 Schefold, KV Taf. 13.



Sinn und Form 173

Frauen verlassen, aber Eros hält sich an seinem Stock, auf den der
Liebende lehnt; Liebe bannt ihn in den Kreis seines neuen Glückes.
Es liessen sich unzählige spätklassische Beispiele für den Sieg
weiblicher Schönheit anschliessen, — nirgends erscheint der Mann
als siegreicher Eroberer. Eine Gruppe von Reliefgefässen dieser
Zeit zeist wie die Aldobrandinische Hochzeit den Bräutigam un¬ci o
geduldig im Brautgemach, aber hier sitzt oder liegt er immer schon
auf dem Bett ; einmal sitzt neben ihm die Braut auf dem Schosse

Aphrodites, die sie zur Hingabe überredet31.
Dieses Werk hilft einen zweiten Einwand von Möbius

zerstreuen. Er hat nachgewiesen, dass das Kauern bei den Griechen
an sich dem freien Mann nicht anstand und immer eine besondere

Bedeutung hat, wenn es dennoch dargestellt wird : es kennzeichnet
Sklaven, Arbeiter und Kinder, Verwundete, Trauernde,
Schutzflehende und Gefangene, aber auch Zecher wie Herakles, Silène

und Pan, und solche, die enger als andere mit der Erde verbunden
sind, Seher und Riesen. Auch der Brautführer mochte auf der
Schwelle des Thalamos kauern, wie der Satyr auf dem genannten
Krater in Tarquinia, seinen Herrn erwartend. Aber auch auf dem

genannten Reliefgefäss wartet einer auf dem Schemel neben dem
Bett: es ist Eros, der in ähnlicher Haltung wie der Bräutigam sitzt
und ungeduldig die Flügel bewegt. Er verdeutlicht wie so oft in
der späten Klassik, was in dem Menschen vorgeht, dem er
zugeordnet ist; er drückt unmittelbar aus, was den Menschen zu äussern
die Sitte verbietet32. Die Aldobrandinische Hochzeit hat diesem
Relief gegenüber an klassischer Dichte gewonnen; alle entbehrlichen

Gestalten und Attribute sind, wie bei andern klassischen

Werken, weggelassen, auf den Bräutigam selbst aber konnte in
diesem besonderen Fall das Motiv des ungeduldigen Wartens an
der Schwelle übertragen werden, da den Herakles gerade die

spätklassische Kunst so gelagert darzustellen liebt. Ein göttlicher
Bräutigam könnte nach Möbius' Beobachtungen niemals so auf
der Schwelle sitzen, und auch einem Sterblichen würde es nicht
anstehen; der Halbgott Herakles aber wird gerne so gebildet, nach

ungeheuren Taten ruhend, neuen Freuden hingegeben33, noch

31 A. Brückner, Anakalypteria: 84. Berliner Winckelmannsprogramm, Berlin
1909, besonders Taf. 1. Zur Geschichte des Motivs 'Überredung der Braut' s.

L. Curtius a. a. O.
32 Darüber weiteres in meinem oben Anm. 4 angekündigten Buch.
33 O. Walter, Der Säulenbau des Herakles: Athenische Mitteilungen 62 (1937)

41 ff. Gerade in diesem entscheidenen Zug weicht die von Curtius verglichene



174 Karl Schefold

nicht in der leidvollen Beladenheit, in der dann Lysipp im
ausruhenden Herakles die düstere Weltansicht nach dem Zusammenbruch

der Klassik verkörperte. Der künstlerische Gewinn der
kühnen Erfindung ist es, dass die Braut nun wahrhaft die kostbare
Mitte der Gruppe bildet, dass die Trennung vom Bräutigam, die
durch die Kline bewirkt wird, die Spannung mächtig steigert.

Braut und Bräutigam, Herakles und Hebe sind bekränzt. A.
von Salis hat gesehen, dass sich durch den Mantel der Hebe ihre
Brautkrone formt34. Herakles aber trägt seinen Kranz offen, der

aus Hochzeitsblumen und festlichem Efeu gebildet ist35. Die
Schilderung des seligen Paares erhält durch diesen reichen Schmuck
noch eine besondere Weihe und bekrönt die Reihe von spätklassischen

Bildern, die mit grossem Glanz die Hochzeit von Herakles
und Hebe feiern. Von der verhaltenen innigen Sprache des
Gemäldes ist dagegen das kokette Spiel hellenistischer Liebesgruppen
durch einen weiten Abstand getrennt. Bedenkt man, wie hoch die
Maler der Alexanderzeit im Altertum geschätzt wurden und wie
wenige treue Spuren von ihnen erhalten sind, dann ermisst man
das Glück, dass wir hier, wie Goethe sah, den reinen Nachklang
einer der grössten Schöpfungen der Malerei besitzen.

Der Maler der Aldobrandinischen Hochzeit hat das griechische
Vorbild nicht einfach kopiert, sondern er hat ihm durch den Chor
der begleitenden göttlichen Wesen einen neuen Sinn gegeben.
Auf solche Veränderungen der griechischen Vorbilder in der
Römerzeit hat man bisher wenig geachtet, obwohl sie die Wandlung

der Ideen zum Ausdruck bringen, die der römischen Kunst
zugrundeliegen. Der zweite Stil der römischen Malerei, an dessen

Ende die Aldobrandinische Hochzeit geschaffen wurde, bildet die
übernommenen griechischen Bildelemente noch treuer nach als

der dritte und der neronische vierte Stil, die den neuen Ideen und
Stimmungen freieren Ausdruck geben. Strenger schliesst sich dann
wieder die vespasianische Zeit an die Originale an. Die Sarkophage
Kertscher Kanne ab (s. oben Anm. 29) : Dionysos ist dort stehend dargestellt. Der von
den verwandten Bildern bekannte Schemel vor dem Bette (oben Anm. 20) begünstigt

die Erinnerung an die spätklassischen Bilder des gelagerten Herakles.
34 Hochzeit von Herakles und Hebe : Furtwängler-Reichhold, Griechische

Vasenmalerei Taf. 148. Schefold, UKV Taf. 103. 213. A. von Salis, Die
Brautkrone: Rheinisches Museum 73 (1920) 199 ff.; ders., Antike und Renaissance, Zürich-
Erlenbach 1947, 221. 269 (mit weiterer Literatur).

35 Schön erklärt von Curtius a. a. O. (oben Anm. 4) 136; den festlichen
Efeukranz tragen auch die von Dionysos Beglückten, Dichter und Symposiasten, nicht
nur der Gott selbst.



Sinn und Form 175

des zweiten Jahrhunderts aber bringen bei allem Klassizismus so

eigenwillige Veränderungen an, dass man sie nur aus den Ideen, die
hier symbolisiert werden, vollständig erklären kann. Wenn man, wie
es bisher üblich war, nur nach den griechischen Vorbildern der

Sarkophagreliefs forscht und sie allein aus der griechischen Sage

deutet, dann bleiben zahlreiche Gestalten und Motive unerklärlich.
Zwar haben F. Cumont und G. Rodenwaldt in Werken aus

ihren letzten Lebensjahren den Gehalt der römischen Sarkophage
erschlossen, während alle frühere Forschung beim Stoff stehen

geblieben, höchstens bis zur Geschichte der Form vorgedrungen
war36; aber es ist noch kaum danach gefragt worden, ob sich nicht
die Formen der Sarkophagreliefs, insbesondere ihre Abweichungen
von den griechischen Bildtypen aus ihrer Bedeutung erklären. Und
doch lassen sich so manche Rätsel lösen.

Rodenwaldt hat die antoninisch-severische Gruppe der Sarkophage

mit Szenen aus dem Leben eines vornehmen Römers
datiert und gedeutet37. Aus frühantoninischer Zeit, in der nach

Rodenwaldt der Archetypus der Gruppe geschaffen wurde, ist kein

Exemplar erhalten, vielmehr stammen von den uns vorliegenden
Stücken der Sarkophag in Leningrad aus den sechziger Jahren,
der in Mantua aus der Zeit um 170, der in den Uffizien aus den

siebziger, der in der Villa Taverna aus den achtziger Jahren und
der in San Lorenzo fuori le mura in Rom (Abb. 2) aus der Zeit nach
20038. Rodenwaldt hat gezeigt, dass diese Sarkophage nicht in
chronologischer Reihenfolge erzählen, dass überhaupt das

Erzählen nur eine Form ist, die Tugenden des Verstorbenen zu
symbolisieren und damit seine Unsterblichkeit zu begründen. Cumont
hat die Hauptmotive der zugehörigen Deckel zu verstehen gelehrt39.
Von den erhaltenen Deckeln zeigen zwei — die Stücke von Mantua
und Leningrad — die capitolinische Trias, der das auf dem

Sarkophag dargestellte Opfer gilt. Sie ist umrahmt von Sonne und
Mond, auf einem Deckel (Mantua) auch von den Dioskuren als

Symbolen der Ewigkeit, die den Verstorbenen erwartet. Auf dem
36 F. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains, Paris 1942.

G. Rodenwaldt, Der Stilwandel der antoninischen Kunst: Abhandlungen der
Preussischen Akademie der Wissenschaften, Philos.-Hist. Klasse 1935. Weitere
Aufsätze Cumonts und Rodenwaldts verzeichnet K. Schefold, Orient, Hellas und
Rom, Bern 1949, 192- 200 f.

37 Rodenwaldt a. a. O. Die Sarkophage sind am bequemsten zu übersehen in
den Wiener Vorlegeblättern 1888, Wien 1889, Taf. 9.

38 Der Sarkophag San Lorenzo auch bei G. Rodenwaldt, Die Kunst der
Antike, 2. Aufl., Berlin 1927, Taf. 613 4. Aufl., Berlin 1944, Taf. 657.

39 Cumont a. a. O. (oben Anm. 36) 78.



i76 Karl Schefold

fA&

7i. f*su^A*!;^'.. „.,.„.;'"' '""¦¦-Ì.:J t\.M

Wm

/i
X SM

M.|

:ii—-

UHSg

Abb. 2. Sarkophag in San Lorenzo, Rom.

Deckel in San Lorenzo steht zwischen den gleichen rahmenden
Gestalten wie in Mantua an der Stelle Iuppiters ein nackter

Jäger mit einem Hund zu seiner Linken. Vom Jagdspeer, den die
Rechte hielt, ist die Spitze erhalten. An der Stelle der Göttinnen
stehen Frauen : neben der linken erkennt man am Boden eine Taube
und einen Fruchtkorb, die rechte scheint eine Sichel und eine

Fruchtschnur zu halten. Man hat allerlei Deutungen aus der klassischen

Mythologie versucht; so hat von Duhn vermutet, es seien

Hades, Demeter und Persephone dargestellt, jedoch ist ihm in
dieser Deutung niemand gefolgt, da alle charakteristischen Merkmale

fehlen40; die Gestalten tragen nicht bestimmte Attribute
bekannter Gottheiten.

Seltsamer noch als die Verwandlung der capitolinischen Drei-
heit ist es, dass der Verstorbene sein Opfer nicht vor dem Iup-
pitertempel, wie auf den Sarkophagen in Mantua und in den

Uffizien, sondern vor einer Tabula Ansata vollzieht, auf der sein

Name gestanden haben muss. Natürlich bringt er das Opfer nicht

40 F. Matz und F. von Duhn, Antike Bildwerke in Rom, Leipzig 1881,
Nr. 3090. Nur noch C. Robert, Die antiken Sarkophagreliefs 3, i, 32 erkennt in
der Mittelgestalt Pluto, und zwar als Jäger; cr vergleicht den Jäger links auf dem
Alkestissarkophag (unten Abb. 3), den er für einen Todesdämon hält. Gegen diese

Deutung sprechen die Bildniszüge, die bei den beiden sicheren Admetgestalten des

Sarkophags wiederkehren. Es wird sich unten S. 178 f. zeigen, warum Admet hier als

Jäger erscheint; die Jagd ist das Symbol der Virtus.



Sinn und Form 177

sich selber dar; man darf bei der Deutung römischer Werke nie

nur vom äusseren Vorgang ausgehen. Auf allen analogen Werken
ist es der Sinn des Opfers, die Frömmigkeit des Verstorbenen zu
zeigen. Weil er fromm ist, ist er unsterblich: dies sagt hier die

Verbindung des Opfers mit der Namenstafel. Nun befindet sich
die Dreifigurengruppe, deren Erklärung uns beschäftigt, gerade
über der Opferszene. Hinter dem Stehenden ist ein Vorhang
ausgespannt, ein geläufiges Motiv auf Sarkophagdeckeln, das man aus

der pythagoreischen Vorstellung von der Seele erklärt hat: sie ist

vom Körper wie von einem Gewand verhüllt und erscheint im
Tode rein und unverschleiert41. Ist aus der capitolinischen Trias
hier eine Gruppe von Seligen geworden Erscheint die Mittelgestalt

als Jäger, weil Jagd ein Symbol der Virtus ist (vgl. Anm. 40)
oder ist sie doch Hades Auch auf dem Deckel des Endymion-
sarkophages im Museo Capitolino ist Hades die Mittelfigur; freilich
thront er hier in seiner gewohnten Gestalt neben Persephone und
verheisst der Verstorbenen das glückliche Jenseits. Jedenfalls tritt
auf dem Deckel von San Lorenzo die Unsterblichkeitsbedeutung
unverhüllter hervor als auf älteren Werken. Fruchtkorb, Taube
und Fruchtschnur erklären sich aus geläufigen dionysischen
Jenseitsvorstellungen42. Dabei mag auch die Erinnerung an die

ursprüngliche Bedeutung der Trias mitschwingen; es war ja der Zeit
geläufig, römische Damen als Venus, Offiziere als Mars, Verstorbene

als Sagenhelden — etwa als Achill und Penthesilea —
erscheinen zu lassen.

Einen weiteren Beleg dafür, dass die Mittelfigur auf das Glück
des Verstorbenen zu deuten ist, gibt der grossartige severische

Parissarkophag der Villa Medici, also ein etwa gleichzeitiges Werk,
das in der Renaissance oft gezeichnet worden ist43. Die linke Hälfte
des Reliefs schildert das Parisurteil, die rechte die Rückkehr der
Göttinnen zum Olymp. In der Mitte zwischen beiden Szenen steht
ein nackter Krieger mit triumphierender Gebärde, in Vorderansicht,

zwischen zwei Amoretten. Robert hat ihn auf Paris gedeutet,
der sich zum Zug nach Griechenland und zum Raub der Helena

41 W. Lameere, Un symbole pythagoricien dans l'art funéraire de Rome:
Bulletin de Correspondance Hellénique 63 (1939) 43 ff.

42 K. Lehmann und E. C. Olsen, Dionysic Sarcophagi in Baltimore, New
York 1942.

43 Robert a. a. O. (oben Anm. 40), 2 Taf. 5 Nr. 11. J. Sieveking, Das römische

Relief: Festschrift Paul Arndt, München 1925, 33. W. Technau, Die Kunst
der Römer, Berlin 1941, Abb. 192. F. Gerke, Christliche Sarkophage der vor-
konstantinischen Zeit, Berlin 1940, Taf. 11, 1.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 12



178 Karl Schefold

zu rüsten im Begriff stehe. Wahrscheinlich trug er die Züge des

Verstorbenen. Aber wäre es nicht seltsam, dass man einen Toten
durch die Angleichung an Paris ehrte, wenn man Paris in üblicher
Weise als Inbegriff der Verweichlichung aufgefasst hätte Und wie
kommt es zu dieser einzigartigen Darstellung des Paris, der sich

zum Zug nach Griechenland rüstet Man kann das Werk wiederum
nicht verstehen, wenn man es einfach als Darstellung klassischer

Mythologie auffasst; man muss nach dem symbolischen Sinn fragen.
Nun bewahrt uns Sallustius, der Freund des Kaisers Julian, in
seiner Schrift über die Götter (Kap. 4) eine neuplatonische Deutung

des Parisurteils, die den Sarkophag erklärt : Der Apfel ist die

aus entgegengesetzten Bestandteilen gefügte Welt. Die Göttinnen
sind die lenkenden Kräfte, die miteinander zum Wohl der Welt
wetteifern. Paris, die wahrnehmende Seele, sieht von allen
Weltkräften nur die Schönheit und spricht ihr deshalb den Apfel zu.
Hier fehlt jede Verurteilung des Paris, im Gegenteil lässt sich

denken, dass die Wahl der Schönheit zur Begründung seiner
Unsterblichkeit wird. Eine entsprechende Auffassung hoffe ich schon
auf pompejanischen Wandbildern des Parisurteils nachweisen zu
können; sie allein erklärt die Wahl des Themas für Sarkophage.
Auf älteren Sarkophagen mit dem Parisurteil wird der Sinn weniger
deutlich als auf dem der Villa Medici, auf dem er in dem heroischen

Krieger der Mitte einen grossartigen Ausdruck gefunden hat. Die
frühen römischen Reliefsarkophage stellen den symbolischen Sinn
der mythischen Bilder nicht unmittelbar dar und konnten deshalb

zur Auffassung verführen, sie seien nur ästhetisch-dekorativ zu
verstehen; aber vor der Trias des Sarkophags in San Lorenzo und

vor dem Krieger in der Mitte des Parissarkophages muss jeder
Zweifel verstummen. Seit der späteren antoninischen Zeit durchbricht

die römische, zur Spätantike führende Gesinnung immer
heftiger die klassizistische Fassade.

Aus dem Bedürfnis nach Deutlichkeit der Symbole ist auch
eine bisher unbeachtete Eigentümlichkeit des Alkestissarkophags
im Vatikan (Abb. 3) zu erklären44: der Jäger, der links durch ein
Tor von der Jagd kommt. Diese Jagd hat mit der Alkestissage
nichts zu tun, — Admet hat an anderes zu denken als ans Jagen. Die
Erklärung gibt die Analogie der etwa gleichzeitigen Sarkophage

44 Robert a. a. O. 3, 1 Nr. 26 Taf. 7. Helbig-Amelung a. a. O. (oben Anm.
22) Nr. 119 (mit weiterer Literatur). J. M. C. Toynbee, The Hadrianic School,
Cambridge 1934, 198; Taf. 42, 1. Gerke a. a. O. 245, I.



Sinn und Form !79

"7Sm:7i

ify^
Ïl>- ¦.?¦:

m.MW

mm. w.IT. "m.

Abb. 3. Alkestissarkophag im Vatikan.

mit Bildern aus dem Leben des Verstorbenen45. Auf dem Exemplar
der Uffizien findet sich an analoger Stelle eine Jagdszene als Symbol
der Virtus ; auf dem in Leningrad ist sie auf die rechte Nebenseite
verschoben, auf denen in Mantua und im Palazzo Taverna durch
Andeutungen von Kampfszenen am linken Ende der Vorderseite
ersetzt. Ebenso ist auf dem Alkestissarkophag rechts die Verbindung
des erlösten Paares ein Gegenstück zur Eheszene jener Sarkophage;
sie ist wie dort ein Symbol der Concordia. Nun symbolisierte die

Alkestissage an sich schon die Erlösung zum wahren Leben, die
Überwindung des Todes. Damit verbindet sich die Symbolik von
Tugenden, mit denen man Unsterblichkeit verdient, hier die der
Virtus und Concordia.

Die Bedeutung der Alkestissage hat auf dem Relief noch ein
weiteres Ausdrucksmittel gefunden, das aus der griechischen Sage
nicht zu erklären ist: das Tor, durch das Admet von der Jagd
kommt. Durch ein entsprechendes Tor kommt Bacchus auf dem

Sarkophag von Porta Pia in Baltimore zu Ariadne; man hat es als
das Tor der Unterwelt erkannt, das auf dem Weg zum wahren
Leben durchschritten wird46.

Weitere Beispiele für die Bestimmung römischer Form durch
ihren symbolischen Sinn wird man auf den meisten Sarkophagen
finden, sobald man sich einmal von dem Vorurteil befreit hat, ihre
Reliefs kopierten einfach griechische Vorbilder. Vor allem ist dabei
auf das Verhältnis der Szenen auf dem Sarkophagkasten zu denen
auf dem Deckel zu achten. Jedoch geht die Umgestaltung selten so

45 Siehe oben S. 176.
46 Lehmann-Olsen a. a. O. (oben Anm. 42) 72.



Karl Schefold

fi
i j smwm

*

sm'*-'

Abb. 4. Sarkophag in der Villa Albani, Rom.

weit, wie auf den von uns hier besprochenen Werken oder auf dem

Orestessarkophag in Beyrut, den soeben E. Will ausgezeichnet
erläutert hat47. Will hat gezeigt — ohne freilich auf das Grundproblem,

das uns beschäftigt, einzugehen —, dass hier das Losurteil
über Orestes in das Urteil über die Unsterblichkeit der Bestatteten

umgedeutet ist; wie Orestes wird die Seele durch göttlichen
Spruch von irdischer Verstickung befreit.

Die Reihe unserer Beispiele sei mit einem der schönsten
Sarkophage beschlossen, der sich in der Villa Albani befindet (Abb. 4).
Den grössten Teil der Vorderseite nimmt der Zug der Götter zur
Hochzeit von Peleus und Thetis ein; auf dem linken Ende des

Frieses aber wird eine Göttin von Amor nach links geschoben, wie
wenn sie von den andern nach rechts bewegten Gottheiten
getrennt werden sollte. Robert wollte in ihr Iuno Pronuba erkennen,
die aus dem Brautzimmer entfernt werden müsse, weil die Hochzeit
beendet sei48. Diese an sich schon etwas künstliche Erklärung ist
vollends dadurch hinfällig geworden, dass Rodenwaldt die Gestalt
der Pronuba als eine vorwiegend dichterische Schöpfung aus dem
Kreis der Gestalten ausgeschieden hat, die bei solchen zeremoniellen

Bildern zu erwarten sind; sie hatte nur einen unbedeutenden
Kult und ist erst durch Vergil bekannter geworden. Zoëga hatte
in der Frau Thetis gesehen, die zur Hochzeit überredet werden
muss49. Dazu passt es, dass aufder links unmittelbar anschliessenden
Schmalseite ein anderer Amor auf einem Delphin mit einem
Sonnenschirm in der Hand der Braut entgegenreitet. Auf der rechten
Schmalseite bezähmt Neptun Meerungeheuer. Die Wesen, die das

47 E. Will, Un sarcophage romain à sujet eschatologique: Bulletin du Musée
de Beyrouth 8 (1949) 109 ff.

48 Robert a. a. O. 2 Nr. 1 Taf. 1. Toynbee a. a. O. Taf. 38, 2.
49 G. Zoëga, Bassi Rilievi, Roma 1808, I, 249.



Sinn und Form 181

tödliche Element der Salzflut überwinden, erscheinen als Symbole
der Unsterblichkeit, die dem Verstorbenen wie dem Gemahl der
Thetis zuteil wird50 : der scheuen Braut am Ende der linken Vorderseite

entspricht die schon vermählte Thetis am rechten Ende, der
die Götter ihre Gaben bringen.

Wie dieses Werk aus der Frühzeit des Kaisers Antoninus Pius
sich formal, in der Stille des Zugs, in der Harmonie der Gestalten
noch enger an die Klassik anschliesst, so ist es auch in der Symboük
leiser, während seit Marc Aurei Kompositionen Figur und Sinn
sich heftiger an den Betrachter wenden. Alle griechischen Gesetze
des organischen Baus von Gestalt, Komposition, Raum und
Erzählung werden gebrochen; die zertrümmerten Elemente lassen

die Glut des Suchens nach neuen Wahrheiten spüren, bis sie

schliesslich den Gesetzen festgefügter transzendenter Lehren
unterworfen werden.

50 Cumont a. a. O. (oben Anm. 36) 166 ff.


	Sinn und Form : zur Deutung der Aldobrandinischen Hochzeit und einiger römischer Sarkophage

