
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Triebkräfte in der bernischen Volkskunst

Autor: Rubi, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I50

Triebkräfte in der bernischen Volkskunst

Von Christian Rubi, Bern

Mit den Dingen der Volkskunst und ihren Triebkräften
beschäftigen sich die Forscher noch nicht lange. In den siebziger und

achtziger Jahren des verflossenen Jahrhunderts hat man vereinzelt
mit der Veröffentlichung von Werken über die Volkskunst
begonnen und allzu voreilig allgemeine Schlüsse gezogen. So sind

wir heute in der Zwangslage, fehlgeleitete Meinungen über das

Wesen, die Entwicklungsgesetze und Grenzen dieser Kunst zu
bekämpfen und abzulösen.

Alois Riegl hat 1894 in einer Berliner Publikation1 die Volkskunst

als ein Erzeugnis des Hausfleisses, des untersten Gliedes in
der Kette von Betriebsformen der menschlichen Güterproduktion
gesehen. Unter Hausfleiss verstand er eine Produktion, bei der
alles, wessen der Mensch bedarf, von ihm selbst und seiner Familie
bereitet wird. So glaubte er, dass der Kunstformenschatz eines

Familienverbandes während Jahrhunderten, ja Jahrtausenden keine
wesentlichen Veränderungen erfahren habe.

Anders kam Rob. Forrer 1906 zum Ergebnis2, dass es eine

bewusste, d. h. mit Absicht geschaffene Volkskunst nie gegeben
habe. Wo eine solche sich bildete, sagte er, sei sie stets aus einer

Verwilderung der Stadtkunst, aus kleinstädtischem oder bäuerlichem

Unvermögen hervorgegangen. Dem Zeitgeist der letzten

Jahrhundertwende verpflichtet, behauptete er weiter, dass weder
der Bauer noch der Kleinbürger eine eigens für ihn geschaffene
Kunst wolle, er wünsche nicht dadurch von den übrigen Klassen

getrennt, gewissermassen noch ausdrücklich zum Bauern oder

Kleinbürger gestempelt zu sein. Jeder Stil habe somit seine bäuerlichen

Ausläufer. Hellmuth Bossert trat 1935 dieser Auffassung
entgegen3. Er erkannte in der Volkskunst eine Reihe von Schöpfungen,

die nicht als gesunkenes Kulturgut angesprochen werden
dürften, da ja ein städtisches Vorbild fehle. Forrer verwechsle

1 Alois Riegl, Volkskunst, Hausfleiss und Hausindustrie, Berlin 1894.
2 Robert Forrer, Von alter und ältester Bauernkunst, Esslingen 1906.
3 Hellmuth Bossert, Geschichte des Kunstgewerbes aller Zeiten und Völker

Bd. 4, Berlin 1935.



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst 151

Volkskunst mit Provinzialkunst, die kaum etwas mit der Volkskunst

zu tun habe.
So ist seit einigen Jahrzehnten für den Forscher — auch für

einen Teil der Kunstgelehrten — das Eigenständige der Volkskunst

nicht mehr in Frage gestellt. Konrad Hahm4 schrieb 1928 mit
Recht, die Erzeugnisse der bäuerlichen Kunst seien nicht deshalb

so wirkungsvoll, weil ihre Hersteller im Gegensatz zu einer
bestimmten Stilauffassung naiv und primitiv schufen, sondern weil
sie im Banne einer eigenen geistigen Welt ebenso stark standen
wie etwa die Zeitgenossen Michelangelos im Banne des Renaissancegedankens.

Deshalb sei die Volkskunst in ihrer Art der
individuellen Kunst ebenbürtig und mit gleichem Ernst zu erforschen.

Da uns die Aussagekraft der Berner Bauernkunst in Bezug
auf unser Volkstum derjenigen der Stadt an Bedeutung nicht
nachzustehen scheint, unternehmen wir es im folgenden, den
Triebkräften im volkstümlichen Kunstschaffen der Vergangenheit und
Gegenwart nachzugehen.

Wohl dokumentiert das Volkskunstgut nicht unmittelbar die

Gefühle, das Streben, das Persönliche seiner Schöpfer; wohl
erzählt der Volkskünstler nicht und stellt keine Natureindrücke dar.

Er äussert sich zumeist im gegenstandsgebundenen Ornament und
dessen Motivenschatz. Aber gerade wie dieser Schatz verwendet,
erweitert, abgewandelt wird, darin offenbaren sich die geistige
Struktur des Landvolks und der Zeitgeist. Zur Abklärung der

Frage, ob die Volkskunst (im weitesten Sinne verstanden) das

Produkt Einzelner oder eine anonyme Gemeinschaftsleistung
darstelle, sind in jüngster Zeit einige wesentliche Beiträge erschienen.
So haben die Liedforscher einwandfrei nachgewiesen, dass die
Volkslieder immer Schöpfungen Einzelner darstellen, deren sich
das Volk dann bemächtigte. Eine ähnliche Aufhellung ist Karl
Meuli in Bezug auf die Schweizer Holzmasken gelungen, sodass er
mit vollem Recht sagen konnte: «Nicht Namenlosigkeit ist das

entscheidende Kriterium für die Schöpfungen der Volkskultur.»
Immerhin sei zugegeben, dass die Volkskunst viel überliefertes

anonymes Gut enthält. Doch dieses wird immer wieder bereichert
durch die Leistungen starker Persönlichkeiten, die dem weiteren
Schaffen einer Landesgegend die Richtung weisen oder als

Einzelerscheinungen in die Geschichte eingehen. Und da ihnen der Zeitstil

nicht Zwang sondern eine Handhabe bedeutet, gestalten sie oft
4 Konrad Hahm, Deutsche Volkskunst, Berlin 1928.



152 Christian Rubi

überraschend frei. Ihre Sicherheit gewinnen sie aus dem Traditionellen,

aus dem Brauch, aus dem Wissen um die Anerkennung des

Auftraggebers, mit dem sie das zu schaffende Werk besprochen
haben, dessen Einstellung und geistige Struktur ihnen vollauf
vertraut ist. Eine tiefgehende geistige Kluft zwischen Gebendem und
Nehmendem kennt man in der Volkskunst nicht.

Neben der individuellen Triebkraft wirkt sich selbstverständlich

der Geist der Gemeinschaft sehr stark auf die Volkskunst aus.
Er beeinflusst gleichermassen den Konsumenten wie den
Produzenten. Eindrücklich zeigt sich das im frühern Hausbau.

Hausbau

Wie zahllose Inschriften auf den Jochbalken unserer
Mittelland-Bauernhäuser vermuten lassen und eine Preisschrift des

Trachselwalder Pfarrers Ris aus dem Jahre 1772 sowie das

hochinteressante «Hausbuch» des Christen Rufener von Münchenbuchsee5,

angefangen im Jahre 1757, einwandfrei beweisen, war
der Hausbau ehemals eine Angelegenheit der dörflichen Gemeinschaft

und des ganzen Familienverbandes.
Als sich Christen Rufener 1765 entschlossen hatte, eine neues

Haus zu bauen, da fällte er vorerst im Herbst «mit Hülf Gottes
und der übrigen guten Lüten» im Dorfwalde 75 Bäume. Dann
«am 6. Merz 1766 haben wir mit der Hülf Gottes und guten Lüten
angefangen die Hölzer zu zimmern. Fast das ganze Dorf samt

unseren Verwandten ussert dem Dorf sind uns zu Hilf kommen
und haben vier Wochen gezimmert. Ein Tag sind es unser 40 Mann
gewäsen, der ander Tag 30 Mann. Den 6. Tag Aprell 1766 haben
wir mit der Hülf Gottes und 70 Mannspersonen diesers Haus
aufgerichtet. »

Dem gemeinsamen Arbeiten folgten gemeinsame Festmähler.
Als man ihm das Holz an einem Tage aus dem Walde auf den

Bauplatz geführt, hat er «denen Fuhrlüten eine Fuhrung gäben».
Diese «Fuhrung», eine Abendmahlzeit, stellte den einzigen Lohn
für die geleistete Arbeit dar. Und in der Nacht nach dem Aufrichten

des Hauses «haben wir die Aufrichti gehabt und haben uns
lustig gemacht bis morgens Nachmittag. Zu dem Aufrichtimal hat
mir min Bruder Bendicht (wohnhaft in Biberen) zwei Fass Win
verehrt und sind mir 25 Körb voll Küchli und 15 Hammen
verehrt worden.» Mit Dankbarkeit verzeichnet er auch eine grosse

6 Im Besitze der Familie Krähenbühl-Bärtschi, Waldhaus, Lützelflüh.



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst 153

Zahl von Baugeschenken: «Min Hochgeehrter Herr Landvogt
Früsching zu Buchsee hat mir drei Trämlen und drei Eichen
verehrt. — Mein Schwager Christen Häberli hat mir ein Fuder Tannen

und ein Grotzen verehrt. Ein Ehrende Gemeind Diemerswil
hat mir auch ein Fuder Tannen verehrt. » Usw.

Im ganzen sind ihm von den Verwandten, Bekannten und den

umliegenden Gemeinwesen 20 Fuder Holz, 16 Tannen und 8

Eichen geschenkt worden. Seine Leistungen an Mahlzeiten waren
allerdings auch dementsprechend. Das Hausbuch verzeichnet
folgende Einkäufe: «Für Korn und Wicky zahlt, ohne was mir
gewachsen ist, loo Kronen.» Dann für 2507 Liter Wein 180 Kronen.
Ferner sind aufgeführt «vier fett Kühe, 6 fetty Schwyn, 10 Kalber,

12 fetty Schaf, 2 Aemmentalerkäs, 1 Sack Reis».
Pfarrer Ris bezeugt 1772 fürs Emmental ähnliche Verhältnisse:

«Die Benachbarte, wann sie entweder selbst kommen, oder
ihre Söhne und Knechte zur Hilf bei der Zimmerarbeit senden,

bringen Brot, Milch, Butter, gedörrtes Obst, geräuchertes Fleisch
oder andere Speisen, und jeglicher mehr, als er zu seiner
Mittagsmahlzeit braucht. Da nun weniger Zimmerleuthe im Taglohn
gehalten und mit den zugebrachten Speisen die Zimmerleuthe und
Arbeiter guten Theils besorgt werden können, so ist der Kosten
nicht gross ein Haus zu bauen.»6

Diese Gemeinschaftswerke, diese intensive Anteilnahme des

örtlichen Kollektivs und der Verwandtschaft am privaten Hausbau

zeitigten ein Brauchtum, das die Volkskunst im Kanton Bern
weitgehend befruchtete. Wir meinen das Schenken von Fenstern,
Türen und Bügen.

Geschenkte Fenster

Ins Haus Rufener sind nicht weniger als 24 Fenster geschenkt
worden. Den Hauptharst der Donatoren boten die Verwandten.
Dann stellten sich mit Gaben ein der Landvogt, der Pfarrer, einige
Wirte und Geschäftsfreunde (Rufener war Krämer und Doktor).
An die Übergabe der Fenster schloss sich, wiederum ein Essen, das

sogenannte «Fenstermahl» an. Bruder Bendicht spendete «vier
nöüw Dublonen für den Wein für das Pfänstermal und 30 Mass

(50 1) roten Wein für das Pfänstermal». Das Haus besteht leider
nicht mehr. Hingegen hat sich die Schliffscheibe aus dem Fenster

; Christian Rubi, Volkskunst am Berner Bauernhaus, Basel 1942, 9.



154 Christian Rubi

des «Herrn Abraham Stephani von Aarau, dieser Zeit Pfarrer zu
Buchsee, Anno 1767» ins Historische Museum Bern gerettet.

Dem Brauch des Fensterschenkens verdankt unser Kanton
die einst blühende Kunst des Glasschleifens. Er ist ohne Zweifel
ein Ausläufer des altern städtisch-adeligen Brauchs. Als im Verlauf
des 17. Jahrhunderts auf dem Lande das Glas häufiger wurde,
breitete sich bei uns die aus dem Ausland importierte Kunst
aus. Es gaben sich einzelne, uns zum Teil mit Namen bekannte
Gewerbler damit ab7. Ihr Tun wurde getragen vom Volksgeiste.
Beim Fenstermahl betrachteten, kritisierten, belobten die
Schenkenden und der Beschenkte gemeinsam die Werke des Glasschleifers,

welcher im Hinblick auf diesen Anlass und auf die spätem
Betrachter sein Bestes gegeben. So hat sich unser Volk eines

Kulturguts bemächtigt, das ursprünglich nur in einzelnen Stücken im
Lande zu sehen war und fremd anmutete. Dann wurde es

sozusagen Allgemeinbesitz. Noch zu Beginn des vergangenen
Jahrhunderts bargen die Häuser des Kantons Bern Hunderte, ja
vielleicht Tausende dieser Kunstwerklein. Im Frutigland findet sich
heute noch eine Abart davon, die mit dem Diamant geritze Scheibe

in den Stubenfenstern einsamer Alphütten. Ältere Leute entsinnen

sich, dass man vor dreissig, vierzig Jahren auf den Märkten durch
wandernde Glasschleifer Weingläser und Doppelliterflaschen,
sogenannte Taufigutter, verzieren lassen konnte.

Im Frühling 1950 hat sich in Frauenkappelen bei Bern ein
Mann8 niedergelassen, der früher in Dornach lebte, aus der
Tschechoslowakei stammt und diese Kunst gründlich versteht.
Die Monatsschrift «Der Hochwächter» hat 1948 über ihn und sein
Schaffen einen illustrierten Bericht gebracht, was zur Folge hatte,
dass ihm aus dem Kanton Bern recht viele Bestellungen zugekommen

sind. Das veranlasste ihn zur Übersiedelung. Schon jetzt, nach
kaum einem Jahr, kann gesagt werden, dass die Bauern der
Umgebung ihn mit zahlreichen Aufträgen beehren und sich sein
Schaffen weit herum redet. Wohl fehlt heute das Brauchtum,
welches seinerzeit diesem Volkskunstzweig zur Blüte verholfen.
Doch weiss man jetzt um sein Vorhandensein, und das Bedürfnis
nach neuem Gut dieser Art ist im Volk vorhanden. In diesem Falle
sind nicht die äusseren Verhältnisse primär, sondern es ist dies die

seelisch-geistige Struktur des Menschen.

7 Vgl. R. F. Rutsch, Bernische Schliffscheiben: Berner Heimatbücher 32.
8 Herr Jakob Werner, 1939 in die Schweiz eingewandert.



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst 155

Geschenkte Türen

Im oben zitierten Aufsatz des Pfarrers Ris steht weiter:
«Hiezu kommt noch, wann ein Haus aufgerichtet steht, so schenken

die Benachbarten, entweder aus eigener Bewegung oder
erbeten, der eine ein Fenster, der andere eine Haus-, Stuben- oder
Kellertüre mit vollem Beschläge.» Zahlreiche Objekte dieser Art
finden sich heute noch nicht nur im Emmental, sondern auch im
Seftigbiet, in der Umgebung Berns und im Oberland. Wiederum
gingen die Handwerker bei der Herstellung dieser Gaben über das

rein Zweckmässige hinaus. Der Maler schrieb in kunstvoll
verzierten Buchstaben die Namen der Donatoren und die Jahrzahlen
auf die Friese; die Füllungen wurden im Zeitstile bemalt, eingelegt

oder intarsiert, und der Schmied schuf prachtvolle Beschläge.
Solche Zeugen der Freundschaft sollten eben nicht nur praktisch,
sondern auch schön sein und durften infolgedessen etwas kosten.
Doch wehrte die verhaltene Art unserer Bauern einem schrankenlosen

Wettstreit, man blieb trotz der Betonung des Persönlichen
innerhalb eines bestimmten Rahmens.

Geschenkte.

Ganz eigen- und einzigartige Dokumente eines jahrhundertealten

Brauchtums beim gemeinsamen Hausbau findet man im
Seeland und den angrenzenden Gebieten. Die Architektur des

urtümlichen Ständerbaus bringt es mit sich, dass die vorspringenden

Gebäudeteile, wie Lauben und Vordach, durch schräggestellte
Pfosten, die sogenannten Büge, gestützt werden müssen. Nun trifft
man in diesem Gebiete oft Häuser und Speicher, die bis ein Dutzend
und mehr verschiedenartig beschnitzter und zum Teil bemalter

Eichenbüge weisen. Eingeschnittene oder auch mit dem Pinsel

hingesetzte Initialen bezeugen, dass man da wiederum Freundschaftsund

Verwandtengaben vor sich hat. Auch der Baumeister und die
Zimmerleute figurieren gelegentlich als Donatoren. Die Sicherheit
der Schnitte und die Materialgerechtigkeit der Formen in diesen

Bandornamenten — die Büge sind in der Regel nur vorderseitig
in Flach- oder Kerbschnitt gestaltet — beweisen, dass hier nicht
das 'Volk' im allgemeinen verziert hat, sondern der zünftige
Berufsmann am Werke war. Der Brauch, von dem die ältesten

Zeugen aus der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts stammen und
der weder in der übrigen Schweiz noch im Auslande bekannt
gewesen zu sein scheint, stimulierte eben den Fachmann und ver-



156 Christian Rubi

schaffte ihm die Aufträge. In diesen Bügen dokumentieren sich

wiederum allerorten der Zeitgeist und das individuelle Schaffen,
und es wird sich lohnen, die Ausdehnung des Brauchs geographisch
und zeitlich genau festzulegen und den Motivenschatz innerhalb
der verschiedenen Stilepochen zu fixieren.

Schaustücke

Wir haben bis jetzt die bildenden Künste und das Kunsthandwerk

auf dem Lande unter einen Begriff gestellt. Nun
unterscheidet man in der Literatur häufig zwischen dem ornamentalen
Schaffen der sesshaften Getreidebauern und demjenigen der
Sennen. Wir verzichten hier auf ein Herausarbeiten dieser
Unterschiede und möchten lediglich hinweisen auf eine seelische Grundlage

der mit ihrer Herde zwischen Alp und Talheimwesen hin- und
herziehenden Sennen.

Im Frühjahr 1874 stiess der auf einer Fusswanderung
begriffene Emmentaler Bauer Christian Hertig9 in der Nähe von
Herisau auf einen «alpauffahrenden Küherzug: Voran, als

Vormacht kam ein kurzer dicker Bursche, einen weithin und schön
tönenden Jodel hergebend, mit gelber, gemslederner Kurzhosen
mit Fransen, Schnabelschuh, rothem gekrüstem Schile, Kühermutz,
ihr Küherwesen zierende Hosenträger, daran schneeweisses
Nastuch, reich mit Fransen und Blumen versehenes Ledertschäppi und
gravitätisch den respektablen Kühertampurstab schwingend. Hinter

ihm her als Anführer seiner Familie der Muni mit dem Melch-
stuhl auf den Hörnern, schwer bekränzt mit Floras erzeugten Arten.
Diesem nach die ganze Kuhbehörde mit grossen Treicheln und
reichverzierten, breiten Riemen.» Auch der alphornblasende
Meistersenn war «passend angeschirrt», und selbst den Bari «umgaben

schöne Bänder und Blumen». Christen Hertig fand das alles

«fröhlich, festlich, schauenswert». Wie diese Appenzeller, so zogen
seinerzeit auch unsere Emmentaler-, Schwarzenburger- und
Simmentalerwanderküher durch die Dörfer und liessen sich und
die reichgeschmückte Herde von Jung und Alt bestaunen. Da es

ihnen vor dem Aufkommen der Talkäsereien wirtschaftlich wohl
erging und sie mit einer gewissen Überheblichkeit auf die
Talbauern schauten10, wurden sie von einem Prängegefühl ergriffen,

9 Christian Rubi, Geschichte des Hofes Hertig im Untern Frittenbach, in:
Berner Zeitschrift f. Geschichte und Heimatkunde 1941, 66 ff.

10 Vgl. Jeremias Gotthelf, Die Käserei in der Vehfreude.



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst 157

dem sie auf die eben geschilderte Art Ausdruck verliehen. Es ist
dies das gleiche Gefühl, welches Fürsten und Könige zu Fördern
der Maler, Bildhauer und Architekten werden liess.

Wie jedoch weder Könige noch Kaiser als Kunstproduzenten
auftraten, so waren auch die Wanderküher nicht Hersteller ihrer
Gerätschaften und Prunkstücke. Der Sattler lieferte ihnen die

prächtig bestickten und applizierten Glockenriemen, der Küfer
die beschnitzten Milchgeschirre, was alles sie mit blanker Münze
bezahlten; denn sie waren ja, im Gegensatz zum Talbauern, eng
mit der Geldwirtschaft verbunden.

Etwas von diesem Prängegefühl tut sich auch in den reich
bemalten Truhen und Schränken der Bauernhäuser kund. Wie in
unserer Schrift über die Berner Bauernmalerei11 nachgewiesen wird,
fanden viele dieser Stücke ihren Weg ins Haus auf dem geschmückten

Brautfuder. Vom Wagen herunter grüssten die Blumenornamente,

Inschriften und Jahrzahlen auf die zuwinkenden und
kettenspannenden Dörfler. Diese Farbenpracht galt in erster Linie dem

Hochzeitstage und nicht der zukünftigen Wohnstube. Denn die

Truhen mit ihrem kostbaren Inhalte kamen vielfach in die Speicher
zu stehen, wo sie dem Auge der meisten Familienglieder und der
Fremden für immer entzogen blieben. Die ländliche Hochzeit mit
ihrem frohen Brautzug, die Einsegnung in der Kirche «Vor einer

ganzen christlichen Gemeinde» bewegte früher die Gemüter des

engern und weitern Bekanntenkreises von Braut und Bräutigam.
Diese waren an jenem Tage der Mittelpunkt einer ganzen
Dorfschaft oder gar Talschaft. Als eigentliche Hauptpersonen müssen

zwar die Eltern der Brautleute betrachtet werden. Sie hatten ihre
Kinder zusammengegeben, häufig im Beisein eines Verwandtenkreises

die vermögensrechtlichen Verhältnisse geordnet und schriftlich

niederlegen lassen. Ohne Einwilligung der Eltern war nach
dem alten bernischen Zivilrecht eine Verlobung ungültig. Da die

jungen Eheleute vielfach in den Haushalt der Eltern des Bräutigams
aufgenommen wurden, so hatte die Braut neben der währschaften,
selbstverfertigten Wäscheaussteuer wenig Dinge in den Ehestand

zu bringen. Meistens begnügte man sich mit einem «aufgerüsteten
Bett und einem Trog».

Auf diesen Trog nun wurde alle Sorgfalt verwendet. Er musste
aller Welt zeigen, dass die Braut als «eine warte Tochter» ihr

11 Christian Rubi, Berner Bauernmalerei aus drei Jahrhunderten: Berner
Heimatbücher 13/15, 1944-



158 Christian Rubi

Elternhaus verlasse und nicht mit leeren Händen im neuen Heim
einkehre.

Auf keinem andern Gebiete unserer Volkskunst lässt sich so
einwandfrei wie anhand der bemalten Truhen nachweisen, dass

1. der bäurische Ornamentist nicht städtische Vorbilder nachge¬
ahmt hat (denn diese fehlen gänzlich) ;

2. der Bauernkünstler seinen Stil dem Zeitgeiste gemäss wandelte,
es uns also möglich ist, Stücke auf ein Jahrzehnt genau zu
datieren ;

3. eigenständige Persönlichkeiten und nicht Kollektive am Werk
waren.

Diese Kunsthandwerker verfügten über einen ihnen und dem

Zeitgeist gemässen Motivenschatz, den sie zum Teil von ihren
Vorgängern übernommen und je nach Bedürfnis abgewandelt und
erweitert hatten. Sie übten natürlich auch an Hausfronten,
Speichern und Stöckli ihr Können aus. Ihr Wirkungskreis umfasste oft
ganze Talschaften und viele Gemeinden. Es scheint, dass sie auch
durch ihr Dasein und ihr Können die Leute zu Aufträgen reizten,
folglich der talentierte Bauernkünstler als Initiator der Bauernkunst
betrachtet werden muss12.

Holz- und Kerbschnitzerei

Verworrener scheinen die Verhältnisse auf dem Gebiet der
Holz- und Kerbschnitzerei zu sein. Noch hat kein Forscher es

unternommen, hier Licht in das Dunkel der Anonymität zu bringen.
Man erging sich vielmehr immer wieder über den Symbolgehalt
gewisser Motive und schloss allzu bereitwillig auf das Kollektiv
als Hervorbringer dieser Kunst. Da z. B. Sechszackenstern und
Wirbelrosette schon in der romanischen Epoche und seither in
allen Ländern Europas verwendet wurden, folgerte man auf einen
latenten künstlerischen Zustand des 'Volkes'. Solche Fehlschlüsse
sind in der Regel die Folge einer Forschungsmethode, bei der nur
die Stücke der Zufallssammlungen unserer Museen oder eines
Liebhabers untersucht werden. Es fehlte überall die zeitraubende
Arbeit im Gelände und in den Archiven.

12 Die gleichen Umstände stellen sich ja heute wieder ein. Wo im Kanton Bern
ein Bauernmaler seine Zelte aufgeschlagen, wie in Heimiswil, Rüderswil, Bowil,
Wimmis, Langenthai, Bern, da kommen die Leute der Umgebung zuhauf mit
Aufträgen, da hat das Volk das Bedürfnis, bemalte Möbel ins Haus zu bekommen. Ob
diese Kunsthandwerker nun besser oder schlechter arbeiten, ob sie alte Stücke
restaurieren oder Neues schaffen, ist für unsere Untersuchung zunächst von
untergeordneter Bedeutung.



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst 159

m
¦¦-¦•_

€> k

Konsolenfratzen an einem Haus in Matten bei Interlaken.

So erschien 1941 im Urs Graf-Verlag, Basel, ein Prachtwerk
über «Schweizer Bauernkunst». Hier wird auf Tafel 5 eine menschliche

Fratze gezeigt, welche mit der Legende versehen ist:
«Dämonenkopf als Stallschutz gegen Unheil, Habkern b. Interlaken,
1738 ». Das Stück soll sich im Besitze eines Neuenburger Sammlers

befinden, ist somit aus seiner ursprünglichen Umgebung
herausgerissen und den Herausgebern des Werkes durch die Basler

Volkskunstausstellung zu Gesicht gekommen. Wenn sie sich die
Mühe genommen hätten, in Interlaken und Umgebung nach ähnlichen

Fratzen zu suchen, so hätten sie solche recht zahlreich als

schmückende Konsolen an den Fronten verschiedener Häuser in
Unterseen, Matten, Bönigen, Gündlischwand, Grindelwald und
Habkern gefunden. Aber lediglich an solchen Häusern, die in den

Jahren 1730 bis etwa 1780 erstellt worden sind. Kein Zweifel,
irgend ein künstlerisch begabter Zimmermann entwickelte diese

Gebilde aus der architektonisch bedingten Konsolenform heraus
und andere ahmten ihn eine Zeitlang nach. Die fragliche Fratze hat
also weder mit Dämonen noch mit dem Stall, dessen Architektur
sie ja auch nicht entspricht, etwas zu tun.

Ähnlich müssen auch die um die gleiche Zeit im Simmental
auftretenden Drachenköpfe vom fragwürdigen Symbol zum persönlichen

Ornament degradiert werden. Wir verweisen auf die

diesbezüglichen Ausführungen und die Tabelle in unserer Arbeit über
das Simmentaler Bauernhaus13. Somit zerrinnt auch auf diesem

1 Christian Rubi, Das Simmentaler Bauernhaus : Berner Heimatbücher 35/36,
1948.



i6o Christian Rubi

1

>—T

\CjVxkkt

^s

m

n

Links: Beschnitzte Konsole an einem Haus in der Gemeinde Boltigen i. S. 1655.
Rechts: Fratze am gleichen Gebäude, die zeigt, wie Zimmermeister Stephan Berg¬

mann die damals übliche Konsolenform abgewandelt hat.

Gebiete die sogenannte Anonymität der Volkskunst überall dort
in unseren Händen, wo wir ihre Schöpfer mit Daten erfassen können:

sie erweist sich als ein Phantasieprodukt der Ignoranz.
Ein Teil der Milchmelchterli-Sammlung im Berner Historischen

Museum ist nachweisbar in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts

von einem Mann aus der Gegend von Langnau-Trub geschaffen

und beschnitzt worden14. Er arbeitete im Auftrag der Küher,
welche die Zierstücke — die Schnitzereien sind ausgefärbt — im
Alpaufzug zur Schau trugen. Und die über die Gegend von Huttwil

bis nach Oberdiesbach verstreuten hölzernen Speicherschlösser,
welche mit Dekorationen versehen sind, die an urgeschichtliche
Zierarbeiten erinnern und schon zu kühnen Kombinationen reizten,
wurden in Wirklichkeit alle von einem Vater und Sohn Rothen-
bühler in den Jahren 1630 bis 1680 hergestellt und sehr wahrscheinlich

zum Teil auf den Märkten feilgeboten15. Sie hatten weder

Vorgänger noch Nachfolger, schufen also nicht aus der Tradition
heraus. Ihre Leistung war somit eine höchst persönliche.

Zu Beginn dieses Jahrhunderts schnitzte und beschnitzte in
Grindelwald ein alter Zimmermann, Blewwi Peter, formschöne

"Christian Rubi, Beschnitzte Geräte: Berner Heimatbücher 22, 1944.
15 Christian Rubi, Volkskunst am Berner Bauernhaus, Basel 1942, 100 ff.



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst

W

m

r

IV
3

RKSt J 18

¦\*£&**><•*£ ".ia

:

.» -,.,". | I • iS«ij

feì^34ì f
I if»;d

sei

* i

k

Links: Inschrift an einem Spcichcrschloss in Ursellen (Konolfingen), das seltene
Beispiel eines mit dem Hcrstellcrnamen versehenen Denkmals bernischer Volkskunst.
Rechts: Türschloss am Speicher Fuhrimann, Mauer bei Sumiswald, hergestellt vom

Sohne J. Rothenbühler.

Melkstühle für den Bedarf des ganzen Tals. Nach dem Zeugnis
seines Sohns hätte er sich damit kaum abgegeben, wenn ihn nicht
die Gliedersucht ans Haus gefesselt. Wir wissen auch, dass er in
seinem Berufe sehr tüchtig gewesen ist und im Auftrage seines
Meisters immer die Spruchbänder an die Neubauten kerben musste.

Einige Jahre nach seinem Tode setzte der Nachbar, ein
ehemaliger Senne, die Arbeit fort, weil er ein allgemeines Bedürfnis
nach beschnitzten Melkstühlen bei seinen Talgenossen verspürte
und auch Freude an diesem Tun hatte. So trifft man heute noch
im Gletschertale vor den Scheunen hängend diese verzierten
Melkgeräte, und ein sonst recht nüchterner Bauer erklärte mir
jüngst mit warmer Stimme: «Uf nem scheen verzierten Mälch-
stuchl han i den no grad viel, u wen-i ze-n-em fremde Schiirli

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951)



162 Christian Rubi

chumen, so griffen i afeneis zum Mälchstuehl u gschouwTen, was
druf siig.» Woraus zu ersehen ist, dass die Sehnsucht nach dem
Schönen auch im heutigen Volke vorhanden ist.

Volkskunst heute

Wenn die Bevölkerung unseres Landes bis um die Mitte des

vorigen Jahrhunderts zur Hauptsache in Städter und Bauern zerfiel,

so kommt heute noch die dritte Klasse, die des Industriearbeiters

hinzu. Dieser war bis vor kurzem von Existenzsorgen
erfüllt und aus jeglicher Tradition herausgerissen. Auch ging ihm
im Trubel des wirtschaftlichen Umbruchs, allgemein gesagt, der
Sinn für alle Häuslichkeit ab. In beschränktem Masse trafen diese

Feststellungen ja auch aufdie andern Stände zu. Zudem waren die

Übergänge von einer Schicht zur andern fliessender, verschwommener

geworden. Dank der Presse, dem Radio, den Vorträgen und
anderen Dorfveranstaltungen haben sich die Wechselwirkungen
zwischen Bürger-, Arbeiter- und Bauerngeist viel intensiver gestaltet.

Neue Gemeinschaftsbindungen bilden sich oder gehören schon

zum festen Bestand unseres Volkslebens.
Welche Perspektiven öffneten sich da für die Volkskunst
Im sechsten Band seiner «Geschichte des Kunstgewerbes»

sagt Bossert : «Die Volkskunst in Europa ist tot und wird in den
Teilen Europas, wo sie noch lebt, vermutlich bald sterben. Das

Wort haben heute die Gelehrten, die das Material, das die Volkskunst

lieferte, sichten, und die Museen, die es in systematischen
Sammlungen vorführen sollen.» Hier dokumentiert sich ein

verhängnisvoller Kulturpessimismus, doch vergessen wir nicht: Bossert

schrieb diese Worte 1926, als man in der Betonung der
konstruktiven Elemente den ornamentalen Stil der Zukunft gefunden
zu haben glaubte. Diesem technischen Zweckstil folgte bekanntlich
auf dem Fusse als Manifestation der sogenannte 'HeimatstiP. Das
reichlich abgegriffene Wort bezeichnet eine Sache, die offensichtlich

mehr als eine Mode ist, wenigstens ausserhalb der
Möbelbranche und der Stadt.

Die ornamentalen Materienreize allein, wie die internationale
technische Form vermochten eben dem Volke nicht zu genügen :

es bedurfte einer gewerblichen Kunstäusserung, die dem aufs

Völkische, Ethnische, Heimatlich-Bodenverwurzelte ausgerichteten

Zeitgeist entsprach. In der Stadt äusserte sich der 'HeimatstiP

in der Vorliebe zum Primitiv-Bäurischen, in der Betonung der



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst 163

roh behauenen Holzbalken, des geschmiedeten Eisens, des rauhen

Verputzes, im Gastlokal mit provinziell-intimen Charakter.
Gemessener und solider ging und geht diese Bewegung im

Dorf und auf dem Lande vor sich. Der Geist des Bauern hatte sich
seit Jahrzehnten ausschliesslich mit dem technischen Fortschritt
abgegeben, hat der Technik auch finanziell schwere Tribute
geleistet. Das Landvolk war infolgedessen allem Traditionellen
entfremdet. In den bösen Krisenjahren standen Tausende von
Bauernfamilien in Gefahr, von Haus und Hofvertrieben zu werden. Dieses

Angstgefühl ergriff während der Kriegszeit den ganzen Stand, uns
alle. Da wandte man den Blick zurück auf die Vergangenheit,
suchte nach den geistigen und seelischen Wurzeln unseres Staats-

bewusstseins und glaubte solche in den kulturellen Denkmälern
unserer Voreltern zu entdecken. Familienerbstücke, wie bemalte

Truhen, beschnitzte Stühle, Kupferkessel, begann man als Apo-
tropäen gegen fremdes Geistes- und Gedankengut zu hüten.

Allgemach begann es sich auch im Hause des dritten Standes,
des nun wirtschaftlich besser gestellten Arbeiters zu regen. Man war
hier während des Krieges durch den Anbauzwang in vermehrtem
Masse mit dem Boden in Berührung gekommen und hatte um sein

Heim, sein Vaterland gebangt. Grosse Sorgen führen den
wertvollen Menschen seinem Nächsten, der Familie zu. Wohnstube
und Herzen sind die fruchtbaren Gefilde der Volkskunst, hier
wurzelt sie.

Die Renaissance der Volkskunst setzte im Kanton Bern schon

in den dreissiger Jahren, also mitten in der Krisenzeit ein. Sie

wurde vorbereitet durch die Bemühungen des Heimatschutzes, die

Mundartschriftsteller, das Werk Emanuel Friediis und seiner

Illustratoren und eine umfassende Volksaufklärung durch die
Presse und Lichtbildervorträge. So hat z. B. der Schreibende seit

1935 bis heute (Jan. 1951) rund dreihundert Vorträge über Volkskunst,

Handwerk und Dorfkultur gehalten. Seine Manuskriptmappen

bergen gegen zweihundert Aufsätze über die gleichen
Themen, welche in der Tages- und Fachpresse erschienen sind.

1938 führte er in der Bäuerinnenschule Uttewil den ersten Kurs
für ländliche Ornamentik durch, und seither hat er hier und an
ähnlichen Instituten 45 solcher Kurse geleitet. Dazu kommen 20

vierzehntägige Lehrerkurse, 8 in Kreisen der Trachtenleute und

15 öffentliche Dorfkurse, veranstaltet im Gebiete des Oberlandes

und der Voralpen. Gerade diese letztern Kurse, welche von Per-



164 Christian Rubi

sonen aus allen Ständen und jeden Alters besucht werden, zeigen,
wie aufgeschlossen das Volk nun für sein Kunstschaffen wieder ist.

Die Kurse vermitteln neben dem rein Technischen einen
gewissen Motivenschatz, führen ein in die gesetzmässigen Grundlagen
und die Richtlinien des Ornamentierens. Alles das geschieht auf
dem Boden der traditionellen Volkskunst, welche für viele
Teilnehmer immer wieder eine Offenbarung bedeutet, sie vom Naturalismus

befreit und ihnen Mut und Selbstvertrauen zum eigenen
Schaffen und Gestalten gibt. Was von diesem Schaffen der Zeit
verhaftet bleibt und was von Dauer sein wird, kann natürlich erst
die Zukunft weisen. Immerhin darf heute wohl festgestellt werden,
dass die individuelle Triebkraft, zur richtigen Zeit eingesetzt,
imstande ist, der Volkskunst neue Impulse zu verleihen.

Diese Ansicht sei noch durch ein weiteres Beispiel gestützt:
In einer abgelegenen Gegend des Emmentals wirkte vor Jahren
ein Lehrer, der zunächst zu seiner persönlichen Befriedigung die
Volkskunstschätze in seinem Schulkreis erforschte. Dann machte

er damit seine Kollegen und Schüler bekannt. Er veranstaltete
Lichtbildervorträge und Schnitzkurse für Erwachsene. Heute finden
sich in Dutzenden von Häusern dieser Gemeinde beschnitzte und
bemalte Gegenstände und durch den Fachmann restaurierte Truhen
und Schränke. Dieses Beispiel (man kennt übrigens im Kanton
Bern heute viele solche) zeigt wiederum, dass das Beachten und
Erfassen der traditionellen Volkskunst, wie sie sich im Gelände
erhalten hat, den Grund legt zu neuem Schaffen, dass auf diese

Weise der unterbundene Saftstrom durch eine individuelle Triebkraft

wieder zum Fliessen gebracht werden kann.
Dem Zeitgeist entsprechend ist die heutige Volkskunst nicht

eine schnurrichtige Fortsetzung derjenigen der verflossenen Epoche.

Sie enthält wohl einen grossen traditionellen Motivenschatz.
Dessen Eingehen ins neue Ornament ist aber nicht seiner ihm zum
grossen Teil angedichteten Symbolkraft und kaum der Treue des

Gestalters zum Althergebrachten zuzuschreiben. Es sind vielmehr
das innere Gesetz des guten Ornaments und die künstlerische
Aussagekraft des einzelnen Gebildes, was ihm 'ewiges Leben'
verleiht. Schier zwangsläufig verwendet der Kerbschnitzer den

Sechszackstern, weil dieser auf einfachste Art mittels eines
Halbdutzends Zirkelbogen aufgebaut und dann äusserst vielfältig
abgewandelt werden kann. Ahnlich bedarf man im pflanzlichen Ornament

der Tulpen- und Rosettenform. Allgemein sei festgestellt,



Triebkräfte in der bernischen Volkskunst 165

dass elementare, abwandlungsfähige Motive trotz ihrer
jahrhundertelangen Verwendung dem Ornamentiker immer wieder neu
erscheinen und folglich zum eisernen Bestand jedes gesunden
Ornaments gehören. Sie schliessen jedoch die persönlich gestalteten,
dem Zeitgeist verhafteten Motive nicht aus.

Das heutige Schaffen entspricht am ehesten dem mittleren
Bauernbarock, und zwar in erster Linie deshalb, weil dessen Motive
eben variationsfähig und entwicklungsträchtig, also in allen Teilen
gesund sind. Sie werden zwar kaum aus klarer Überlegung heraus

bevorzugt, sondern weil sie dem Zeitgeiste weitgehend entsprechen16.

Bemalte Truhen aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
sind in den letzten Jahren zu Hunderten restauriert worden und
prägen sich nun dem Beschauer als Vorbilder ein. Somit wirken die
verschüttet gewesenen Zeugen der alten Bauernkunst in der
heutigen ländlichen Ornamentik unmittelbar als Triebkraft, ein

Vorgang, der in der Geschichte der Kunst keineswegs einmalig ist.

(Man erinnere sich, welche Auswirkungen das Studium der Antike
auf die Renaissancekünstler hatte oder dass die karolingische und
ottonische Kunst ohne das byzantinische Stimulans kaum denkbar

ist.)
Die Entwicklungen in der Hochkunst sind seit 1900 für die

Erneuerung der Volkskunst in vielem günstig verlaufen. Wenn in
der letzten Hälfte des verflossenen Jahrhunderts durch die führenden

Künstler die Natur als die Lehrmeisterin alles Kunstschaffens

propagiert worden ist, so wirkte sich das nachhaltig auf den

Zeichnungsunterricht in der Volksschule und damit das
Kunstschaffen des Volkes aus. Das Naturkopieren verdrängte alles

unbefangene ornamentale Gestalten. Doch kurz vor dem ersten Weltkrieg

trennte sich bekanntlich für die Leute des «Blauen Reiters»

(Macke, Marc, Klee, Kandinsky, Gabriele Münther) «in ganzer
Fülle das Reich der Natur vom Reich der Kunst». So sind die
Modernen indirekt zu Wegbereitern und Förderern des so ganz
unnaturalistischen volkstümlichen Ornamentierens geworden.

Die alte Volkskunst blühte auf dem Boden der Tradition, des

Dorfverbandes, des Brauchtums. Doch gab es auch früher
Einzelleistungen, die Einmaligkeiten darstellten, also weder auf direkten
Vorbildern beruhten noch aus einem Gemeinschaftsgefühl heraus

entstanden. Die oben erwähnten Umstände sind also in der Volks-

16 Auch der Musikschaffende fusst ja heute mit Vorliebe auf Bach und seinen
Vorgängern.



i66 Christian Rubi, Triebkräfte in der bernischen Volkskunst

kunst nicht primär. Ihr riefen in erster Linie das Schmuckbedürfnis
und die Lust am künstlerischen Gestalten. Diese allgemein menschlichen

Eigenschaften sind es, die heute sich wieder auswirken. Im
Augenblicke, da das alte Kulturgut vom Unrat der Zeit befreit und
in Besitz genommen und der Mensch aus den Fesseln des Naturalismus

gelöst ist, werden alle die Triebkräfte wieder frei, die der
Volkskunst dienen können.


	Triebkräfte in der bernischen Volkskunst

