Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 47 (1951)

Artikel: Swift Uber die Wissenschatft

Autor: Rassem, Mohammed

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

130

Swift iiber die Wissenschaft

Von Mohammed Rassem, Rimsting (Bayern)

Wer es nicht als Beschimung, sondern als Bestitigung emp-
findet, zu wissen, dass das was er tut seit alters so getan worden
ist — der darf daran erinnert werden, dass die Volkskunde und die
Volkerkunde, also das wissenschaftliche Verstehen eignen oder
fremdartigen Volkstums, in Europa immer wieder von Minnern
vorangetricben worden ist, die sich zunichst dem Studium der
Antike und ihrer Sprachen gewidmet hatten. Noch Jacob Grimm
stiess von einem klassischen Bezirk aus in sein Neuland vor: er
war eigentlich Schiiler eines Romanisten, und er war praktisch auch
ein Graezist. Das zeigen im einzelnen zahllose Zitate und Anspie-
lungen, das zeigt im ganzen die Konzeption der germanischen
Religion als Mythologie und die Auffassung der Poesie als ur-
springlich immer episch. Homerstudium und Bibelstudium, wie
es dem Geist seiner Pamilie entsprach, sind allen seinen ger-
manistischen Forschungen vorausgegangen. Aus dieser Verbin-
dung, aus der Einheit humanistisch-reformatorischer Traditio-
nen, erwuchs ein kraftvoller, fast muss man sagen gewalttitiger,
philologisch-historischer Trieb, und so auch ecine Volkskunde
grossen Stils.

Die klassische Bildung konnte in der Beziehung zum Wort,
zur Schrift wirksam werden, aber auch in einer anderen religidsen
Sphire: in der Mission. In Joseph Francois Lafitau’s Werk tber
die Indianer, das ja namentlich durch seine Vergleichungen zwi-
schen Antike und Primitiven berithmt geworden ist, spliren wir
auf Schritt und Tritt den Wunsch, den Menschen zu bessern, zu
erhbhen, und den Willen, in den Sitten der Wilden das Edle und
Preisenswerte aufzusuchen. Die historischen Werke des Paters,
gewissermassen der inneren Mission dienend, sind vom Enthusias-
mus fiir grossartiges menschliches Streben und Vollbringen dik-
tiert: die « Entdeckungsteisen und Eroberungstaten der Portugie-
sen» und ebenso die Geschichte Johanns von Brienne, der aus
einem franzosischen Vasallen und Schiller von Clairvaux zum
Kaiser von Byzanz wurde. «Voila le merveilleux de cette Histoire.
On croit d’abord que c’est un des coups de la main de Dieu .. .»



Swift iiber die Wissenschaft 131

Aber, und deswegen ist das Bichlein geschrieben, wer dieses
Leben wirklich studiere, der kénne sehen «que son élévation est
moins "ouvrage de la fortune et du hazard; que le fruit des talens
et de la récompense de la vertu». Das Lob eines vollkommenen
Menschen, das ist es, was Lafitau schreiben will. «Je pourrois m’en
servir utilement pour réveiller une ambition raisonnable dans le
coeur des jeunes Gentilshommes et les piquer d’une noble émula-
tionl. »

! Histoire de Jean de Brienne, Roi de Jérusalem et Empereur de Constantinople,
Paris 1727, 1—4.

9*



132 Mohammed Rassem

Die Entstehung ethnographischer Arbeiten aus der Verbin-
dung literarischer Gelehrsamkeit mit einem religiosen Ziel ist nichts
Singulires. Die Chinesen haben gelehrte Wallfahrten unternommen,
die einerseits zum Gegenstand ihrer mythischen Poesie wurden und
andererseits ihre Indienkunde begriindeten, weil ihnen die buddhi-
stischen Schriften erklirungsbediirftig und erklirenswert waren?.
Dass andererseits rein politische Erfordernisse zu ethnologischer
Hellhorigkeit erziehen konnen, hat gerade auch China bewiesen,
dem wir so manche interessante Nachricht tiber die innerasiatischen
Volker verdanken. Die Geschichte der deutschen Versuche, eine
fundierte Kenntnis des russischen und tiirkischen Ostens zu schaf-
fen, ist zum guten Teil eine Geschichte humanistischer und poli-
tisch titiger Minner. Die kaiserlichen Gesandten des 16. Jahrhun-
derts, deren Darstellungen berithmt geworden sind, wie Herber-
stein oder Busbeck, sind durch die Bildungsideale der Maximiliani-
schen Epoche geprigt®. Noch Bismarck erhielt die Unterlagen zu
seiner hochst nuancierten Balkanpolitik durch — Philologen,
nimlich eine Gruppe von Minnern, welche ihre Kenntnis antiker
und orientalischer Sprachen und Literaturen mit Jandeskundlichen
und diplomatischen Interessen, ihre objektiven Einsichten mit
deutscher Gesinnung zu vereinen wussten. Spiter ist allerdings
dieser Typus von Mitatbeitern mehr und mehr aus dem Auswirti-
gen Dienst verschwunden, sei es, dass es sie nicht mehr gab, sei
es, dass er nicht mehr herangezogen wurde,

Fir die europiische Linderkunde, wie sie sich im 17. Jahr-
hundert herausbildete, sind William Temple’s «Observations upon
the United Provinces of the Netherlands», 1672, ein interessantes
Beispiel, wenn sie auch an Volkskunde im engern Sinn des Worts
nicht viel bieten. Der Verfasser war zuvor Englands Gesandter in
Briissel und Den Haag gewesen und hat im ganzen eine anti-
franzosische, hollandfreundliche Politik vertreten, deren Unter-

2Fo¢ Koué Ki, ou Relation des Royaumes Bouddhiques. Voyage dans la
Tartarie, dans I’Afghanistan et dans 'Inde, exécuté, a la fin du 4. siecle, par Chy Fa
Hian, prétre bouddhiste. Traduit du chinois et commenté par Abel Rémusat, ed.
Klaproth-Landresse, Paris 1836. — Stanislas Julien, Hoei-Li (Histoire de la vie
d’Hiouen-Thsang et de ses voyages dans 'Inde 629—645), in: Nouvelles Annales des
Voyages, 1851. — G. Jacob-H. Jensen, Das chinesische Schattentheater (1933)
14ff. 96fL. 131.

3 O. Brunner, Adeliges Landleben und europiischer Geist (1949) 152 ff. 168 ff.
J. Nadler, Literaturgeschichte QOesterreichs (1948) 132 f.

4]. A.v. Reiswitz, Belgrad-Berlin Betlin-Belgrad 1866—1871 (1936), bes.
4 ff. sotf. g9 f.



Swift iiber die Wissenschaft 133

stiitzung diese Schrift dienen mochte. Es ging also um Dinge,
die damals von grosser Bedeutung auch fir Englands Innenpolitik
gewesen sind. Es ist der — freilich skizzenhafte — Versuch ge-
macht, Holland als ein Ganzes zu beschreiben, alle Seiten seines
Lebens, die politische so gut wie die religidse und die wirtschaft-
liche, zu erfassen, und zwar sowohl historisch wie in ihrer gegen-
wirtigen Situation.

Sir William hat sich zu der humanistischen Einstellung, die
hinter dieser Abhandlung sofort spirbar wird, anderwirts aus-
dricklich bekannt, besonders in dem heiss umstrittenen «Essay
on Ancient and Modern Learning», 1690. Auch der unbefangene
Leser wird den sehr befangenen polemischen Gegnern Temple’s,
zu denen ein Philologe wie Richard Bentley zihlte, zugeben miis-
sen, dass diese Schrift nicht eben von besonders griindlicher Kennt-
nis der Antike zeugt. Offenbar liegt das Wesentliche humanisti-
scher Bildung fiir Temple weniger in philologischer Schulung als in
einer bestimmten Gesamthaltung. Charakteristisch sind zum Bei-
spiel seine Argumente gegen die Meinung der Modernen, dass
uns die Buchdruckkunst allein schon eine entscheidende Uber-
legenheit Gber das Wissen der Antike verleihe; Biicher, sagt er,
sind «dead instructors», die keine Fragen beantworten und keine
Zweitel 16sen kénnen. Es kime auf den Fihrer an, der den Weg
kennt, Durch Menschen habe die Antike ihre Weisheit vermittelt,
nicht durch Schriften: «propagation of their doctrins by tradition,
rather than letters»5. Der Gegenwart mangle es an Lehrern antiker
Art, es sei, damit schliesst der Essay, der Typ des Pedanten hoch-
gekommen, der, die wahren Tugenden vetzerrend, fiir die Republik
der Gelehrten ebenso verderblich werde, wie Don Quichotte, det
den ritterlichen Kampf und die ritterliche Minne in Verruf gebracht
hat, fiir das Kénigreich Spanien verderblich gewesen ist. Der Glaube
an die entscheidende Bedeutung der ganzen Personlichkeit, die
Verachtung einer rein kritischen, nur den Intellekt anerkennenden
Wissenschaft: so etwa ldsst sich seine Meinung zusammenfassen.

Jonathan Swift, der damals noch Temple’s Sekretir und Haus-
geistlicher war, hat in seiner ersten Satire, dem 1695 begonnenen
«Tale of a Tub» mit dem Anhang «Account of the Battel between
the Antient and Modern Books in St. James’s Library», die Be-
zeichnung «Kritiker» («at this Day so frequent in all Conversa-

5 Temple’s Works (1754) 1, 146 f. 153 f.



134 Mohammed Rassem

tions») des niheren erldutert. Frither habe man darunter irrtiim-
licherweise, so spottet er, Leute verstanden, welche Regeln auf-
stellten, «durch deren Beobachtung ein aufmerksamer Leser instand
gesetzt werde, ein Urteil diber die Erzeugnisse der Gelehrten zu
fillen, seinen Geschmack zu einem echten Empfinden fir das Er-
habene und Bewunderswerte zu bilden, und jede Schonheit des
Inhalts oder des Stils von der Korruption zu unterscheiden, welche
sie nachifft». Sie seien dabei mit der Vorsicht dessen vorgegangen,
«der morgens durch die Strassen von Edinburgh geht, und der
tatsichlich acht gibt, sorgfiltig aufzupassen und den Schmutz auf
seinem Wege rechtzeitig zu bemerken; nicht als ob er aus Wiss-
begier Farbe und Zusammensetzung des Kots beobachten wollte,
oder etwa seine Dimensionen misse; und noch viel weniger, um
darin herumzuplitschern oder davon zu kosten; sondern einzig in
der Absicht, so sauber wie nur méglich durchzukommen»®. Das
Gegenteil davon, die moderne Kiritik, personifiziert Swift als die
Tochter des Momus und der Hybtis, als Mutter vieler Kinder: des
Lirms, der Unverschimtheit, des Stumpfsinns, der Eitelkeit, der
Anmassung (positiveness), der Pedanterie, der schlechten Manie-
ren. Diese Gottin hilt eine Rede: «Tis I, who give Wisdom to
Infants and Idiots. By Me, Children grow wiser than their Parents.
By Me, Beanx become Politicians; and School-boys, Judges of
Philosophy. By Me, Sophisters debate, and conclude upon the
Depths of Knowledge; and Coflee-house Wits instinct by Me, can
correct an Authot’s Style, and display his minutest Errors, with-
out understanding a Syllable of his Matter or his Language. By
Me, Striplings spend their Judgment, as they do their Estate,
before it comes into their Hands. *Tis I, who have desposed Wit
and Knowledge from their Empire over Poesry, and advanced my
self in their stead.» Einige Seiten spiter stehen direkt an Bentley
gerichtete Worte: «Thy Learning makes thee more Barbarous, thy
Study of Humanity, more Inbuman®.»

Es geht im Grunde nicht um die gerade hier angegriffenen
Personen. Dieser «unmenschliche Humanist», der «Pedanty», ist
die typisierte Verkorperung des hassenswerten Menschen iiber-
haupt. In den meisten Werken Swifts wird er in der einen oder
anderen Form eine Rolle spielen; Swift und seine Freunde werden

6 Tale, Section III (= Prose Works ed. Davis 1 [1939] 56; Ubersetzung:
Greve, Swifts Prosaschriften z [1910] 109 f.; die modernen Ausgaben richten sich im
wesentlichen nach der 5. Auflage, 1710; die erste ist 1704 erschienen).

7 The Battel (Davis 1, 154. 161; Greve 2, 256. 265).



Swift iiber die Wissenschaft 135

sich spiter eine eigene Spottfigur, den gelahrten Martin Scriblerus,
ausdenken, um unter diesem Namen Travestien zu verdffentlichen.
Hier in der Biicherschlacht zwischen «Antiken und Modernen»
versinnbildlicht Swift das Gemeinte, in einem nach seiner Weise
zugleich innigen und boshaften Gleichnis, als den Streit zwischen
einer Biene und einer Spinne:

Die Spinne, sagt er, ist gewandt in Architektur und Mathema-
tik, sie baut ihr Netz methodisch und planvoll mit ihren eigenen
Hinden, aus ihrem eigenen Bauch — und glaubt daher, sie wite
keinem anderen Wesen verpflichtet. Mit heftigen Worten beschimpft
sie die Biene (welche sich aus Versehen auf das Netz gesetzt hat,
das unter ihrem natiirlichen Gewicht sogleich in sich zusammen-
gesunken ist) als eine nichtswiirdige Vagabundin, die aus ewigem
Diebstahl an der Natur ihr Leben fristet. Die Biene, ruhig und
freundlich, gibt das zu; aber, meint sie, was sie aus den Bliten ent-
nehme, bereichere sie, ohne den Blumen zu schaden, wihrend
die Spinne sich eben von Kadavern nihre. Ein Insekt liefere der
Spinne das Gift, mit dem sie das andere tote. So fleissig und kunst-
voll ihr Gebiaude auch angelegt sei, es bestiinde doch aus minderem
Material und wire daher zuletzt eben nur ein — Spinngewebe.
Die Frage laufe denn also darauf hinaus: Welches ist das edlere
Wesen, jenes, das in tridger Betrachtung eines Umkreises von vier
Zoll, in iibergrossem Hochmut, der sich aus sich selber nihrt und
immer neu erzeugt, alles rings in Exkremente und Gift verwandelt
und nichts hervorbringt als Fliegenfallen und Spinngewebe; oder
jenes, das durch einen Flug tiber die ganze Welt, nach langer Suche,
vielem Mihen, kluger Auswahl und Beurteilung der Dinge, Honig
und Wachs nach Hause trigt, «or That, which, by an universal
Range, with long Search, much Study, true Judgment, and Distinc-
tion of Things, brings home Honey and Wax»3.

«The Materials are nought» — damit ist eines der Haupt-
motive dieser Satire angespielt. Es wird wieder aufgenommen bei
der Darstellung der Kriegsrosse, auf denen die grossen Dichter
in die «Biicherschlacht» ziehen: Homer sitzt «auf einem wiitenden
Pferde, das selbst sein Herr nur mit Miihe bindigt und dem kein
andrer Sterblicher zu nahen wagt». Sein Gegner ist ein modernes
Heldengedicht (Davenant’s «Condibert»), das ihm auf einem
ruhigen, niichternen Wallach entgegenkommt («mounted on a
staild sober Gelding»), «der nicht so berithmt ist wegen seiner

8 The Battel (Davis 1, 147 ff.; Greve 2, 246 fI.).



136 Mohammed Rassem

Geschwindigkeit wie wegen seiner Folgsamkeit (docility), mit der
er niederkniet, so oft sein Reiter auf- oder absitzen will». Die
Modernen haben im allgemeinen schlechte Pferde: «Their Horses
large, but extremely out of Case and Heart». Nur diejenigen, die
mit den Antiken Pferdehandel getrieben haben, sind einigermassen
versehen. Swift niitzt das einmal eingefithrte Gleichnis zu einer
weiteren Gegentiberstellung: Vergil erscheint «in strahlender
Ristung, die sich seinem Leibe genau anschmiegt». Er sitzt auf
einem «Apfelschimmel, dessen langsamer Gang die Wirkung des
hochsten Feuers (mettle) und dusserster Kraft ist». Sein Gegner
Dryden steckt dafiir in einer viel zu grossen Riistung — schon
allein der Helm ist neunmal grésser als der Kopf. Das Pferd, wie-
derum ein Wallach, ist sehr gross (monstrous size), aber seine
Kraft verschwendet es auf einen hochtrabenden Lauf (high trot),
der es zwar nicht rasch vom Fleck bringt, aber ein fiirchterliches
Rasseln der losen Riistung zur Folge hat?.

Der alten Vorstellung vom Niedergang der Menschheit, vom
Ubergang des goldenen Altertums in ein minderes Zeitalter, ist hier
eine ganz bestimmte Wendung gegeben. Es wird in pointierter
Weise unterschieden zwischen der Substanz einer Dichtung und
dem Kunstverstand darin, zwischen dem Natiirlichen und dem Ge-
machten — eine Antithese, die in der Romantik und Priromantik
zu grosser Bedeutung gelangt ist. Jacob Grimm hat schon in der
Einleitung zu seinem ersten Buch gesagt: «Ich habe einigemal den
Unterschied zwischen Natur- und Kunstpoesie bestimmt voraus-
gesetzt. Die Verschiedenheit dessen, was unter dem ganzen Volk
lebt, von allem dem, was durch das Nachsinnen der bildenden
Menschen an dessen Stelle eingesetzt werden soll, leuchtet iiber
die Geschichte der Poesie, und diese Erkenntnis allein verstattet
es uns, auf ihre innersten Adern zu schauen, bis wo sie sich flech-
tend ineinander vetlaufen.» Und er fiigte hinzu: «Die Kunstpoesie
ist eine Arbeit des Lebens und schon im ersten Keim philosophi-
scher Art1%» Dieser wertenden Entgegensetzung von natirlicher
und philosophischer Dichtung entspricht die allgemeine geistige
Disposition, welche hier der Wissenschaft zu Grunde liegt: hochste
Entfaltung detaillierter Empirie, Zuriickdringen spekulativen,
systematischen Philosophierens. Es kann, will man das Wort mit,
Vorsicht gebrauchen, von Philosophiefeindschaft gesprochen wer-

9 The Battel (Davis 1, 146. 156 fI.; Greve 2, 244. 259 f.),
10 Uber den altdeutschen Meistergesang (1811) 5.



Swift itber die Wissenschaft 137

den. Im spiteren 18. Jahrhundert wird unter ‘Philosoph’ im
abschitzigen Gebrauche des Worts vielfach das verstanden, was
man heute ‘Aufklirer’ nennt'l. Es hat eine irrationalistische,
sentimentale Opposition gegen das ‘Philosophische’ in diesem
Sinne gegeben, welche den Primat der Vernunft tiberhaupt be-
bestritt. Aber es hat auch eine Tendenz bestanden, die Vernunft
zwar als Licht anzuerkennen, das dem Menschen leuchtet, ihr
aber nicht zuzutrauen, dass sie der Wirklichkeit so entspreche, dass
das Wirkliche gleichsam verniinftig sei. In welcher Modifikation
auch immer, diese Einstellung musste die empirischen Wissenschaf-
ten ins Riesenhafte und Unbeendbare anwachsen lassen. Denn
einerseits wollte die als oberste Richterin anerkannte Vernunft
Nahrung erhalten, andererseits konnte die vorgefundene Wirk-
lichkeit nicht mehr nur als erneute Bestitigung der schon fest-
stehenden Wahrheiten angesehen und damit abgetan werden.

Eines der auflilligsten Probleme, das sich in diesem Zusammen-
hang ergab, war etwas scheinbar Ausserliches: die uferlosen, als
Erbteil der Scholastik angeschenen, philosophischen Polemiken,
welche noch die erste Hilfte des 18. Jahrhunderts erfiillten, sind,
lange bevor Kant das Antinomienproblem theoretisch behandelte
und zum Kardinalproblem machte, schon in der Praxis ein Stein
des Anstosses gewesen. Recht bezeichnend ist zum Beispiel, dass
bei den Grindungsverhandlungen der Géttinger Universitit (1734)
immer wieder verlangt wird, dass die sonst iiblichen Zinkereien
zwischen den Gelehrten von vornherein unterbunden wiirden.
Man hat damit nicht, oder nicht nur, Intriguen und Eifersiichte-
leien gemeint, sondern eben theologische oder begriffliche, un-
praktische Dispute!®. Nicht zufillig ist dann Goéttingen fir die
Entwicklung der empirischen Wissenschaften — und so auch
fiir die Vorgeschichte der Volkskunde — von besonderer Bedeu-
tung gewesen. Die statistisch-historischen, geographisch-politischen
Wissenschaften, wie sie sich dort entfalteten, implizierten sozusa-
gen schon eine Kritik der Vernunft. Umgekehrt sind Kants kri-
tische Schriften das Korrelat zu einer Falle von Arbeiten und Vor-
lesungen anthropologischer und naturwissenschaftlicher, also prak-
tischer Natur.

11 K. Wais, Das antiphilosophische Weltbild des franzosischen Sturm und

Drang (1934).
12 A. Meusel, Der Sinn der philosophischen Polemik bei Kant, Diss. Heidel-
berg 1939. G. v. Selle, Die Georgia-Augusta-Universitit in Géttingen (1934).



138 Mohammed Rassem

Swifts «Biicherschlacht» — in der, statt der Gelehrten, die
Bucher mit Papierdirmchen und in heroischer Attitude gegenein-
ander kimpfen — macht nicht nur eine der streitenden Parteien,
sondern das Streiten als solches licherlich. Das beruht, beim Autor
wie beim Publikum das mitlacht, gerade auf einer bestimmten Auf-
fassung von den Moglichkeiten der Vernunft. Kontroversen und
Disputationen wiirden unbekannt sein, sagt Swift einmal, wenn
wir nur da behaupten oder leugnen wiirden, wo wir sicher sind
und nicht iiber unsere Kenntnisse hinausgehen («beyond our
knowledge»). Wo das nicht der Fall ist, wo man ebensogut das
eine wie das andere behaupten kann («where men can argue with
plausibility on both sides of the question»), da sind Vermutungen
und Thesen eingeschmuggelt, die ausserhalb des menschlichen
Usteils liegen'. Das Ernste und Unabdingbare der Satire liegt darin,
dass dieses Einschmuggeln nicht nur als Dummbheit betrachtet
wird, sondern als etwas Unmoralisches und Siindhaftes. Das
«Mirchen» travestiert in zahllosen Wendungen, vor allem aber
durch seine groteske Disposition mit der Anhdufung von Einlei-
tungen und Exkursen, den gelehrten Stil und gibt so gleichsam
cinen Katalog schriftstellerischer Stinden. In der Einleitung zur
«Biicherschlacht» bedient sich Swift iiberdies eines unzweideutigen
Bildes: Die Republik der Gelehrten sei wie die Republik der Hunde
(«Republick of Dogs, which inits Original seems to be an Institution
of the Many») — Hunde, die sich um einen Knochen oder um eine
Hiindin balgen, die aber im tiefsten Frieden leben, wenn sie voll-
gefressen sind («in the profoundest Peace, after a full Meal»)14,
Bei solchen groben Vergleichen spiirt man, wie nahe sein Stil bei
dem der Polterpredigten eines Abraham a Santa Clara liegen wiirde,
wenn Swift nicht stets maskiert auftrite: immer ist ja auch der
Schreibende eine Person des Spiels, eine mehr oder minder komi-
sche Person, und dadurch wird der scharfe Strahl der sehr invekti-
ven, moralisierenden Aussagen noch einmal gebrochen und schein-
bar gemildert.

Polemik wird also erzeugt dutch das Festhalten an einem un-
einsichtigen Prinzip. Es ist fur Swift nicht wesentlich, ob dieses
Prinzip rationaler oder religiéser Art ist; vielmehr ist es der Gel-

13 Travels into several Remote Nations of the World, in four parts, by Lemuel
Gulliver, part IV, chap. 8 (= Swift, Prose Works ed. Temple Scott: vol. 8 ed.
Dennis [1922] 278 f.; alle ilteren Ausgaben, einschliesslich der ersten von 1726,
sind unzuverlissig).

14 Works ed. Davis 1, 141.



Swift itber die Wissenschaft 139

tungsanspruch, der Monismus oder Dogmatismus, den er angreift.
Ein Mensch mit einer fixen, fanatisch vertretenen Idee, gleich
worauf sie sich bezicht, ist verriickt oder bose. In der «Digression
concerning the Original, the Use and Improvement of Madness in
a Commonwealth» fasst Swift folgendes zusammen: «Wenn wir
die grossten Taten iiberblicken, die unter dem Einfluss Einzelner
in der Welt vollbracht worden sind: die Errichtung neuer Reiche
durch Eroberung; die Férderung und die Fortschritte neuer philo-
sophischer Systeme und die Erfindung und Ausbreitung neuer
Religionen —, so werden wir erkennen, dass all ihre Urheber Leute
waren, deren natiirliche Vernunft durcheinandergebracht worden
war, durch thre Diit, ihre Erziehung, durch das Vorherrschen
irgendeines Hanges und zugleich durch die besondere Wirkung
der Luft und des Klimas.» Swift spezifiziert dann dieses Utteil
fir die «great Introducers of new Schemes in Philosophy» und
untersucht, «aus welcher Eigenschaft der Seele im Sterblichen die
Neigung entsteht, es sich in den Kopf zu setzen, mit gierigem Eifer
neue Systeme aufzubringen tiber Dinge, die nach allseitiger An-
erkenntnis niemand wissen kann». «Auch die grossten unter ihnen,
sowohl Antike wie Moderne, werden gewdhnlich von ithren Geg-
nern, und eigentlich auch von allen andern ausser ihren eigenen
Anhingern, fiir verriickt oder von Sinnen gehalten (mistaken),
weil Verfahren und Methode ihrer Sprache und ihrer Handlungen
sich von den Anforderungen, wie sie die unverfeinerte Vernunft
(unrefined reason) stellt, stark unterscheiden.» Epikur, Diogenes,
Paracelsus, Descartes und andere mehr wiirden heute ins Irrenhaus
geworfen werden: «Denn welcher Mensch von natiirlicher Denk-
art (in the natural State, or Course of Thinking) konnte darauf
verfallen, es stiinde in seiner Macht, die Begriffe aller Menschen
(Notions of all Mankind) auf genau die Linge, Breite und Hoéhe
seiner eigenen zu reduzieren ? Und doch ist dies die erste demitige
und hofliche (humble and civil) Absicht aller Neuerer im Kaiset-
reich der Vernunftis,»

Einige Seiten spiter folgt eine sehr bezeichnende Bemerkung
iiber einen der ‘Modernen’, die mit Temple in literarischer Fehde
lagen?8. Es sei cine Gemeinheit, dass sein «most ingenious Friend,
Mcr. Wotton» als Narr bezeichnet werde, denn zweifellos wiire dieser

15 Tale, Section IX (Davis 1, 102. 104 f.; Greve 2, 171. 174 £.). ‘
18 William Wotton, Reflections (2 1697) mit Richard Bentley’s Arbeit iiber die
Phalaris-Briefe im Anhang.



140 Mohammed Rassem

Mann zu grossen Dingen bestimmt gewesen, wenn er seine Gaben
nicht falsch angewendet hitte: «Oh, had those happy Talents,
misapplied to vain Philosophy, been turned into their proper
Channels of Dreams and Visions, where Distortion of Mind and
Countenance are of such Sovereign Use». Er wire der Mann ge-
wesen, eine neue Religion, eine Sekte zu griindent?.

Avsdriicke wie «distortion» sind nicht vereinzelt: die Gegner
in der Polemik werden des ofteren als schlecht gewachsene Men-
schen dargestellt. Gemeint sind nicht Gebrechen, sondern Miss-
verhiltnisse im Korperbau: «Bentley, in Person, the most deformed
of all the Moderns ; Tall, but without Shape or Comeliness; Large,
but without Strength or Proportion»!8. Der Mensch muss auch in
seiner Gestalt den menschlichen Urproportionen entsprechen. In
Gullivers Reisen findet sich, in dem Stiick wo die Verstorbenen
zitiert werden, diese Beschreibung Homers: «Er ging, fiir sein
Alter, sehr aufrecht und hatte die lebhaftesten und durchdringend-
sten Augen, die ich jemals gesehen habe.» Er sei anmutiger
(comelier) gewesen als der neben ihm stehende Aristoteles, der
gebeugt und an einem Stock ging'®. Hs ist auffillig, dass das schon
der ersten Ausgabe beigegebene Phantasieportrit Gullivers offen-
sichtlich versucht hat, ein harmonisches Antlitz, lebhafte Augen
und eine aufrechte Haltung zu gestalten.

Wie geht es vor sich, dass im Menschen «Dreams and Visions»
entstehen? Swift hat eine allgemeine Theorie bereit, dies zu erkliren,
und eben weil sie allgemein ist, bringt er sie nur in ironischer oder
grotesker Form vor. Aber er kommt, in allerlei Abwandlungen,
immer wieder darauf zuriick. Da ist etwa die Abhandlung iiber das
«System der Aeolisten»2?: diese halten den Wind oder den Geist
fiir den Ursprung aller Dinge und glauben, dass auch sie zum gros-
sen Teil daraus bestehen. Swift hilt nun das Grundmotiv «Wind»
fest und bringt es in die groteskesten und derbsten Variationen.
Er bedient sich im wesentlichen des einfachen Mittels, sinnlich
aufzufassen, was metaphorisch gemeint ist oder schien. Er macht
aus der Lehre vom Pneuma eine Pneumatik, eine Blasebalglehre.
Aus der Inspiration wird eine Hinblasung von Dimpfen, die den
Geist verwirren und — Aufgeblasenheit verursachen. Nicht die
Natur der Dimpfe, sondern ihre aufblihende Wirkung ist das

17 Davis 1, 106; Greve (2, 177) hier nicht gut.
18 The Battel (Davis 1, 159 f.; Greve 2, 263).
19 Gulliver 11T 8 (Dennis 206).

20 Tale, Section VIII (Davis 1, 95 f.).



Swift iiber die Wissenschaft 141

wichtige; im allgemeinen kommen, wie etwa in Delphi, die Diinste
aus der Erde, dringen von unten in den Menschen ein und
treten beim Munde wieder heraus. Die Zuhorer des Inspirierten
stehen mit offenem Munde und schnappen gleichsam nach dem
Hauche, der sich herabsenkt (weswegen die erhéhte Stellung der
Kanzel notig ist?!). Ein Wort gibt das andere, eine Sturzflut von
Witzen etgiesst sich {iber die Sippe der Gnostiker und tiber den
«Commonwealth of artificial Enthusiasn»?®.

Die Schirfe und Anschaulichkeit, mit der Swift im «Mirchen
von der Tonne» die Konfessionen und die ihnen zugeordneten
Erkenntnislehren zeichnet, ist nicht allein seinem kiinstlerischen
Genie zu verdanken, sondern mehr noch die Wirkung der Ent-
schiedenheit und Prignanz seiner eigenen, persénlichen Konfession.
Einen guten Einblick in sie gibt eine der wenigen erhaltenen
Predigten Swifts, die iiber 1.Kor. 3, 19: «Die Weisheit dieser Welt
ist Torheit vor Gott»23, Die Predigt richtet sich gegen die antike
Philosophie, gegen die «high opinion of heathen wisdom». Sie
richtet sich nicht gegen die antiken Philosophen: «those who were
renowed for virtue among them, were more obliged to the good
natural dispositions of their own minds, than to the doctrines of
any sect they pretended to follow». Mit neuen Worten ist es
wiederum dies: der Mensch zihlt, nicht seine Theorie, — die ist
in jedem Falle falsch. Es gibt nur eize Lehre, welche den Menschen
zum rechten Leben fithrt, und ohne sie, durch «good natural
dispositions» allein, konnte er nicht ans Ziel gelangen. Swift defi-
niert «Christian wisdom», nach einer Stelle im Jakobusbrief 3, 15,
als «Weisheit von oben», im Gegensatz zur irdischen, mensch-
lichen oder teuflischen Weisheit. «Neid und Zank» (Jak. 3, 106)
bringt diese irdische Weisheit mit sich, — Wollust und Habgier
regieren in der Republik der Hunde, wie es in der Einleitung zur
«Biicherschlacht» hiess. «Die Weisheit von oben her aber ist
erstlich keusch, danach friedsam, gelinde, lisst sich sagen, voll
Barmherzigkeit und guter Friichte, unparteiisch, ohne Heuchelei»
(Jak. 3, 17). Swift interpretiert diesen Vers im einzelnen und sagt
unter anderem: «The Christian doctrine teacheth us all those

21 Tale, Section I (Davis 1, 36; Greve 2, 84 f.).

22 Discourse Concerning the Mechanical Operation of the Spirit etc. (1701):
Section II (Davis 1, 185).

23 On the Wisdom of this World (= Prose Works ed. Temple Scott 4, 2 [1898]
171 ff. Zitate: 172. 178 £.).



142 Mohammed Rassem

dispositions that make us affable and courteous, gentle and kind,
without any morose leaven of pride or vanity ...» Ferner: «Chri-
stian wisdom is ‘without partiality’; it is not calculated for this or
that nation of people, but the whole race of mankind: Not so the
philosophical schemes, which were narrow and confined, adapted
to their peculiar towns, governments, or sects; but ‘in every
nation, he that feareth God and worketh righteousness, is accepted
with Him’.»

Die Abhingigkeit menschlicher Denkformen von Gewohnheit
und Sitte — dieser Gedanke hat nicht nur bei Swift, vor allem in
der Anlage von «Gullivers Reisen», grosse Bedeutung, sondern
ebenso in der Erkenntnistheorie, die von englischen Zeitgenossen
wie Locke und Betkely entwickelt worden ist. Demjenigen, dem
sie in einer deutschen Umgebung und in deutschen Philosophie-
lehrbiichern zum ersten Mal begegnen, scheinen zunichst jene
‘empiristischen’ Thesen mehr oder minder banale und beschrinkte
Maximen zu sein. Dass sie beschrinkt sein wo/len, und worin dieses
Wollen seine Wurzel hat, spiirt man erst aus dem Zusammenhang
aller Lebensidusserungen, unter denen die des Glaubens nicht
fehlen dirfen. Erwigt man auch die Leistung dieser Grundsitze,
so ergibt sich etwa dies: Die Modifikationen, welche der Lokal-
oder Volksgeist im Denken und in den Lebensiusserungen der
Menschen bewirkt, werden nicht als morphologische Neugestal-
tungen einer bleibenden Wesenheit und Wahrheit aufgefasst,
sondern als stets neuartige, nur etwa in ihrer Unvollkommenheit
gleichbleibende, individuell komponierte Variationen. Wenn man
so weit verallgemeinern darf, zu sagen, dass diese Einstellung dem
Englinder sowohl wie dem Humanisten wesentlich eigen ist, so
erkliren sich daraus beider spezifische Fihigkeiten und spezifische
Schwichen in politischen, beziehungsweise in ethnographischen
Dingen. Das unerregte Hinnehmen scheinbar oder wirklich ab-
surder Gewohnheiten als nun einmal gegebener, individueller
Tatbestinde, und zwar als der den Gang des Ganzen entscheiden-
den Tatbestinde — dieses Akzeptieren ohne Vorliegen einer
risonnablen Begriindung befihigte den Englinder zu einem von
Paradox zu Paradox lavierenden, aber erfolgreichen politischen
Mangvrieren, und es befihigte den Humanisten als Ethnogra-
phen zu kiihlem und aufmerksamem Notieren, wo ein ‘gnosti-
scher’ Reisender, fiir den Erkenntnis Teilhabe bedeutet, durch das
Fremde, Unzugingliche so verwirrt und erschiittert wurde, dass



Swift tiber die Wissenschaft 143

er keine mitteilbare Erkenntnis behielt. Dies gilt in der Volker-
kunde besonders fir erste Vorstosse in ein unvertrautes Gebiet.

Was England betrifft, so hat gerade die nachrevolutionire
Generation, der Swift angehorte, jene Haltung herausgebildet und
verbindlich gemacht, welche trotz der Parteizerkliiftung eine ge-
wisse Stabilitdt herbeifihrte. Revolutionen in Staat, Philosophie
oder Religion haben den Wahnsinn zur Mutter, sagt Swift einmal.
Wer bei Verstand und Heiterkeit sei, der sei geneigt, sein Leben
in den gewohnten Formen zu verbringen, und denke nicht daran,
die Masse seiner Macht, seinen Schlussfolgerungen oder seinen
Visionen zu unterwerfen: «and the more he shapes his Under-
standing by the Pattern of Human Learning, the less he is inclined
to form Parties after his particular Notions; because that instructs
him in his private Infirmities, as well as in the stubborn Ignorance
of the People»??. Es ergibt sich daraus, dass man nun auch die
Besonderheiten anderer Menschen und der ganzen Nation mit
anderen Augen sehen muss. Es verdndern sich die Perspektiven —
und damit Voraussetzungen und Ansitze auch der anthropologi-
schen Wissenschaften.

Swift war kein Wissenschaftler, aber fiir die Geschichte der
Wissenschaften sind seine Parodien so wichtig wie das Parodierte.
Und wichtiger als alle Parodien ist das Idealbild eines Empirikers,
das er in Mr. Gulliver geschaffen hat, und das Buch, das er diesen
Mann {iber einen fingierten Gegenstand hat schreiben lassen, damit
ein kiinstlerisches Abbild eines moglichen ethnologischen Werkes
gebend. Was ist das Prinzip dieses Buches ? Es ist der Bericht eines
Fremden Gber unsere menschliche Gesellschaft und tber die Ideen,
die sie bewegen. Es ist nun aber nicht, wie etwa in den fast gleich-
zeitigen «Lettres persanes» von Montesquieu, einfach ein Orien-
tale nach Europa versetzt; vielmehr reist umgekehrt ein Englinder
nach dem fernen Osten, das heisst ein dem ILeser nahestehender
Mensch. Die Fiktion ist also. nicht sofort als solche erkennbar;
daraus ergeben sich grosse kiinstlerische Moglichkeiten. Es wird
der Anschein erweckt, als ob das Wesentliche des Pseudoreise-
berichts das wire, dass Gulliver in fiir uns fremde Linder reist.
Aber in Wahrheit ist das Entscheidende, dass er in den geschilderten
Lindern ein Fremder ist. Da nun mit diesen Stidseelindern oft,
wenn auch nicht in allem, eigentlich die europiischen Staaten ge-
meint sind, lernt der englische Leser seine eigenen Probleme mit

2 'ﬂle, Section IX (Davis 1, 108; Greve 2, 179).



144 Mohammed Rassem

den Augen eines Fremden, der aber doch ein Englinder ist, sehen.
Man kann sehr viel Witz und Geist entfalten, wenn man, wie es in
den «Lettres persanes» geschehen ist, exotischen Figuren kritische
Urteile in den Mund legt — aber welche Wucht wird méglich,
wenn der Prototyp eines Landsmanns zum Sprecher wird! Es
gelingt Swift dadurch, die Hauptgefahr zu bannen, die einem
Kunstwerke dieser Art droht: das Uberwuchern der Reflexion. Es
ist oftmals gar nicht ndtig, etwas zu sagen, es geniigt, eine Sache,
die in Furopa Wunsch und Utopie ist, als Wirklichkeit darzu-
stellen und ihre Konsequenzen von dem trockenen Gulliver be-
richten zu lassen.

Der dussere Aufbau des Werkes ist sehr klar und einfach. Im
ersten Buch betrachtet der Fremde Gulliver unser Leben als Riese,
im zweiten Buch als Zwerg, das heisst in seiner Sprache: er
lebt zuerst unter Liliputanern, dann unter Riesen. Im dritten Buch
werden die Grossenmasse wieder hergestellt, aber nun verzerrt
sich die Geszalt des Menschen, seiner Einrichtungen und seiner
Gedanken. Gulliver sieht die Kultur nun als Mensch, als normal-
grosser und normalsehender Mensch. Die zweite Hilfte des dritten
Buches hebt ein anderes Grundmass des menschlichen Lebens auf:
die Lebenszeit. Es werden die Geister der Verstorbenen zitiert;
es gibt ein Land, in dem korperlich unsterbliche Menschen leben.
Im vierten Buch endlich verlisst Gulliver selbst den menschlichen
Standpunkt und lernt den Menschen mit den Augen eines Tieres,
eines Pferdes sehen. Durch dieses mehrmalige Verschieben der
Perspektiven wird dem Leser einerseits die Beschrinktheit des
menschlichen Geistes und der Sitte demonstriert, aber zugleich
wird er immer wieder auf diesen natiirlichen Geist, auf das mensch-
liche Mass zurtickverwiesen. Eines bleibt indessen durch alle Ver-
dnderungen hindurch gleich und ist nicht relativ: die Vernunft.

Wer ist nun Gulliver? Er ist keine komische Figur wie
Scriblerus. Swift hat in den «Travels» auf das eigentlich Parodisti-
sche weit weniger Gewicht gelegt als in seinen fritheren Werken.
Der naiv-realistische Stil des Captain Gulliver ist ein Mittel, nicht
um den Schreiber, sondern um den Gegenstand licherlich zu
machen. Gewiss wirkt Gulliver mehr als einmal komisch, mit seiner
Trockenheit und Gefithlsarmut, seiner Empfinglichkeit fiir Hon-
neurs, seiner biederen Selbstgefilligkeit und seinem unerschiitter-
lich ernsten, auch in den ungeheuerlichsten Situationen gravititi-
schen Gehaben. Aber es geschicht mit einem sanften, respektvollen



Swift iiber die Wissenschaft 145

Humor, wenn diese Ziige herausgearbeitet werden, und eigentlich
bezeichnen sie positive Eigenschaften: Gulliver ist gelassen, be-
scheiden, tiichtig, serids, unerschrocken. Er ist Swifts Ideal eines
braven Englinders, mehr ein Biedermann als ein Gentleman.
Auf dem Titelkupfer ist sein Wesen eigentlich sehr gut erfasst.
Die Beschriftung des Bildes gibt an: Kapitin Gulliver im §8. Le-
bensjahr. Das ist genau das Alter, das Swift im Jahr vor dem Er-
scheinen des Werkes hatte, — gewiss nicht die einzige auffillige
Ahnlichkeit zwischen beiden Personen. Darunter stehen, in einem
Teil der ersten Auflage?3, als sehr treflendes Motto zu Swifts Haupt-
werk, diese Zeilen aus Persius (Sat. 2. 73 £.):

Compositum jus fasque animi, sanctosque recessus

Mentis, et incoctum generoso pectus honesto.

Der tiefste Zug in Gulliver ist seine Demut. Schon im etsten
Buch ist die Voraussetzung der Handlung das gutmitige, niemals
herrische Betragen des Riesen Gulliver gegen die anmassenden Lili-
putaner. Im letzten Buch ist Gulliver dann zu einem reifen Manne
geworden, der von sich sagen kénnte, was am Ende der Samm-
lung Swiftscher Aphorismen steht: «Je linger wir leben, desto tiefer
wurzelt bei uns die Uberzeugung, dass wir Gott lieben und die
Menschen verachten miissen. Das ergibt sich aus der Kenntnis,
die wit von beiden auf Erden erlangen kénnen?6.» Man hat das
ergreifende vierte Buch oft als ‘misanthropische’ Verirrung abge-
tan, ein Urteil, das einen gewissen Mangel an Empfinglichkeit
und an Aufmerksamkeit verrit. Die Schlussworte des Werkes («My
reconcilement» etc.) sagen unmisshorbar, dass der Hass Gullivers
sich nicht gegen Laster und moralische Gebrechen richtet, denn
diese liegen nun einmal in der menschlichen Natur, sondern gegen
den Sto/y derjenigen, die sich ihrer Fehler briisten und sich in
ihnen versteifen. Gottesfurcht und Siindhaftigkeit, Wiirde und
Niedrigkeit des Menschen — aus dieser Spannung spricht Gulliver
zu seinem Leser. Swift hat, das ist wahr, oft der Bitterkeit und
iibler Laune nachgegeben, hier aber bekennt er sich zu einem
Glauben. Und sein Bekenntnis ist zugleich ein Anruf, «I never will
have peace of mind, till all honest men are of my opinion??.»

Gulliver ist ein studierter Mann. Er hat nun eine Art von
Gelehrsamkeit, die Swift keineswegs verichtlich macht: er bedient

25 Dennis p. XII u. XXX f.
26 Zitiert nach der Ubersetzung von F. Kottenkamp (1 844) 2, 186.
27 Brief an Pope, 29. 9. 1725 (Dennis p. XXV),

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) 10



146 Mohammed Rassem

sich der Wissenschaften zu praktischen Zwecken, sie dienen ihm
in seinem Beruf. Als Mediziner ist er Schiffsarzt, als Mathematiker
Navigator, nicht Naturphilosoph. Gulliver ist ein interessierter
Mann; er beobachtet fleissig und scharf Sitten und Charaktere
der verschiedenen Vélker, und er erlernt ihre Sprachen?8. Seine
Schreibweise ist sachlich, er will «informieren, nicht amiisieren»29,
Er macht méglichst genaue, begriindete Angaben. Wenn die Ha-
gelkorner in Brobdingnag zehnmal so gross sind als die unsrigen,
sagt er: «which I can assert upon experience, having been so
curious to weigh and measure them»3°. Ironie dieser Art darf nicht
tber das im Grunde ernste Anliegen hinwegtiduschen: du sollst
nicht iber das sinnlich Erfahrbare hinausgehen.

Im Spiegel von Gullivers Bericht erfahren wir nun vom Zu-
stand der Wissenschaften in den besuchten Lindern. Schon ihre
Reaktion auf die Ankunft des fremden Mannes ist ein erstes Krite-
rium. So bringen etwa die gelehrten Riesen den winzigen Gulliver,
nachdem mehrere Thesen erwogen worden sind, als Jusus naturae in
ihrem Natursystem unter und lassen sich durch Gullivers Hinweis,
dass es in Europa etliche Millionen seiner Art gebe, nicht gleich irre
machen®!, Im ganzen entspricht allerdings die Bildung in Brobding-
nag Swifts Idealen. «The learning of this people is very defective,
consisting only in morality, history, poetry, and mathematics,
wherein they must be allowed to excel. But the last of these is
wholly applied to what may be useful in life, to the improvement
of agriculture, and all mechanical arts; so that among us it would
be little esteemed. And as to ideas, entities, abstractions, and
transcendentals, I could never drive the least conception into
their heads32,» Im Staate der Pferde ist die Wissenschaft noch stirker
reduziest: sie kennen keine Schrift. Alles ruht auf zwei Siulen
allein: Tradition und Vernunft33.

Zwischen diese beiden Biicher hineingestellt ist die Darstellung
der absurden Gelehrsamkeit von Laputa. Dieses Land ist von der
Wissenschaft gleichsam untetjocht. Der Konig residiert bezeich-
nenderweise auf einer von der Erde losgelosten, fliegenden Insel.
Er und sein Hofstaat befassen sich nur mit zwei Dingen: mit

28 Gulliver I 1 (Dennis 17 £.).
29 Gulliver IV 12 (Dennis 302).
30 Gulliver 11 5 (Dennis 119).
31 Gulliver IT 3 (Dennis 106 f.).
32 Gulliver II 7 (Dennis 140).
33 Gulliver IV 9 (Dennis 284).



Swift iber die Wissenschaft 147

Musik und mit mathematisch-astronomischer Spekulation. Die
Beobachtung, die Erfahrung ist ihnen so ungewohnt, dass sie
eigene Dienstboten, sogenannte Klimenole, angestellt haben, wel-
che durch einen leichten Schlag auf Hindernisse der Strasse oder
auf Fragen anderer Personen aufmerksam machen. Wie Gulliver
dem Konig vorgefiihrt wird, ist dieser in Kontemplation versun-
ken und wird erst nach einer Stunde durch einen Schlag geweckt —
vorher hatte er den Fremden gar nicht erblickt. Auch nimmt er
an Gullivers fremdlindischem Aufzug kein Interesse, ebenso-
wenig wie die iibrigen Anwesenden das tun. Gulliver gilt in La-
puta nicht fiir «fein», weil er keine solchen «Schliger» nétig hat
und von selbst auf dussere Eindriicke achtet. Das stellt ihn dem
niederen Volke gleich, und so bilden denn Pagen, Hindler oder
Schliger seine Gesellschaft, auch Frauen, weil diese sich trotz des
herrschenden Geistes ihre Sinnlichkeit bewahrt haben oder sie
durch exzentrische Ausbriiche zu bewahren trachten. Einbildungs-
kraft, Phantasie und Erfindungsgabe sind wenig entwickelt; es
herrscht Verachtung fiir alles Praktische. Auch die Mathematik
wird nur theoretisch betrieben, und wenn man versucht, den Bau-
handwerkern Anleitungen zu geben, so fallen sie immer viel zu fein
aus, und bestindige Irrtiimer sind die Folge. Die Schneider fertigen
die Anztge auf Grund einer Berechnung mit Quadrant und Zir-
kel, statt anzuprobieren, mit dem Erfolg, dass die Kleider nicht
passen, wenn nur eine einzige Ziffer verschrieben wurde, was oft
vorkommt, aber niemanden stort34.

Gulliver steigt dann in das von der Insel aus beherrschte Land
hinunter. Er ist bei einem Edelmann zu Gaste, der wegen seiner
Riickstindigkeit abgesetzt worden ist und von seinen Standes-
genossen als harmloser Trottel behandelt wird. Er wohnt in einem
sehr geschmackvollen Landhause in griechischem Stil und macht
auf Gulliver den vorteilhaftesten Eindruck. Er erzihlt nun von der
Akademie von Lagado: Gewisse Leute seien vor einigen Jahren
auf die schwebende Kénigsinsel hinaufgegangen und von dott
mit einem Anflug mathematischen Wissens zuriickgekehrt. Alsbald
seien sie mit der Leitung der Dinge hier unten unzufrieden gewesen
und hitten Pline geschmiedet, wie man alles auf eine neue Grund-
lage stellen konne. Sie verschafften sich das konigliche Privileg zur
Errichtung einer Akademie fiir Plineschmiede, und bald habe
jede einigermassen bedeutende Stadt eine solche besessen. Man

34 Gulliver IIT 2 (Dennis 163—171). '

10%



148 Mohammed Rassem

ersinne dort neue Methoden fiir die Landwirtschaft und fiir die
Baukunst, neue Werkzeuge fiir die Gewerbe. Ein Mensch soll die
Arbeit von zehn Menschen verrichten, in einer Woche soll sich ein
ganzer Palast bauen lassen, und zwar so dauerhaft, dass er ohne
Reparaturen ewig halten soll. Alle Friichte der Erde sollen zu
jeder Jahreszeit, die wir wihlen, zur Reife kommen und einen
doppelt so grossen Ertrag liefern. Leider sei bis jetzt keines der
glickverheissenden Projekte gelungen. So kommt es, dass das
Land einen Anblick der Verwiistung bietet, was indessen die Neue-
rer nicht hindert, voll Verachtung auf die gepflegten, blithenden
Felder von Gullivers altmodischem Gastgeber herabzublicken3s.

Jede Einzelheit in diesen Kapiteln ist bedeutsam: die Los-
16sung des ‘Oberen’; die Herrschsuchit, welche aus der Abstraktion
erwichst; das Verstricktsein in einer abstrakten Kunst (Musik) und
das Abgesperrtsein vom lebendigen Leben, beides als psychologi-
sche Folgen unumschrinkter Herrschaft; der Geist der Unzufrie-
denheit; die Abneigung gegen das ‘Probieren’; die Hybris gegen-
tiber der Natur. Sehr bezeichnend auch, dass Gulliver es als un-
natirlich empfindet, dass eiz Mann das Werk von zehnen ver-
richten mochte und dass seine Arbeit keiner Reparatur bediitfen
soll.

Spiter gelangt nun Gulliver in die Akademie selbst3®. Diese
Akademie ist in zwei Abteilungen gegliedert: in der einen hausen
technische Erfinder, in der andern spekulative Philosophen —
verschiedene Objekte, gleiche Mentalitit. Swifts Hohn hat sich ja
immer besonders gegen die Anwendung mechanischer Operationen
in geistlichen oder geistigen Dingen gerichtet. Hier nun geht es
gegen die Sprachverbesserer: da ist ein Mann, der eine ganz neue
Sprache erfinden, ein anderer, der die bestehende zweckmissiger
einrichten will, ein dritter, der eine «kombinatorische» Maschine
erfunden hat, welche mit Hilfe von 36 Gehilfen durch mechanische
Vertauschung der Buchstaben wissenschaftliche, ja dichterische
Werke hervorbringen soll, ohne dass Wissen, Bildung und Genie
vonnoten sind. Diese drei Gelehrten haben nicht wenige Kollegen,
— in raschem Gang besichtigt Gulliver Zimmer um Zimmer der
Akademie. Das Ergebnis ist eine Pathographie der Wissenschaften,
die nicht leicht ihresgleichen findet. Mit kurz definierten, drasti-
schen Beispielen werden die hauptsichlichsten Verirrungen be-

35 Gulliver IIT 4 (Dennis 180—185).
36 Gulliver ITI 5 (Dennis 186—194).



Swift tiber die Wissenschaft 149

legt: der Fortschrittswahn, die Patentlsungssucht, das Missver-
hiltnis von Aufwand und Effekt, die Manie, gerade das Unwahr-
scheinliche fir das Wahre zu halten und Unzweckmissigkeit mit
Akribie zu verwechseln, kurzum, Gulliver wird, nachdem er
auch noch die politische Abteilung der Akademie kennengelernt
hat, melancholisch gestimmt und beeilt sich abzureisen. «I saw
nothing in this country that could invite me to a longer conti-
TIALICE & « 50 )

Vielleicht flieht er doch auch vor sich selbst. Das letzte Wort,
das Gulliver iiberhaupt gesprochen hat, nimlich der Schluss des
Vorworts zur Neuausgabe von 1735, lautet so: «. .. else I should
never have attempted so absurd a project as that of reforming the
Yahoo race in this kingdom; but I have now done with all such
visionary schemes for ever38.» Er hat es also versucht. Und an einer
anderen Stelle3? gesteht er uns auch dies: «I had myself been a sort
of projector in my younger days.» Auch der Stich «aefatis suae 58»
ldsst das noch recht deutlich erkennen. '

37 Gulliver I1I 6 (Dennis 201).

3¢ A Letter from Captain Gulliver to his Cousin Sympson (Dennis 9). «Yahoo»
ist das Wort der Pferde fiir «Mensch».

8% Gulliver III 4 (Dennis 185).



	Swift über die Wissenschaft

