
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Swift über die Wissenschaft

Autor: Rassem, Mohammed

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


130

Swift über die Wissenschaft

Von Mohammed Rassem, Rimsting (Bayern)

Wer es nicht als Beschämung, sondern als Bestätigung
empfindet, zu wissen, dass das was er tut seit alters so getan worden
ist — der darf daran erinnert werden, dass die Volkskunde und die

Völkerkunde, also das wissenschaftliche Verstehen eignen oder

fremdartigen Volkstums, in Europa immer wieder von Männern

vorangetrieben worden ist, die sich zunächst dem Studium der
Antike und ihrer Sprachen gewidmet hatten. Noch Jacob Grimm
stiess von einem klassischen Bezirk aus in sein Neuland vor: er
war eigentlich Schüler eines Romanisten, und er war praktisch auch

ein Graezist. Das zeigen im einzelnen zahllose Zitate und Anspielungen,

das zeigt im ganzen die Konzeption der germanischen
Religion als Mythologie und die Auffassung der Poesie als

ursprünglich immer episch. Homerstudium und Bibelstudium, wie
es dem Geist seiner Familie entsprach, sind allen seinen
germanistischen Forschungen vorausgegangen. Aus dieser Verbindung,

aus der Einheit humanistisch-reformatorischer Traditionen,

erwuchs ein kraftvoller, fast muss man sagen gewalttätiger,
philologisch-historischer Trieb, und so auch eine Volkskunde

grossen Stils.
Die klassische Bildung konnte in der Beziehung zum Wort,

zur Schrift wirksam werden, aber auch in einer anderen religiösen
Sphäre: in der Mission. In Joseph Francois Lafitau's Werk über
die Indianer, das ja namentlich durch seine Vergleichungen
zwischen Antike und Primitiven berühmt geworden ist, spüren wir
auf Schritt und Tritt den Wunsch, den Menschen zu bessern, zu
erhöhen, und den Willen, in den Sitten der Wilden das Edle und
Preisenswerte aufzusuchen. Die historischen Werke des Paters,

gewissermassen der inneren Mission dienend, sind vom Enthusiasmus

für grossartiges menschliches Streben und Vollbringen
diktiert: die «Entdeckungsreisen und Eroberungstaten der Portugiesen»

und ebenso die Geschichte Johanns von Brienne, der aus
einem französischen Vasallen und Schüler von Clairvaux zum
Kaiser von Byzanz wurde. «Voilà le merveilleux de cette Histoire.
On croit d'abord que c'est un des coups de la main de Dieu ...»



Swift über die Wissenschaft 131

A-

«&*3y
«*wv

%m

^Me*

i*!i*f#

m
¦rr

wm
OT^»!l^w»3liiWiJrW WHSBIBW

ilîll.
™^R

ùypkurtùmi^^uïUiWK afp
Hedrift" Äti^L fu» $8,

Aber, und deswegen ist das Büchlein geschrieben, wer dieses

Leben wirklich studiere, der könne sehen «que son élévation est
moins l'ouvrage de la fortune et du hazard, que le fruit des talens

et de la récompense de la vertu». Das Lob eines vollkommenen
Menschen, das ist es, was Lafitau schreiben will. «Je pourrois m'en
servir utilement pour réveiller une ambition raisonnable dans le

coeur des jeunes Gentilshommes et les piquer d'une noble
émulation1.»

1 Histoire de Jean dc Brienne, Roi de Jérusalem ct Empereur de Constantinople,
Paris 1727, 1—4.

9*



132 Mohammed Rassem

Die Entstehung ethnographischer Arbeiten aus der Verbindung

literarischer Gelehrsamkeit mit einem religiösen Ziel ist nichts
Singuläres. Die Chinesen haben gelehrte Wallfahrten unternommen,
die einerseits zum Gegenstand ihrer mythischen Poesie wurden und
andererseits ihre Indienkunde begründeten, weil ihnen die
buddhistischen Schriften erklärungsbedürftig und erklärenswert waren2.
Dass andererseits rein politische Erfordernisse zu ethnologischer
Hellhörigkeit erziehen können, hat gerade auch China bewiesen,
dem wir so manche interessante Nachricht über die innerasiatischen
Völker verdanken. Die Geschichte der deutschen Versuche, eine

fundierte Kenntnis des russischen und türkischen Ostens zu schaffen,

ist zum guten Teil eine Geschichte humanistischer und politisch

tätiger Männer. Die kaiserlichen Gesandten des 16. Jahrhunderts,

deren Darstellungen berühmt geworden sind, wie Herberstein

oder Busbeck, sind durch die Bildungsideale der Maximilianischen

Epoche geprägt3. Noch Bismarck erhielt die Unterlagen zu
seiner höchst nuancierten Balkanpolitik durch — Philologen,
nämlich eine Gruppe von Männern, welche ihre Kenntnis antiker
und orientalischer Sprachen und Literaturen mit landeskundlichen
und diplomatischen Interessen, ihre objektiven Einsichten mit
deutscher Gesinnung zu vereinen wussten. Später ist allerdings
dieser Typus von Mitarbeitern mehr und mehr aus dem Auswärtigen

Dienst verschwunden, sei es, dass es sie nicht mehr gab, sei

es, dass er nicht mehr herangezogen wurde4.

Für die europäische Länderkunde, wie sie sich im 17.
Jahrhundert herausbildete, sind William Temple's «Observations upon
the United Provinces of the Netherlands», 1672, ein interessantes

Beispiel, wenn sie auch an Volkskunde im engern Sinn des Worts
nicht viel bieten. Der Verfasser war zuvor Englands Gesandter in
Brüssel und Den Haag gewesen und hat im ganzen eine
antifranzösische, hollandfreundliche Politik vertreten, deren Unter-

2 Foë Kouë Ki, ou Relation des Royaumes Bouddhiques. Voyage dans la
Tartaric, dans l'Afghanistan et dans l'Inde, exécuté, à la fin du 4. siècle, par Chy Fï
Hian, prêtre bouddhiste. Traduit du chinois et commenté par Abel Rémusat, éd.
Klaproth-Landresse, Paris 1836. — Stanislas Julien, Hoeï-Li (Histoire de la vie
d'Hiouen-Thsang et de ses voyages dans l'Inde 629—645), in: Nouvelles Annales des

Voyages, 1851. — G. Jacob-H. Jensen, Das chinesische Schattentheater (1933)
I4ff. 968'. 131.

3 O. Brunner, Adeliges Landleben und europäischer Geist (1949) 152 ff. 168 ff.
J. Nadler, Literaturgeschichte Oesterreichs (1948) 132 f.

4 J. A. v. Reiswitz, Belgrad-Berlin Berlin-Belgrad 1866—1871 (1936), bes.

4 ff. 50 ff. 99 f.



Swift über die Wissenschaft 133

Stützung diese Schrift dienen mochte. Es ging also um Dinge,
die damals von grosser Bedeutung auch für Englands Innenpolitik
gewesen sind. Es ist der — freilich skizzenhafte — Versuch
gemacht, Holland als ein Ganzes zu beschreiben, alle Seiten seines

Lebens, die politische so gut wie die religiöse und die wirtschaftliche,

zu erfassen, und zwar sowohl historisch wie in ihrer
gegenwärtigen Situation.

Sir William hat sich zu der humanistischen Einstellung, die
hinter dieser Abhandlung sofort spürbar wird, anderwärts
ausdrücklich bekannt, besonders in dem heiss umstrittenen «Essay

on Ancient and Modern Learning», 1690. Auch der unbefangene
Leser wird den sehr befangenen polemischen Gegnern Temple's,
zu denen ein Philologe wie Richard Bentley zählte, zugeben müssen,

dass diese Schrift nicht eben von besonders gründlicher Kenntnis

der Antike zeugt. Offenbar liegt das Wesentliche humanistischer

Bildung für Temple weniger in philologischer Schulung als in
einer bestimmten Gesamthaltung. Charakteristisch sind zum
Beispiel seine Argumente gegen die Meinung der Modernen, dass

uns die Buchdruckkunst allein schon eine entscheidende
Überlegenheit über das Wissen der Antike verleihe; Bücher, sagt er,
sind «dead instructors», die keine Fragen beantworten und keine
Zweifel lösen können. Es käme auf den Führer an, der den Weg
kennt. Durch Menschen habe die Antike ihre Weisheit vermittelt,
nicht durch Schriften : «propagation of their doctrins by tradition,
rather than letters»5. Der Gegenwart mangle es an Lehrern antiker
Art, es sei, damit schliesst der Essay, der Typ des Pedanten
hochgekommen, der, die wahren Tugenden verzerrend, für die Republik
der Gelehrten ebenso verderblich werde, wie Don Quichotte, der
den ritterlichen Kampfund die ritterliche Minne in Verruf gebracht
hat, für das Königreich Spanien verderblich gewesen ist. Der Glaube
an die entscheidende Bedeutung der ganzen Persönlichkeit, die

Verachtung einer rein kritischen, nur den Intellekt anerkennenden
Wissenschaft: so etwa lässt sich seine Meinung zusammenfassen.

Jonathan Swift, der damals noch Temple's Sekretär und
Hausgeistlicher war, hat in seiner ersten Satire, dem 1695 begonnenen
«Tale of a Tub» mit dem Anhang «Account of the Battel between
the Antient and Modern Books in St. James's Library», die

Bezeichnung «Kritiker» («at this Day so frequent in all Conversa-

6 Temple's Works (1754) I, 146 f. 153 f.



134 Mohammed Rassem

tions») des näheren erläutert. Früher habe man darunter
irrtümlicherweise, so spottet er, Leute verstanden, welche Regeln
aufstellten, «durch deren Beobachtung ein aufmerksamer Leserinstand

gesetzt werde, ein Urteil über die Erzeugnisse der Gelehrten zu
fällen, seinen Geschmack zu einem echten Empfinden für das

Erhabene und Bewunderswerte zu bilden, und jede Schönheit des

Inhalts oder des Stils von der Korruption zu unterscheiden, welche
sie nachäfft». Sie seien dabei mit der Vorsicht dessen vorgegangen,
«der morgens durch die Strassen von Edinburgh geht, und der
tatsächlich acht gibt, sorgfältig aufzupassen und den Schmutz auf
seinem Wege rechtzeitig zu bemerken; nicht als ob er aus

Wissbegier Farbe und Zusammensetzung des Kots beobachten wollte,
oder etwa seine Dimensionen mässe; und noch viel weniger, um
darin herumzuplätschern oder davon zu kosten; sondern einzig in
der Absicht, so sauber wie nur möglich durchzukommen»6. Das

Gegenteil davon, die moderne Kritik, personifiziert Swift als die
Tochter des Momus und der Hybris, als Mutter vieler Kinder: des

Lärms, der Unverschämtheit, des Stumpfsinns, der Eitelkeit, der

Anmassung (positiveness), der Pedanterie, der schlechten Manieren.

Diese Göttin hält eine Rede: «'Tis I, who give Wisdom to
Infants and Idiots. By Me, Children grow wiser than their Parents.

By Me, Beaux become Politicians; and School-boys, Judges of
Philosophy. By Me, Sophisters debate, and conclude upon the

Depths of Knowledge; and Coffee-house Wits instinct by Me, can
correct an Author's Style, and display his minutest Errors, without

understanding a Syllable of his Matter or his Language. By
Me, Striplings spend their Judgment, as they do their Estate,
before it comes into their Hands. 'Tis I, who have desposed Wit
and Knowledge from their Empire over Poetry, and advanced my
self in their stead. » Einige Seiten später stehen direkt an Bentley
gerichtete Worte: «Thy Learning makes thee more Barbarous, thy
Study of Humanity, more Inhuman1. »

Es geht im Grunde nicht um die gerade hier angegriffenen
Personen. Dieser «unmenschliche Humanist», der «Pedant», ist
die typisierte Verkörperung des hassenswerten Menschen
überhaupt. In den meisten Werken Swifts wird er in der einen oder
anderen Form eine Rolle spielen; Swift und seine Freunde werden

6 Tale, Section III Prose Works ed. Davis i [1939] 56; Übersetzung:
Greve, Swifts Prosaschriften 2 [1910] 109 f.; die modernen Ausgaben richten sich im
wesentlichen nach der 5. Auflage, 1710; die erste ist 1704 erschienen).

7 The Battel (Davis 1, 154. 161; Greve 2, 256. 265).



Swift über die Wissenschaft 135

sich später eine eigene Spottfigur, den gelahrten Martin Scriblerus,
ausdenken, um unter diesem Namen Travestien zu veröffentlichen.
Hier in der Bücherschlacht zwischen «Antiken und Modernen»
versinnbildlicht Swift das Gemeinte, in einem nach seiner Weise

zugleich innigen und boshaften Gleichnis, als den Streit zwischen
einer Biene und einer Spinne :

Die Spinne, sagt er, ist gewandt in Architektur und Mathematik,

sie baut ihr Netz methodisch und planvoll mit ihren eigenen
Händen, aus ihrem eigenen Bauch — und glaubt daher, sie wäre
keinem anderen Wesen verpflichtet. Mit heftigen Worten beschimpft
sie die Biene (welche sich aus Versehen auf das Netz gesetzt hat,
das unter ihrem natürlichen Gewicht sogleich in sich zusammengesunken

ist) als eine nichtswürdige Vagabundin, die aus ewigem
Diebstahl an der Natur ihr Leben fristet. Die Biene, ruhig und
freundlich, gibt das zu; aber, meint sie, was sie aus den Blüten
entnehme, bereichere sie, ohne den Blumen zu schaden, während
die Spinne sich eben von Kadavern nähre. Ein Insekt liefere der

Spinne das Gift, mit dem sie das andere töte. So fleissig und kunstvoll

ihr Gebäude auch angelegt sei, es bestünde doch aus minderem
Material und wäre daher zuletzt eben nur ein — Spinngewebe.
Die Frage laufe denn also darauf hinaus: Welches ist das edlere
Wesen, jenes, das in träger Betrachtung eines Umkreises von vier
Zoll, in übergrossem Hochmut, der sich aus sich selber nährt und
immer neu erzeugt, alles rings in Exkremente und Gift verwandelt
und nichts hervorbringt als Fliegenfallen und Spinngewebe; oder
jenes, das durch einen Flug über die ganze Welt, nach langer Suche,
vielem Mühen, kluger Auswahl und Beurteilung der Dinge, Honig
und Wachs nach Hause trägt, «or That, which, by an universal
Range, with long Search, much Study, true Judgment, and Distinction

of Things, brings home Honey and Wax»8.
«The Materials are nought» — damit ist eines der Hauptmotive

dieser Satire angespielt. Es wird wieder aufgenommen bei
der Darstellung der Kriegsrosse, auf denen die grossen Dichter
indie «Bücherschlacht» ziehen: Homer sitzt «auf einem wütenden
Pferde, das selbst sein Herr nur mit Mühe bändigt und dem kein
andrer Sterblicher zu nahen wagt». Sein Gegner ist ein modernes

Heldengedicht (Davenant's «Condibert»), das ihm auf einem

ruhigen, nüchternen Wallach entgegenkommt («mounted on a

staid sober Gelding»), «der nicht so berühmt ist wegen seiner
8 The Battel (Davis 1, 147 ff.; Greve 2, 246 ff.).



136 Mohammed Rassem

Geschwindigkeit wie wegen seiner Folgsamkeit (docility), mit der

er niederkniet, so oft sein Reiter auf- oder absitzen will». Die
Modernen haben im allgemeinen schlechte Pferde: «Their Horses

large, but extremely out of Case and Heart». Nur diejenigen, die
mit den Antiken Pferdehandel getrieben haben, sind einigermassen
versehen. Swift nützt das einmal eingeführte Gleichnis zu einer
weiteren Gegenüberstellung: Vergil erscheint «in strahlender

Rüstung, die sich seinem Leibe genau anschmiegt». Er sitzt auf
einem «Apfelschimmel, dessen langsamer Gang die Wirkung des

höchsten Feuers (mettle) und äusserster Kraft ist». Sein Gegner
Dryden steckt dafür in einer viel zu grossen Rüstung — schon
allein der Helm ist neunmal grösser als der Kopf. Das Pferd,
wiederum ein Wallach, ist sehr gross (monstrous size), aber seine

Kraft verschwendet es auf einen hochtrabenden Lauf (high trot),
der es zwar nicht rasch vom Fleck bringt, aber ein fürchterliches
Rasseln der losen Rüstung zur Folge hat9.

Der alten Vorstellung vom Niedergang der Menschheit, vom
Übergang des goldenen Altertums in ein minderes Zeitalter, ist hier
eine ganz bestimmte Wendung gegeben. Es wird in pointierter
Weise unterschieden zwischen der Substanz einer Dichtung und
dem Kunstverstand darin, zwischen dem Natürlichen und dem
Gemachten — eine Antithese, die in der Romantik und Präromantik
zu grosser Bedeutung gelangt ist. Jacob Grimm hat schon in der

Einleitung zu seinem ersten Buch gesagt: «Ich habe einigemal den
Unterschied zwischen Natur- und Kunstpoesie bestimmt vorausgesetzt.

Die Verschiedenheit dessen, was unter dem ganzen Volk
lebt, von allem dem, was durch das Nachsinnen der bildenden
Menschen an dessen Stelle eingesetzt werden soll, leuchtet über
die Geschichte der Poesie, und diese Erkenntnis allein verstattet
es uns, auf ihre innersten Adern zu schauen, bis wo sie sich flechtend

ineinander verlaufen. » Und er fügte hinzu : «Die Kunstpoesie
ist eine Arbeit des Lebens und schon im ersten Keim philosophischer

Art10.» Dieser wertenden Entgegensetzung von natürlicher
und philosophischer Dichtung entspricht die allgemeine geistige
Disposition, welche hier der Wissenschaft zu Grunde liegt: höchste

Entfaltung detaillierter Empirie, Zurückdrängen spekulativen,
systematischen Philosophierens. Es kann, will man das Wort mit,
Vorsicht gebrauchen, von Philosophiefeindschaft gesprochen wer-

9 The Battel (Davis 1, 146. 156 ff.; Greve 2, 244. 259 f.).
10 Über den altdeutschen Meistergesang (1811) 5.



Swift über die Wissenschaft 137

den. Im späteren 18. Jahrhundert wird unter 'Philosoph' im
abschätzigen Gebrauche des Worts vielfach das verstanden, was
man heute 'Aufklärer' nennt11. Es hat eine irrationalistische,
sentimentale Opposition gegen das 'Philosophische' in diesem
Sinne gegeben, welche den Primat der Vernunft überhaupt
bebestritt. Aber es hat auch eine Tendenz bestanden, die Vernunft
zwar als Licht anzuerkennen, das dem Menschen leuchtet, ihr
aber nicht zuzutrauen, dass sie der Wirklichkeit so entspreche, dass

das Wirkliche gleichsam vernünftig sei. In welcher Modifikation
auch immer, diese Einstellung musste die empirischen Wissenschaften

ins Riesenhafte und Unbeendbare anwachsen lassen. Denn
einerseits wollte die als oberste Richterin anerkannte Vernunft
Nahrung erhalten, andererseits konnte die vorgefundene
Wirklichkeit nicht mehr nur als erneute Bestätigung der schon
feststehenden Wahrheiten angesehen und damit abgetan werden.

Eines der auffälligsten Probleme, das sich in diesem Zusammenhang

ergab, war etwas scheinbar Äusserliches : die uferlosen, als

Erbteil der Scholastik angesehenen, philosophischen Polemiken,
welche noch die erste Hälfte des 18. Jahrhunderts erfüllten, sind,
lange bevor Kant das Antinomienproblem theoretisch behandelte
und zum Kardinalproblem machte, schon in der Praxis ein Stein
des Anstosses gewesen. Recht bezeichnend ist zum Beispiel, dass

bei den Gründungsverhandlungen der Göttinger Universität (1734)
immer wieder verlangt wird, dass die sonst üblichen Zänkereien
zwischen den Gelehrten von vornherein unterbunden würden.
Man hat damit nicht, oder nicht nur, Intriguen und Eifersüchteleien

gemeint, sondern eben theologische oder begriffliche,
unpraktische Dispute12. Nicht zufällig ist dann Göttingen für die

Entwicklung der empirischen Wissenschaften — und so auch
für die Vorgeschichte der Volkskunde — von besonderer Bedeutung

gewesen. Die statistisch-historischen, geographisch-politischen
Wissenschaften, wie sie sich dort entfalteten, implizierten sozusagen

schon eine Kritik der Vernunft. Umgekehrt sind Kants
kritische Schriften das Korrelat zu einer Fülle von Arbeiten und
Vorlesungen anthropologischer und naturwissenschaftlicher, also
praktischer Natur.

11 K. Wais, Das antiphilosophische Weltbild des französischen Sturm und
Drang (1934).

12 A. Meusel, Der Sinn der philosophischen Polemik bei Kant, Diss. Heidelberg

1939. G. v. Seile, Die Georgia-Augusta-Universität in Göttingen (1934).



138 Mohammed Rassem

Swifts «Bücherschlacht» — in der, statt der Gelehrten, die
Bücher mit Papierärmchen und in heroischer Attitude gegeneinander

kämpfen — macht nicht nur eine der streitenden Parteien,
sondern das Streiten als solches lächerlich. Das beruht, beim Autor
wie beim Publikum das mitlacht, gerade auf einer bestimmten
Auffassung von den Möglichkeiten der Vernunft. Kontroversen und
Disputationen würden unbekannt sein, sagt Swift einmal, wenn
wir nur da behaupten oder leugnen würden, wo wir sicher sind
und nicht über unsere Kenntnisse hinausgehen («beyond our
knowledge»). Wo das nicht der Fall ist, wo man ebensogut das

eine wie das andere behaupten kann («where men can argue with
plausibility on both sides of the question»), da sind Vermutungen
und Thesen eingeschmuggelt, die ausserhalb des menschlichen
Urteils liegen13. Das Ernste und Unabdingbare der Satire liegt darin,
dass dieses Einschmuggeln nicht nur als Dummheit betrachtet
wird, sondern als etwas Unmoralisches und Sündhaftes. Das
«Märchen» travestiert in zahllosen Wendungen, vor allem aber

durch seine groteske Disposition mit der Anhäufung von
Einleitungen und Exkursen, den gelehrten Stil und gibt so gleichsam
einen Katalog schriftstellerischer Sünden. In der Einleitung zur
«Bücherschlacht» bedient sich Swift überdies eines unzweideutigen
Bildes : Die Republik der Gelehrten sei wie die Republik der Hunde
«Republick of Dogs, which in its Original seems to be an Institution

of the Many») — Hunde, die sich um einen Knochen oder um eine

Hündin balgen, die aber im tiefsten Frieden leben, wenn sie

vollgefressen sind («in the profoundest Peace, after a full Meal»)14.
Bei solchen groben Vergleichen spürt man, wie nahe sein Stil bei
dem der Polterpredigten eines Abraham a Santa Clara liegen würde,
wenn Swift nicht stets maskiert aufträte: immer ist ja auch der
Schreibende eine Person des Spiels, eine mehr oder minder komische

Person, und dadurch wird der scharfe Strahl der sehr invekti-
ven, moralisierenden Aussagen noch einmal gebrochen und scheinbar

gemildert.
Polemik wird also erzeugt durch das Festhalten an einem

uneinsichtigen Prinzip. Es ist für Swift nicht wesentlich, ob dieses

Prinzip rationaler oder religiöser Art ist; vielmehr ist es der Gel-

13 Travels into several Remote Nations of the World, in four parts, by Lemuel
Gulliver, part IV, chap. 8 Swift, Prose Works ed. Temple Scott: vol. 8 ed.
Dennis [1922] 278 f.; alle älteren Ausgaben, einschliesslich der ersten von 1726,
sind unzuverlässig).

14 Works ed. Davis 1, 141.



Swift über die Wissenschaft 139

tungsanspruch, der Monismus oder Dogmatismus, den er angreift.
Ein Mensch mit einer fixen, fanatisch vertretenen Idee, gleich
worauf sie sich bezieht, ist verrückt oder böse. In der «Digression
concerning the Original, the Use and Improvement of Madness in
a Commonwealth» fasst Swift folgendes zusammen: «Wenn wir
die grössten Taten überblicken, die unter dem Einfluss Einzelner
in der Welt vollbracht worden sind: die Errichtung neuer Reiche
durch Eroberung ; die Förderung und die Fortschritte neuer
philosophischer Systeme und die Erfindung und Ausbreitung neuer
Religionen —, so werden wir erkennen, dass all ihre Urheber Leute

waren, deren natürliche Vernunft durcheinandergebracht worden

war, durch ihre Diät, ihre Erziehung, durch das Vorherrschen
irgendeines Hanges und zugleich durch die besondere Wirkung
der Luft und des Klimas.» Swift spezifiziert dann dieses Urteil
für die «great Introducers of new Schemes in Philosophy» und
untersucht, «aus welcher Eigenschaft der Seele im Sterblichen die

Neigung entsteht, es sich in den Kopf zu setzen, mit gierigem Eifer
neue Systeme aufzubringen über Dinge, die nach allseitiger
Anerkenntnis niemand wissen kann». «Auch die grössten unter ihnen,
sowohl Antike wie Moderne, werden gewöhnlich von ihren
Gegnern, und eigentlich auch von allen andern ausser ihren eigenen
Anhängern, für verrückt oder von Sinnen gehalten (mistaken),
weil Verfahren und Methode ihrer Sprache und ihrer Handlungen
sich von den Anforderungen, wie sie die unverfeinerte Vernunft
(unrefined reason) stellt, stark unterscheiden.» Epikur, Diogenes,
Paracelsus, Descartes und andere mehr würden heute ins Irrenhaus

geworfen werden: «Denn welcher Mensch von natürlicher Denkart

(in the natural State, or Course of Thinking) könnte darauf
verfallen, es stünde in seiner Macht, die Begriffe aller Menschen

(Notions of all Mankind) auf genau die Länge, Breite und Höhe
seiner eigenen zu reduzieren Und doch ist dies die erste demütige
und höfliche (humble and civil) Absicht aller Neuerer im Kaiserreich

der Vernunft15.»

Einige Seiten später folgt eine sehr bezeichnende Bemerkung
über einen der 'Modernen', die mit Temple in literarischer Fehde

lagen16. Es sei eine Gemeinheit, dass sein «most ingenious Friend,
Mr. Wotton» als Narr bezeichnet werde, denn zweifellos wäre dieser

15 Tale, Section IX (Davis 1, 102. 104 f.; Greve 2, 171. 174 f.).
16 William Wotton, Reflections (2 1697) mit Richard Bentley's Arbeit über die

Phalaris-Briefe im Anhang.



I40 Mohammed Rassem

Mann zu grossen Dingen bestimmt gewesen, wenn er seine Gaben
nicht falsch angewendet hätte: «Oh, had those happy Talents,
misapplied to vain Philosophy, been turned into their proper
Channels of Dreams and Visions, where Distortion of Mind and
Countenance are of such Sovereign Use». Er wäre der Mann
gewesen, eine neue Religion, eine Sekte zu gründen17.

Ausdrücke wie «distortion» sind nicht vereinzelt: die Gegner
in der Polemik werden des öfteren als schlecht gewachsene
Menschen dargestellt. Gemeint sind nicht Gebrechen, sondern
Missverhältnisse im Körperbau : «Bentley, in Person, the most deformed
of all the Moderns ; Tall, but without Shape or Comeliness ; Large,
but without Strength or Proportion»18. Der Mensch muss auch in
seiner Gestalt den menschlichen Urproportionen entsprechen. In
Gullivers Reisen findet sich, in dem Stück wo die Verstorbenen
zitiert werden, diese Beschreibung Homers : «Er ging, für sein

Alter, sehr aufrecht und hatte die lebhaftesten und durchdringendsten

Augen, die ich jemals gesehen habe.» Er sei anmutiger
(comelier) gewesen als der neben ihm stehende Aristoteles, der

gebeugt und an einem Stock ging19. Es ist auffällig, dass das schon
der ersten Ausgabe beigegebene Phantasieporträt Gullivers
offensichtlich versucht hat, ein harmonisches Antlitz, lebhafte Augen
und eine aufrechte Haltung zu gestalten.

Wie geht es vor sich, dass im Menschen «Dreams and Visions»
entstehen? Swift hat eine allgemeine Theorie bereit, dies zu erklären,
und eben weil sie allgemein ist, bringt er sie nur in ironischer oder

grotesker Form vor. Aber er kommt, in allerlei Abwandlungen,
immer wieder darauf zurück. Da ist etwa die Abhandlung über das

«System der Aeolisten»20: diese halten den Wind oder den Geist
für den Ursprung aller Dinge und glauben, dass auch sie zum grossen

Teil daraus bestehen. Swift hält nun das Grundmotiv «Wind»
fest und bringt es in die groteskesten und derbsten Variationen.
Er bedient sich im wesentlichen des einfachen Mittels, sinnlich
aufzufassen, was metaphorisch gemeint ist oder schien. Er macht
aus der Lehre vom Pneuma eine Pneumatik, eine Blasebalglehre.
Aus der Inspiration wird eine Einblasung von Dämpfen, die den
Geist verwirren und — Aufgeblasenheit verursachen. Nicht die
Natur der Dämpfe, sondern ihre aufblähende Wirkung ist das

17 Davis i, 106; Greve (2, 177) hier nicht gut.
18 The Battel (Davis 1, 159 f.; Greve 2, 263).
19 Gulliver III 8 (Dennis 206).
20 Tale, Section VIII (Davis 1, 95 ff.).



Swift über die Wissenschaft 141

wichtige ; im allgemeinen kommen, wie etwa in Delphi, die Dünste
aus der Erde, dringen von unten in den Menschen ein und
treten beim Munde wieder heraus. Die Zuhörer des Inspirierten
stehen mit offenem Munde und schnappen gleichsam nach dem

Hauche, der sich herabsenkt (weswegen die erhöhte Stellung der
Kanzel nötig ist21). Ein Wort gibt das andere, eine Sturzflut von
Witzen ergiesst sich über die Sippe der Gnostiker und über den

«Commonwealth of artificial Enthusiasm»22.

Die Schärfe und Anschaulichkeit, mit der Swift im «Märchen

von der Tonne» die Konfessionen und die ihnen zugeordneten
Erkenntnislehren zeichnet, ist nicht allein seinem künstlerischen
Genie zu verdanken, sondern mehr noch die Wirkung der
Entschiedenheit und Prägnanz seiner eigenen, persönlichen Konfession.
Einen guten Einblick in sie gibt eine der wenigen erhaltenen

Predigten Swifts, die über i.Kor. 3, 19: «Die Weisheit dieser Welt
ist Torheit vor Gott»23. Die Predigt richtet sich gegen die antike

Philosophie, gegen die «high opinion of heathen wisdom». Sie

richtet sich nicht gegen die antiken Philosophen : «those who were
renowed for virtue among them, were more obliged to the good
natural dispositions of their own minds, than to the doctrines of
any sect they pretended to follow». Mit neuen Worten ist es

wiederum dies: der Mensch zählt, nicht seine Theorie, — die ist
in jedem Falle falsch. Es gibt nur eine Lehre, welche den Menschen

zum rechten Leben führt, und ohne sie, durch «good natural

dispositions» allein, könnte er nicht ans Ziel gelangen. Swift
definiert «Christian wisdom», nach einer Stelle im Jakobusbrief 3, 15,
als «Weisheit von oben», im Gegensatz zur irdischen, menschlichen

oder teuflischen Weisheit. «Neid und Zank» (Jak. 3, 16)

bringt diese irdische Weisheit mit sich, — Wollust und Habgier
regieren in der Republik der Hunde, wie es in der Einleitung zur
«Bücherschlacht» hiess. «Die Weisheit von oben her aber ist
erstlich keusch, danach friedsam, gelinde, lässt sich sagen, voll
Barmherzigkeit und guter Früchte, unparteiisch, ohne Heuchelei»

(Jak. 3, 17). Swift interpretiert diesen Vers im einzelnen und sagt
unter anderem: «The Christian doctrine teacheth us all those

21 Tale, Section I (Davis 1, 36; Greve 2, 84 f.).
22 Discourse Concerning the Mechanical Operation of the Spirit etc. (1701):

Section II (Davis 1, 185).
23 On the Wisdom of this World Prose Works ed. Temple Scott 4, 2 [1898]

171 ff. Zitate: 172. 178 f.).



142 Mohammed Rassem

dispositions that make us affable and courteous, gentle and kind,
without any morose leaven of pride or vanity ...» Ferner : «Christian

wisdom is 'without partiality' ; it is not calculated for this or
that nation of people, but the whole race of mankind : Not so the

philosophical schemes, which were narrow and confined, adapted
to their peculiar towns, governments, or sects; but 'in every
nation, he that feareth God and worketh righteousness, is accepted
with Him'.»

Die Abhängigkeit menschlicher Denkformen von Gewohnheit
und Sitte — dieser Gedanke hat nicht nur bei Swift, vor allem in
der Anlage von «Gullivers Reisen», grosse Bedeutung, sondern
ebenso in der Erkenntnistheorie, die von englischen Zeitgenossen
wie Locke und Berkely entwickelt worden ist. Demjenigen, dem
sie in einer deutschen Umgebung und in deutschen Philosophielehrbüchern

zum ersten Mal begegnen, scheinen zunächst jene

'empiristischen' Thesen mehr oder minder banale und beschränkte
Maximen zu sein. Dass sie beschränkt sein wollen, und worin dieses

Wollen seine Wurzel hat, spürt man erst aus dem Zusammenhang
aller Lebensäusserungen, unter denen die des Glaubens nicht
fehlen dürfen. Erwägt man auch die Leistung dieser Grundsätze,
so ergibt sich etwa dies: Die Modifikationen, welche der Lokaloder

Volksgeist im Denken und in den Lebensäusserungen der
Menschen bewirkt, werden nicht als morphologische Neugestaltungen

einer bleibenden Wesenheit und Wahrheit aufgefasst,
sondern als stets neuartige, nur etwa in ihrer UnVollkommenheit
gleichbleibende, individuell komponierte Variationen. Wenn man
so weit verallgemeinern darf, zu sagen, dass diese Einstellung dem

Engländer sowohl wie dem Humanisten wesentlich eigen ist, so
erklären sich daraus beider spezifische Fähigkeiten und spezifische
Schwächen in politischen, beziehungsweise in ethnographischen
Dingen. Das unerregte Hinnehmen scheinbar oder wirklich
absurder Gewohnheiten als nun einmal gegebener, individueller
Tatbestände, und zwar als der den Gang des Ganzen entscheidenden

Tatbestände — dieses Akzeptieren ohne Vorliegen einer
räsonnablen Begründung befähigte den Engländer zu einem von
Paradox zu Paradox lavierenden, aber erfolgreichen politischen
Manövrieren, und es befähigte den Humanisten als Ethnographen

zu kühlem und aufmerksamem Notieren, wo ein 'gnosti-
scher' Reisender, für den Erkenntnis Teilhabe bedeutet, durch das

Fremde, Unzugängliche so verwirrt und erschüttert wurde, dass



Swift über die Wissenschaft 143

er keine mitteilbare Erkenntnis behielt. Dies gilt in der Völkerkunde

besonders für erste Vorstösse in ein unvertrautes Gebiet.
Was England betrifft, so hat gerade die nachrevolutionäre

Generation, der Swift angehörte, jene Haltung herausgebildet und
verbindlich gemacht, welche trotz der Parteizerklüftung eine
gewisse Stabilität herbeiführte. Revolutionen in Staat, Philosophie
oder Religion haben den Wahnsinn zur Mutter, sagt Swift einmal.
Wer bei Verstand und Heiterkeit sei, der sei geneigt, sein Leben
in den gewohnten Formen zu verbringen, und denke nicht daran,
die Masse seiner Macht, seinen Schlussfolgerungen oder seinen

Visionen zu unterwerfen: «and the more he shapes his
Understanding by the Pattern of Human Learning, the less he is inclined
to form Parties after his particular Notions; because that instructs
him in his private Infirmities, as well as in the stubborn Ignorance
of the People»24. Es ergibt sich daraus, dass man nun auch die
Besonderheiten anderer Menschen und der ganzen Nation mit
anderen Augen sehen muss. Es verändern sich die Perspektiven —
und damit Voraussetzungen und Ansätze auch der anthropologischen

Wissenschaften.
Swift war kein Wissenschaftler, aber für die Geschichte der

Wissenschaften sind seine Parodien so wichtig wie das Parodierte.
Und wichtiger als alle Parodien ist das Idealbild eines Empirikers,
das er in Mr. Gulliver geschaffen hat, und das Buch, das er diesen
Mann über einen fingierten Gegenstand hat schreiben lassen, damit
ein künstlerisches Abbild eines möglichen ethnologischen Werkes

gebend. Was ist das Prinzip dieses Buches Es ist der Bericht eines

Fremden über unsere menschliche Gesellschaft und über die Ideen,
die sie bewegen. Es ist nun aber nicht, wie etwa in den fast
gleichzeitigen «Lettres persanes» von Montesquieu, einfach ein Orientale

nach Europa versetzt; vielmehr reist umgekehrt ein Engländer
nach dem fernen Osten, das heisst ein dem Leser nahestehender
Mensch. Die Fiktion ist also nicht sofort als solche erkennbar;
daraus ergeben sich grosse künstlerische Möglichkeiten. Es wird
der Anschein erweckt, als ob das Wesentliche des Pseudoreise-
berichts das wäre, dass Gulliver in für uns fremde Länder reist.
Aber in Wahrheit ist das Entscheidende, dass er in den geschilderten
Ländern ein Fremder ist. Da nun mit diesen Südseeländern oft,
wenn auch nicht in allem, eigentlich die europäischen Staaten
gemeint sind, lernt der englische Leser seine eigenen Probleme mit

24 Tale, Section IX (Davis 1, 108; Greve 2, 179).



144 Mohammed Rassem

den Augen eines Fremden, der aber doch ein Engländer ist, sehen.

Man kann sehr viel Witz und Geist entfalten, wenn man, wie es in
den «Lettres persanes» geschehen ist, exotischen Figuren kritische
Urteile in den Mund legt — aber welche Wucht wird möglich,
wenn der Prototyp eines Landsmanns zum Sprecher wird! Es

gelingt Swift dadurch, die Hauptgefahr zu bannen, die einem
Kunstwerke dieser Art droht: das Überwuchern der Reflexion. Es
ist oftmals gar nicht nötig, etwas zu sagen, es genügt, eine Sache,
die in Europa Wunsch und Utopie ist, als Wirklichkeit
darzustellen und ihre Konsequenzen von dem trockenen Gulliver
berichten zu lassen.

Der äussere Aufbau des Werkes ist sehr klar und einfach. Im
ersten Buch betrachtet der Fremde Gulliver unser Leben als Riese,
im zweiten Buch als Zwerg, das heisst in seiner Sprache: er
lebt zuerst unter Liliputanern, dann unter Riesen. Im dritten Buch
werden die Grössenmasse wieder hergestellt, aber nun verzerrt
sich die Gestalt des Menschen, seiner Einrichtungen und seiner
Gedanken. Gulliver sieht die Kultur nun als Mensch, als normal-

grosser und normalsehender Mensch. Die zweite Hälfte des dritten
Buches hebt ein anderes Grundmass des menschlichen Lebens auf:
die Lebenszeit. Es werden die Geister der Verstorbenen zitiert;
es gibt ein Land, in dem körperlich unsterbliche Menschen leben.

Im vierten Buch endlich verlässt Gulliver selbst den menschlichen

Standpunkt und lernt den Menschen mit den Augen eines Tieres,
eines Pferdes sehen. Durch dieses mehrmalige Verschieben der

Perspektiven wird dem Leser einerseits die Beschränktheit des

menschüchen Geistes und der Sitte demonstriert, aber zugleich
wird er immer wieder auf diesen natürlichen Geist, auf das menschliche

Mass zurückverwiesen. Eines bleibt indessen durch alle

Veränderungen hindurch gleich und ist nicht relativ : die Vernunft.
Wer ist nun Gulliver? Er ist keine komische Figur wie

Scriblerus. Swift hat in den «Travels» auf das eigentlich Parodisti-
sche weit weniger Gewicht gelegt als in seinen früheren Werken.
Der naiv-realistische Stil des Captain Gulliver ist ein Mittel, nicht
um den Schreiber, sondern um den Gegenstand lächerlich zu
machen. Gewiss wirkt Gulliver mehr als einmal komisch, mit seiner
Trockenheit und Gefühlsarmut, seiner Empfänglichkeit für
Honneurs, seiner biederen Selbstgefälligkeit und seinem unerschütterlich

ernsten, auch in den ungeheuerlichsten Situationen gravitätischen

Gehaben. Aber es geschieht mit einem sanften, respektvollen



Swift über die Wissenschaft 145

Humor, wenn diese Züge herausgearbeitet werden, und eigentlich
bezeichnen sie positive Eigenschaften: Gulliver ist gelassen,
bescheiden, tüchtig, seriös, unerschrocken. Er ist Swifts Ideal eines

braven Engländers, mehr ein Biedermann als ein Gentleman.
Auf dem Titelkupfer ist sein Wesen eigentlich sehr gut erfasst.

Die Beschriftung des Bildes gibt an: Kapitän Gulliver im 58.

Lebensjahr. Das ist genau das Alter, das Swift im Jahr vor dem
Erscheinen des Werkes hatte, — gewiss nicht die einzige auffällige
Ähnlichkeit zwischen beiden Personen. Darunter stehen, in einem
Teil der ersten Auflage25, als sehr treffendes Motto zu Swifts Hauptwerk,

diese Zeilen aus Persius (Sat. 2. 73 f.):
Compositum jus fasque animi, sanctosque recessus

Mentis, et incoctum generoso pectus honesto.

Der tiefste Zug in Gulliver ist seine Demut. Schon im ersten
Buch ist die Voraussetzung der Handlung das gutmütige, niemals

herrische Betragen des Riesen Gulliver gegen die anmassenden

Liliputaner. Im letzten Buch ist Gulliver dann zu einem reifen Manne

geworden, der von sich sagen könnte, was am Ende der Sammlung

Swiftscher Aphorismen steht : «Je länger wir leben, desto tiefer
wurzelt bei uns die Überzeugung, dass wir Gott heben und die
Menschen verachten müssen. Das ergibt sich aus der Kenntnis,
die wir von beiden auf Erden erlangen können26. » Man hat das

ergreifende vierte Buch oft als 'misanthropische' Verirrung abgetan,

ein Urteil, das einen gewissen Mangel an Empfänglichkeit
und an Aufmerksamkeit verrät. Die Schlussworte des Werkes («My
reconcilement» etc.) sagen unmisshörbar, dass der Hass Gullivers
sich nicht gegen Laster und moralische Gebrechen richtet, denn
diese liegen nun einmal in der menschlichen Natur, sondern gegen
den Stolz derjenigen, die sich ihrer Fehler brüsten und sich in
ihnen versteifen. Gottesfurcht und Sündhaftigkeit, Würde und

Niedrigkeit des Menschen — aus dieser Spannung spricht Gulliver
zu seinem Leser. Swift hat, das ist wahr, oft der Bitterkeit und
übler Laune nachgegeben, hier aber bekennt er sich zu einem
Glauben. Und sein Bekenntnis ist zugleich ein Anruf. «I never will
have peace of mind, till all honest men are of my opinion27.»

Gulliver ist ein studierter Mann. Er hat nun eine Art von
Gelehrsamkeit, die Swift keineswegs verächtüch macht : er bedient

25 Dennis p. XII u. XXX f.
26 Zitiert nach der Übersetzung von F. Kottenkamp (1844) 2, 186.
27 Brief an Pope, 29. 9. 1725 (Dennis p. XXV).

Schu-eiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951)



146 Mohammed Rassem

sich der Wissenschaften zu praktischen Zwecken, sie dienen ihm
in seinem Beruf. Als Mediziner ist er Schiffsarzt, als Mathematiker
Navigator, nicht Naturphilosoph. Gulliver ist ein interessierter
Mann; er beobachtet fleissig und scharf Sitten und Charaktere
der verschiedenen Völker, und er erlernt ihre Sprachen28. Seine

Schreibweise ist sachlich, er will «informieren, nicht amüsieren»29.

Er macht möglichst genaue, begründete Angaben. Wenn die

Hagelkörner in Brobdingnag zehnmal so gross sind als die unsrigen,
sagt er: «which I can assert upon experience, having been so
curious to weigh and measure them»30. Ironie dieser Art darf nicht
über das im Grunde ernste Anliegen hinwegtäuschen: du sollst
nicht über das sinnlich Erfahrbare hinausgehen.

Im Spiegel von Gullivers Bericht erfahren wir nun vom
Zustand der Wissenschaften in den besuchten Ländern. Schon ihre
Reaktion auf die Ankunft des fremden Mannes ist ein erstes Kriterium.

So bringen etwa die gelehrten Riesen den winzigen Gulliver,
nachdem mehrere Thesen erwogen worden sind, als lusus naturae in
ihrem Natursystem unter und lassen sich durch Gullivers Hinweis,
dass es in Europa etliche Millionen seiner Art gebe, nicht gleich irre
machen31. Im ganzen entspricht allerdings die Bildung in Brobdingnag

Swifts Idealen. «The learning of this people is very defective,
consisting only in morality, history, poetry, and mathematics,
wherein they must be allowed to excel. But the last of these is

wholly applied to what may be useful in life, to the improvement
of agriculture, and all mechanical arts ; so that among us it would
be little esteemed. And as to ideas, entities, abstractions, and

transcendentals, I could never drive the least conception into
their heads32. » Im Staate der Pferde ist die Wissenschaft noch stärker
reduziert: sie kennen keine Schrift. Alles ruht auf zwei Säulen
allein: Tradition und Vernunft33.

Zwischen diese beiden Bücher hineingestellt ist die Darstellung
der absurden Gelehrsamkeit von Laputa. Dieses Land ist von der
Wissenschaft gleichsam unterjocht. Der König residiert
bezeichnenderweise auf einer von der Erde losgelösten, fliegenden Insel.
Er und sein Hofstaat befassen sich nur mit zwei Dingen: mit

28 Gulliver I 1 (Dennis 17 f.).
29 Gulliver IV 12 (Dennis 302).
30 Gulliver II 5 (Dennis 119).
31 Gulliver II 3 (Dennis 106 f.).
32 Gulliver II 7 (Dennis 140).
33 Gulliver IV 9 (Dennis 284).



Swift über die Wissenschaft 147

Musik und mit mathematisch-astronomischer Spekulation. Die
Beobachtung, die Erfahrung ist ihnen so ungewohnt, dass sie

eigene Dienstboten, sogenannte Klimenole, angestellt haben, welche

durch einen leichten Schlag auf Hindernisse der Strasse oder
auf Fragen anderer Personen aufmerksam machen. Wie Gulliver
dem König vorgeführt wird, ist dieser in Kontemplation versunken

und wird erst nach einer Stunde durch einen Schlag geweckt —
vorher hatte er den Fremden gar nicht erblickt. Auch nimmt er
an Gulüvers fremdländischem Aufzug kein Interesse, ebensowenig

wie die übrigen Anwesenden das tun. Gulliver gilt in La-

puta nicht für «fein», weil er keine solchen «Schläger» nötig hat
und von selbst auf äussere Eindrücke achtet. Das stellt ihn dem
niederen Volke gleich, und so bilden denn Pagen, Händler oder

Schläger seine Gesellschaft, auch Frauen, weil diese sich trotz des

herrschenden Geistes ihre Sinnlichkeit bewahrt haben oder sie

durch exzentrische Ausbrüche zu bewahren trachten. Einbildungskraft,

Phantasie und Erfindungsgabe sind wenig entwickelt; es

herrscht Verachtung für alles Praktische. Auch die Mathematik
wird nur theoretisch betrieben, und wenn man versucht, den
Bauhandwerkern Anleitungen zu geben, so fallen sie immer viel zu fein

aus, und beständige Irrtümer sind die Folge. Die Schneider fertigen
die Anzüge auf Grund einer Berechnung mit Quadrant und Zirkel,

statt anzuprobieren, mit dem Erfolg, dass die Kleider nicht
passen, wenn nur eine einzige Ziffer verschrieben wurde, was oft
vorkommt, aber niemanden stört34.

Gulliver steigt dann in das von der Insel aus beherrschte Land
hinunter. Er ist bei einem Edelmann zu Gaste, der wegen seiner

Rückständigkeit abgesetzt worden ist und von seinen

Standesgenossen als harmloser Trottel behandelt wird. Er wohnt in einem
sehr geschmackvollen Landhause in griechischem Stil und macht
auf Gulliver den vorteilhaftesten Eindruck. Er erzählt nun von der
Akademie von Lagado: Gewisse Leute seien vor einigen Jahren
auf die schwebende Königsinsel hinaufgegangen und von dort
mit einem Anflug mathematischen Wissens zurückgekehrt. Alsbald
seien sie mit der Leitung der Dinge hier unten unzufrieden gewesen
und hätten Pläne geschmiedet, wie man alles auf eine neue Grundlage

stellen könne. Sie verschafften sich das königüche Privileg zur
Errichtung einer Akademie für Pläneschmiede, und bald habe

jede einigermassen bedeutende Stadt eine solche besessen. Man
34 Gulliver III 2 (Dennis 163—171).



148 Mohammed Rassem

ersinne dort neue Methoden für die Landwirtschaft und für die
Baukunst, neue Werkzeuge für die Gewerbe. Ein Mensch soll die
Arbeit von zehn Menschen verrichten, in einer Woche soll sich ein

ganzer Palast bauen lassen, und zwar so dauerhaft, dass er ohne

Reparaturen ewig halten soll. Alle Früchte der Erde sollen zu
jeder Jahreszeit, die wir wählen, zur Reife kommen und einen

doppelt so grossen Ertrag liefern. Leider sei bis jetzt keines der

glückverheissenden Projekte gelungen. So kommt es, dass das

Land einen Anblick der Verwüstung bietet, was indessen die Neuerer

nicht hindert, voll Verachtung auf die gepflegten, blühenden
Felder von Gullivers altmodischem Gastgeber herabzublicken35.

Jede Einzelheit in diesen Kapiteln ist bedeutsam: die
Loslösung des 'Oberen' ; die Herrschsucht, welche aus der Abstraktion
erwächst; das Verstricktsein in einer abstrakten Kunst (Musik) und
das Abgesperrtsein vom lebendigen Leben, beides als psychologische

Folgen unumschränkter Herrschaft; der Geist der Unzufriedenheit;

die Abneigung gegen das 'Probieren'; die Hybris gegenüber

der Natur. Sehr bezeichnend auch, dass Gulliver es als

unnatürlich empfindet, dass ein Mann das Werk von zehnen
verrichten möchte und dass seine Arbeit keiner Reparatur bedürfen
soll.

Später gelangt nun Gulliver in die Akademie selbst36. Diese
Akademie ist in zwei Abteilungen gegliedert: in der einen hausen
technische Erfinder, in der andern spekulative Philosophen —
verschiedene Objekte, gleiche Mentalität. Swifts Hohn hat sich ja
immer besonders gegen die Anwendung mechanischer Operationen
in geistlichen oder geistigen Dingen gerichtet. Hier nun geht es

gegen die Sprachverbesserer : da ist ein Mann, der eine ganz neue
Sprache erfinden, ein anderer, der die bestehende zweckmässiger
einrichten will, ein dritter, der eine «kombinatorische» Maschine
erfunden hat, welche mit Hilfe von 36 Gehilfen durch mechanische

Vertauschung der Buchstaben wissenschaftliche, ja dichterische
Werke hervorbringen soll, ohne dass Wissen, Bildung und Genie
vonnöten sind. Diese drei Gelehrten haben nicht wenige Kollegen,
— in raschem Gang besichtigt Gulliver Zimmer um Zimmer der
Akademie. Das Ergebnis ist eine Pathographie der Wissenschaften,
die nicht leicht ihresgleichen findet. Mit kurz definierten, drastischen

Beispielen werden die hauptsächlichsten Verirrungen be-

35 Gulliver III 4 (Dennis 180—185).
36 Gulliver III 5 (Dennis 186—194).



Swift über die Wissenschaft 149

legt: der Fortschrittswahn, die Patentlösungssucht, das Missverhältnis

von Aufwand und Effekt, die Manie, gerade das

Unwahrscheinliche für das Wahre zu halten und UnZweckmässigkeit mit
Akribie zu verwechseln, kurzum, Gulliver wird, nachdem er
auch noch die politische Abteilung der Akademie kennengelernt
hat, melancholisch gestimmt und beeilt sich abzureisen. «I saw

nothing in this country that could invite me to a longer
continuance ,37»

Vielleicht flieht er doch auch vor sich selbst. Das letzte Wort,
das Gulliver überhaupt gesprochen hat, nämlich der Schluss des

Vorworts zur Neuausgabe von 1735, lautet so: «. else I should

never have attempted so absurd a project as that of reforming the
Yahoo race in this kingdom; but I have now done with all such

visionary schemes for ever38.» Er hates also versucht. Und an einer
anderen Stelle39 gesteht er uns auch dies: «I had myself been a sort
of projector in my younger days.» Auch der Stich «aetatis suae 58»
lässt das noch recht deutlich erkennen.

37 Gulliver III 6 (Dennis 201).
38 A Letter from Captain Gulliver to his Cousin Sympson (Dennis 9). «Yahoo»

ist das Wort der Pferde für «Mensch».
39 Gulliver III 4 (Dennis 185).


	Swift über die Wissenschaft

