
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 47 (1951)

Artikel: Heimat und Humanität

Autor: Weiss, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heimat und Humanität

Von Richard Weiss, Küsnacht-Zürich

Jedesmal wenn die schweizerische Volkskunde der Worte
bedarf, die Widerhall finden sollen in allen Schichten des Volkes, lassen

wir den Altphilologen in unserem Kreise reden oder schreiben.

Er findet immer den Ton, welcher das volkstümliche Gemüt
mitgehen heisst und zugleich den Verstand des Fachmannes überzeugt.

Das ist nicht selbstverständlich, obwohl es uns selbstverständlich

geworden ist. Die Volkstümlichkeit des gelehrten Gräzisten
und des Vertreters eines Schulfaches, das nicht im Gerüche
besonderer Volkstümlichkeit steht, muss uns auffallen, und ebenso
die wissenschaftliche Verbindung von klassischer Archäologie und
Volkskunde1. Es stellt sich die Frage, ob die Personalunion von
zwei sich sonst nicht sonderlich nahestehenden Wissenschaften,
sowie die Fähigkeit des Gelehrten, sich volkstümlich auszudrücken
und volkstümlich zu wirken, ohne je volkstümlich zu tun, in dem
Sinne gedeutet werden müsse, dass der von der Volkskunde wie
von den Wissenschaften des klassischen Altertums dankbar
Gefeierte nicht nur zwei Forschungsrichtungen, sondern auch zwei
Seelen in seiner Brust habe, eine klassisch-humanistische und eine

volkskundlich-volkstümliche, wenn eine solche Gegenüberstellung
zulässig und richtig ist.

Um auf diese persönliche Frage in einem allgemein-menschlichen

Bereich eine Antwort zu suchen, stellen wir Heimat und
Humanität als Lebensformen und als Forschungsgegenstände
einander gegenüber. Heimat und Humanität erscheinen uns auch als

die Stichworte, unter denen sich die verschiedenartigen Beiträge
dieses Bandes in zwei Gruppen scheiden, um sich, was wichtig ist,
in einer höhern Einheit vereinigen zu lassen. Das zunächst empfundene

Gegensätzliche soll ohne philosophische Künste, wie wir
meinen, in seiner innern Einheitlichkeit erkennbar sein.

Den Gegensatz und Widerstreit der beiden Fächer und
dahinter doch wohl auch der beiden Geistesrichtungen hat der
langjährige Obmann der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde

1 In diesem Zusammenhang darf an den Aufsatz von Otto Waser, Volkskunde

und griechisch-römisches Altertum in SAVk 20 (1916) 283 ff. erinnert werden.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde 47 (1951) I



2 Richard Weiss

selber gelegentlich geäussert in der Zeit, da die vielfältige präsidiale
Arbeitslast ihn für die Volkskunde voll und ganz in Anspruch
nahm. Da hat er, wenn es ihm einmal zuviel wurde, unwirsch
revoltiert, er sei doch schliessüch Altphilologe und nicht
Volkskundler, und auf dem Gebiet der griechischen Sprache und Kultur,
der antiken Humanität überhaupt lägen seine eigentlichen
wissenschaftlichen Lebensaufgaben. Hat also das Schicksal, welches ihn
der Volkskunde schenkte, ihm zugleich zwei unvereinbare
Aufgaben gestellt, zwei Aufgaben, die sich wissenschaftlich und in der
vorauszusetzenden menschlichen Haltung widersprechen

Wir glauben das nicht. Fürs erste sind wir als Volkskundler
froh, dass der Lebens- und Forschungsweg den für uns
Unentbehrlichen immer tiefer in die Volkskunde hineinführte, sodass

seine organisatorische Arbeitskraft, seine echte und ansprechende
Liebenswürdigkeit, seine dominierende und doch nie gewaltsame
Persönlichkeit, sein eigenwilliger und fruchtbarer Forschungsdrang
unserer Wissenschaft zugutekamen, ohne dass er sein ursprüngliches

Fach, dem seine hohe Forschungs- und Lehrbefähigung bis
heute dient, zu vernachlässigen brauchte. Aus der Spannung erwuchs
vielmehr die Spannweite, die ihn als Forscher auszeichnet. Die
Altphilologie, die klassische Archäologie, die vergleichende Ethnologie

sowie die Volkskunde haben alle ihren reichen Gewinn davon.
Eindrücklich wird uns das vor allem an der einzigartigen,

echt Meulischen, souverän über die Grenzzäune der Einzelwissenschaften

wegschreitenden Untersuchung über die «Griechischen

Opferbräuche»2. Von den homerischen ajvXdyxva eines
griechischen Opferrituals führt der Weg ebenso zwingend, sicher und
aufklärend in die Ferne arktischer Jägerbräuche wie in die
vertraute Nähe des 'Metzgerbräusi' unserer ländlichen Schlachtfeste,
welche dadurch in die grosse Perspektive einer weltweiten und
menschheitsalten Tradition hineinrücken. Der «Ursprung der

Olympischen Spiele»3 wird nur dem fassbar, der wie Meuli den
Bannkreis der klassischen Archäologie zu durchbrechen versteht;
zurückkehrend vom vergleichenden und beweisenden Gang durch
die Welt der Hirtenvölker vermag er auch auf das Pentathlon unserer

traditionellen Älplerspiele das richtige Licht fallen zu lassen.

Das volkskundliche Frühwerk über «Bettelumzüge in Totenkultus,

2 Phyllobolia für Peter Von der Mühll zum 60. Geburtstag am 1. August 1945,
Basel, bei Benno Schwabe & Cie., 1945.

3 Die Antike 17 (1941) 189 ff.



Heimat und Humanität 3

Opferritual und Volksbrauch»4 ist ebenso wichtig für die Deutung
antiker und nichtantiker Opferbräuche wie für unsere Heischebräuche

in der Mittwinterzeit. Von hier aus führt der direkte Weg
zuMeulis grundlegenden Untersuchungen über den Maskenbrauch5.
Vor allem aber ist schon das grosse Thema des Totenglaubens
angeschlagen, welches durch das ganze spätere Schaffen hindurchgeht,

in immer tieferer menschlicher Durchdringung. In der dieses

Thema zusammenfassend gestaltenden Arbeit über «Entstehung
und Sinn der Trauersitten»6 ist die unabsehbare Fülle zum Teil
abstruser Totenbräuche echt humanistisch — und dadurch auch

psychologisch-modern — auf ursprüngliche und allgemeine
Ausdrucksformen der menschlichen Seele zurückgeführt. Der Totenglaube

wird für Meuli, ohne dass andere Erklärungsmöglichkeiten
verkannt würden, zum Schlüssel für den Maskenbrauch, wobei
wieder die Vorgeschichte des griechischen Theaters gleich viel
gewinnt wie die Klärung des fast unentwirrbaren Komplexes unserer
Jahresbräuche.

Dass J.J. Bachofen mit seiner «Gräbersymbolik der Alten» bis

zu seinem letzten unvollendeten Werk über «Römische Grablampen»

wissenschaftlich und menschlich im Banne jener Welt steht,
aus der keiner zurückkehrt, ist eine der zahlreichen Wahlverwandtschaften,

welche Bachofen, den grossen Unbekannten, mit seinem

Biographen7 verbinden. Vor allem wird man auch bemerken, dass

das umstrittenste und nachhaltigste Werk Bachofens, das «Mutterrecht»,

sich ebensowenig in den Canon der einen oder der andern
abgegrenzten Universitätsdisziplin einfügt wie Meulis eigene
Forschungen. Daraus erklärt sich hier wie dort ein unverkennbares
Stutzen der zeitgenössischen Fachwelt, und damit kehren wir
zurück zum Problem der Spannung und der Spannweite im Werk
und im Leben dessen, dem diese Zeilen gelten. Wir möchten diese

Spannung begreifen an dem Begriffs- und Wertepaar Heimat und
Humanität.

An der Gegenüberstellung von Heimat und Humanität wird
zunächst wohl meistens das Gegensätzliche empfunden, etwa im
Sinne der Goetheschen Verse aus «Tasso»:

4 SAVk 28 (1927) 1 ff.
6 Karl Meuli, Schweizer Masken und Maskenbräuche, Zürich 1943; Hwb. d.

dt. Abergl. 5, 1744 ff. (Maske).
6 SAVk 43 (1946) 91 ff.
7 Karl Meuli, J. J. Bachofen und sein «Mutterrecht», im Anhang zu Meulis

Ausgabe des «Mutterrechts », die als Teil der von ihm veranstalteten Ausgabe von
Bachofens Gesammelten Werken erschienen ist (Bd. 23, Basel 1948).



4 Richard Weiss

«Ein edler Mensch kann einem engen Kreise
Nicht seine Bildung danken. Vaterland
Und Welt muss auf ihn wirken »

Dabei besteht die Neigung, den engen Kreis mit Heimat, die Welt
aber mit Humanität zu interpretieren. Heimat wird ja oft als zu
überwindende Beschränkung verstanden im Blick auf die Humanität

als anzustrebendes Ideal. Die Entwicklung aus der Heimatbindung

zur weltweiten Humanität ist geradezu ein biographisches
Schema und der Weg der abendländischen humanistischen
Persönlichkeitsverwirklichung. Wenn von dieser geläufigen Auffassung
und Wertung aus überhaupt eine innere Beziehung zwischen
Heimat und Humanität anerkannt wird, so ist es die, dass

Heimatbindung eine unentwickelte Form der Humanität sei, wobei
Heimat kaum anders denn als Bindung im negativen Sinn begriffen
wird.

Die unbesehene und oft wirklichkeitsfremde Bewertung der
Humanität ist aus der abendländischen Geistesgeschichte von zwei
Jahrtausenden zu verstehen. Diese wird gemeinhin an den grossen
Leuchtzeichen humanistischen Geistes und an den Spitzenleistungen

einer individualistischen Persönlichkeitskultur gemessen. Die
Persönlichkeitsverwirklichung im Sinne einer Autonomie der
Persönlichkeit wird im europäischen Humanismus immer mehr Ziel
und Mass für die Bewertung menschlicher Grösse und kultureller
Wirksamkeit. Jede Beschränkung und innere oder äussere Bindung
dieser humanen Autonomie kann nur als Verdunkelung des

Humanitätsideals angesehen werden. Der christlich gebundene Humanismus

Augustins zum Beispiel kann demnach nur Humanismus
sein, soweit er nicht christlich ist; dass sich das Autonomistische
am Humanismus nicht mit dem Christentum verträgt, wird auf der
andern Seite auch von der Theologie aus deutlich gemacht.

Ein heimatgebundener Humanismus ist also von hier aus
gesehen ebenfalls ein unvollkommener oder kein Humanismus,
obwohl gerade der attische Humanismus — um das klassische
Beispiel zu wählen — die Bedingung der Persönlichkeit durch die
Polis, und zwar durch die besondere athenische Polis als schicksalhaften

und eigenartigen geistigen Heimatraum besonders deutlich
werden lässt, dies nicht nur im Sinne einer zufälligen Beschränkung,
sondern einer wesenhaften Bestimmung der Humanität. Und wenn
wir den Blick auf den die Neuzeit begründenden Humanismus
richten, so ist es neben vielen andern Gebundenheiten jener Huma-



Heimat und Humanität 5

nität nicht zufällig, dass Kosmographien oder Weltbücher,
entgegen ihrem Titel, zu den ersten Heimatbüchern wurden. Es ist
eigentlich erst der klassizistische Humanismus und der bürgerliche
Bildungshumanismus, welcher der schicksalhaften Gebundenheit
in einer Fleimatwelt bewusst zu widerstreben begann, umsomehr
als die Gefahren der nationalen Mystik und der staatlichen
Allmacht, die den Bürger daran hindert, Mensch zu sein (W. v.
Humboldt), dem Ideal einer kosmopolitischen Bindungslosigkeit
rechtzugeben scheinen. In Wirklichkeit endet gerade der bindungslose,
nihilistisch gewordene Humanismus in der Art Nietzsches bei der
totalitären Staatsallmacht.

Aus der sich verbreiternden Kluft zwischen dem Humanitätsideal

und der menschlichen kulturellen und politischen Wirklichkeit

entsteht ein übersteigerter Dennoch-Humanismus, soweit der
Humanismus mit der Wirklichkeit sich noch auseinandersetzt; die

Verzweiflung im Sinne der getrosten Verzweiflung des Christentums

ist diesem Humanismus nicht möglich, da er mit der menschlichen

Autonomie sich selbst aufgeben müsste.
Die Mächte, welche heute die Humanität und besonders die

humanistische Persönlichkeit tödlich bedrohen, werden vielfach

hineinprojiziert in die Heimatbindungen. Der nationale Rausch,
der sich auf positivistischen Grundlagen zum Rassenwahn

entwickelte, wirft seine Schatten auf die Heimatbindungen, aus denen

die Blut- und Bodenmystik ihre Nahrung zu saugen scheint. Die
Heimatbindung als Bindung an eine Gemeinschaft legt — allerdings
nur durch einen Fehlschluss — den Verdacht des Kollektiven und
Massenmässigen nahe, welches mit der totalitären Staatsentwicklung

unlösbar verknüpft ist, welches den Tod der autonomen
Persönlichkeit und der Persönlichkeit überhaupt bedeutet, welches
den Menschen zum 'Arbeiter' im Sinne Ernst Jüngers, zum
funktionierenden Teilchen der Massenapparatur des Staates macht.

Der Schatten des Misstrauens und der Ablehnung fällt vom
Standpunkt der Geisteswissenschaften, welche die Humanität in
ihren individuellen Leistungen preisen, auch auf die
Volkskunde, der als einer 'Kollektivwissenschaft' ein geheimes
Einverständnis mit jenen dunklen Mächten der Tiefe zugemutet wird.
Es kann nicht geleugnet werden, dass die Volkskunde als

'staatsbezogene Wissenschaft' in den letzten Jahren mit andern
Wissenschaften zusammen üble Schergendienste geleistet hat. Doch ist es

gerade darum wichtig, die Irrtümer aufzuklären, welche die Volks-



6 Richard Weiss

künde als eine persönlichkeitsfeindliche Kollektivwissenschaft
missbrauchen lassen, im Sinne jener verhängnisvollen Definition von
'Volk': «Sie denken in Rudeln und handeln in Rudeln». Denjenigen

gegenüber, welche die Volkskunde im allgemeinen zu einer
Dienerin der Volksmystik, zu einer Helferin des Rassenwahns und
des totalitären Staatssystems stempeln wollen, würde es genügen,
auf die Schrift Hoffmann-Krayers über die «Individuellen Triebkräfte

im Volksleben»8 hinzuweisen. Doch schreiben wir hier keine

Rettung der Volkskunde. Wir brauchen nur das heimatgebundene
Leben als einen Gegenstand der Volkskunde ins rechte Licht zu
rücken — immer in Bezug auf die Humanität und die
Persönlichkeitsverwirklichung —, um zu zeigen, dass die Volkskunde als

Geisteswissenschaft und als Wissenschaft von der menschlichen
Persönlichkeit ihren notwendigen Platz im Gefüge der abendländischen

Geisteswissenschaften hat. Es muss sich dabei erweisen,
dass zwischen Heimat und Humanität keine unüberbrückbare
Kluft gähnt, sondern dass beide als zwei sich ergänzende Lebensformen

eine Einheit bilden.
Was Heimat, dieses von entgegengesetzten Standpunkten so

viel gebrauchte und missbrauchte Wort, für die menschliche
Existenz bedeutet, kann wiederum aus der gegenwärtigen Situation
begriffen und miterlebt werden, die einerseits eine Krise des

Humanitätsgedankens, anderseits eine Art Konjunktur des

Heimatgedankens gebracht hat, dessen modische Ausprägung der
'Heimatstil' ist oder war.

Die Bedeutung und das Wesen der Heimatbindungen werden
offenbar im Heimatverlust. Der Heimatverlust aber in seinen
aktuellen Formen — vom traditionellen Heimweh9 sprechen wir
nicht — wird in verschiedenen Graden erlebt bis zur totalen
seelischen Heimatlosigkeit.

Da sind zuerst diejenigen, welche ihr Haus, ihre Wohnung
verloren haben, die Ausgebombten. Sie haben viel von dem
verloren, was Heimat bedeutet, zum Teil wenig wertvolle Gegenstände
des Hausrates, 'Erinnerungen', denen aber das Heimatgefühl am
meisten nachtrauert. Doch haben die Ausgebombten eine Heimstätte,

wenn auch eine Ruine, einen Trümmerhaufen, nach der die
meisten von ihnen wieder zurückstreben, aus äusseren Gründen,
weil ihnen der Platz gehört, weil Investitionen (Kanalisation, An-

8 SAVk 30 (1930) 169 ff.
9 Fritz Ernst, Vom Heimweh, Zürich 1950.



Heimat und Humanität 7

Schlüsse usw.) im Boden sind, aber auch aus Standortfestigkeit,
die derjenigen des Bergbauern, der sein Haus wieder dort aufbaut,
wo es die Lawine weggerissen hat, in mancher Hinsicht gleichzusetzen

ist. So errichten die Bewohner der Kölner Altstadt, und mit
ihnen die Bürger vieler anderer Städte, ihr Haus oder zunächst ein
Stockwerk davon mitten in der kilometerweiten Trümmerwüste
dort, wo es früher stand, und womöglich ganz gleichartig, entgegen
und sehr zum Leidwesen aller grosszügigen Planung10. In einer
Zeit grösster Massenmobilität zeigt sich also in grosstädtischer
Bevölkerung eine geradezu bäuerlich anmutende Standortfestigkeit.

Der Standort aber ist ein Teil der Heimat, eine wenn auch
nicht unerlässliche Voraussetzung dafür.

Diesen Standort aber und mit ihm die sozialen und wirtschaftlichen

Bindungen der Heimat haben die Flüchtlinge, die
sogenannten Heimatverwiesenen11 verloren, und sie sind teilweise
durch unüberschreitbare Grenzen von ihrer einstigen Heimat
getrennt. Sie sind viel heimatloser als die Ausgebombten, aber viele
von ihnen haben eine seelisch-geistige Heimat oder die Fähigkeit,
eine solche zu errichten, bewahrt, sei es, dass ihre Sehnsucht und
ihr Sinnen und Trachten zurückgerichtet ist auf die alte Heimat in
schmerzlich gesteigerter Sehnsucht, sei es, dass sie die Möglichkeit,
den Mut und die Kraft finden, eine neue Heimat, äusserlich und
innerlich, zu bauen.

Der totale Heimatverlust aber hat die seelisch Heimatlosen
betroffen, selbst wenn sie in unversehrten Häusern wohnen. Hier
ist das Lebenszentrum der Heimatbindung zerstört, und damit
sind solche Menschen seelisch krank. Diese Feststellung führt zu
der eigentlichen Bedeutung der Heimatbindung für die menschliche

Existenz. Das Heimweh wird als Krankheit meistens geheilt
durch die Rückversetzung des Kranken an seinen Heimatort. Für
die seelisch Heimatlosen aber gibt es keine Heimat und keine
Heilung mehr. C. G. Jung12 umschreibt das Wesen der allgemeinen
neurotischen Zeitkrankheit mit dem Ausdruck «wurzelloses
Bewusstsein», was für die seelische Heimatlosigkeit besonders
zutrifft, wenn wir Heimat als seelische Verwurzelung an einem
schicksalsgegebenen Standort fassen. Dass seelische Heimatlosigkeit, wie

10 Aus Materialien der Kölner Stadtplanung, deren Kenntnis und Bedeutung
mir mein Kollege, der Soziologe Prof. René König, freundlicherweise vermittelt hat.

11 J. Hanika, Volkskunde und Heimatverwiesene, in: Mitteil, des Verbandes
deutscher Vereine für Volkskunde Nr. 57, Oktober 1949.

12 Seelenprobleme der Gegenwart 96; Wirklichkeit der Seele 30.



8 Richard Weiss

sie ausdrücklich in einer kürzlich erschienenen psychologisch-pädagogischen

Arbeit13 genannt wird, bei Kindern und Jugendlichen
ein Grund ist für Schwererziehbarkeit, Asozialität und Kriminalität,
beweist die Gegenwart tausendfältig in kriegsgeschädigten
Ländern, aber auch bei uns, vor allem dort, wo die Mutter-Kind-Beziehung

im frühesten Alter gestört wurde, insbesondere bei
unehelichen Kindern.

Das innerste Wesen der Heimatbindung und ihre ursprüngliche

Bedeutung für die menschliche Existenz14 ist damit berührt:
Heimat ist primär nicht Bindung an einen irgendwie lokal bestimmten

Raum, auch nicht an einen Kulturraum, sondern Heimat ist
innigstes Vertrautsein mit Menschen, ist Gemeinschaft, und das

erste menschliche Du, dem der Mensch begegnet, ist die Mutter.
Die vertraute Begegnung mit einem Du führt den Menschen heraus

aus der Isolierung, aus der Weltangst, die ihn von Anfang an
beherrscht und nie ganz loslässt, aus dem dämonisch heimgesuchten
Niemandland der Angst in die Geborgenheit der Gemeinschaft,
welche Heimat bedeutet. Weil die Mutter-Kind-Beziehung das

Urbild und Vorbild aller irdischen Gemeinschaft ist, wird die Mutter

als ursprünglichste Heimat empfunden, als bergendes Haus,
aus dem der Mensch leiblich kommt, in das er sich seelisch

zurücksehnt, wie es ein vierjähriges Kind ausgesprochen hat mit
archetypischer Sicherheit des Empfindens : «Mamela, ich hab' dich
so gern wie ein Haus, wie hundert Häuser, wie tausend Häuser,
wie alle Häuser der Welt»15. Darin ist das ganze Heimatproblem
in nuce: So, wie die innigste Vertrautheit mit der Mutter übertragen

wird auf das bergende Symbol des Hauses als räumliche Form,
so wird das Erlebnis der Geborgenheit in einer Gemeinschaft
übertragen auf den Ort, den Raum, die Umwelt dieses Erlebnisses.
Der Ort und der Raum sind sekundär, primär ist die Gemeinschaft.

Der Ort, wo ich wohne, kann mir ganz unheimatlich sein,
weil die Heimatgemeinschaft fehlt. Umgekehrt können der Ort
und der Raum, die ich als Heimat empfinde, objektiv gesehen
recht unanmutig sein. Im Elternhaus, dem Ort des engsten
Familiengemeinschaftskreises, können mich stillose Möbel oder Bilder,
eigentümliche Gerüche und Geräusche aufs tiefste bewegen, weil

13 Julia Schwarzmann, Die seelische Heimatlosigkeit im Kindesalter und
ihre Auswirkungen, Diss. Zürich 1948.

14 K. Stavenhagen, Heimat als Lebenssinn, 2. Aufl., Göttingen 1948, gibt als

Philosoph auch in dieser Arbeit der Volkskunde wesentliche Klärungen.
15 Schwarzmann a. a. O. 71.



Heimat und Humanität 9

sie 'Heimat' sind, d. h. geprägt und verklärt sind von jenem
tiefsten Gefühl der Heimatgeborgenheit und Heimatvertrautheit. Von
hier aus ordnet sich die ganze Welt. So wie das Kind aus der engsten

Gemeinschaft, der Familiengemeinschaft, den Mut und den
Anstoss findet, immer weitere Gemeinschaftskreise zu erfahren
und zu erobern, so erweitert sich durch die Übertragung der
seelischen Vertrautheit auf die Umwelt die Welt eines Menschen, so
wird die Welt erfahren und zugleich geordnet, immer von dem

einen, schicksalhaften, nicht gewählten Ausgangspunkt her. Heimat

ist also der Standpunkt, von dem sich die Welt aufbaut, auf
den sie immer, so weit sie auch werde, bezogen bleibt. Die Exotik

Afrikas, die Wunder Indiens, die Werte der Antike können
nicht erlebt und begriffen werden ohne das geistig-seelische Mass
des Heimateriebens. Ohne Heimat keine Welt.

Wo der Heimatstandpunkt zerstört ist, wo er verdrängt oder
verlassen wird, da gerät die ganze Welt in Unordnung, da nimmt
das «wurzellose Bewusstsein» überhand, da ist die Einheit der
Persönlichkeit verunmöglicht, da fehlen die Voraussetzungen für
jede wahre Humanität, die in diesem Sinne nur eine gebundene
Humanität sein kann. Ohne Heimat keine Welt, ohne Heimat keine
Humanität.

Da alle Heimatbindungen letzten Endes in Gemeinschaftserlebnissen

wurzeln, ist die Volkskunde die eigentliche Wissenschaft

von der Heimat. Gegenstand der Volkskunde ist das

volkstümliche Leben und seine Äusserungen in der objektiven Kultur.
Volkstümliches Leben aber ist Leben in der Gemeinschaft, Leben

aus dem Wir-Bewusstsein, das zu den ursprünglichsten Anlagen
der menschlichen Seele gehört. Gemeinschaftsleben, das in
seiner ursprünglichsten und zugleich umfassendsten Form Heimatleben

ist, unterscheidet sich grundsätzlich vom kollektiven
Verhalten der Masse. Gemeinschaft ist von Masse geschieden durch die

Tradition, durch die «überlieferten Ordnungen»16, welche zu jeder
Gemeinschaft gehören, während die Massenreaktionen ohne
Beständigkeit sind. Deshalb besteht die Masse aus Individuen und
fällt sofort wieder in solche auseinander, wenn sie nicht durch

Zwang — etwa durch den staatlichen — organisiert wird.
Angehäufte Individuen in ihrer Vereinzelung ohne Gemeinschaftsbin-

16 Mit diesem Ausdruck betont L. Schmidt von neuem die zentrale Bedeutung
der Tradition für die Volkskunde; vgl. seine prinzipielle Darlegung «Volkskunde als
Geisteswissenschaft» in: Mitteil. d. Österr. Ges. f. Anthropologie, Ethnologie u.
Prähistorie 73 77 (1947) 120 ff.



io Richard Weiss, Heimat und Humanität

düngen sind eine potentielle Masse. Die individualistische
Geistesentwicklung der Neuzeit und nicht nur die Bevölkerungsanhäufungen

der Städte, die mehr ein äusseres Symptom sind, haben zur
Masse und all ihren Folgeerscheinungen geführt. Diese Individualisierung

wurde gefördert durch das Phantom einer bindungslosen,
autonomistischen Humanität, welche gegebene Formen der
Gemeinschaft zersetzte. Wahre Gemeinschaft ist ein Schutz gegen
die Vermassung; dies ist eine Einsicht, die allmählich durchdringt
und praktische Folgen zeitigt, allerdings auch Pseudogemeinschaf-
ten, wie die diktierte 'Volksgemeinschaft'.

Weiterhin ist die Gemeinschaft die Voraussetzung für die

Persönlichkeit, welche in der Masse untergehen muss. Persönlichkeit

besteht auch im Schöpferischen nicht nur aus Individualität,
welche in der herkömmlichen Betrachtungsweise der
Geisteswissenschaften einseitig ins Blickfeld gerückt wird. So wie die Ich-
Sphäre und die Wir-Sphäre sich in der menschlichen Seele ergänzen,
so erwächst auch jede schöpferische Persönlichkeit aus dem Grunde
einer Traditionsgemeinschaft. Die autonome Persönlichkeit, der

voraussetzungslose Künstler zum Beispiel, ist eine «dilettantische

Vorstellung»17, wie voraussetzungslose Kunst. Gottfried Keller ist
ohne Zürich nicht Gottfried Keller, so wenig wie Gotthelf ohne
Bern Gotthelf ist oder Rembrandt ohne die Niederlande — die

protestantischen und die des 17. Jahrhunderts — Rembrandt wäre.
Keiner kann ohne seine Heimat gedacht werden, auch wenn seine

schöpferische Leistung einmalig und individuell ist. Jede
Individualität ist ein Luftschloss ohne das Gemeinschaftsfundament, auf
dem die Persönlichkeit sich aufbaut. Auch die Persönlichkeit wächst
aus dem Heimaterleben. Dieses ist keine Beschränkung, sondern
eine unerlässliche Bedingung der starken Persönlichkeit.

Karl Meuli, der im bündnerischen Rheinwald die Heimat seiner

Familie, in Basel seine Wahlheimat, in der Schweiz sein vielfach
erlebtes Heimat- und Vaterland, in der Volkskunde seine
Heimatwissenschaft, in der klassischen Philologie seine wissenschaftliche
Heimat, in der klassischen Humanität aber seine weiteste geistige
Heimat hat — er wird uns die fruchtbare Spannung zwischen
Heimat und Humanität durch sein Leben und Schaffen weiterhin
beweisen.

17 H. Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe 242.


	Heimat und Humanität

