
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 44 (1947)

Artikel: Es chunt es Müsli...

Autor: Meyer, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


263

Es chunt es Müsli
Von Annemarie Meyer, Zollikon-Zürich.

Von den alten Sprüchen und Scherzen zur Belustigung
kleiner Kinder erfreute sich der folgende eines besonders
zähen Fortlebens:

Es chunt es Müseli
I's chli Härzehüseli.1) (Aargau)

oder nach einer hübschen Lesart aus Altdorf:
Grammüs, Grammüs, (Graumaus)
Wo witt du üs?

I ds Trineli's Hüs.2)
Das Mäuslein geht nun nicht einfach um des Reimes

willen ins Häuslein, sondern weil die Maus immer irgendwo
hinein, in ein Inneres schlüpft und das traditionelle Anschauungsbild

auf dieser zentralen Beobachtung beruht. Durch
Löcher und Ritzen geht das Tier aus und ein, es wechselt
zwischen Licht und Schatten, zwischen Sichtbarkeit und
Unsichtbarkeit. Indem also böhmische Varianten3) des gleichen
Sprüchleins vorhanden sind, wo der Fuchs die Stelle der
Maus einnimmt, so geschieht der ungleiche Tausch, weil auch
der Fuchs zwischen seiner unterirdischen Wohnung und der
Erdoberfläche wechselt, das gemeinsame dritte von Maus und
Fuchs folglich im Hin und Her von innen und aussen zu
suchen ist. Dieser Grundidee fügen sich alle Varianten des

Mäuschen-Häuschen Spruches.
Wie es Richard Wossidlo4) zweimal aufführt und nach

meiner eigenen Erinnerung wird der Reim hergesagt, während
man mit dem Kindchen auf dem Schoss vor einem Tische
sitzt. Als spannendes Vorspiel setzt man Zeige- und Mittelfinger

auf die Tischplatte und „läuft", die Schritte des Tieres
nachahmend auf das Kleine zu. Die gebogenen Finger
bekrabbeln es dann, was eine elsässische Variante5) in Worten
wiedergibt:

') Gertrud Züricher, Kinderlieder der deutschen Schweiz, Basel 1926,
Nr. 844. - 3) id. Nr. 846. — 3) Virgil Grohmann, Die Bedeutung der Mäuse
in der Mythologie der Indogermanen, Prag 1862, S. 73 und 74. — 4) Richard
Wossidlo, Mecklenburgische Volksüberlieferung, Bd. III, Kinderwartung und

Rinderzucht, Wismar 1906, Nr. 322 und Nr. 324. — 5) August Stöbeb, Elsäs-
sisches Volksbüchlein, Mülhausen 1859, Nr. 39.



264 Annemarie Meyer

S'kummt e Mise!e

In's Kindeis Hisele
Macht griwes, grawes,
Griwes, grawes!

Wenn die Maus wie in der ersten Wiedergabe ins „Herze-
hüseli" will, so landen die Finger auf der Brust des Kindes.
In der Regel aber, und so merken es sechs Herausgeber an,
ist der Hals das Ziel der Reise. Karl Simrock1) sagt sogar,
der Hals des Kindes sei das Mauseloch. Vielleicht hat er recht,
nur scheint die Hauptsache zu einem Mauseloch der Eingang.
Es leuchtet besser ein mit W. Mannhardt2) den Mund als das

eigentliche Ziel der schreitenden Finger anzunehmen, denn
er stellt eine Öffnung dar, durch die die Maus eingehn kann.
Zum Mauseloch gehört jedoch ein unterirdischer Gang und
darin scheint das Motiv zur öfteren Erwähnung des Halses
zu suchen ; weiter führen Schlund und Hals hinunter ins
Innerste, ins „Herzehüseli". Abgesehn davon, ging es einstens
wenig genau her beim Benennen der fraglichen Körperpartien.

Z. B. bringt das Schweizerische Idiotikon II, 126, ein
Zitat aus dem 16. Jh., wo der Hals an Stelle des Gesichtes

genannt wird, ein anderes aus dem 17. Jh., wo der Hals die
Schultern vertritt.

Statt allen Ungefährs bleiben W. Mannhardt und manche
nach ihm bei der Ansicht, dass die Maus in diesem Ammenscherz

im Grunde genommen durch den Mund eingehe und
gelangen zum naheliegenden Schluss, sie als Seelentier zu
betrachten. Dabei beziehn sie sich namentlich auf jenen
Sagentyp, wo die Maus als selbständige Erscheinung der Seele

aus dem Munde eines Schlafenden schlüpft und nach diesem
oder jenem ausserhalb erlangten Ziel oder Zweck denselben
Weg schliesslich durch den Mund zurückkehrt ; wenn die Maus
den Rückweg nicht findet, so stirbt der allein gelassene Körper3).

Wir haben also den Körper als Wohnung, bzw. Haus
einer über sich selbst verfügenden Seele zu denken. Die Haustüre

befindet sich offensichtlich irgendwo in der Nähe des
Gesichtes. Bei Karl Simrock4) u. a. spazieren die Finger zum
Ohrläppchen des Kindes, wozu man sagt:

*) Karl Simrock, Kinderbuch, 1858, S. 2, Nr. 7. - *) Wilhelm
Mannhardt, Die Götterwelt etc., 1860, S. 123. — 3) Otto Tobler, Die Epiphanie
der Seele in deutscher Volkssage, Diss. Kiel 1911, S. 13,14 und 16. —V. Grohmann,

a. a. 0., S. 22. — Jakob Grimm, Deutsche Mythologie, 1875—78; 2, 692;
2, 905 f. ; 3, 247. — *) K. Simrock, a. a. 0., S. 2, Nr. 8.



Es chunt es Müsli 265

„Da kommt die Maus, da kommt die Maus?
Klingelingling! Ist der Herr zu Haus?"

worauf die Rede : Heisst es ja, so wird der Herr besucht, heisst
es nein, so wird der Herr gesucht. Einen erfreulichen Beleg
ferner für den Körper als Haus, mit Betonung des Kopfes
als Dachstock bietet Eugène Rolland aus der Bretagne1):
„Pour faire rire les petits enfants, on leur chatouille le
ventre et les bras en remontant jusqu'au cou, pour imiter
le trottinement d'une souris. En même temps on dit: C'est
la petite souris qui court, qui court, c'est la petite souris qui
court dans le grenier." Der Kopf als Estrich (was ans
„Oberstübchen" erinnert), sowie vorhin das Ohrläppchen als
Türklingel geben weitere Gewissheit, dass das Mäuschen zum
„obersten Stockwerk" strebt.

Es bleibt nun die Unbequemlichkeit, nirgends im Texte
den Mund als Endstation der wandernden Finger erwähnt zu
finden. Aber seien es ganz kleine oder grosse Kinder, niemand
würde es angenehm oder erheiternd empfinden, sich die Lippen
betasten oder kraulen zu lassen. Hals, Ohrläppchen, Schultern
helfen da aus, Mittelpunkt ist der Mund. Der Atem oder Hauch
eine halbwegs spiritualisierte Form der Seele geht durch ihn
ein und aus. Artikel 3 und 5 über den Mund, Bd. VI im
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens enthalten viele
Literatur-Angaben zu diesem Ideenkomplex. Darunter sind
auch mehrfach Schutzmassnahmen erwähnt, die verhindern
sollen, dass kein Dämon durch den Mund des Kindes
eingehe, mit andern Worten kein böser Geist eingeatmet werde.
Auch die gegenteilige Furcht, das „Aushauchen" der Seele

sozusagen, bezieht sich wesentlich auf das Kind. Nach einem
Volksglauben der Siebenbürgisehen Sachsen2) muss man namentlich

bei kleinen Kindern acht geben, dass die Seele nicht
während des Schlafens entflieht. Noch enger hängt ein
aargauischer Aberglaube3) mit unserem Thema zusammen: „Wenn
ein Kind mit offenem Munde schläft, muss man ihm den Mund
schliessen, sonst möchte die Seele in Gestalt einer weissen
Maus aus dem Munde entweichen." Die Todesangst um den

') Eugène Rolland, Faune populaire de France, Vol. VII, Paris 1906,

p. 86, no. 61. — 2) H v. Wlislocki, Volksglaube der Siebenbürgisehen Sachsen,

1893, 167. — 3) E. L. Rochholz, Alemannisches Kinderlied und Kinderspiel
aus der Schweiz, Leipzig 1857, S. 292, Nr. 652.



266 Annemarie Meyer

Körper, dessen Seele sich als Maus entfernt, zeigt sich in den
bereits erwähnten Sagen.

Beim Spielchen mit der Maus gehen die Finger nun
eindeutig zum Kinde hin, doch schwerlich als übelwollende
Wegmacher eines bösen Geistes. Wie wäre es mit der Annahme,
unser Sprüchlein sei entstanden als Eintreibung, bzw. als
Zauber gegen das Entlaufen der Seele des Kindes? Um das

sicher zu stellen, würden die Erweise kaum ganz ausreichen.
Als Beisteuer kämen noch Überlegungen von J. W. Wolf,
W. Mannhardt und El. H. Meyer1) zur Rattenfängersage in
Betracht, die kurz dahin lauten, dass die Ratten oder Mäuse

ursprünglich in den Berg gepfiffene Kinderseelen waren;
dabei hatten sie freilich ältere und differenzierter gestaffelte
Fassungen der Sage vor Augen, als die heute landläufig
bekannten. Die Summe ihrer Auslegungen lässt jedenfalls die

Vermutung zu, dass eine latente abergläubische Gefahr über
den Kindern schwebte, jemand könnte ihnen die Seele entlocken.

Ein anderer, wahrscheinlich damit zusammenhängender
Aspekt des Sprüchleins, beruht in der launigen Tatsache, in
einigen Varianten plötzlich den Bär an Stelle der Maus
anzutreffen. Ausgerechnet das bedächtige, grosse Tier nimmt den

Platz der kleinen huschenden Maus ein. Die Schreibende hat
das Sprüchlein aus der Kinderzeit in Zürich so gekannt:

Es chunt en Bär
Vo Konstanz her
Wo will er us,
Wo will er us?
Is Chindlis Hus.

Oder aus dem letzt erschienenen Röselichranz2) :

Es chunnt e Bär,
Wo chunnt er här?
Wo wott er us?

I ds Buebelis Hus.

Ein weiteres Bären-Sprüchlein findet sich in der
Zeitschrift „Der Unoth" Schaffhausen 1863, I, 48, ferner bei Herm.
Dunger, Kinderlieder und Kinderspiele aus dem Vogtlande,
Plauen i. V. 1894, S. 54, Nr. 22.

») J. W. Wolf, Mythen, ¦ 1852, S. 171—174, und Btr. z. dt Myth., 1

172. — Wilh. Mannhardt, Germanische Mythen, 1858, S 267. — El. H. Meyer,
Germanische Mythologie, 1891, S. 64. — 2) Alfred und Klara Stern,
Röselichranz, 1942, S. 66.



Es chunt es Müsli 267

Es wäre ein weitschweifiges und fragliches Unternehmen,
sich in das Vorhandensein des Bären zu vertiefen; hier sei

nur ein kleiner Plan skizziert, von dem man ausgehen könnte:
Die eigenartige Volteface von der Maus zum Bären entsteht
wahrscheinlich aus der überraschenden Art des Verkehrens
oder Stülpen8, wie es archaisches Denken und auch der Traum
bewerkstelligt Das Aktivum vertauscht sich mit dem Passivum,
das Einzuhüllende mit dem Einhüllenden, das zu Bergende
mit dem Bergenden. Die statisch anmutende, schwerfällige
Struktur des Bären würde dann das Kehrbild zur kleinen
raschen Maus bedeuten. Hernach hätte man einige Gedanken
Bachofens zu vergegenwärtigen über die Bärin als Höhle, Hort
und Bauch, als mütterliche Beschützerin des Kindesalters und
der Lebensunschuld. Überdies ist auch der Bär Seelentier1),
aber umgekehrt zur Maus, indem er als Hülle der Seele
empfunden wird2).

So gelangte man von zwei Seiten her zum selben
Gedanken ; sei es mit Maus oder sei es mit Bär, hätte das Sprüchlein

in beiden Fällen das Bergen und Bewahren der Seele des

Kindes zur Absicht, anders gesagt ein magisches Vorbeugen und
Entgegenarbeiten ihrer Neigung auszuschweifen, sich in
Gefahr zu begeben oder gar verloren zu gehn.

') Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. I, Sp. 888, Art. 5.

— 3) Iriedr. Aug. Volmar, Das Bärenbuch, Bern 1940, S. 160 und S. 176.


	Es chunt es Müsli...

