
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 44 (1947)

Artikel: Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung : der
Liebestod

Autor: Weiser-Aall, Lily

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


117

Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung
und Dichtung.

Der Liebestod.

Von Lily Weiser-Aall, Oslo.

In früheren Arbeiten habe ich versucht, Teile der
Volksüberlieferung, die vorzugsweise durch eidetische Fähigkeiten
und Erlebnisse entstanden und bewahrt worden sind, zu
untersuchen1). Auch bei dieser Überlieferungsgruppe, die jetzt untersucht

werden soll, gehe ich von derselben Auffassung des

Begriffes Erlebnis aus. Erlebnis bezeichnet in diesem Zusammenhang

ein Erleben, das den Menschen völlig ergreift und alle
bewussten und unbewussten Seelenkräfte in Tätigkeit setzt,
was zu einem mehr oder minder ekstatischen Zustand führen
kann. Ein derartiges Erlebnis könnte verstehen lassen, warum
die alte Sage vom Liebestod immer wieder neugeformt wird
und warum sie, wie die Überlieferung zeigt, so sehr behebt war
und ist. Schon die älteren Bearbeiter der Tristan-Sage, z. B.
Bechstein2) und Golther3), sagen, dass diese Liebessage so
allgemeiner Natur sei, dass sie bei allen Völkern und zu allen Zeiten
entstehen könne. Zwei Liebende, deren Verbindung aus
verschiedenen Gründen in den verschiedenen Ausformungen der
Sagen in diesem Leben nicht möglich ist, sterben gleichzeitig
oder kurz nacheinander. Aus ihren Gräbern spriessen Pflanzen,
die zusammenwachsen und so die Vereinigung nach dem Tode
bezeugen. Der Stoff, zu dem auch die Sagen von Hero und
Leander, Piramus und Thisbe, Romeo und Julia gerechnet
werden, ist weitverbreitet4) — auch die Japaner kennen der-

*) Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung. Zeitschrift für Volkskunde
1936/37, S. 193-98. Volkskunde und Psychologie 1937, S. 1 ff. Über die

Erfahrungsgrundlage des Maskenerlebnisses : Experimentelle Beiträge zur Psychologie

der mündlichen Überlieferung. Zeitschrift für niederdeutsche Volkskunde
1935, S. 23-35. — 3) Gottfried's von Strassburg Tristan. Herausgegeben von
Reinhold Bechstein. 2. Aufl. Leipzig 1873, Einleitung S. VIII. — 3) Die Sage

von Tristan und Isolde. München 1887, S. 12 Anm. 1. — 4) Bei den Germanen,

Slawen, Balten, Persern. A. Koberstein, Über die in Sage und Dichtung gangbare

Vorstellung von dem Fortleben abgeschiedener menschlicher Seelen in der
Pflanzenwelt, Weimarisches Jahrbuch 1, S. 95 ff.



118 Lily Weiser-Aall

artige Sagen — und wird, wie gesagt, immerwährend neu
bearbeitet. Vor kurzem wurde er auch in einem französischen
Film dargestellt. Im folgenden soll versucht werden, das
Grunderlebnis, also die Erfahrungsgrundlage des Themas,
aufzudecken.

In einem norwegischen, im Jahre 1937 anonym erschienenen

Novellenband1) wird folgende Geschichte erzählt
(Zufällig konnte ich in Erfahrung bringen, dass alle Einzelheiten
mit einem wirklichen Vorfall übereinstimmen):

Elvida, eine reiche Natur, führt seit den Kinderjahren
ein selten harmonisches Leben. Ein Vetter, Olav, mit den besten
Charaktereigenschaften, fleissig, ohne aber hervorragend klug
zu sein, doch in jeder Beziehung liebenswert, gehört zu dem
Freundeskreise. Sie kennen einander seit den Kinderjahren.
Beide sind musikliebend und -ausübend. Als er 23 und sie
20 Jahre alt sind, legt er sein Staatsexamen ab. Die Frage
einer Reise zu seiner weiteren Ausbildung wird erwogen. Da
sucht die Mutter des Mädchens den Pfarrer auf. In der vorigen
Generation hatte die Ehe zwischen Base und Vetter Unglück
gebracht, ein taubstummes und ein abnormes Kind. Sie sei

besorgt, dass die Tochter den Vetter heiraten wolle und habe
ihr einen einjährigen Aufenthalt in Rom oder Paris
vorgeschlagen, da ein Verliebtsein in so jungen Jahren auf einem
Missverständnis beruhen könne. Den wirklichen Grund ihrer
Besorgnis habe sie nicht über sich bringen können zu nennen.
Elvida aber habe sie nur verwundert angesehen und gesagt,
sie sei kein Kind mehr und ihrer selbst sicher. Der Pfarrer
kannte die jungen Leute so gut, dass er sich erbot, mit Olav
zu sprechen. Die Mutter fordert er auf, mit Elvida über die
taubstumme Base und den gemütskranken Vetter zu sprechen.
Sie solle sie fragen, ob sie daran gedacht habe, dass die nahe
Verwandtschaft der Eltern daran schuld sein könne. Der Pfarrer
sprach mit Olav über die Gefahren einer Verwandtenehe, und
über die Sorgen, die er über sich und seine Frau bringen
könnte, wenn er nur dem Gefühl nachgebe, ohne an die künftigen

Kinder zu denken. Es dauerte eine Weile, bevor Olav
verstand, was der Pfarrer meinte. „Aber man heiratet doch
nicht deshalb". Der Pfarrer war erstaunt über diese Antwort

') Skyld og Skjebner. Av en gammel sjelsörgers optegnelser. H Asche-

houg & Co., Oslo, 1937. Mot uendelighet, S. 44-50. (Schuld und Schicksale.
Aus den Aufzeichnungen eines alten Seelsorgers. Der Unendlichkeit entgegen).



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 119

und erwiderte, nicht nur deshalb, aber dies sei der Sinn der
Ehe und der Wunsch, Eltern zu werden, sei doch natürlich.
„Daran habe ich nicht gedacht, man heiratet, weil man sich
so gern hat, dass man einander entbehren würde, könnte man
nicht alles teilen und immer beisammen sein". Der Pfarrer
war überzeugt, dass Olav vollkommen ehrlich sei. Es kam ihm
aber unnatürlich vor, und er sagte, man könne sich auch über
seine Wünsche täuschen. Hierauf wurde Olav fast erbittert und
sagte, das sei nicht das, was er wünsche. Diese Seite der Ehe
habe er nicht bedacht, habe sich überhaupt nie mit Gedanken

an Erotik beschäftigt. Der Pfarrer sah, dass er mit ihm
nicht weiterkommen konnte, sagte daher nur, dass er gerne
mehr mit ihm reden wolle, wenn er es wünschen sollte. Olav
dankte und ging.

Die Mutter hatte der Verabredung gemäss mit Elvida
gesprochen. Elvida hatte aber das Gespräch abgebrochen, die
Mutter lange angestarrt, war plötzlich rot geworden und,

weggegangen.

Ein paar Tage schwieg sie und OlaV kam nicht. Als er
dann wiederkam, machten sie einen langen Ausflug. Tags
danach war sie recht schweigsam und nachdenklich, schien
sich aber keine Sorgen zu machen. Olav kam nun täglich und
sie machten den Eindruck, zufrieden und von Lebensglück
erfüllt zu sein, nur etwas harmonischer und nachdenklicher
als sonst. Das dauerte ungefähr 14 Tage. Dann sagte Elvida,
dass sie bald heiraten wollten. „Aber du sollst keine Angst
wegen deines Einwandes haben, dafür wird kein Grund
vorhanden sein". Die Mutter fragte, ob sie sich unter dieser Bedingung

einem Mann zu verbinden wage. Er selbst verlangt es.

Sie hätten sich ja bisher wie Geschwister geliebt, warum sollten
sie das nicht fortsetzen können. Übrigens hätte sie ihm
geschrieben, sie mache zur Bedingung, an dem Tage geschieden zu
werden, an dem es ihm nicht mehr genüge, nur eine Schwester
zu haben.

Am Tage danach erkältete er sich. Er bekam Fieber und
musste zu Bett. Sie besuchte ihn, erkältete sich ebenfalls. Beide
bekamen Lungenentzündung. Die Mutter warf ihr vor, sie sei

nicht vorsichtig gewesen und habe sich angesteckt. Doch, war
die Antwort, sie habe ihm nur die Hand gegeben und sich
gleich danach gewaschen. Am vierten Tage starb er. Sie lag
in Fieberphantasien und sagte: „Wenn du es doch bereuen



120 Lily Weiser-Aall

wirst, Olav? Und es vielleicht nicht sagen wirst, um mich nicht
zu verletzen Und ich es fühlen und unsicher sein werde und
du glaubst", dann wurden die Worte undeutlich. Sie erfuhr
nicht, dass er gestorben sei, der Arzt hatte es verboten. Am
Tage nach seinem Tode war sie ganz klar und fragte nach
ihm. Man antwortete, es gehe ihm gut. Sie lächelte und sagte:
„Ich weiss es". Bald darauf starb sie. Niemand in den beiden
Familien oder im Bekanntenkreise erkrankte an einer
derartigen Erkältung, auch, soweit man erfahren konnte, niemand
in der Nachbarschaft. Sie wurden am selben Tage beerdigt,
nebeneinander und unter einem gemeinsamen Grabstein.

Das Auffallende an der Erzählung ist, dass sie einerseits
eine Parallele zu dem Stoff der Volksdichtung ist, anderseits
mit einem Falle von psychogener Angina, den Rudolf Bilz1)
dargestellt hat, weitgehend übereinstimmt.

Der Patient, der die folgenden Krankheiten durchmachte,
war zur Zeit der Angina 35 Jahre alt. Er ist begabt und
energisch. Er studierte gegen den Willen der Eltern und ohne ihre
Hilfe Jus und gleichzeitig Psychologie. Seiner Neigung für
Psychologie verdankt man auch alle Mitteilungen, die der Patient
über sich gemacht hat. Er erreichte bald eine gute Stellung
und kam rasch vorwärts. Er ist ein angesehener, beliebter
Beamter und ein feiner Verfasser. Das ist sozusagen die äussere

Erscheinung des Patienten. Dieser Mann wollte sich mit einer
Studentin verloben und beschloss, sich vor ihrer Abreise, die
in 8 Tagen stattfinden sollte, mit ihr auszusprechen. Nach
diesem Beschluss hatte er einen Traum, den er weitererzählte.
Unter anderem träumte er, er habe ein Schildchen mit der
Aufschrift y, Selbstmordgedanken" um den Hals hängen gehabt.
Dieser Traum veranlasste den Arzt, sich mit ihm zu beschäftigen.

Er erzählt dem Arzt von seinem früheren Leben. Mit
17 Jahren hatte er eine Angina gehabt, über die kein
psychisches Materai vorliegt. In seiner Tanzstundenzeit litt er an
einer „Magenkrankheit" mit häufigem Erbrechen. Nach dem
ersten Weltkriege verliebte er sich in ein gleichaltriges Mädchen
seiner Vaterstadt. Die beiderseitigen Eltern billigten die Heirat,
er konnte eine Stelle bekommen; „die Verlobung war kaum
zu vermeiden". Als er zu einem Familienfest bei dem Mädchen

') Rudolf Bilz, Psychogene Angina. Epikritische Betrachtungen über
eine Mandelentzündung und ihre Psychopathologie, Zentralblatt für
Psychotherapie, Band IX, 1936.



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 121

geladen war, bekam er plötzlich eine Zahneiterung und musste
zu Hause bleiben. Während dieser Krankheit fasst er den
Entschluss zu studieren und lässt das Mädchen verstehen, dass

an eine Ehe nicht mehr zu denken sei. Als er sich wieder
verliebt, bricht er sich einen Zahn aus, gerade als er versteht,
dass das Mädchen seine Neigung erwidert. Es folgt eine qualvolle

Zeit, in der er sich doch nicht ganz an das Mädchen
bindet. Nach einiger Zeit wendet sie sich einem anderen zu
und erkrankt in der kritischen Zeit, als sie ihren späteren
Mann kennen lernte, an einer schweren Angina. (Diese beiden
Frauen spielen in den Träumen seiner gegenwärtigen Krankheit

eine Rolle.) Etwas später stirbt sein Vater, wodurch nach
seinem Gefühl nun der Weg zur Verlobung und Ehe offen
steht. Wenige Tage später erkrankt er an seiner zweiten Angina.
Nun folgt die eigentliche Krankengeschichte. Der Patient
beschliesst, vor der Abreise am folgenden Dienstag am Wochenende

oder am Tage der Abreise sieh mit dem Mädchen zu
verloben. Am Mittwoch scheint er ganz gesund, hat aber den
erwähnten Traum. Donnerstags hat er Verfolgungsträume. Am
Freitag fühlt er Kratzen im Hals und muss sich zu Bett legen.
Er bespricht seine Träume, Hochzeitssituation verwandelt sich
in Todessituation, einen Männerkindbett-Traum mit dem Arzt,
findet die Träume und die angehende Krankheit interessant.
Samstagabend steht er auf und trifft das Mädchen. Er ärgert
sich über sie und kommt zu dem Entschluss, sie nicht zu
heiraten. Sonntags hat er Belag im Hals, ein Abstrich wird
ins baktereologische Institut geschickt. Patient will die Krankheit

ignorieren, trifft sich mit dem Mädchen. Abends ist er
wieder für eine Ehe gestimmt. Am Montag kommt der Befund
desbaktereologischenlnstitutes: diphtherieverdächtig. Übersiedlung

ins Krankenhaus. Der Patient ist zufrieden, dass er krank
sein darf und über seine Liebe nachdenken kann. Dienstag,
der Tag der Entscheidung. Es ist nun klar, dass es keine
Diphtherie, sondern eine Angina, die sich stark entwickelt, ist.
Patient ist ziemlich gleichgültig. Am Abend kommt das
Mädchen, beide stehen sich ratlos gegenüber, kurze, fast förmliche
Unterhaltung, alles ist leer. Die grosse Entscheidung, die er
tagelang hinausgeschoben hat, fällt nicht. Sie hatte ihm rote
Rosen gebracht. Er verbindet diese Rosen mit einem Mord,
von dem er kürzlich gelesen hat, schliesslich mit seinem
eigenen Tode. Die weiteren Träume bis zur Genesung wandeln



122 Lily Weiser-Aall

die Konflikte der drei Liebesgeschichten ab, immer bricht
irgendwie die Einstellung durch, mit dieser Frau keine Kinder
haben zu wollen, und der Entschluss, der Entscheidung durch
Krankheit oder Tod zu entgehen. (Der Patient hatte in der
Zeit vor der dritten Angina, obwohl er als tüchtiger Fahrer
bekannt war, wiederholte Autounfälle, einmal entging er dabei
nur knapp dem Tode.) Als es wieder besser wurde, war er
sich klar darüber, dass er wirklich von dem Mädchen
loskommen wollte. Er träumt dann von einer Art Wiedergeburt
und dass er darüber von Dank erfüllt sei. Schliesslich träumt
er von seiner Wiederkehr in den Kreis der alten Freunde.
Bei der Besprechung dieser Träume, als er wieder hergestellt
ist, teilt er seinem Arzt die Auffassung mit, dass seine Angina
ein Selbstmordversuch gewesen sei, allerdings ein lächerlich
fingierter Selbstmord. Weder der Arzt noch der Patient wussten
bei der Feststellung des Krankheitsverlaufes etwas von
ethnologischen Parallelen wie Initiationsriten usw. Im zweiten Teil
der Krankheitsgeschichte hat Bilz dann ethnologische Parallelen,

vor allem Initiationsriten, herangezogen, um die seelische

Lage des Patienten aufzuklären. Der amerikanische Dichter
Thornton Wilder hat in seinem Schauspiel „Unsere Stadt"
die sakrale Situation, wie Bilz sagt, bei der Hochzeit einfach
und ergreifend dargestellt. Es sind die Toten und die Noch-
nichtgeborenen, die unsichtbar zugegen sind, während die beiden

Brautleute ihrer Familie nicht mehr und sich selbst noch
nicht angehörend in grösster Einsamkeit und Selbstentfremdung

ratlos und verzweifelt sind. In älteren Zeiten und noch
jetzt bei den Tiefkulturvölkern führen Initiations- und Hoeh-
zeitsriten die jungen Menschen durch diese Schwierigkeiten
und durch den Wechsel des sozialen Standes. Initiationsriten
bestehen im wesentlichen in Tüchtigkeitsproben aller Art, in
einer symbolischen Tötung und Wiederbelebung des Kandidaten.

Bei dem modernen Menschen spielt sieh dieses Drama
unbewusst oder mehr oder minder bewusst im Inneren ab. Mit
Recht legt Bilz auch auf den Männerkindbett-Traum des Patienten

Gewicht. Nach Bilz scheint der seelische Kern des
Männerkindbettes ein Urerlebnis zu sein, das je nach der
Gesamtsituation bei verschiedenen Menschen verschiedene Grade der
Bewusstheit erreicht und in verschiedenen Graden seinen orgaj
nischen (Krankheit, oft Angina bei der Geburt eines Kindes)
oder symbolischen (in Traume oder den Couvadegebräuchen)



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 123

Ausdruck erhält. Die Ursituation besteht im Erlebnis des

eigenen Todes durch die Geburt (Zeugung) des Kindes im
Generationswechsel. Es scheint aber, dass das Aufbäumen gegen
dieses „Stirb und Werde" unbewusst oder mehr oder minder
bewusst als Schuld erlebt wird, wodurch bewusst oder unbewusst

so grosse Konflikte entstehen, dass sie wirklich oder
symbolisch nur durch den eigenen Tod gesühnt werden können.
Wie aus einer Arbeit von Frau Dr. Bilzx), die Frauen mit
entsprechenden Konflikten behandelt hat, hervorgeht, besteht
auch bei Frauen dasselbe Urerlebnis beim Generationswechsel,
das durch die Möglichkeit der Todesgefahr bei jeder Geburt
noch stärker hervortreten kann, wenn nicht die Gesamtsituation,
was das Normale ist, den Konflikt auflöst und nicht ins
Bewusstsein kommen lässt.

Nachdem ich Dr. Bilz den Inhalt der norwegischen
Novelle als Parallele zu der Krankengeschichte mitgeteilt hatte,
schrieb er zurück, die Ähnlichkeit werde noch grösser durch
die späteren Erlebnisse desselben Patienten. Er verlobte sich
nämlich wirklich mit einer jungen Ärztin. Auch dieses Mal
hatte der Patient innere Kämpfe. Zwei Monate später bekam
er eine Blinddarmentzündung und nach der Operation im
Krankenhaus eine Lungenentzündung, die nicht zur Ruhe kam,
sondern als „Wanderpneumonie" fünf Monate dauerte. Was
sich im Zusammenhang mit der in Schüben verlaufenden Krankheit

und in der Liebesbeziehung ereignete, wie im besonderen
beschlossen wurde, dass die beiden nie Kinder haben wollten,
da in seiner Sippe gewisse Erbkrankheiten vorkamen, hat
Dr. Bilz in einer Fülle von Stenogrammen verzeichnet, aber
noch nicht veröffentlicht2). Mit Haaresschärfe entging der
Patient dem Tode.

Das motivgeschichtlich Wichtige in der norwegischen
Erzählung ist der Umstand, dass die negative Einstellung zur
Frage der Erfüllung des Lebensgesetzes, die den Betreffenden
verstandesmässig gerechtfertigt erscheint, die aber die seelische
Ursache von Krankheit und Tod sein kann, mitgeteilt ist. Da
eine dichterische Gestaltung des Stoffes nicht beabsichtigt ist
und nicht versucht wird, sondern nur der Vorgang der
Wirklichkeit gemäss erzählt wird, steht gerade diese Tatsache im

') Josephine Bilz, Menschliche Reifung im Sinnbild. 5. Beiheft zum
Zentralblatt für Psychotherapie, 1943. — 2) Dr. Bilz hat mir freundlichst erlaubt,
diese Mitteilungen über die späteren Erlebnisse des Patienten zu machen.



124 Lily Weiser-Aall

Vordergrunde. Aus dem ausführlichen Gespräch Olavs mit
dem Pfarrer geht klar hervor, dass Olav wie der Patient1),
die seelische Vollreife nicht erlangt hatte. Was in der
Krankengeschichte erst sorgfältig gesucht und entschleiert werden
musste, steht hier in klaren einfachen Worten. In der
Überlieferung ist dieser wesentliche Zug meist nur angedeutet, die
neueren Volkslieder versuchen jedoch oft, besonders die
slawischen Varianten, eine genauere Begündung der Konflikte
zu geben. In den älteren Fassungen stirbt fast immer der
Mann zuerst. Er erliegt meist einer Wunde, ist aber ausserdem
oft in Schuld verstrickt. In den englischen Balladen z. B. hat
er den Vater und die sieben Brüder der Geliebten erschlagen2).
In einer jüngeren englischen Fassung verrät er die Geliebte
und heiratet eine andere3). Sie stirbt zuerst und erscheint als
Geist an seinem Hochzeitsbett, er stirbt am nächsten Tage,
als er sie als Leiche erblickt. Bei den Fortsetzern von Gottfried

von Strassburg stirbt der verwundete Tristan, als er die
falsche Nachricht erhält, das erwartete Schiff, das die
heilkundige Isolde bringen soll, habe ein schwarzes Segel, komme
also der Verabredung gemäss ohne Isolde. Isolde bricht das

Herz, als sie den toten Tristan erblickt. Das Motiv von der
verwechselten Farbe ist noch in einem Volkslied aus der
Gottschee (1908 aufgezeichnet) erkenntlich, nur ist hier an Stelle
der falschen Nachricht Selbsttäuschung getreten : das Mädchen,
das den Geliebten nach sieben Jahren wiedersehen soll, meint,
als er wirklich kommt, die Farbe an seiner Fahne zu sehen,
die seinen Tod ankündigt. Sie stirbt daher, und er stirbt ebenfalls,

als er ihre Leiche erblickt*). Wie man sieht, verlegen
die neueren Überlieferungen die Begründung des Todes oft
ganz in das Gebiet des Seelischen, ohne Verwundung oder
Krankheit. In dem schwedischen Gedicht Klein Rosa sterben
die beiden Liebenden gleichzeitig im Gespräch. Der Geliebte
war fortgeschickt worden, sie sollte einen anderen heiraten. Als
er zurückkommt, hört er, dass die Hochzeit in einem Monat
sein soll. Sie erkennt seine Fahne, die sie selbst gemacht hat,
und eilt ihm entgegen. Sie setzten sich auf den grauen Stein,

') Bilz, Psychogene Angina, S. 61 ff. Infantiler Typus oder ateleiotischer
Mensch. (Ateleiosis, das Nichterreichen des Endes). — 3) F. J. Child, The

English and Scottish popular ballads, I, 88. 492. — 3) Child, Fair Margaret
and Sweet William, II, 80. — 4) Deutsche Volkslieder, Balladen. Herausgegeben

von John Meier, 1935, I, Nr. 9, S. 80 f.



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 125

sie sprachen so viel von der Liebe Pein, sie sprachen so viel
von der Liebe Schmerz, bis sie tot dasassen, Herz an Herz1).
In einem serbischen Lied wird von der herzlichen Liebe eines
Paares erzählt, die über ein Jahr heimlich blieb, im zweiten aber
allbekannt wurde. Vater und Mutter wollten nichts von dieser
Liebe wissen und trennten beide. Der Tod erfolgt dann durch
einen Willensakt: Durch den Stern liess er darauf ihr sagen:
„Stirb, o Liebchen, spät am Samstagabend. Früh am Sonntag
will ich Jüngling sterben". — Und es geschah also, wie sie

sagten, spät am Samstagabend starb das Liebchen, früh am
Sonntag starb der Liebste. Beieinander wurden sie begraben.
Durch die Erde schlang man ineinander ihre Hände, grüne
Äpfel drinnen. Wenig Monden, und des Liebsten Grabe, Sieh!
entsprosste eine grüne Kiefer, und des Liebchens eine rote
Rose. Um die Kiefer windet sich die Rose, wie die Seide um
den Strauss sich windet"2).

In anderen Varianten wird der Tod als einziger Ausweg
besonderer seelischer Nöte ersehnt und erreicht. In Volksliedern

aus der Gottschee und aus Slavonien soll das Mädchen
eine entehrende Verbindung mit einem Scharfrichter eingehen,
sie bittet Gott um einen jähen Tod, der Bräutigam stirbt ihr
vor Leid nach3). In einer slowenischen Fassung verkündet
Maria dem Mädchen am Hochzeitsmorgen, dass sie vor der
Hochzeit sterben müsse, da ihre Mutter sie als Nonne verlobt
habe4). In Varianten des Liedes „Erzwungene Ehe" ist der
Tod des Mädchens durch ein Keuschheitsgelübde begründet,
in einer slowenischen Fassung weigert sich das Mädchen zur
Hochzeit zu kommen, Jesus sei ihr Bräutigam, er habe ihr
einen baldigen Tod vorausgesagt8). Allen diesen Ueberlieferun-
gen liegt die Überzeugung zu Grunde, die Seele könne über
den Körper siegen.

*) A. Koberstein, Weimarisches Jahrbuch, I, 87. — 2) Ebd., S. 83. —
3) Deutsche Volkslieder, hsg. John Meier, II, 229. — 4) Ebd. II, 233. — 5) Ebd.
II, Nr. 50, S. 246 f. Vergleichbar durch das sichtbar werdende Zusammenspiel
seelischer und körperlicher Funktionen ist das Jugenderlebnis der Madame
Julie de Krüdener geb. von Wiettinghoff. Sie sollte einen Mann, gegen den
sie einen tiefen Unwillen hatte, heiraten und betete in ihrer Verzweiflung,
da die Eltern keine Rücksicht auf ihre Abneigung nahmen, zu Gott, er möge
sie vor dieser Verbindung bewahren. Sie bekam so heftig Scharlach, dass

man lange für ihr Leben besorgt war; als sie die Krankheit überstanden

hatte, zog sich der Freier zurück. Kristine Holm, En Bvœmerske. Oslo, Aschehoug
1925, S. 6.



126 Lily Weiser-Aall

In Wirklichkeit wird aber der Tod nicht immer erreicht.
Aus der Krankengeschichte wird ersichtlich, dass der Patient
seine Angina als einen Selbstmordversuch ansieht. Seine Träume
zeigen, dass der Gedanke an den Tod als einziger Ausweg in
seinem Inneren arbeitet. Er hatte Autounfälle, einer davon
kostete ihm fast das Leben. Nach seiner wirklichen Verlobung
macht er ernste Krankheiten durch und entkommt dem Tode

nur um ein Haar. Als ich in meinen Studien so weit gekommen
war, erhielt ich von Dr. Bilz den ungedruckten Entwurf einer
Biographie des Patienten, die mich in den Stand setzt, das
Thema weiter zu verfolgenJ). Beim Lesen der Lebensgeschichte
fiel mir sofort eine typische Ähnlichkeit zwischen dem Patienten
und 1. Dyre Rein, dem Helden des gleichnamigen Romans von
Jonas Lie2), und 2. dem Dichter Franz Grillparzer auf. Ich
gehe zuerst auf die typische Ähnlichkeit mit Dyre Rein ein,
der ja auch ein vergleichbares Schicksal erlitt. Dyre Rein stürzt
sich am Vorabend der Hochzeit in einen Wasserfall. Seine
Braut eilt, als sie die Nachricht von dem Unglück erhalten
hat, auf sein Zimmer und findet in seinen Aufzeichnungen
die Gründe seiner Tat. Als ihr alles klar geworden ist, sinkt
sie mit einem Aufschrei um. Sie erkrankt an Gehirnfieber
und bleibt dann ihr ganzes Leben hindurch bettlägrig.

Ich beginne mit Ähnlichkeiten des äusseren Lebens ; die
ohne genauere Kenntnis der Persönlichkeit ins Auge fallen.
Der Patient und Dyre Rein waren gute und gewissenhafte
Juristen. Ihre Gewissenhaftigkeit und gute Arbeit fiel den

Vorgesetzten auf (113, 118). Von Dyre Rein wird gesagt, dass

er kein Geschäftsmann sei, er sei nur so tüchtig und klug,
dass er auch diese Seite des Berufes bewältigen könne (101 f.).
Auch der Patient war kein Geschäftsmann. Beide fielen von
Zeit zu Zeit durch die Masslosigkeit ihrer Vergnügungen auf.
Dyre Rein verbringt ganze Nächte mit Jagd und Herumstreifen
in den Wäldern (101). Die innere Ähnlichkeit bezieht sich auf
Familienverhältnisse, auf die Art, auf diese besonderen
Verhältnisse zu reagieren, und auf körperliche Eigenheiten. Der
Patient litt in seiner Jugend und später schwer unter dem, was
von seinem Grossvater erzählt wurde. Er war ein toller Mann, der

') Dr. Bilz hat mir erlaubt, seinen Entwurf der Biographie zu dieser
Studie zu benützen. — 2) Im folgenden sind die Seitenzahlen nach folgender
Ausgabe angegeben: Jonas Lie, Dyre Rein. En Historie fra Oldefars Hus.

Kjöbenhavn, Gyldendalske Boghandels Forlag, 1896.



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 127

sich oft als Hanswurst gebärdete, was sich in geringem Grade
auch auf den Vater des Patienten vererbt hatte. Auch die
Depressionen, an denen der Grossvater zu Zeiten litt, traten
beim Vater und in geringerem Grade bei dem Patienten auf.
Er hörte in der Pubertätszeit, eine Tante seines Urgrossvaters
sei geisteskrank gewesen. Ein Vetter war jahrelang in einer
Irrenanstalt, wo er auch starb. Der Vater beging Selbstmord.
Der Patient beschloss später, wie erwähnt wurde, keine Kinder
haben zu wollen, d. h. er verzweifelt zu Zeiten an dem Recht,
Kinder zu haben, da er die krankhaften Anlagen nicht vererben
will. Dyre Rein quält sich mit einer Familienüberlieferung
ab. Etwas Schreckliches sollte im 7. Glied geboren werden,
eine geistige oder körperliche Missgeburt. Die Mutter war
schwermütig. Von Zeit zu Zeit fühlt er mit starrer Angst (245),
„dass das Dasein mich an diesem Faden hält, — eine Art
Rechnung über Rache gegen meine Familie — an dem es

zerren kann. Ich zähle und zähle, mein Vater, mein Grossvater,
Urgrossvater, der Schiffer, der durch Reisen nach England reich
geworden ist, mit mir das fünfte. Aber dann, sind es ein oder
zwei Glieder bis zum siebenten? Man heiratet und zieht andere
mit in den Fluch ..." Das steht in den Aufzeichnungen,
die Merete in der Todesnacht liest. Schon früher hatte er in
einem Briefe an sie Ähnliches geäussert: „Ich bekam Angst
heute. Es überfiel mich so grotesk ; dass ich nun wieder nach
Hause zu dir kommen soll und dass mir Gewissen
und Verantwortung und Bürgerlichkeit und Ehe aufgezwungen
werden sollen" (S. 219). Diese tiefe Angst, von der Dyre Rein
öfters spricht, geht z. T. auf Kindheitserlebnisse und körperliche

Eigenheiten zurück. „Ich habe meinen frühesten
Eindruck ganz klar vor mir: ich sass auf dem Boden und spielte
und hörte das gedämpfte Gespräch zwischen meiner Mutter
und der Hebamme; dass etwas wie ein Nagel und die
Andeutung eines Fingers aus meinem Rücken operiert worden
war, als ich ein Jahr alt war. Es war ein Nagel und nicht
die Spitze einer Tierklaue, versicherte die Hebamme. Die Mutter
hörte eifrig zu und legte Gewicht darauf, dass man es

verschweigen müsse. Ich konnte seitdem an nichts anderes denken.
Es war mir immer — ich fühlte es wie einen Zugriff im
Rücken — als hätte ich etwas Unsichtbares hinter mir. Und
dann die Geschichte mit der Missgeburt in der Familie, etwas
Böses, das in jedem 7. Glied gesühnt werden musste. Mit 10



128 Lily Weiser-Aall

oder 11 Jahren bemerkte ich etwas wie einen Nagel unter
der Haut oberhalb des Fussgelenkes, und ich meinte etwas
wie eine Zehe zu fühlen. Ich fühlte ständig danach, bekam
einen Schock, zu Zeiten eine unsagbare Angst, wagte nicht
mit anderen Buben zu baden, verbarg mich. Ich begann die
Menschen zu scheuen, konnte das entsetzliche Gefühl haben, in
meinem Körper eine andere Person zu bergen, mitzuschleppen,
deren Hände und Zehen aus mir herausragten. Ich erwachte
in den Reifejahren mit einem Entsetzensschrei in den Nächten :

Jetzt wird er mich erdrücken. Mein kräftiger Haarwuchs. Es

beruhigte mich, dass mein Vater ihn auch hatte, dass es in
der Familie lag" (242-44). Bei dieser Stelle muss man an eine
frühere Äusserung Dyre Reins denken. In einem Gespräch
spricht er von Untaten der Vorväter, von Überschreitungen
der heiligen Grenzen, wie er sich ausdrückt, die sich rächen :

In einem oder dem anderen Gliede, das siebente soll es sein,
zeigt sich dieses Gesetz als geistige oder körperliche Missgeburt.
Einer wird mit behaarten Flecken als Reste der Tiergestalt
geboren. Ein anderer hat „die Nägel eines toten Mannes wie
nach einem losgelassenen Griff noch im Rücken. Ein Dritter
mit Angst und Visionen kann nicht ertragen Blut zu sehen"
(135). Es liegt nahe zu vermuten, dass Dyre Rein einen
derartigen behaarten Fleck an seinem Körper gehabt hat und
das ist auch der Eindruck der Zuhörer. Alle die anderen
Besonderheiten, die er erwähnt, hatte er selbst. Es ist nun
auffallend, dass der Patient einen handgrossen dunklen
behaarten Fleck auf der linken Schulter hatte und dass er mit
zwei Schneidezähnen geboren worden war. Der Patient war
als Kind ebenfalls einsam und hielt sich fern von
Altersgenossen. Als Kind hatte der Patient schwere Erschütterungen
durch Spukgeschichten erlitten. Dyre Rein liebt es, von
derartigem Volksglauben zu sprechen. Von Dyre Rein wird gesagt,
er habe seinen Vater niemals erwähnt. Er spricht dagegen
mit Liebe und Bewunderung von seiner schwermütigen Mutter.
Auch für den Patienten bedeutete die Mutter sehr viel. Der
Patient musste sich vor Alkohol hüten, der in ihm Tendenzen
auslöste, als theatralischer Narr aufzutreten und so seine
Ähnlichkeit mit dem tollen Grossvater zu bezeugen, und er wurde
später ein ausgesprochener Alkoholgegner. Dyre Rein trank
ungern starke Sachen. Der Patient meinte lange, er müsse
mit 18 Jahren sterben. Dyre Rein spricht mehrere Male vom



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 129

Tode als der besten Lösung, sogar in den wenigen
Augenblicken, in denen er sich wirklich glücklich fühlte. Aus der
Biographie des Patienten geht hervor, dass er selbst und einige
seiner Vorfahren zum Typus der B-Eidetiker gehören. Dyre
Rein hat derartige Züge und Jonas Lie war ein ausgeprägter
B-Eidetiker. Es ist wichtig zu wissen, ob Jonas Lie ein Vorbild

im Leben für seinen Held gehabt hat, was man nach
der naturtreuen Schilderung eigentlich voraussetzen müsste.
Ich konnte denn auch feststellen, dass das der Fall war. Meretes
lebensgefährliche Erkrankung und ihr lebenslängliches
Krankenlager bedeutet nichts anderes, als dass sie mit Dyre Rein
gestorben ist.

Die zweite Parallele besteht zwischen dem Patienten und
dem Dichter Franz Grillparzer1). Ich bespreche die Ähnlichkeiten

in derselben Reihenfolge. Nach aussen war Grillparzer
ein tüchtiger und von seinen Vorgesetzten geschätzter Jurist
und Beamter. Sein Biograph meint zwar, er sei nie ein guter
Jurist gewesen, Geschäftsmann war er jedenfalls auch nach
seiner eigenen Meinung nicht. Auffallend und oft von ihm
selbst beklagt, ist seine Masslosigkeit in Beschäftigungen, die
ihn in jüngeren Jahren vom Studium, später vom Dichten
abziehen. Er verlobte sich, löste die Verbindung aber kurz
vor der Hochzeit. Nun die Ähnlichkeiten, die eine genauere
Kenntnis der Persönlichkeit voraussetzen.

Die häuslichen Verhältnisse in der Kindheit waren für
Grillparzer nicht günstig. Der Vater war sehr verschlossen und
konnte seine grosse Begabung, sein Wissen für die Erziehung
der Söhne nicht fruchtbar machen und seine Liebe für sie

nicht zeigen. In der Familie der Mutter gab es mehrere
begabte aber gleichzeitig problematische Naturen, sie selbst mit
eingerechnet. Während der Patient unter gelegentlichen
Zornausbrüchen des Vaters litt, hatte Grillparzer unter den starken
Schwankungen der Gemütsstimmungen der Mutter zu leiden.
Trotzdem ist er der Mutter sehr nahe verbunden und lebte
als Mann jahrelang mit ihr zusammen. In seinen Tagebüchern
steht mehrere Male der Satz : Ich habe meinen Vater eigentlich
nie zärtlich geliebt. Die Mutter wurde schwermütig und nahm
sich das Leben. Ein Bruder klagt sich fälschlich des Mordes

') Grillparzers Werke in fünfzehn Teilen. Herausgegeben und mit
Einleitungen versehen von Stefan Hock. Deutsches Verlagshaus Bong & Co. Alle
Seitenzahlen beziehen sich auf diese Ausgabe.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIV (1947) 9



130 Lily Weiser-Aall

an, um auf diese Weise seinem Leben, das er nicht mehr
ertragen zu können glaubte, ein Ende zu machen. Der jüngste
Bruder, ein verwöhnter und haltloser Junge, ertränkte sich.
In seinem Abschiedsbrief an die Mutter und den Bruder (den

Dichter) steht u. a. bezeichnenderweise : Wenn der Franz sich
verheiraten sollte, und Kinder haben, soll er sie warnen, dass

es ihnen nicht geht wie mir. Der Dichter führte sehr genaue
Tagebücher und ist ein strenger unbarmherziger Selbstbeobachter.

Der Patient schrieb seiner Angabe nach beinahe zentnerweise

Tagebücher. Grillparzer wird nicht müde, seine innern
Kämpfe und das Zusammenspiel seiner häufigen Krankheiten
und seiner geistigen Leistungen zu beobachten und zu
verzeichnen. Einmal schreibt er (Bd. 15, 138): „Wenn ich
dazukommen sollte — aber ich werde es nie tun — die Geschichte
der Folge meiner inneren Zustände niederzuschreiben, so würde
man glauben, die Krankheitsgeschichte eines Wahnsinnigen
zu lesen". Der Gedanke an den Tod als Lösung seiner inneren
Schwierigkeiten taucht auch bei Grillparzer öfter auf. Doch
fügt er mehrere Male hinzu : nicht der Tod durch eigene Hand.
Als Junge war er wie der Patient und Dyre Rein scheu und
zurückhaltend. Auch in späterem Alter fühlte er sich durch
seinen Namen bedrückt. Wie dem Patienten fehlte es ihm an
einem geistigen Führer imJünglingsalter. Immer wiederschreibt
er nieder, er tauge nicht zur Ehe. Auch in seinen Gedichten
klingt dieser Gedanke öfter mit einer leisen Klage auf. Aus den

Aufzeichnungen geht hervor, dass Grillparzer B-Eidetiker war.
Dieser Dichter schrieb das Drama „Des Meeres und der

Liebe Wellen", nachdem er 20 Jahre lang mit dem Stoffe

gerungen und nicht von ihm hatte loskommen können. Zu Grunde
liegt die Sage von Hero und Leander. Grillparzer kannte die
Sage aus Ovid und Musaios, und auch die Ballade von Schiller.
In allen diesen Fassungen nimmt sich Hero selbst das Leben.
Grillparzer folgt Musaios schönem Gedicht in vielen Einzelheiten.

Den Schluss ändert er jedoch so, dass Hero an der
Leiche Leanders von selbst stirbt. Grillparzer hat viel an seinem
Stück geändert, oft darüber geklagt, dass die Ausführung nicht
der Idee entspreche. Vor allem klagt er über den Mangel an
Wärme, am Inhalte aber könne er nichts ändern (15, 145).
Da Grillparzer der Meinung war, die Aufgabe des Dichters
bestehe nicht darin, neue Stoffe zu finden, sondern allein
darin, das Wirkliehe, Wahre, Menschliche darzustellen, ist die



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 131

Ausformung, die er dem Hero und Leander-Stoff gegeben hat,
in dem vorliegenden Zusammenhang bedeutungsvoll. Er hat
mehrere Bände von Stoffsammlungen für mögliche Dramen
hinterlassen. Er verzeichnet, was er gelesen, und was von dem
Gelesenen ihn gefesselt und beschäftigt hat. In seinen langen
Bemerkungen zuGervinus' Geschichte der poetischen Nationalliteratur

der Deutschen hat er den Tristan-Isolde Stoff nicht
genannt. Gottfried von Strassburg erwähnt er kurz und ohne
Verständnis. Er hat überhaupt die ältere deutsche Literatur
nicht leiden können und hat deswegen oft ein schlechtes
Gewissen. Es ist sicher, dass er seine Stoffe nie aus diesem Gebiet
holte und bewusst nicht von der Tristansage beeinflusst sein

kann1). Der Dichter hat also aus seinem eigenen Inneren
schöpfend einen gewiss sehr nahe verwandten Stoff in das

Liebestodmotiv der Tristansage übergeführt.
Die Sage von Hero und Leander war wie die Sage von

Tristan verbreitet und beliebt. In der älteren deutschen
Literatur war der Stoff durch Ovid und griechische Quellen
bekannt und wurde von mittelhochdeutschen und niederdeutschen

Dichtern aufgenommen. Hans Sachs bearbeitete die Sage
nach einer Übersetzung des Musaios. Musaios bleibt dann in
der Renaissancezeit die Vorlage vieler Dichter, die die Sage
im Sinne der gleichzeitigen Volkslieder darstellen. Eine Fassung
des Volksliedes lässt Hero an gebrochenem Herzen sterben.
Man findet also diese wichtige Änderung in der Volksüberlieferung.

Aber sie bleibt eine Ausnahme. Das Volkslied „Es
waren zwei Königskinder" ist heute noch lebendig. Im 17.

und 18. Jahrhundert wurde der Stoff oft bearbeitet. Auch in
Österreich lebte der Stoff in der Literatur und in der
heimischen Sage weiter. Grillparzer hatte oft Gelegenheit, an den
Stoff erinnert zu werden. Im Jahre 1810 wiederholte Byron
das Wagestück Leanders und schwamm von Abydos nach
Sestos. Aber der Gedanke, den Hero-Stoff zu bearbeiten, taucht
bei Grillparzer erst während der Arbeit am „Goldenen Vliess"

') Dass er keinen tieferen Anteil an der Tristansage nahm, zeigt auch

folgendes: In einer Besprechung des Gedichtes „Das Waldfräulein" von Zedlitz,
1843, das er also nach Beendigung von „Des Meeres und der Liebe Wellen" schrieb,
kommt er auf Immermanns episches Gedicht „Tristan und Isolde" zu sprechen.

„Dieser Schriftsteller", so sagt Grillparzer (14, 414) „hat aber schon von
vorneherein darin gefehlt, dass er einen brutalen, für die gebildete Empfindung
ungeniessbaren Stoff gewählt und ."

9*



132 Lily Weiser-Aall

auf. Erst 1821, zur Zeit seiner glücklichen Verlobung, begann
er den Stoff ernstlich zu bearbeiten. Der Biograph und Herausgeber

von Grillparzers Werken in 15 Bänden, Stefan Hock,
erwähnt eine Reihe von Erlebnissen, die seiner Meinung nach
den Dichter bei der Ausführung des Dramas, das erst 1840
seine endgültige Form erhielt, gefördert und gehemmt haben.

Merkwürdigerweise nennt er die folgende Begebenheit in diesem

Zusammenhange nicht, die Grillparzer als einen der
sonderbarsten Vorfälle seines Lebens erwähnt. Er berichtet darüber
sehr ausführlich in den Tagebüchern des Jahres 1822 Nr. 103

zum 5. Mai1). Meiner Meinung nach hat dieses Erlebnis, wenn
auch wahrscheinlich unbewusst, etwas mit der Ausgestaltung
des Stoffes zu tun. Nach flüchtiger Bekanntschaft mit einem
begabten jungen Mädchen, das ihm gut gefiel, hörte er auf,
in ihrem Elternhause zu verkehren. Er fühlte sich nicht wohl
dort. Längere Zeit danach hörte er, das Mädchen sei sehr
krank, sie hatte eine Lungenentzündung, die aber auch die
Nerven sehr angegriffen hatte, überstanden. Grillparzer zweifelte,

ob er sie besuchen solle, aber, wie er sagt, seine Trägheit

siegte, und er unterliess es. Bald darauf hörte er, sie sei

wieder krank, diesmal habe die Krankheit einen ausgesprochen
nervösen Charakter. Etwas später erfuhr er von ihrem Tode.
Er ärgert sich über seine eigene Gefühllosigkeit, geht aber
doch zum Begräbnis. Damit sei die Sache für ihn abgetan.
Nur eine Absonderlichkeit müsse er erwähnen. Zu Zeiten litt
er an starker Gespensterfurcht. Er nennt einige Fälle aus
seinem früheren Leben. Jetzt befällt sie ihn wieder heftig. Er
erwartet jeden Abend, die Tote werde ihn besuchen und
merkwürdigerweise würde sie ihm vorwerfen, er sei an ihrem Tode
schuld, denn sie habe ihn heimlieh geliebt. Er sucht sich die
Ungereimtheit dieses Gedankens zu beweisen. Er hat nie ein
Zeichen tieferer Neigung erhalten, sie schien sich stets mehr
für seine Dichtung als für ihn selbst zu interessieren. Damit
beruhigte er sich und dachte nicht weiter an die Sache. Nach
sechs Wochen wird er in das Haus ihrer Eltern gebeten. Das
Testament der Tochter erklärt nun alles. Sie hatte wirklich
Grillparzer so sehr geliebt, dass sie durch sein Ausbleiben in
Trübsinn verfallen war. Die Eltern, die sich ihre Schwermut
nicht hatten erklären können, hatten versucht, ihr die Träume,

') 15, 104-108.



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 133

die sie von ihrem baldigen Tode hatte, auszureden. Auch die Ärzte
suchten sie von der Lächerlichkeit dieser wiederholten
Todesträume zu überzeugen. Sie schien sich zu erholen und ihre
frühere Ruhe wieder zu gewinnen, wurde aber kränkerund starb.
In dem Testament bat sie die Eltern, für Grillparzer zu sorgen,
Verwandtenstelle an ihm auszuüben, ihn in ihr Haus
aufzunehmen. Das alles wurde ihm angeboten.— „Und ich", fährt
er fort, „kalt und zerstreut hörte ich das alles an, schlug aus,
lehnte ab, spielte ein wenig Komödie, ward aber keiner Träne
Meister und war froh, als ich wieder gehen konnte. Angegriffen
hat es mich wohl, aber, weil ich sonst die Frau etwas geziert
und outriert in ihren Empfindungen gekannt habe, so konnte
ich doch eines unangenehmen Gefühles nicht loswerden,
obgleich bittere Tränen die Wahrheit ihrer Reden nur zu sehr
beurkundeten."

„Verständige Männer haben es nicht für schlechthin
unmöglich gehalten, dass Abgeschiedene nach ihrem Tode den

Rückgebliebenen erseheinen könnten. Ich habe an dem Gegenteile

wohl nie im Ernste gezweifelt, halte es aber jetzt für
apodiktisch unmöglich. Denn wäre es möglich, Marie P. würde
mir gewiss erschienen sein." Die Einstellung zu dieser Frage
und die Gespensterfurcht scheint auch ein Merkmal bestimmter
B-Eidetiker zu sein.

Die eingehende Betrachtung der vier Überlieferungen, der
norwegischen Novelle, der Krankengeschichte, Dyre Reins und
Grillparzers Drama „Des Meeres und der Liebe Wellen" zeitigt
wichtige Ergebnisse für unsere Fragen. Man kann nicht nur
eine allgemein menschliche Erlebnisgrundlage, wie sie z. B.
der amerikanische Verfasser Thornton Wilder in dem Schauspiel

„Our Town" dargestellt hat, feststellen. Die vier von
einander unabhängigen, durch Zeit und Milieu von einander
abliegenden Parallelen, deren Urheber typische Ähnlichkeiten
zeigen, lassen noch mehr ersehen. Es gibt Menschentypen, die
das allgemein .menschliche Erlebnis, das für viele unbewusst
bleibt, für viele nur mehr oder minder bewusst wird, so stark
erleben, dass es sich, sei es als Krankheit, Tod, Selbstmord
oder als dichterische Darstellung, offenbart.

Wichtig ist, dass die drei erstgenannten Parallelen
unabhängig von der geschichtlichen Überlieferung des Stoffes
sind. Sie ergeben den Beweis, dass der Verlauf der „Sage"
immer wieder als Wirklichkeit vor sich gehen kann.



134 Lily Weiser-Aall

Grillparzer kennt den verwandten Stoff der Hero-Leander-
Überlieferung, er hat auch etwas von dem Wirklichkeitsgehalt
der Sage erlebt, und so gestaltet er seinem Typus entsprechend
die Sage so, dass seine Fassung zum Tristanmotiv gehört.
Grillparzer steht nicht allein. Früher habe ich andere Dichter
u. a. Theodor Storm1), Gottfried Keller ohne Rücksicht auf
das Tristanmotiv als B-Eidetiker beschrieben. Es ist nun sicher
kein Zufall, dass Keller unseren Stoff als Romeo und Julia
auf dem Dorfe gestaltet hat. Noch auffallender ist Storm's
Verhalten dem Stoff gegenüber. In drei Novellen hat er sich
mit dem Motiv auseinandergesetzt. Zuerst in der Novelle „Späte
Rosen" im Jahre 1859. Hier schöpft er aus Gottfried von
Strassburgs Dichtung, die vor dem Liebestod abbricht,
Lebensweisheit. Der eigentliche Kern des Motives wird also nicht
berührt. Vielleicht klingt auch deshalb später in der Novelle
„Es waren zwei Königskinder" das Motiv wieder auf (1884).
Die Erzählung baut auf einer wahren Begebenheit auf. Der
Inhalt stimmt nicht ganz zu dem Titel, die Ähnlichkeit des

Grundmotives ist nur ungefähr. Erst in der Novelle „Ein Fest
auf Haderslevhus" (1885-88) führt der Dichter das Motiv ganz
aus. (Ich werde darauf später zurückkommen.) Es ist daher
wahrscheinlich, dass Menschen eines bestimmten Typus, die die
Tristanüberlieferung darstellen oder weitergeben, Traditionsträger

sind. Der Begriff Typus darf jedoch nicht starr aufgefasst

werden, als ob es wirklich feste Grenzen zwischen diesem
und anderen Typen gäbe, sondern nur so, dass dieser bestimmte
Typus, der, wie man sieht, sehr verschiedenartige Individuen
umfasst, eine aus der Gesamtpersönlichkeit stammende Vorliebe
und Eignung für dieses Motiv hat. Der Typus des Menschen
mit dem empfindlichen Gewissen, Angst vor Familientraditionen,

Wehrlosigkeit gegenüber inneren und äusseren
Hemmungen ist auch durch Johannes Rosmer in Ibsens Drama
„Rosmersholm" bekannt.

Wie verhält sich die Volksüberlieferung, der Dichter, der
Zuhörer dem Motiv gegenüber? Das Traurige der Sage, dass
zwei Menschen zu Grunde gehen, gerade dann, wenn das volle
Leben beginnen sollte, steht nicht im Vordergrund des Bewusstseins.

Der Schwerpunkt der Erzählung liegt im Siege der

*). Jonas Lie som eidetisk fortellertype Nordisk tidskrift 1940. S. 32-49.
Eidetisches bei Theodor Storm. Niederdeutsche Zeitschrift für Volkskunde,
1941, S. 90-102.



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 135

Seele über den Körper. Hierhin stimmt die Überlieferung mit
dem Ergebnis, zu dem Bilz, der damals die Liebestodüberlieferungen

nicht kannte, im zweiten Teil seiner
Krankengeschichte kommt. Er beschliesst sie mit den Worten: „Nicht
dem Chemismus gebührt der Primat sondern der Seele"1). Die
Überlieferung geht noch weiter. Sie besingt nicht nur den

Sieg der Seele über den Körper, sondern auch den Sieg der
Liebe über den Tod. Der verbreitete Schluss der Volkslieder
zeigt das klar. Blumen oder Bäume wachsen aus den Gräbern der
Liebenden zusammen, auch wenn die Gräber durch eine Kirche
getrennt sind. Die Bäume verflechten ihre Zweige über dem
Kirchendach zum Zeichen, dass die im Leben Getrennten im
Tode vereint sind. Diese Auffassung steht so im Vordergrunde,
dass zwei Strophen aus einem grösseren Gedicht als Volkslied
verstanden werden und weiterleben können: „In der Marienkirche

begruben sie ihn und sie im Marienchor, aus ihrem
Grab ein rot Röslein sprosst, aus seinem ein Weissdorn hervor,
die neigten sich, die verzweigten sich, wären gern einander
recht nah, dass jeder gleich erkennen könnt, zwei Liebende
ruhten allda"2). Es ist mir nicht gelungen, eine deutsche Version
der Tristansage zu finden, aus dem die Strophen stammen
können, aber in englischen Varianten stehen diese Zeilen, man
könnte an eine Übersetzung denken3).

Auch auf andere Arten wird die Vereinigung nach dem
Tode im Volkslied symbolisiert. Oft erhalten die Liebenden,
wie in der Hero-Leander-Überlieferung oder in der
norwegischen Novelle, ein gemeinsames Grab. Auch Jonas Lie lässt
seinen Roman, sicher ohne bewusste Anlehnung, im Sinne
der Volksüberlieferung ausklingen. Die kluge und lebenstüchtige

Schwester beugt sich über die nun seit 30 Jahren ans
Krankenbett gefesselte Merete und flüstert mit starker
Erregung: „Hätte mir das Leben eine grosse Liebe beschert, ich
wollte gerne liegen, wie du nun liegst, Merete!" Die norwegische

Novelle, die trocken und ohne Kommentar den Vorgang

') Bilz, Psychogene Angina, S. 70. — 2) Carl Loewe-Album, Band II,
24 berühmte Lieder und Balladen lür eine Singstimme und Pianoforte. Carl
Rühle's Musikverlag Leipzig, S. 2. Op. 81. Nr. 4. — 3) z. B. Child II, 101 ;

Lord William was buried i St. Marys kirke, Lady Margret i Marys quire ;

Out o the lady's grave grew a bonny red rose, and out o the knigt's a briar.
And they twa and they twa plat, and fain they wad be near. And a' the warld
ken eght weel They ware twa lovers dear.



136 Lily Weiser-Aall

erzählt, verrät durch die Überschrift „Der Unendlichkeit
entgegen" eine ähnliche Auffassung. Traurige, besinnliche und
aufrührerische Gedanken beim Abschluss der Sage, die in der
Kunstdichtung vorkommen '), vermögen den Gesamteindruck
nicht zu beeinflussen. Das Motiv gehört gefühlsmässig nicht
unter die Vorstellung Liebe-Tod, sondern Liebe-Leben. Und
doch zeigt eine genauere Untersuchung, dass einem der Liebenden

— oder beiden — auf die eine oder andere Weise die
Voraussetzungen mangeln, die allgemeinen Gesetze des Lebens
zu erfüllen. Man kann sogar ein biologisches Gesetz als Grundlage

für den typischen Verlauf unserer Sage erahnen. Der
Patient und Dyre Rein sind sich dessen auch unklar bewusst.
Gemessen mit dem Masstabe der aristotelischen Logik, die
hier aber wohl kaum die rechte Betrachtungsweise abgibt,
liegt hierin ein Widerspruch. Und dieser Widerspruch ist es

vielleicht, der die Ansicht hervorruft, unsere Erzählung sei ein
Ergebnis der „Phantasie", eine Erdichtung.

Das allgemein menschliche Erleben bei der Situation
des Generationswechsels in der typischen Ausformung einer

grossen Gruppe von Menschen, die dieser Situation nicht oder
nicht voll gewachsen sind, meist abgeschlossen mit einer
allgemein menschlichen Deutung des Verlaufes, bildet die
Erfahrungs- und Erlebnisgrundlage des Liebestodmotives. Die
Darsteller und Überlieferer des Stoffes gehören wahrscheinlich
vorzugsweise zu den Menschen, für die das Erleben typisch
ist. Der vorgelegte Stoff zeigt, dass das Verfahren innerhalb
der Volks- und Kunstdichtung dasselbe ist. Auch Dichter
kontaminieren z. B. verschiedene Überlieferungen. Besonders
klar wird das an der Dichtung „ Ein Fest auf Haderslevhus"
von Storm. Die Grundlage der Erzählung ist eine alte Chronik,
die über die äusseren Ereignisse und von einem jäh
abgerissenen Liebesabenteuer des jungen Ritters berichtet, und einer

') z. B. der Schluss in Grillparzers Drama. Janthe, Heros Dienerin und

Freundin, begehrt ihre Freiheit und will fort vom Tempeldienst. Sie nimmt
den Kranz von Amors Bildsäule, wirft ihn nach der um Hero beschäftigten
Gruppe gegen die Bildsäule sprechend: „Versprichst du viel und hältst du also

Wort ?" Oder Storm. Ein Fest auf Haderslevhus : „So endeten zwei schöne

Menschenblüten, und so endet diese Märe; es war wie es in unserem alten
Liede heisst: „Dass Liebe stets nur Leiden am letzten Ende gibt." (Vgl. Der
Nibelunge Not 17, 3) Band 7, 72. Zitiert wie im folgenden nach: Theodor
Storms sämtliche Werke in acht Bänden. Herausgegeben von Albert Köster.

Insel-Verlag zu Leipzig 1921.



Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung 137

kleinen lateinischen Schrift, die von diesem Abenteuer näheres

erzählt. Diese lateinische Schrift hat Storm in seiner
Jugend gelesen und später nicht mehr finden können. Wie weit
daher seine Erzählung mit der Vorlage übereinstimmt, kann
ich augenblicklich nicht beurteilen. Den Schluss von der
Ladung zur Hochzeit anstatt zur Leichenfeier und den Sprung
des verzweifelten Liebhabers von der Zinne hat Storm einem
Gedicht, das dieses Motiv nach süddeutschen Sagen behandelt,
entnommen1). Trotzdem hat er eine typische Einheit nicht
nur ganz im Sinne der Volksüberlieferung geschaffen, sondern
auch im Sinne des Grunderlebnisses. Die Gestalt der Dagmar
ist nachdrücklich durch eine Herzschwäche als lebensuntüchtig
dargestellt. Der individuelle Zug, dass nach Storm abweichend
von der Vorlage, der Ritter die Leiche der Geliebten beim
Sprunge von der Zinne mit sich nimmt, lässt die Dichtung
im Sinne der alten Auffassung von der Vereinigung im Tode
ausklingen. Der Vater Dagmars war Zeuge des Sprunges in
die Tiefe: „Da war sein Zorn verflogen; er fiel auf die Knie
und faltete die Hände: „Herrgott, so nimm sie beide gnädig
in dein Reich." Storm ist, wie ich früher ausführlich dargestellt

habe, ein Überlieferungsträger2). Viele Sagen und Berichte
überVolksglauben, die wir als Müllenhoff, Sagen, Märchen und
Lieder der Herzogtümer Schleswig-Holstein und Lauenburg
zu zitieren pflegen, hat er gesammelt. In seinen Dichtungen
hat er eine Fülle von Sagen und Volksglauben dargestellt. —
Wie der Dichter verfährt auch der unbekannte Träger der
Überlieferung im Volk. Er wählt aus einer Fülle von
Überlieferungen einen Teil aus, formt ihn nach einem inneren
Schema, das er aus eigener Seele und Menschenkenntnis schöpft
und das er in der Überlieferung wiedererkennt. Dabei geht

») Storm, Band 8, 279-284. — 2) Vgl. Anm. auf S. 134. Es liegt nahe zu
vermuten, dass es auf keiner Zufälligkeit und nur äusseren, ökonomischen
Umständen beruht, dass alle genannten Vertreter des Typus Juristen sind. Dieser
Beruf scheint, wenn auch unbewusst, als Gegengewicht für die starke Phantasiebegabung

gewählt worden zu sein. Keller und Storm haben das auch in späteren

Jahren insofern erkannt, als sie ihre juridische Laufbahn und Tätigkeit
als Segen empfunden haben. (Vgl. Storm Bd. I Einleitung 13.) Auch Goethe

(B-Eidetiker) war Jurist. Storm hat in späteren Jahren besonders durch den

Kummer, den ihm sein ältester Sohn bereitete, über Vererbung gegrübelt. Er
hat die inneren Kämpfe, die der Generationswechsel oft auslösen kann, noch

nachträglich für seine eigene Person durchgestritten und in seinen Dichtungen
dargestellt. Vgl. Band I, Einleitung S. 51 ff.



138 Lily Weiser-Aall

er wohl nur ganz selten bewusst vor; es scheint aber diese
Art des Verarbeitens und Darstellens einen wesentlichen Zug
des dichterischen Vermögens auszumachen. Wie erwähnt hat
Grillparzer diesen Gedanken ausgesprochen. Noch klarer geht
er aus dem Ausspruch Goethes hervor: „DieWelt ist so gross
und reich und das Leben so mannigfaltig, dass es an Anlässen

zu Gedichten nie fehlen wird. Aber es müssen alles
Gelegenheitsgedichte sein; das heisst: die Wirklichkeit muss die
Veranlassung und den Stoff dazu hergeben. Allgemein und
poetisch wird ein spezieller Fall eben dadurch, dass ihn der
Dichter behandelt. Alle meine Gedichte sind Gelegenheitsgedichte,

sie sind durch die Wirklichkeit angeregt und haben
darin Grund und Boden. Von Gedichten aus der Luft gegriffen
halte ich nichts"1). Früher habe ich versucht, das so

auszudrücken, dass jede Erzählung, sofern sie auf Erfahrung beruht,
einen psychischen Schwerpunkt hat, und sich deshalb an
richtiger Stelle richtige Motive einfinden, auch wenn sie in
der Vorlage nicht vorhanden sind. Für die vorliegenden Fragen
ist diese Auffassung von Bedeutung bei der Beurteilung der
sogenannten Wandermotive. Es gibt selbstverständlich viele
Fälle, in denen Wandermotive unorganisch angefügt werden.
Aber damit ist nicht ein für allemale gesagt, dass ein Wandermotiv

keinen Sinn hat, und nicht in bestimmten Fällen diesen

Sinn an richtiger Stelle zum Ausdruck bringt. Ein Beispiel
für letzteres ist bei unserm Stoff zu finden, indem das Wandermotiv

der Grabesblume, das das Weiterleben der menschlichen
Seele nach dem Tode symbolisiert, oft den Abschluss bildet.
Dieses Wandermotiv drückt wie gesagt die Bewertung, die
die Sage erfährt, aus. Auch die Begründung warum die
Liebenden sich im Leben nicht vereinen können, wird durch
Wandermotive und z. T. Legendenzüge, wie z. B. das Verlöbnis
als Priester oder Nonne in den slawischen Varianten,
gegeben. Das Wesentliche liegt nicht darin, dass die Begründungen

aus anderen Überlieferungen stammen, sondern ob
sie das innere Gefüge der Sage zerstören oder organisch
eingefügt sind.

Man hat sich im letzten Menschenalter mit Recht sehr

eingehend mit den zerstörenden und zersetzenden Kräften, die

') Johann Peter Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren
seines Lebens. Herausgegeben von Ludwig Geiger. Leipzig, Max Hesse's Verlag,

S. 33 f.



Erlebnisgrundlage der Volksüberlieferung und Dichtung 139

innerhalb der Überlieferungen wirken, beschäftigt. Man musste
bei diesen Untersuchungen mitunter fragen, wie kommt es

eigentlich, dass sich trotzdem Überlieferungen erhalten haben?
Das wird denn auch von Sydow und seinen Schülern z. B.
für das Gebiet der Mannhardt'schen Forschungen über
Fruchtbarkeitsmagie geleugnet. Wiederum geht diese Einstellung aus
einer berechtigten Kritik hervor. Es ist wahr, dass man oft
zu schematisch vorgegangen ist und die einmal geprägte
Terminologie ohne die inzwischen nötig gewordenen Einschränkungen

und Verfeinerungen angewendet hat. Sydow begeht
aber denselben Fehler, indem er neue Begriffe, nämlich Phantasie

und Scherz, ohne deren Bedeutung klarzulegen, in der
alten Art verwendet. Sydow nimmt nämlich an, dass ein

grosser Teil dessen, was in neuerer Zeit über Glauben und
Gebräuche aufgezeichnet worden ist, nicht der Überlieferung,
sondern der Phantasie Einzelner entstamme, oder dass es sich,
wie er neuerdings behauptet, um Scherze Einzelner handelt1).
Man müsste also annehmen, dass der Einzelne, wenn er
phantasiert oder scherzt, sozusagen aus seiner sonstigen Verflechtung

seelischer, biologischer und geschichtlicher Bezüge
herausschlüpfen kann. Das ist eine Annahme, die allen Auffassungen
und Ergebnissen der neueren Psychologie widerspricht. Auch
mit Hinblick auf diese Einstellung der Überlieferung gegenüber

ist es am Platze, den erhaltenden Kräften Aufmerksamkeit

zu schenken. Es lässt sich jedoch aus der einseitigen
Reaktion gegen ältere Methoden ersehen, welch grosse Gefahr
in jedem schematischen Verfahren liegt. Dieser Gefahr sind
auch die neuen psychologischen Methoden ausgesetzt und ihr
nicht immer entgangen. Es gilt daher, auf die Grenzen dieser
Methoden aufmerksam zu sein. Niemals kann die psychologische

Klarlegung eines Stoffes ein historisches Kriterium
darbieten. Im Gegenteil, die seelische Erfahrungsgrundlage eines
Stoffes zeigt, dass das Erlebnis wie in unserem Falle sich zu
allen Zeiten wiederholen kann. Umgekehrt kann das historische
Alter und die weite Verbreitung eines Stoffes darauf hinweisen,
dass es sich um Motive mit Erlebnisgrundlagen handelt, um
Fragen, die die menschliche Seele noch nicht bewältigt hat
oder vielleicht nicht bewältigen kann. Das lässt sich jedoch

') Vgl. C. W. von Sydow in Folkminnen och Folktankar, 1941, S. 3-21.

Folkkultur 1941, S. 11-102; 1942, S. 72-107. Dagegen Uno Harva in einer

Abhandlung „Mössen och bruden", Budkavlen 1942, S. 116-118.



-140 Lily Weiser-Aall

nur durch Einzeluntersuchungen feststellen. Es soll hier also

nicht der psychologischen Methode als einem Universalmittel
das Wort geredet werden. Ich glaube aber, trotz aller
Vorbehalte, die man machen muss, dass derartige Studien über
einzelne Stoffgebiete wie die vorliegende, als Vorarbeit für
eine umfassende Beurteilung dieses Stoffes einen grossen Wert
haben. Vor allem ist es ein Versuch, derartige Fragen im
Zusammenhang mit dem Leben zu behandeln. Gerade das

muss die Wissenschaft, die sich Volkskunde nennt, verlangen.

Bücherbesprechungen — Comptes rendus de livres
Erwin Tag mann, Toponymie et vie rurale de la région de Miège

(Haut-Valais roman). Romanica Helvetica Vol. 26, Eugen Rentsch-Verlag,
Erlenbach-Zürich 1946. — 128 S. und eine Karte. — Fr. 12. Der neueste Band
der auch für die Volkskunde bedeutungsvollen Romanica Helvetica (hsg. von
J. Jud und A. Steiger) ist als Doktorarbeit hervorgegangen aus einer vom
Zürcher Romanisten J. Jud durchgeführten Übung über Ortsnamen der
romanischen Schweiz. Wie in zahlreichen andern Arbeiten dieser Schule wird die

Sprache zum Spiegel volkstümlicher Kultur. Hier ist auf Grund der
Flurnamen einer an der Sprachgrenze (bei Sierre-Siders) gelegenen Gegend ein
Ausschnitt aus dem Weltbild des Bergbauern und aus seiner charakteristischen
Wirtschaftsweise dargestellt. Die Flurnamen sind noch mehr als eine blosse

Spiegelung des volkstümlichen Weltbildes; sie vermögen auch hineinzuleuchten
in die urkundlich allzuoft unergründliche und dunkle historische Entwicklung
bäuerlicher Wirtschaftsweise und Kulturlandschaftsgestaltung. — In der
vorliegenden Arbeit werden auf Grund der Flurnamen behandelt: die Gewässer

(u. a. die bekannten „bisses"), die Bodengestalt, die Bodenqualität, der Wald,
die Rodungsarbeit, die Viehzucht (dabei die „mayens" S. 38 ff., im benachbarten

Deutschwallis: „majini", in Graubünden und anderswo „maje-säss"
genannt, die im grösseren Zusammenhang einmal monographisch dargestellt werden

sollten; ferner die „montagnes", die Alpen, deren Flurnamen mit teilweise
vorromanischen Appellativen auf alte Bewirtschaftung hinweisen); als weitere
Teile bäuerlicher Wirtschaft und Volkslebens: Weinbau, Feldbestellung, Eigentum,

Einfriedung und Zäune, Wege, Gewerbe, mittelalterliche Einrichtungen,
Fels, Gipfel, Gletscher. Ein besonderer Abschnitt (S. 73) handelt von „Croyances
et coutumes": „Chemins des morts", „Rocher des fées"; „Coin de joie"; S. 79
findet sich eine namenerklärende Sage zu „Mont Bonvin", S. 80 die Namen

„Tothorn", Rocher de la Mort", „Plaine morte", ohne die wohl zugehörigen
Sagen (Blüemlisalp-Typ?). — Als siedlungsgeschichtliches Resultat der Arbeit
wird das Verharren einer vorromanischen, gallischen, später romanisierten Alpen-


	Erlebnisgrundlagen der Volksüberlieferung und Dichtung : der Liebestod

