
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 44 (1947)

Artikel: Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht

Autor: Henninger, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


35

Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht1).

Von Josef Henninger, Freiburg i. Ue.

Es mag gewagt erscheinen, mit einer neuen Studie über
1001 Nacht an die Öffentlichkeit zu treten, nachdem die

einschlägige Literatur bereits einen so gewaltigen Umfang
erreicht hat. Musste doch schon V. Chauvin in seiner grossen
Bibliographie diesem Werk nicht weniger als vier Bände mit
zusammen über 900 Seiten widmen2), und in den gut vier
Jahrzehnten, die seitdem vergangen sind, sind zahlreiche
weitere Publikationen zu verzeichnen. Der Inhalt von 1001

Nacht ist aber so reich und vielgestaltig, dass er noch lange
nicht erschöpfend behandelt ist. Die vorliegende Studie
verfolgt keine philologischen oder allgemein-literaturgeschichtlichen,

sondern lediglich völkerkundliche Zwecke. Von
ethnologischem Interesse sind nicht so sehr die Erzählungen an
sich, die literarischen Motive, als vielmehr die Schilderungen
des Milieus, in dem sich die Handlung abspielt; denn darin
gibt der Erzähler, meist unbewusst, die Kulturverhältnisse
wieder, in denen er selbst lebt. (Gewiss kommt auch
beabsichtigte Schilderung der andersartigen Sitten und Gebräuche
fremder Völker vor, aber doch bedeutend seltener.) So ist
gerade das Leben des einfachen Volkes im Märchen meist
naturgetreu geschildert, während man sich über das Leben
der höheren Stände, vor allem der Fürsten, oft recht sonderbare

Vorstellungen macht3). Solche Milieuschilderungen können
also für die Kulturgeschichte wertvoll sein, und sie werden
es um so mehr, je spärlicher die sonstigen Nachrichten über

') Etwas überarbeitete und durch Belege erweiterte Wiedergabe eines

Vortrages, der am 8. Juni 1945 als öffentliche Habilitationsvorlesung an der
Universität Freiburg i. Ue. gehalten und am 16. November 1945 vor der Sektion
Basel der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde wiederholt wurde. — 2) Victor
Chauvin, Bibliographie des ouvrages arabes ou relatifs aux Arabes publiés
dans l'Europe chrétienne de 1810 à 1885. Vol. IV—VII (Liège 1900-1,903):
Les Mille et une nuits. — Zu vergleichen ist auch Vol. Vili (1904): Synti-

pas, und einzelne Teile von Vol. IX (1905). — 3) Enno Littmann, 1001 Nacht
in der arabischen Literatur (Tübingen 1923) 31 ; vgl. auch 0. Rbschee, Der
Islam 9 (1919) 8; Adolf Thimmb, Das Märchen (Leipzig 1909) 138—152.



36 Josef Henninger

bestimmte Länder und Völker sind. In diesem Sinne soll 1001

Nacht hier besprochen werden *).

Die lange und komplizierte Entstehungsgeschichte
dieser Erzählungssammlung kann hier nur in grossen Zügen
angedeutet werden. Bereits im 10. Jahrhundert in Baghdad
bekannt, erlebte die von Anfang an anonyme Sammlung in
der Folgezeit noch tiefgehende Umgestaltungen und entwickelte
sich in verschiedenen, z. T. stark abweichenden Textfassungen,
von denen die ägyptische am besten erforscht ist. Sie enthält
ausser einem Grundstock von indisch-persischen Märchen
zahlreiche weitere Erzählungen, die teils in Baghdad zur Zeit der
Abbasiden (750—1258), teils noch später in Ägypten
hinzugefügt worden sind, schliesslich auch noch längere Erzählungen
(Ritterromane u. ä.) und ganze Zyklen, die ursprünglich
literarisch selbständig waren und erst spät der Sammlung
einverleibt wurden2). Entsprechend dieser vielgestaltigen Herkunft
sind die einzelnen Geschichten nach literarischer Gattung,
ästhetischem Wert und moralischem Charakter stark voneinander

verschieden3). Bei aller Anpassung an die herrschende
islamische Kultur bleiben diese Unterschiede doch oft sehr
fühlbar, und gerade das macht den kulturhistorischen Wert
des Werkes aus.

Welche völkerkundlichen Kenntnisse lassen sich nun aus
der bunten Fülle dieser umfangreichen Sammlung gewinnen?

*) Vgl. 0. Rescher, Studien über den Inhalt von 1001 Nacht. Der Islam 9

(1919) 1—94. — 3) Für eine etwas ausführlichere Darstellung der literarischen
Geschichte von 1001 Nacht siehe J. Henninger, Mohammedanische Polemik gegen
das Christentum in 1001 Nacht. NZM Neue Zeitschr. f. Missionswiss.) 2 (1946)
289—304, bes. 289 — 296; ebd. ausführliche Literaturangaben. Besonders

wichtig (ausser den oben bereits genannten Arbeiten): J. Oestrdp, Art. Alf
Laila wa-Laila [= 1001 Nacht]. Enzyklopädie des Islam I (Leiden 1913)

265—269; D. B. Macdonald, Art. Alf Laila wa-Laila. Ebd. Ergänzungsband
(1938) 18—22; Bernhard Heller, Das hebräische und arabische Märchen (in:
J. Bolte und G. Polivka, Anmerkungen zn den Kinder- und Hausmärchen der
Brüder Grimm. 2IV [Leipzig 1930] 315—418, bes. 397-410); Enno Littmann
im Anhang zu seiner Uebersetzung: (im folgenden immer zitiert: L) Die
Erzählungen aus den Tausend und ein Nächten. 6 Bde. (Leipzig 1921—1928);
Literaturgeschichtliches ebd. VI 679—771. — Die Umschrift der arabischen

Wörter ist so gegeben, wie bei Littmann im Text der Erzählungen (die
genauere dort im Register gegebene Umschrift konnte aus drucktechnischen
Gründen nicht übernommen werden); nur werden hier k und q unterschieden,
und der Zirkumflex als Dehnungszeichen wird hier für jeden langen Vokal
gebraucht, während er bei Littmann für die betonten langen Vokale reserviert
ist. _ 3) ygi. L VI 713—769; Hbnninger, a. a. 0. 294-296 mit Anm. 23-28.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 37*'

Ferne Länder.

Zunächst, was erfahren wir über ferne Länder ausserhalb

des arabisch-islamischen Kulturbereiches? Auf den ersten
Blick scheint es, dass darüber sehr viel zu finden ist, denn
Namen wie z. B. Indien und China kommen in den
Seefahrergeschichten und anderen Reisebeschreibungen häufig vor. Bei

genauerem Zusehen ergibt sich aber, dass der Erzähler von
diesen Ländern meist nur sehr blasse Vorstellungen hat. So

spielt z. B. die Geschichte von ''AM ed-LHn und der Wvnd<r-
lampe in China, aber die ganze Milieuschilderung enthält
keinen einzigen Zug, der typisch chinesisch wäre; die ganze
Umwelt ist wie in einem rein (oder überwiegend) mohammedanischen

Lande des Vorderen Orients.

Text siehe L II 696—836. Dasselbe gilt von der Geschichte des Buckligen
(L I 313—437), die in „eine Stadt Chinas" verlegt wird und den „König von
China" erwähnt. Auch Saif el-Mulûk macht eine Reise nach China (L V
264—268), aber die Vorstellungen von China sind hier ebenso undeutlich. (Der
Prinz gelangt von Ägypten erst nach China und dann nach Indien!) Nur der
Herrschertitel „Sohn des Himmels" scheint bekannt zu sein (vgl. L V 266).

Ein anderes Beispiel: Hasan aus Basra folgt seiner
entflohenen Gemahlin, einer Geisterprinzessin zu den Inseln Wdq-

Wâq, die „am äussersten Ende der Welt" liegen. Nach einer
weitverbreiteten Auffassung ist darunter Japan zu verstehen1),
nach anderer Ansicht die Grossen Sundainseln, speziell
Sumatra2). Die ganze Schilderung dieser Inseln und der Reise
dorthin ist aber äusserst phantastisch und zeigt, dass der
Erzähler jedenfalls von den dortigen ethnographischen Verhältnissen

— wo auch immer man Wâq- Wdq lokalisieren mag —
keine Ahnung hat.

*) So M. J. dk Goeje (vgl. folgende Anm.), J.-J Hess, E. Littmann (L
V 445. VI 725); der Name wird abgeleitet von dem chinesischen Wort wo-

kuok, „Zwergenland", das eine spottweise Bezeichnung für Japan ist. — 2) Vgl.
Gabriel Ferrand, Le Wâkwâk est-il le Japon? Journal Asiatique 220 (1932)
193—243. (Den Hinweis auf diesen Artikel verdanke ich Herrn Prof. P de

Menasce, Freiburg i. Ue.). Ein Auszug aus dieser Studie ist der Art. Wâkwâk,
Enzykl. des Islam IV (1934) 1196—1200. Ferrand benutzt alle einschlägigen
Angaben der arabischen Geographen, setzt sich mit der Ansicht von de Goeje
auseinander und kommt zum Ergebnis, dass es zwei Wa/wdq gibt: ein
südliches Madagaskar und ein Teil der ostafrikanischen Küste), und ein

östliches, südwestlich von China Sumatra). Die Ableitung des Namens ist
doppelt : einerseits aus den Bantusprachen, andererseits aus den indonesischen

Sprachen (Madegassisch und Batak).



38 Josef Henninger

Text der Geschichte siehe L V 329—528; über Wàq-Wâq besonders
404—528 Vgl. dazu Chauvin, a.a.O.VII 29—36 (Inhaltsangabe und Parallelen);
ebd. 37 f. Literaturangaben.

Über den Fernen Osten ist also aus 1001 Nacht nichts
zu entnehmen. Das Gleiche gilt für die meisten Länder ausserhalb

des Vorderen Orients.
Wie phantastisch die herrschenden Vorstellungen meist sind, ergibt sich

z. B. aus der Geschichte der Abenteuer Bulûqijâs (L III 804—860. IV 1—80,
eingeschoben in die Geschichte von der Schlangenkönigin [L III 795—860.
IV 1—98]), die ein ganzes Kompendium der mittelalterlichen islamischen Kos-

mographie ist. Vgl dazu L VI 710. 721 ; Chauvin, a. a. 0. VII 54—59.

Bezeichnenderweise ist auch nur selten von Sprachunterschieden

und Sprachschwierigkeiten die Rede; meistens scheint
darin für den Erzähler gar kein Problem zu liegen.

Abu Mohammed der Faulpelz kommt in die Stadt Hanâd „im Lande
China" (L III 195f wo nur der König Arabisch versteht (ebd. 196); das Gleiche
ist der Fall bei den Schwarzen in der Nähe der Messingstadt (L IV 217. 265).

Marjam die Gürilerin betont ausdrücklich, dass sie das Arabische beherrscht
(L V 741), während ihre fränkischen Begleiterinnen nichts davon verstehen;
aber gleich nachher hat der Erzähler das schon wieder vergessen (vgl. 765 bis

7K7) Vgl. auch in der Geschichte ZDschanschahZs (L III 854); in der 6. Reise
Sindbâds des Seefahrers (L IV 187 f.).

Das darf uns aber doch nicht zu einer allzu pessimistischen

Auffassung verleiten. Zunächst: Je näher man dem
Vorderen Orient kommt, desto besser ist im allgemeinen die
Kenntnis von Land und Leuten, und auch aus manchen sehr
märchenhaft klingenden Geschichten lassen sich durch
sorgfältige Untersuchung und Vergleichung zuverlässige Angaben
herausschälen. So hat de Goeje nachgewiesen, dass im Zyklus
Sindbâds des Seefahrers vor allem die Grossen Sundainseln
beschrieben sind1). Desgleichen ist Indien zwar oft nur ein
fernes Wunderland, von dem man nichts Genaues weiss, aber
stellenweise finden sich auch wieder auffallend konkrete und
anschauliche Angaben, die sich nur auf Vorderindien beziehen
können und offenbar auf eine echte indische Tradition
zurückgehen.

So ist das Kastenwesen erwähnt {Sindbad der Seefahrer, L IV 112),
ebenso die Hindutempel, die Dressur der Elefanten u.a. (Prinz Ahmed und Fee

Perì Bânû, L Hl 3—85, bes. 6-15; vgl. L VI 719).

*) M. J. de Goeje, De reizen van Sindebaad. De Indische Gids 7 (1889)
No. 8, 278—313 (war mir nur zugänglich als Sonderdruck mit eigener
Paginierung; obige Angabe nach Chauvin, a. a. 0. VH 7, nur Bandziffer nach

anderen Referenzen korrigiert). — Text siehe L IV 99—215. Vgl. dazu

Chauvin, a. a. 0. VII 1-29; L VI 747 f.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 39

Ebenso sind auch in der Geschichte von der Messingstadt,
die weit westlich von Ägypten liegen soll, allerlei Erinnerungen
an Reisen nach Nordwestafrika aufbewahrt1), wenn auch

ganz mit Sagen- und Märchenmotiven durchsetzt.

Der arabisch-islamische Kulturbereich.
Aber noch weit wertvoller werden die Angaben, wenn

der Erzähler sich in der ihm ganz vertrauten Umwelt von
Vorderasien oder Ägypten bewegt, wenn er seine Landsleute
in Baghdad oder Kairo und ihre unmittelbaren Nachbarn
schildert. Seit dem Ende der Omaijadendynastie (750) bildeten
ja die reinrassigen Araber, die zahlenmässig immer eine
Minderheit gewesen waren, auch nicht mehr die herrschende
Klasse2), und in dem bunten Völkergemisch, das sich in den
Strassen der Weitstädte Baghdad und Kairo drängte, gab es

genug interessante Typen zu beobachten, die wir auch in
unseren Erzählungen wiederfinden. Da war der Maghre-
biner, der als grosser Zauberer galt3).

') Text siehe L IV 215-268; vgl. dazu L VI 750; Paul Borohardt,
Die Messingstadt in 1001 Nacht— eine Erinnerung an Atlantis? (Zur Atlantisfrage

XII). Peterm. Geogr. Mitteilungen 73 (1927) 328-331; René Basset,
Le dialecte de Syouah (Paris 1890) 11—14; Gaüdefroy-Demombynes, Revue

des trad, popul. 22 (1907) 193—198. Andere Erzählungen über untergegangene
oder unzugängliche Wunderstädte in Nordwestafrika siehe bei René Basset,
Mille et un Contes, Légendes et Récits arabes I (Paris 1924) 69. 120 f. 196 f. 238 f.

— 2) J. Wellhausen hat ja seiner Geschichte der Omaijaden den bezeichnenden

Titel gegeben „Das arabische Reich und sein Sturz" (Berlin 1902). —
Vgl. Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien I (Halle a. S. 1889) 101—216 ;

Martin Hartmann, Die arabische Frage (Der islamische Orient II. Leipzig 1909)
62—72. 516—528. Über die Bedeutung der persischen Barmekiden-Familie als

Wesire unter den Abbasiden siehe L. Bouvat, Les Barmecides d'après les historiens
arabes et persans (Paris 1912); über den persischen Einfluss überhaupt: Alpred
von Kremer, Culturgeschichtliche Streifzüge auf dem Gebiete des Islams (Leipzig
1873), bes. 27 — 44; ders., Culturgeschichte des Orients unter den Chalifen

(Wien 1875—1877) II 1291; I. Goldziher, Islamisme et Parsisme. Revue de

l'hist. des rei. 43 (1901) 1—29, bes. 5—20. — 3) Rescher, a. a. 0. 34. 75 f. —
Auch heute noch gelten die Maghrebiner als grosse Zauberer. Vgl. I. Goldziher,
ZDMG Zeitschr. d. Deutsch. Morgenl. Ges.) 41 (1887) 48f.; C. Snouck

Hurgronje, Mekka II (Haag 1889) 119; EDMOnD Doutté, Magie et religion
dans l'Afrique du Nord (Alger 1909) 50 (im Maghreb selbst beruft man sich

auf Meister aus dem Osten ['Iraq usw.], ebd. 50); John Walker, Folk Medicine
in Modern Egypt (London 1934) 281; auch ebd. 36. Im „Krokodilspiel", einem

ägyptischen Schattenspiel, ist die Sache schon ins Spasshafte gewendet; siehe

Paul Kahle, Nachr. v. d. Ges. der Wiss. zu Göttingen, Phil.-Hist. Kl. 1915,
298; 1920, 282- 284.



40 Josef Henninger

Über maghrebinische Zauberer vgl. bes. 'Alâ ed-Dîn wnd die Wumder-
lampe (L II 696—836); Dschaudär und seine Brüder (L IV 384—448, bes.

391-415).

Durch den Sklavenhandel waren zahlreiche Neger ins
Land gekommen, die freilich in unseren Erzählungen meistens
keine gute Figur machen, sondern als boshaft und lügnerisch,
diebisch und dumm geschildert werden1). In den Bergen
nördlich von Baghdad lebten die Kurden, die als räuberisch
und wild verrufen und gefürchtet waren2). In den schwärzesten

Farben werden aber in 1001 Nacht die Perser
geschildert, soweit sie noch (öffentlich oder heimlieh) an ihrer
alten Religion festhielten, die „Magier" oder „Feueranbeter"3).
Weniger ausgeprägt ist die Abneigung gegenüber den Juden;
diese werden, je nach der Herkunft der einzelnen Erzählungen,
ganz verschieden beurteilt*). Gehässigkeiten gegenüber
(orientalischen und europäischen) Christen sind seltener und
erscheinen erst später, vor allem seit den Kreuzzügen5). An
fremden Völkern werden schliesslich auch noch türkische
Söldner, Sklaven und Sklavinnen verschiedentlich erwähnt,
aber nicht näher charakterisiert. Natürlich sind die Aussagen
der Erzähler über diese fremden Völkerelemente nicht einfach
als bare Münze zu nehmen; sie zeigen lediglich, welche
fremden Völker ihnen bekannt waren, und wie man in Baghdad
und Kairo über diese dachte, gewähren also einen Einblick
in die Mentalität der dortigen arabischen Bevölkerung —
arabisch nach Sprache und Kultur, wenn auch blutsmässig
nur zum kleinsten Teile.

Das arabische Volk.
Damit kommen wir zum wichtigsten und ergiebigsten

Teil der Untersuchung: Was erfahren wir aus 1001 Nacht
über das arabische Volk und seine älteren Kulturzustände?
Bei dieser kulturhistorischen Fragestellung scheint uns
allerdings auf den ersten Blick auch wieder eine Enttäuschung zu
erwarten. Die ursprüngliche, oder wenigstens die älteste für
uns erfassbare Lebensform der Araber findet sich ja am
reinsten ausgeprägt bei den Beduinen, den nomadischen
Kamelzüchtern in den Steppen und Wüsten Arabiens. Aber

') Belege bei Rescher, a. a. 0. 75. Vgl. auch unten S. 48. — 2) Rescher,
a. a. 0. 65 75. — 3) Vgl. Henninger, a. a. 0. 298 f. mit Anm. 45. — 4) Ebd.
294 mit Anm. 23. 296 mit Anm. 28. 297 mit Anm. 39. 299 mit Anm. 46. —
5) Ebd. 299—304.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 4t

dem Beduinenleben stehen unsre Erzähler ziemlich fern.
1001 Nacht hat seine jetzige Fassung in einem städtischen
Milieu erhalten. Man hat mit Recht gesagt: Die Personen
dieser Erzählungen bewegen sich in den Strassen und Palästen
und Basaren der Städte; sobald sie aus der Stadt
hinauskommen, beginnt für sie die Welt der Geister und der märchenhaften

Abenteuer1). Vom wirklichen Bauern- oder gar
Beduinenleben wissen die Erzähler nicht viel. So heisst es z. B.
in der Geschichte von der Messingstadt: In der Wüste, die
auf dem Wege dorthin durchquert werden muss, wehen so
heisse Winde, dass die Wasserschläuche davon austrocknen
würden. Deshalb soll das Wasser in Tonkrügen mitgenommen
werden! — Auf diesen Gedanken konnte nur ein Städter
kommen, der noch nie in der Wüste gereist war; sonst hätte
er wissen müssen, dass das undurchführbar ist, denn bei dem
häufigen Auf- und Abladen würden diese Krüge sehr bald
zerbrechen2). Tatsächlich sind die Helden der Erzählungen
fast immer städtischer Herkunft, wenn nicht Prinzen, dann
meist reiche Kaufleute (besonders oft Juweliere) oder
Kaufmannssöhne.

Vgl. die Geschichte von dem Kaufmann und dem Dämon (L I 29—47);
von den 3 Äpfeln (bes. L I 234); im Zyklus de* Buckligen: Die Geschichte
des christlichen Maklers (L I 322—341); des Verwalters (ebd. 343—347); des

jüdischen Arztes (ebd. 358—362); des Schneiders (ebd 370); ferner: Ghâwm
ibn Aijûb (L I 496—540); 'Aziz und 'Azîza (LH 23—80, mit der Einleitung
17—22); Abu Mohammed der Faulpelz (L III 176-200): 'Ali Schär und
Zumurrud (L III 212—267); Abu el-Hasan oder der erioachte Schläfer (L III
470—506); der Juwelier Hasan aus Basra (L V 329—528) usw. usw. — Der
Wesir Nur ed-IHn lässt Handelsschiffe reisen (L I 251. 2581); die älteste
der 3 Damen (Zyklus des l,astträgers) geht sogar selbst auf Handelsreisen

(L I 2u0 f. 207 f.). Auch AU Baba's Bruder Qäsim ist ein reicher Kaufmann

(L II 837—8B7), und Ali Babas Sohn übernimmt das Geschäft seines Onkels,
nachdem dieser tot ist (ebd. 867. 8981).

Mit grosser Befriedigung wird von hohen Gewinnen im
Handel berichtet.

Vgl. bes. in den oben genannten Geschichten • L 13'.'—41 359 497 ; ferner:
'Alâ ed-Din Abu esch-Schâmât (bes. L II 6141); Sindbâd der Seefahrer (bes.

L IV 145. 181. 215); ZDer Sandelholzhändler und die Spitzbuben (bes. L IV
3761); 'AU Chau-âdscha und der Kaufmann von Baghdad (bes. L VI 3551);
'Abdallah ibn Fâdil und seine Brüder (bes. L VI 546).

*) Vgl. Constance E. Padwick, Notes on the Jinn and the Ghoul in the
Peasant Mind of Lower Egypt. Bull, of the School of Or. Studies 3 (1923/25)
421—446, bes. 4V6. Daher sind diese Geschichten auch unter der
Bauernbevölkerung wenig bekannt (ebd. 426). — ') Vgl. Borchardt, a. a. O. 329 a.



42 Josef Henninger

Ganz anders ist die Einstellung des Beduinen zum
Kaufmann; hier besteht niemals ein gegenseitiges Sympathie
Verhältnis. Fehlt eine starke Regierung, so plündert der Beduine
den Kaufmann aus oder erhebt wenigstens ein hohes Wegegeld

von ihm; ist eine starke Regierung vorhanden, so wird
der Beduine, der auf den Kaufmann angewiesen ist, von ihm
oft übervorteilt und ist bei ihm verschuldet. Daher figuriert
in Beduinenerzählungen der Kaufmann als Wucherer und
Betrüger1); für den Städter dagegen ist der Beduine nur der
Karawanenräuber und wird auch sonst in jeder Hinsicht
angeschwärzt (siehe weiter unten).

Ausser Prinzen und GrosskaubVuten kommen in 1001 Nacht auch vor,
aber meist nur als Nebenpersonen: kleine Händler und Handwerker, wie Bäcker,
Fleischer, Kisch händ 1er, Barbiere, Seiler, Färber, oft auch Gärtner, Fischer
und Holzhacker — alles Leute, die in der Stadt wohnen oder zu ihr in engster
Beziehung stehen. In der Geschichte von Abu Kîr und Abu Sir (L VI 147 bis
191) wird die Tätigkeit des Färbers und des Barbiers eingehend geschildert,
ebenso das Badehaus mit seiner ganzen Einrichtung und mit allen seinen
Finessen, das auch sonst oft erwähnt wird2).

Aber wohl das typischste Kennzeichen des städtischen
Charakters unserer Erzählungen ist die Beurteilung der
Beduinen. Auf diese schaut der Städter mit Verachtung
herab8); sie gelten als dumm und tölpelhaft, oder auch als
roh und grausam, und zugleich heimtückisch, treulos und feige.

') Siehe z. B. Hans Schmidt und Paul Kahle, Volkserzählungen aus
Palästina II (Göttingen 1930) 131, Nr 104: Der Beduine im Paradies; vgl. auch
Kremer, Culturgeschichte II 269. — Über die Verschuldung der Beduinen bei
den Kaufleuten siehe Alois Musil, Arabia Petraea III (Wien 1908) 226 f. —
Über den Handel in der Abbasidenzeit vgl. Kremer, a. a 0. II 273—340;
A Mez, Die Renaissance des Islams (Heidelberg 1922) 441—443 — 2) Über
die Bedeutung des Badehauses für den Begriff einer mohammedanischen Stadt
vgl. W. Marçais. L'islamisme et la vie urbaine. Comptes Rendus de l'Acad.
des Inscr. et Belles Lettres 1928, 86-110, bes. 97-99. — Ein anderes
Anzeichen des städtischen Ursprungs: In der Geschichte von Nur ed-Din und
Marjam der Gürtlerin, die wohl in Alexandrien entstanden ist (L VI 737)
gest. ht Nur ed-Din, ein Kaufmannssohn aus Kairo, ungescheut seine Kriegs-
untüchtigkeit und Feigheit ein und lässt seine Geliebte, die Tochter des
fränkischen Königs, allein gegen die Verfolger kämpfen (L V 7821), und das
wird ohne Missbilligung erzählt, — was in einer Beduinenerzählung unerhört
wäre. Eine Parallele dazu siehe L II 6931; dort wird 'Ala ed-Din Abu esch-
Schâmât von seiner jungen Frau durch ihre Zauberkunst gegen die Verfolger
beschürzt, sonst wäre er verloren. — 3) Der Islam ist ja überhaupt — das

muss gegenüber manchen landläufigen Ansichten betont werden — durchaus
keine Wüsten- und Beduinenreligion, sondern im städtischen Milieu entstanden
unii hat dort auch sein Gepräge erhalten. Vgl. Marçais (oben Anm. 2); Louis
Massignon, Situation de l'Islam (Paris 1939) 24. 25. — Auf die Beduiuen
war schon Mohammed selbst nicht gut zu sprechen (vgl Sure 9, 98; 48, 11;
Marçais, a. a. O. 91—94), und diese Einstellung ist bei den Sesshaften, die ja
bei weitem die Mehrheit der Mohammedaner bilden, immer gleich geblieben.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 43

Die Beschränktheit und Leichtgläubigkeit eines Beduinen ist
besonders köstlich geschildert in der Geschichte von der listigen Dalila: Ein Beduine
reitet nach Baghdad, um Honigpfannkuchen zu essen. Von der alten Gaunerin
Dalila, die zur Strafe für ihre Streiche mit den Haaren am Kreuze aufgehängt
ist, wird er überredet, ihre Stelle einzunehmen, unter der Vorspiegelung, so

werde er Erfüllung seines Wunsches finden (L IV 744—748. 754').
Neben dieser humorvollen Erzählung stehen aber zahlreiche andere,

aus denen vielmehr ein bitterer Hass gegen die räuberischen Wüstenbewohner

spricht. Von Ausplünderung der Reisenden durch Beduinen wird oft
berichtet. Siehe Geschichte des 2. Bettelmönches (Zyklus des Lastträgers, L I
139); des 6. Bruders des Barbiers (Zyklus des Buckligen, L I 432); Ritterroman

von ''Omar ibn en-Nu'mân (Pferdediebstahl: L I 629. II 172—177;
sonstige Räuberei: L II 216—232); 'Ala ed-Din Abu esch-Schâmât (L II 617.

622—625); 'Ali Zaibaq aus Kairo (L IV 7641); Qamar ez-Zamân und seine

Geliebte (L VI 467. 517. 520). Gelegentlich wird auch ein solcher Überfall
vorgeschwindelt, der gar nicht stattgefunden hat (Der Schuhflicker Ma'rûf,
L VI 634 f.), aber das findet ohne weiteres Glauben, weil es eben so häufig
vorkommt. Vgl. zum Ganzen L VI 730.

Nicht nur als Karawanenräuber — was sie tatsächlich sind — sondern

überhaupt als Ausbund aller schlechten Eigenschaften erscheinen die
Beduinen im Ritterroman von 'Omar ibn en-Nu'mân (bes. L I 627—640. II
163—178. 184—193. 195—198. 216-232). Gegenüber dem tapferen Prinzen
Kân-mâ-kân macht der Beduine Sabbâh, mit dem dieser in der Wüste
zusammentrifft, eine recht unsympatische Figur; er ist räuberisch und frech,
zugleich aber heimtückisch, und in wirklichen Gefahren feige (L II 163—172.
184—193. 195—198). Auch sonst kommen in diesem Roman allerlei Schandtaten

von Beduinen vor.
Mehrmals wird berichtet, dass alle Überfallenen niedergemetzelt

werden; der Hauptheld der Geschichte kommt nur deshalb mit dem Leben
davon, weil auch er für tot gehalten wird; so 'Ala ed-Din Abu esch-Schâmât

(L II 622—625); Qamar ez-Zamân (L VI 467). Vgl. auch 'Omar ibn en-Nu'mân
(L II 167), wo der Beduine Sabbâh prahlt: „Ihr Geleite töf ich dort"2).

Zur Geringschätzung der Beduinen vgl. auch 'Adschîb und Gharîb (L
IV 606), wo „dieser Beduine" im Munde des persischen Königs etwa so viel
heisst wie „dieser Landstreicher"; ferner ebd. 487. 615; Geschichte des 1.

Bettelmönches (L I 136: „wilde Beduinen"); Prinzessin von DarjaZbâr,
eingeschoben in: Ghudadâd und seine Brüder (L VI 330: „ein Stamm von
Beduinen, die den Dämonen der Wüste gleichen").

Daneben finden wir nun aber doch wieder eine Anzahl
Geschichten, in denen die Beduinen eine bessere Figur machen;

') Vgl. Josef Horovitz, Zur Geschichte von der verschlagenen Dalila.
ZDMG 54 (1900) 333—335. Ebd. 333 Anm. 5: „Die Rohheit, Beschränktheit
und Leichtgläubigkeit der Beduinen wird in den Erzählungen von „1001 Nacht",
die ja in ihrer grossen Mehrzahl städtischen Ursprungs sind, mit besonderer
Vorliebe geschildert." [Sperrung im Original]. — 2) Das mag in Wirklichkeit
zuweilen vorkommen, aber jedenfalls seltener als bei den Kurden; vgl. Rescher,
a. a. 0. 75 Anm. 2; J. Henninger, IAE Intern. Archiv f. Ethnogr.) 42

(1943) 105 Anm. 295. — Vgl. zum Ganzen auch Rescher, a. a. 0. 65. 74 f.



44 Josef Henninger

sie gelten dort als ritterliche Helden, als freie, selbstbewusste
Männer, tapfer und treu, grossmütig und gastfreundlich. Gegenüber

hochgestellten Personen, sogar vor dem Kalifen selbst,
treten sie mit stolzem Selbstbewusstsein auf und erringen
sich Achtung.

Vgl. die Geschichte von BZâtim et-Tâï |L III 85—87); von dem Kalifen
'Omar (634 — 644) und dem jungen Beduinen (L III 531—538); von dem

Beduinen und seiner treuen Frau (LIV 688—695) ; von dem Kalifen Hischâm
'Abd el-Malik (724—743) und dem jungen Beduinen (L III 93—96); von
Harun er-liaseMd und der jungen Beduinin (LIV 665—668); hier wird die
schöne Sprache und die Verskunst der jungen Beduinin gerühmt, ebenso in
der Geschichte von dem Edelmut des Barmekiden Dscha'far gegen den
Bohnenverkäufer (L III 173—176): Dscha'far gibt einem Beduinen jährlich 1000 Dinare
als Belohnung für ein Lobgedicht (ebd. 173 f. '). — Vgl. auch unten S. 51. 58 f.

In anderen Anekdoten haben die freimütigen und
schlagfertigen, wenn auch manchmal groben, Antworten der Beduinen

mehr humorvollen Charakter; dadurch zeigen sie sich
als Herren der Lage und haben die Lacher auf ihrer Seite.

Vgl. die Anekdoten von Dscha'far dem Barmekiden und dem alten
Beduinen (L III 529—531), von Ma'n ïbn Zâïda und dem Beduinen mit den
Gurken (L III 88—90).

Erzählungen dieser Art, in denen die Beduinen eine
sympathische Rolle spielen, sind allerdings wenig zahlreich,
aber bezeichnenderweise älter als diejenigen mit entgegengesetzter

Tendenz2) ; sie stammen aus vorislamischer oder früh-

'_) Eine Anekdote von einer schlagfertigen und gewandten Antwort eines
Beduinen siehe auch bei Edward William Lane, Arabian Society in the Middle
Ages. Studies from the Thousand and One Nights. (London 1883) 116. —
2) Vgl. Littmann, 1001 Nacht in der arabischen Literatur 31 f. : „Der grösste
Teil von 1001 Nacht ist, trotz seiner arabischen Sprachform, doch
international und konnte deshalb wiederum im Abendland international wirken.
Aber die echte altarabische Literatur, d. h. die Poesie der Wüstensänger und
die Sagen der arabischen Beduinen, ist in so ausgesprochenem Sinne national
begrenzt, dass sie auf andere Literaturen keinen nennenswerten Einfluss
ausüben konnte... Vom alten Arabertum ist daher in die Erzählungen
von 1001 Nacht nicht viel eingedrungen. Die Beduinen gelten zumeist
schon als Räuber, Wegelagerer und Barbaren. Nur einige wenige
Geschichten geben noch den alten Geist wieder, der die Beduinen als
edle, freigebige und gastfreie Helden schildert..." [Sperrungen von mir, J. H.]
Anschliessend wird die Geschichte von Hâtim et-Tâï (siehe oben im Text)
wiedergegeben und kommentiert (ebd. 33—35). — Einmal werden auch in einer
ziemlich spät zu datierenden Erzählung, im Heldenroman von 'Adschib und
Gharîb (L IV 448—642) die Beduinen (vom Stamme Qahtân) in günstiger Weise
geschildert, als tapfere Ritter; nur der Emir Mirdâs ist hinterlistig und treulos.
— Motive altarabischer Poesie wirken auch noch in manchen Schilderungen der
Wüste und ihrer Gefahren nach (Dschinnen, Ghule) ; aber alles ist doch schon
aus der Perspektive des Städters gesehen.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 45

islamischer Zeit (oder werden wenigstens in diese Zeit
verlegt); die meisten spielen in der Zeit der Omaijaden (661 bis
750), in der das Kalifat seinen Sitz in Damaskus hatte und
der Zusammenhang der Araber mit ihrer nomadischen
Vergangenheit noch enger war1) als später im kosmopolitischen
Milieu der Abbasidenresidenz Baghdad oder in Ägypten. Freilich

sind diese altarabischen Geschichten auch erst in Baghdad

in die Sammlung 1001 Nacht eingefügt worden2); aber
sie stehen darin wie erratische Blöcke, als Zeugen einer
Vergangenheit, die ganz anders ist als das städtische Gegenwartsmilieu

der Erzähler. (Immerhin muss man sagen, dass das

Beduinenleben in 1001 Nacht noch viel mehr zur Geltung
kommt als das Bauernleben. Obwohl dieses den Erzählern
doch räumlich viel näher stand, hat es offenbar kein Interesse

geweckt. Nur selten kommt einmal ein Bauer vor, und
auch dann nur als Nebenperson).

Bei genauerem Zusehen stellt sich jedoch heraus, dass

es noch mehr Spuren der nomadischen Vergangenheit gibt
-als die wenigen echt altarabischen Geschichten. Auch in den
städtischen Kulturverhältnissen lebt, namentlich in den Normen

*) Vgl. Littmann, a. a. 0. 35. — Manche Omaijaden zogen ja den

Aufenthalt in der Wüste dem in Damaskus vor (vgl. Wellhausen, Das arabische
Reich 236) und errichteten Schlösser am Rande der Wüste oder sogar in der
Wüste selbst, wie das von A. Musil entdeckte Qusair 'Amra. Vgl. das Sammelwerk

Kusejr 'Amra. 2 Bde. (Wien 1907), und die Rezension von C. H. Becker,
Islamstudien I (Leipzig 1924) 287—307 (zuerst erschienen : Zeitschr. f. Assyriol.
'20 [1906] 355—379), bes. 291—299, wo er Musil's Zeitansatz gegen die von
J. von Karabacek vertretene spätere Datierung verteidigt. R. E. Brünnow
und A. v. Domaszewski, Die Provincia Arabia (Strassburg 1904—1909)
II 172, halten Qusair 'Amra noch für abbasidisch. Nach Ernst Kühnel (in :

Hichard Hartmann und Helmuth Scheel, Beiträge zur Arabistik, Semitistik
¦und Islamwissenschaft [Leipzig 1944] 254) ist die Datierung für den Anfang
des 8. Jahrhunderts jetzt gesichert. Vgl. auch G. Marçais, Byzantion 7 (1932)
161. 174. — 2) „Da diese Geschichten [in denen die Beduinen eine gute Figur
machen] schriftlichen Quellen der arabischen Literatur entnommen sind, so ist
es schwer zu sagen, ob sie in Baghdad oder erst in Kairo hinzugefügt sind;
man wird sie eher aus Baghdad datieren, weil dort der Zusammenhang mit
dem arabischen Altertum immerhin noch lebendiger war als in Ägypten, und
da der Verfasser der grössten Sammlung altarabischer Überlieferungen dort
lebte" (Littmann, a. a. 0. 32); gemeint ist Abu'l-Faradsch al-Isfahanì, der
Verfasser des Kitäb al-Aghani; vgl. Carl Brockelmann, Geschichte der
arabischen Litteratur I (Weimar 1898; 146; Suppl. I (Leiden 1937) 225f.;
Reynold A. Nicholson, A Literary History of the Arabs (Cambridge 1941) 347 f.
(vgl auch ebd. 311 131. 270 419); I. Sauvaget, Introduction à l'histoire de

l'Orient musulman (Paris 1943) 1241



46 Josef Henninger

des Familienrechtes, noch manches aus dem alten beduinischen

Gewohnheitsrecht, aus der ursprünglichen Sippen-
und Stammesorganisation fort, teilweise im Widerspruch zum
Koran und zu den nivellierenden Tendenzen des städtischen
Milieus, zum hochorganisierten Beamten- und Polizeistaatx).
Einige Beispiele aus der Soziologie, besonders aus der
Familienorganisation, wie sie sich in unseren Geschichten widerspiegelt2),

mögen dies zeigen.
Die Cousinenheirat ist sehr beliebt und wird immer

wieder als selbstverständlich vorausgesetzt.
Mit seiner Base ist verheiratet: Der Kaufmann in der Geschichte vom Stier

und vom Esel (L I 26) ; der 1, Scheich (in der Geschichte vom Kaufmann und
vom Dämon, L I 33—38) ; der versteinerte Prinz (L I 86—90. 95). Die Tochter
des Königs der Ebenholzinseln war mit ihrem Vetter vermählt, wurde aber von
einem Dämon entführt (Geschichte des 2. Beitelmönches, Zyklus des Lastträgers,
L I 142). In der Geschichte von den 3 Äpfeln hat der junge Mann die Tochter
seines Vatersbruders geheiratet (LI 233.236), wie ausdrücklich angegeben wird.
Diese altarabische Eheform (Ortho-Cousin-Marriage, nicht Cross-Cousin-Marriage)
scheint auch sonst gemeint zu sein. Heirat von Kindern zweier Brüder ist
das Grundmotiv der Handlung in Nur ed-Dîn und Schems ed-Din (LI 239—312,
bes. 240—242. 2601 2801; der Wesir Schems ed-Dîn verweigert seine Tochter
sogar dem Sultan von Ägypten, weil sie für den Sohn seines Bruders bestimmt
ist, ebd. 2601; fingiert wird eine solche Heirat ebd. 2451 2491) Der
Statthalter von Damaskus verheiratet seine Tochter an seinen Bruderssohn (Geschichte
des jüdischen Arztes, Zyklus des Buckligen, L I 367). Der Prinz Kân-mâ-kân

') Über Polizei- und Justizwesen in der Abbasidenzeit vgl. Rescher, a. a.
O. 65—73; Allgemeines über die Verwaltung siehe bei Kremer, Culturgeschichte
I 380—469; Mez, a. a. 0. 68—129. — Dass man über die eigentliche
beduinische Soziologie wenig erfährt, ist nach dem Vorhergehenden nicht verwunderlich

(so ist z. B. bei Lane und Rescher nur selten von den Beduinen die
Rede); wichtiger sind aber auch die „survivals" im städtischen Milieu, die noch
nicht in allen Einzelheiten gewürdigt sind. Was z. B. Rescher in dem
Abschnitt „(Ehe und) Frauentypen" (a. a. 0. 87—94) bringt, ist bei weitem nicht
erschöpfend; wie die Formulierung der Überschrift andeutet, steht das
psychologische Moment gegenüber dem soziologischen im Vordergrund. — 2) Bei
eingehender Vergleichung mit der arabischen Soziologie, wie sie aus der
vorislamischen Zeit und von den heutigen Beduinen bekannt ist, werden auch manche
Einzelheiten bedeutungsvoll, die auf den ersten Blick nicht so sehr auffällig
sind. — Da der Raum nicht erlaubt, jede einzelne Parallele hervorzuheben,
sei hier ein für allemal verwiesen auf folgende Arbeiten: Für die heutigen
Beduinen: J. Henningee, Die Familie bei den heutigen Beduinen Arabiens
und seiner Randgebiete. IAE 42 (1943) I—VIII + 1—188 und die ebd. 162 bis
177 verzeichnete Literatur; für das vorislamische Arabien vor allem J.
Wellhausen, Die Ehe bei den Arabern. Nachr. v. d. Ges. d. Wiss. zu Göttingen
1893, 431—481 ; einige Angaben auch bei G. Jacob, Altarabisches Beduinenleben2

(Berlin 1897) ; reiches Material bei William Robertson Smith, Kinship
and Marriage in Early Arabia (* London 1885; 2 1907), dessen Mutterrechtstheorie

aber mit Zurückhaltung aufzunehmen ist; vgl. Henninger, a. a. 0. 10
bis 16. 143-162.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 47

heiratet die Tochter des Bruders seines Vaters ('Omar ibn en-Nu'mân, bes.

L II 147—216); der Beduine Sabbâh, mit dem der Prinz in der Wüste
zusammentrifft, will sich den Brautpreis erwerben, den sein Oheim gefordert hat
(L II 166f 185. 192). Vermählung von Kindern zweier Brüder auch: 'Alâ ed-

Din Abu esch-Schâmât (L II 626—642) ; Chuzaima ibn Bischr und 'Dirima el-

Faijâd (L IV 653). Auch Hârûn er-Raschids Gemahlin Zuhaida ist die Tochter
seines Oheims väterlicherseits (Ghânim ibn Aijûb, L I 523; Der Fischer
Chalîfa, L V 547; auch sonst bekannte historische Tatsache).

Allerdings kommt diese Ehe doch nicht immer zustande, obwohl sie a

priori als selbstverständlich erwartet wird; siehe z. B. 'Aziz und 'Aziza (L II
23—80), wo es sich um Kinder zweier Brüder handelt; die Hochzeit ist schon

gerüstet, aber der junge Mann verliebt sich in ein anderes Mädchen, und die
Base verzichtet, stirbt dann aber vor Kummer (ebd., bes. 27—59). Auch kommt
es vor, dass der Vetter abgewiesen und das Mädchen einem anderen gegeben
wird (Die verzaubernde Quelle, Zyklus der 7 Wesire, L IV 291—298; Die
Liebenden vom Stamme ' Udhra, L IV 677—687). In der Geschichte der
Liebenden vom Stamme Taiji erwidert der Vater des Mädchens nach dem Tode
der beiden auf die Frage, warum er denn seine Tochter nicht seinem Btuders-
sohn gegeben habe: „Ich fürchtete mich vor Schimpf und Schande" (L III 581).
Diese etwas überraschende Antwort erklärt sich wahrscheinlich aus einem
ähnlichen Falle (Die Liebenden von Medina, L IV 710), wo der Vater des

Mädchens sagt: „Ware mir dies angetragen worden, ehe er sie ins Gerede

brachte, so hätte ich eingewilligt; doch nun ist es ruchbar geworden, und ich
bin nicht willens, das Gerede der Leute wahr zu machen." In manchen Kreisen
verlangten es eben die strengen altarabischen Ehrbegriffe, dass vor der Heirat
keine Zuneigung gezeigt werden durfte.

Im übrigen zeigt sich aber die Selbstverständlichkeit der Cousinenheirat
auch darin, dass Mann und Frau sich mit „Vetter" und „Base" anreden. Siehe:

Ni'ma und Nu'm (eingeschoben in Qamar ez-Zamân, L II 560f.); 'Alâ ed-

Dîn Abu esch-Schâmât (L II 610); Der fromme Israelit und die Wolke (L III
767); Die 3 Äpfel (L I 233: „o Tochter meines Oheims!"1)

l) Auch für den persischen Kulturbereich ist öfters von Cousinenheirat
die Rede; vgl. den Bericht des Eunuchen aus Ispahan (Uns el- Wudschud und
El-Ward fil-Akmâm, L III 418); in der Geschichte vom Ebenholzpferd (LUI
388 f.) In dem ebenfalls persischen Märchen von Prinz Ahmed und Fee Perì
Bânû denkt der Sultan eigenartigerweise nicht daran, die Prinzessin Nur en-
Nahâr, die Tochter seines verstorhenen Bruders, einem seiner drei Söhne zu
geben (L III 31) (Oder will er keinen zurücksetzen?) Erst als er bemerkt,
dass alle drei sie lieben, soll ein Wettstreit entscheiden, wer ihre Hand erhält
(ebd. 4 -34). Hier kann es sich ebensogut um ursprünglich iranische wie um
übertragene arabische Vorstellungen handeln, da im alten Iran die inzestuöse
Heirat (innerhalb des 1 Grades) eine bedeuiende Rolle spielte, vgl. H. Hübschmann,

Ueber die persische Verwandtenheirath. ZDMG 43 (1889) 308—312; dazu

E. Kuhn, ebd. 618; Aly-Akbar Mazahéri, La Famille Iranienne aux temps
antéislamiques (Paris 1938, Thèse), bes. 113—131; wichtige Ergänzungen dazu
bei P. de Menasce, Autour d'un texte inédit sur la religion des Mages. Bull,
of the School of Or. Studies 9 (1937—39) 587—601, bes. 593—597. 601. Über die
mythisch-religiöse Begründung siehe Mazahéri, a.a.O. 122—128; de Menasce,
a. a. 0.593—597. 601; über sonstige Gründe Mazahéri, a. a.O. 125—128. In
späterer Zeit wurde diese Eheform zur Cousinenheirat abgeschwächt (Mazahéri, a. a. O.

121.128.129.194). — Zur arabischen Cousinenheirat vgl. auch Rescher, a. a. 0.87 f.



48 Josef Henninger

Mit der Vetternehe, d. h. mit der allgemeinen altarabischen Tendenz

zur Endogamie, hängt auch das Levirat zusammen, das allerdings nur einmal
erwähnt wird (AH Baba und die 40 Bäuber, L II 860 1 867 : Ali Baba heiratet
die Witwe seines ermordeten Bruders Qäsim).

Die Vorliebe für die Verwandtenheirat hat,, neben andern
Gründen, eine ihrer Wurzeln im Rassenstolz der Araber,
in der (vor allem bei den Beduinen) sehr weitgehenden Sorge
für die Reinhaltung des Blutes. Im städtischen Milieu mit
seiner Haremswirtschaft1) ist diese Einstellung immer mehr
geschwunden, und zwar vor allem unter den Abbasidenkalifen,
von denen ja viele selbst die Söhne von Sklavinnen fremder
(oft griechischer oder persischer) Herkunft waren ; unter den
Omaijaden war das noch unmöglich2).

In den Baghdader Geschichten tritt die Liebe zu schönen Sklavinnen,
ohne Rücksicht auf ihre Herkunft, stark hervor (L VI 738; vgl unten S. 51).
Siehe z. B. 'Ali Schär und Zumurrud (L III 212- 267, bes. 218-224); Der
Mann aus Jemen und seine 6 Sklavinnen (L III 289—308) ; Härün er-Baschid,
die Sklavin und der Kadi Abu Jûsuf (L III 164—167); Hârûn er-Baschid,
die Sklavin und Abu Nuwâs (L III 308—315), und zahlreiche andere Anekdoten

aus L III.
Dazu kommt, dass bei den Städtern vielfach das Geld

eine grössere Rolle spielte als die edle Abstammung; wenn
der Bewerber einen entsprechenden Brautpreis geben konnte,
forschte man nicht weiter nach seiner Abstammung3).

So sagt der Scherif zu Abu Mohammed dem Faulpelz, der um seine

Tochter wirbt: „Du hast weder Geld noch Abkunft noch Adel" (L III 1891),
aber als dieser ihm dann beweist, wie reich er ist, gibt er ihm seine Tochter
doch (ebd. 190). Vgl. auch 'Alâ ed-Din und die Wimderlampe (L II 696—836,
besonders 769—776); Der Schuhfticker Ma'rûfÇL VI 599—675, bes. 619—652;
dort wird allerdings die Habgier des Königs getadelt, ebd. 619).

Daneben zeigen sich aber doch noch oft Spuren des

ursprünglichen Blutstolzes und Widerwille gegen unebenbürtige

Verbindungen.
So gilt es immer wieder als erschwerender Umstand, wenn eine ungetreue

Frau sich gerade mit einem schwarzen Sklaven vergeht; so die beiden

Königinnen in der Rahmenerzählung (L I 16—19. 22); die Frau des 3. Scheichs

(in der Geschichte vom Kaufmann und dem Dämon, L I 44); die Gemahlin
des versteinerten Prinzen (L I 88—97; mit offenkundiger Entrüstung geschildert,
in wie abstossender Weise sich die Königin gegenüber diesem elenden Sklaven

erniedrigt und ihm schmeichelt) ; die Geschichte von den 3 Äpfeln, wo die Frau
fälschlich verdächtigt wird (L I 234—239), usw. — Vereinzelt wird die Ver-

') Vgl. Kremer, Culturgeschichte II 95—135; Rescher, a. a 0. 11. 88;
Mez, a. a. 0. 152—154. 156—160. 343. — 2) Vgl. Kremer, Culturgeschichte
I 393. II 106; Wellhausen, Das arabische Reich 349; Mez, a. a. 0. 140. 144.

343. — 3) Zu dieser Einstellung vgl. Mez, a. a. O. 144.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 49

bindung mit Sklavinnen überhaupt verurteilt. König Sulaimân Schâh fürchtet
unebenbürtige Nachkommenschaft (Tâdsch él-Mulûk und die Prinzessin Dunjâ,
L II 4). Halima, die Frau des Goldschmiedes von Basra, ist zwar schön, aber
sie war früher Sklavin und ist daher von niedriger Gesinnung (Qamar ez-Zamân
und seine Geliebte, L VI 451—532, bes. 499. 511).

Natürlich gibt es unter den Städtern auch Standesunterschiede, die eine

Heirat als Mésalliance erscheinen lassen; diese beruhen aber vor allem auf
dem Gewerbe (siehe die „Tänzer und Trommler" in der Geschichte von der
Weiberlist, L III 521—527, bes. 525-5271).

Es fehlt nicht an derben Schimpfwörtern, in denen dem
Gegner unedle und besonders illegitime Abkunft vorgeworfen
wird, was demnach als grosse Schande gelten muss.

Vgl. Der Fischer und der Dämon (L I 53); Nur ed-Dm und Schems-

ed-Din (LI 2821 290); 'Omar ibn en-Nu'mân (L I 608. 6291 II 182. 186;
vgl. auch II191. 196); 'AdscHb und Gharib (LIV 457. 495. 534. 548. 625), usw.

Im Gegensatz zu den städtischen Gewohnheiten, namentlich

denen der höheren Stände2) steht auch die Empfehlung
der Monogamie in einzelnen Erzählungen, obwohl doch das

koranische Gesetz vier legitime Frauen und eine unbeschränkte
Anzahl von Sklavinnen gestattet.

Der Wesir El-Fadl ibn Châqâm aus Basra lässt auf dem Sterbebette
seinen Sohn schwören, neben der Sklavin Enîs el-Dschelîs kein anderes Weib
noch auch ein Nebenweib zu nehmen (Nur ed-Dîn 'Ali und ZEnîs el-JJschelîs,

L I 447 f.). Dasselbe empfiehlt der Geisterkönig dem Prinzen Zain el-Asnâm

(L VI 223—249, bes. 248). — Es wird auch von ausdrücklichen Stipulationen
berichtet, die eine zweite Frau ausschliessen. So soll sich der Sohn eines

Beduinenfürsten verpflichten, neben der Prinzessin von Darjabâr keine andere

Frau zu nehmen ; er will aber nicht darauf eingehen und verfeindet sich deshalb

mit dem Sultan von Darjabâr (L VI 332 f., in der Geschichte von Chudâdâd
und seinen Brüdern). Solche Bedingungen werden aber auch von Frauen
bürgerlichen Standes auferlegt, so z. B. von der Gattin des Kaufmanns Schaum

ed-Dîn in Kairo ('Alâ ed-Dîn Abu esch-Schâmât, L II 602 f.). Vgl. auch über
einen Emir in Baghdad (Die listige Dalila, L IV 7173).

Es ist den Erzählern sehr wohl bekannt, welche bösen

Folgen die Polygynie oft hat; die Eifersucht und der Hass
der einzelnen Frauen gegeneinander werden manchmal recht
drastisch geschildert.

So benutzt eine kinderlose Frau die Abwesenheit ihres Mannes dazu,
mittels ihrer Zauberkünste ihre Nebenbuhlerin in eine Kuh und deren Sohn

') Über die Geringschätzung bestimmter Handwerke vgl. I. Goldziher,
Die Handwerke bei den Arabern. Globus 66 (1894) 203—205; J. Henninger;
Pariastämme in Arabien. (Festschr. zum 50 jähr. Bestandsjubiläum des Missionshauses

St. Gabriel [Wien-Mödling 1939] 501—539, bes. über Pariaklassen:

530—534). — 2) In den mittleren und unteren Schichten herrschte auch damals

die Monogamie praktisch vor. Vgl. Kremer, Culturgeschichte II 1191; Mez,
a. a. O. 343. — 3) Vgl dazu Rescher, a. a. 0. 89.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIV (1947) 4



50 Josef Henninger

in ein Kalb zu verwandeln und sagt dem Heimkehrenden, die Sklavin sei

inzwischen gestorben und ihr Sohn geflohen, sie wisse nicht, wohin (Geschichte
des 1. Scheichs, eingeschoben in: Der Kaufmann und der Dämon, L I 33—38).
Hierher gehört auch die in zwei Varianten erzählte Geschichte, wie Hârûn
er-Raschids Gemahlin Zubaida dessen Lieblingsodaliske Qût el-Qulûb zu
beseitigen sucht (Ghânim ibn Aijüb, L I 496—540; Der Fischer Chalîfa, L V
528—585, bes. 555—582). Über Eifersucht Zubaidas gegen eine Sklavin siehe

auch: Hârûn er-Baschid, die Sklavin und Abu Nuwâs (L III 308—315, bes.

310). Immerhin gibt es im Märchen, das die Tragik nicht liebt, meistens

noch ein happy end; die Wirklichkeit war in dieser Hinsicht oft viel brutaler,
am Abbasidenhof wie an anderen orientalischen Höfen1).

Die Einrichtung des Brautpreises, der nach altem
Gewohnheitsrecht dem Vater der Braut zu zahlen ist — nicht
der Braut selbst als Morgengabe, wie der Koran vorschreibt
— ist ebenfalls bekannt.

Im Märchen werden natürlich oft ungewöhnlich hohe Summen verlangt,
vor allem, wenn es sich um eine Prinzessin handelt, aber auch sonst. So soll
der Beduine Sabbâh für seine Base geben : 50 Rosse, 50 starke Reitkamelinnen,
50 Lastkamele mit Weizen beladen, 50 Lastkamele mit Gerste beladen, 10
Sklaven und 10 Sklavinnen ('Omar ibn en-Nu'mân, L II 166 f.). Der Emir
Mirdâs bekommt für seine Tochter Mahdîja 30 000 Dinare, dazu Schmucksachen

und kostbare Stoffe ('Adschîb und Gharîb, L IV 495). Abu Mohammed
der Faulpelz muss für die Tochter des Scherifen 4000 Dinare geben (L III
190), der Schuhßicker Ma'rûf für die Prinzessin 6000 Beutel (wohl zu je
500 Dinaren, L VI 623), die er sich mittels eines Talismans beschafft. Von
'Alâ ed-Dîn werden enorm hohe Geschenke verlangt, die er sich ebenfalls

nur mit Hilfe eines Geistes, des Dieners der Wunderlampe, verschaffen kann

(L II 769—776; die ganze Geschichte 696—836). Das geschieht jedoch nur
in der Meinung, dadurch könne die Heirat unmöglich gemacht werden. Ein
normaler Brautpreis scheinen etwa 50 Goldstücke zu sein (Geschichte von der
Weiberlist, L III 524). Eine für den Brautvater verlockend hohe Summe sind
1000 Dinare (Der Beduine und seine treue Frau, L IV 690). 1C0O Dinare
werden auch als angemessene Brautgabe für die Tochter eines Wesirs
betrachtet, dazu noch weitere 1000 als Geschenk für den Vater (Der 6. Bruder
des Barbiers, Zyklus des Buckligen, L I 416 f.). Vgl. auch Nur ed-Dîn und
Schems ed-Din (L I 240 f.) : Schems ed-Dîn verlangt 3000 Dinare, 3 Gärten
und 3 Ackergüter für seine Tochter (die noch nicht geboren ist!); sein Bruder
Nûr ed-Dîn hält ihm entgegen, es gezieme sich, sie ohne Morgengabe
anzubieten. Hier handelt es sich nach dem Kontext um die Morgengabe für die
Braut selbst; in manchen der augegebenen Beispiele ist nicht klar zu
unterscheiden, ob mahr diese oder den Brautpreis für den Vater bedeutet.

Auf dem Gebiete der sexuellen Moral zeigen sich sehr
deutlich die Einwirkungen des verschiedenartigen Milieus,
aus dem die einzelnen Erzählungen stammen. Darüber gibt
Littmann folgendes zusammenfassende Urteil ab :

•) Vgl. Kremer, Culturgeschichte II 118 f.



Ueb'er die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 51

„Der Liebesgeschichten, die in 1001 Nacht vorkommen, ist eine grosse
Zahl. Aber sie sind ganz verschiedener Art; kurze Anekdoten, die man „Skizzen"
nennen könnte, wechseln mit langen Liebesromanen; keusche, entsagungsvolle
Liebe und echte, triumphierende Treue auf der einen Seite, bedenkliche
Liebesabenteuer oder gar krasse Ehebruchsgeschichten auf der anderen Seite. Man
kann hier drei Gruppen unterscheiden, von denen keine einzige etwas mit
Hezâr Efsân [der persischen Vorlage für den Grundstock der Sammlung] zu
tun hat; wieviele von ihnen bereits in die Baghdader Fassung von 1001 Nacht
aufgenommen wurden, entzieht sich vorläufig unserer Kenntnis. Die erste
Gruppe ist die der altarabischen aus der Zeit vor dem Islam; sie sind meist
kurz, in ihnen wird reine Liebe und Treue bis zum Tod geschildert, vom
Liebestod wird oft erzählt, der Ort der Handlung ist die Wüste oder eine
der Städte Arabiens; die schon stark einsetzende Sentimentalität nimmt sich
bei Beduinen der Wüste etwas sonderbar aus. Die zweite Gruppe stammt
aus Basra und Baghdad; städtische Kultur und Grosstadtleben werden durchaus

vorausgesetzt, das Liebesleben wird teils zu Liebesabenteuern, die liebenden

Jünglinge oder Männer schleichen sich in die Häuser oder den Palast ein,
die Liebe zu schönen Sklavinnen tritt stark hervor, während es sich in der
Wüste um freie Mädchen handelt, eine etwas dekadente Frivolität macht sich

bereits bemerkbar. Die dritte Gruppe ist in Ägypten, hauptsächlich wohl
in Kairo entstanden; in ihnen ist Laszivität und Frivolität nichts Ungewöhnliches

mehr. So heisst es auch I 367 [in der Geschichte des jüdischen Arztes,
Zyklus des Buckligen] „Sie hatte jedoch vom Volke von Kairo die Unzucht

gelernt"; ferner nennt der Wachthauptmann von Kairo die dortigen „Häuser
der Unzucht" (III 323), und Zain el-Asnâm muss die Erfahrung machen, dass

es ihm nicht möglich war, in Kairo ein Mädchen zu finden, das vollkommen
keusch und rein war (VI 240). Diese Urteile sind natürlich stark verallgemeinert,

aber sie zeigen doch, in welchem Ansehen Kairo bei manchen Muslimen
stand" (L VI 737 f.). Im Anschluss daran werden die einzelnen Gruppen
angegeben: Altarabische Geschichten: ebd. 7391; Baghdader Geschichten: 740—742;

zweifelhaft, ob Baghdad oder Ägypten: 7421; ägyptische Geschichten: 744 f.

Altarabisch sind vor allem: Die Liebenden aus dem Stamme der 'Udhra
(h III 449 — 451); El-Mutalamnis und sein Weib Umaima (ebd. 4651); Die
Liebenden vom Stamme Taiji (ebd. 580— 582) ; ' Utba und Baijâ (LIV 642—649) ;

Die Liebenden vom Stamme 'Udhra (ebd. 677—687); Der Beduine und seine

treue Frau (ebd 688—695). Die drei Geschichten aus dem IV. Band werden

zwar in die frühislamische Zeit verlegt, sind aber echt altarabisch. Besonders

ansprechend ist die letzte: Der Beduine sucht bei dem Kalifen Mu'âwija
(661—680) Schutz gegen die Gewalttätigkeiten eines Statthalters, der die Frau
des Beduinen begehrt; diese aber bleibt ihrem Mann auch im Unglück
unerschütterlich treu1). Hierher gehört sodann noch die Geschichte der Liebenden
von Medina (L VI 805, Nachtrag zu 739; Text L IV 707—711).

1) Der Schluss erinnert an das berühmte Gedicht der Kalifengattin
Maison, die sich nach der Wüste zurücksehnt (L VI 740); Text siehe bei
Th. Nöldeke, Delectus veterum carminum Arabicorum (Berolini 1890) 25;
Übersetzungen bei Friedr.Rückert, Hamâsa (Stuttgart 1846) I 216 f. (Nr. 210a);
A. von Kremer, Ägypten (Leipzig 1863) I 110; Nicholson, a. a. 0. (oben
S. 45 Anm. 2) 195.



52 Josef Henninger

Gegenüber den einfachen und relativ gesunden Verhältnissen

der altarabischen Zeit zeigt die spätere Entwicklung
ein ganz anderes Bild. Die äusserlich so glänzende Kultur
der Abbasidenzeit war, bevor sie 1258 dem Mongolensturm
zum Opfer fiel, innerlich schon längst dekadent, namentlich
bei den höheren Klassen der Residenzstadt Baghdad1).
Desgleichen haben auch die ägyptischen Grosstädte stets einen
üblen Leumund gehabt2). So ist es nicht verwunderlich,
dass diese Zustände auch in unseren Erzählungen einen sehr
merklichen Niederschlag gefunden haben.

Neben sonstigen lockeren Auffassungen findet sich eine Verherrlichung
des Ehebruches vor allem in zwei grösseren Romanen aus späterer Zeit:
Masrûr und Zain el-Mawâsif (L V 585—656) und Qamar ez-Zamân und
seine Geliebte (L VI 451—532). Der erste Roman stammt teilweise schon aus

Baghdad, ist aber mehrmals überarbeitet (L VI 743), der zweite ist sicher
erst im 16. oder 17. Jahrhundert in Ägypten entstanden, auch ästhetisch in
mancher Hinsicht minderwertig (L VI 744 f.) und mit einem „moralischen"
Schluss versehen, der aber psychologisch wenig glaubhaft ist. — Prostitution
wird verhältnismässig wenig erwähnt, häufiger die in Baghdad wie in Kairo
grassierende Päderastie (L VI 742). Letztere tritt besonders hervor in
einigen Anekdoten, die sich auf die Person des genialen, aber zynisch
hemmungslosen Dichters Ab et Nuwas beziehen3). Besonders drastisch ist die
Geschichte von Abu Nuwäs und den 3 Knaben (L III 441 — 447), wo er von
Hârûn er-Raschîd in flagranti überrascht wird. Zwar will der Kalif ihn
enthaupten lassen, aber anscheinend nicht so sehr wegen seiner Exzesse als wegen
der kecken Antwort, die er ihm gibt, und schliesslich weiss sich der Zyniker
mit seinem gewandten Witz doch wieder aus der Schlinge zu ziehen, den

Zorn des Kalifen zu entwaffnen, und offenkundig hat er dabei die Lacher auf
seiner Seite4).

*) Vgl. Kremer, Culturgeschichte, bes. II 95—135; Mez, a. a. 0., bes.

332—345. — 2) Einige Belege siehe bei Chauvin, a. a. 0. V 213 note 1 ; vgl.
auch oben S. 51. —¦ 3) Vgl. A. von Kbemeb, Diwan des Abu Nuwis (Wien
1855); ders., Culturgeschichte II 369—372; ders., Streifzüge 43; Brockelmann,

a. a. 0. I 75—77; Suppl. I 114—118; Bbockelmann, Art. Abu Nuwis,
Enzyklopädie des Islam I 1081; Nicholson, a. a.O. 286. 292—296. Seine

Lebensdaten sind nicht ganz genau feststellbar; er starb zwischen 810 und 814.
Über seinen Charakter vgl. vor allem Kremer, Diwan 13; Nicholson, a. a.O.
293—295. 303. — 4) Eine Gestalt wie Abu Nuwis war ja im abbasidischen

Baghdad durchaus keine vereinzelte Erscheinung. Über Ibn al-Haddschadsch

(f 1001), der ihm an Obszönität mindestens gleichkommt, vgl. Mez, a. a. O.

2581; Brockblmann, a. a. 0. I 81 f.; Suppl. I 130. Allgemeines über die
Verbreitung der Päderastie, zu der persischer Einfluss jedenfalls stark beigetragen
hat, siehe bei Kremer, Streifzüge 421; ders., Culturgeschichte II 128—131;
Rescher, a. a. 0. 11 f.; Mez, a. a. 0. 336-340 (vgl. auch ebd. 161. 186. 213

mit Anm. 10. 257 Anm. 4. 275. 291. 332. 341. 344. 345. 381).



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 53

Das Schamgefühl wird verletzt durch manche Obszönitäten in der
Darstellung, sei es, dass die Beschreibung einer schönen Frau allzu sehr ins
Detail geht, sei es, dass eindeutige Dinge mit halb verhüllenden Ausdrücken
umschrieben werden, offenbar in der Absicht, die Sache pikanter zu machen.
Letzteres- trifft auch zu für manche Schilderungen der Hochzeitsnacht und
ähnlicher Situationen. Auch Littmann, der eine vollständige Übersetzung bieten
wollte, sah sich zuweilen veranlasst, einzelne Stellen zu übergehen oder nur
lateinisch zu übersetzen; vgl. z. B. im Streit über die Vorzüge der Geschlechter

(L III 613); Hârûn er-Baschîd und der Kaufmann Abu Hasan aus 'Oman

(L VI 380 f.). Auch manche der Anekdoten, die an Harûn er-Raschids Hof
spielen, sind recht drastisch in den Einzelheiten; vgl. etwa L III 456 — 464.

468—470; siehe ferner in der Geschichte des Lastträgers und der 3 harnen
(L I 109—113), usw.1).

Daneben finden sich aber wieder, auch noch in manchen
späteren Erzählungen, Anzeichen edler und hochstehender
sittlicher Auffassungen, die sich mit denen der altarabischen
Erzählungen weitgehend decken. Für die Hochschätzung der
vorehelichen Keuschheit spricht z. B., dass die Unversehrtheit

der Braut bei der Schilderung der Hochzeit wiederholt
hervorgehoben wird.

') A. Goodrich-Freer geht in ihrer Sympathie für die Orientalen sicher
zu weit, wenn sie schreibt: „. A certain type of objectionable joke does

not exist among such Orientals as have not come into contact with the West.
The subject is discussed or the story is told which might provide us with
matter for such a joke, but without the self-consciousness which turns frankness

into indecency. Compare, for example, each in its native language, the
Arabian Nights with the Decameron, and the difference between Oriental frankness

and Western indecency is at once evident." (Arabs in Tent and Town
[London 1924] 39; die Ausführungen ebd. 38—42 enthalten im übrigen viel
Richtiges). Andere gute Kenner urteilen aber ganz anders. Die Anekdote von
Hârûn er-Baschîd und den beiden Sklavinnen bezeichnet Littmann als „recht
roh" (L III 463 Anm. 1); der Verfasser anderer Anekdoten (jedenfalls in der
Form, wie sie uns jetzt vorliegen) war nach dem Urteil von A. Schaade „ein
lüsterner Volksdichter, der für lüsterne Leser schrieb" (ZDMG 88 [1934] 267).
Die breite Ausmalung mancher Szenen ist sicher darauf angelegt, die Sache

möglichst pikant zu machen und so dem GeRchmack des Publikums
entgegenzukommen (vgl. Rescher, a a. 0. 82—84). Darin zeigen sich aber Tendenzen,
die von denen der altarabischen Literatur stark abweichen. „Wenn man die

Erzählungen und Witze, die Reden und Gedichte der altarabischen Zeit mit
denen des 3/9 und 4./10 Jahrhunderts zusammenhält, so schwillt in der
späteren Zeit die Freude am Schmutz erstaunlich an Auch darin wird der
Geschmack des vorislamischen, unarabischen Orients wieder zur Herrschaft
gekommen sein; noch heute gilt der Beduine für keuscher als die andern. ."
(Mez, a. a. 0. 344). (Im 10. Jahrhundert) „. hebt die uns ekelhafte Obszönität

der orientalischen Städter ihr Haupt, die durch die arabische Art, in der
die viel keuscheren Beduinen den Ton angaben, in der Literatur zurückgedrängt
worden war" (ebd. 258).



54 Josef Henninger

Siehe Nur ed-Din und Schems ed-Din (L I 272); Geschichte des
jüdischen Arztes (Zyklus des Buckligen, L I 3671); 'AU Zaibaq aus Kairo
(L IV 809); Der Schuhßicker Ma'rüf (L VI 628) usw.

Zu den Hochzeitszeremonien gehört auch die öffentliche Vorzeigung der
signa virginitatis am Morgen nach der Hochzeitsnacht. Dadurch entstehen
manchmal kritische Situationen, aus denen man sich durch Täuschungsmanöver
rettet. So heisst es in der Erzählung des Eunuchen Bûchait (eingeschoben
in Ghânim ibn Aijûb, L I 503), von einem schon vorher deflorierten Mädchen:
„In der Hochzeitsnacht schlachteten sie eine junge Taube und sprengten Blut
in ihr Hemd". Die P'amilie der Braut betrachtet es als Makel für ihren guten
Ruf, wenn die Vorzeigung der signa nicht nach der ersten Nacht oder doch

bald erfolgen kann. Daraus ergibt sich eine peinliche Verlegenheit in der
Geschichte von Qamar ed-Zamân (bes. L II 471—479). Die als Mann
verkleidete Königin Budûr, Qamar ez-Zamâns Gemahlin, ist auf ihrer Reise, nach
der Trennung von ihrem Gemahl, zu König Armanûs gekommen und von ihm
mit seiner Tochter Hajât en-Nufûs verheiratet worden. Sie wagt nicht
abzulehnen, um sich nicht zu verraten. Der König ist schwer beleidigt über die
Berichte, die er nach der ersten und zweiten Nacht von seiner Tochter erhält,
und beschliesst, seinem vermeintlichen Schwiegersohn die Herrschaft zu nehmen
und ihn zu verjagen, wenn die dritte Nacht ebenso vorübergeht. Darauf
eröffnet Budûr der Prinzessin Hajât en-Nufûs ihr Geheimnis, und diese schlachtet
eine junge Taube, befleckt ihr Hemd mit ihrem Blute und zeigt sich so den

Dienerinnen1). Von künstlicher Defloration ist nie die Rede, weder hier, wo
es sich wahrscheinlich um eine Geschichte aus der Baghdader Zeit handelt
(L VI 717 f.), noch auch in den zahlreichen ägyptischen Erzählungen, obwohl
doch dort diese Sitte sehr verbreitet ist, während sie in Arabien selbst
unbekannt ist2). — Eine sehr ausführliche Beschreibung der gesamten
Hochzeitszeremonien findetsich: Nur ed-Dîn und Schems ed-Din (L1260—269) ;

kürzer: Der 5. Bruder des Barbiers (Zyklus des Buckligen, L I 416—419).

Die grosse Bedeutung der Unversehrtheit der Braut Hesse

sich schliesslich auch noch aus einem gewissen Herrenstandpunkt

des Mannes erklären, der ethisch nicht hochstehend

') Vgl. dazu W. Heefenins, Zur Geschichte der Hochzeitsgebräuche im
Islam (Hartmann-Scheel, a. a. 0. [oben S. 45 Anm. 1] 386—422), bes. 411 f. : „Der
älteste Beleg für diese Sitte [sc das öffentliche Vorzeigen der signa virgini-
tats] in den islamischen Ländern (hier allerdings ein Täuschungsmanöver) findet
sich in 1001 Nacht (Übersetzung Littmann II 478) in der Geschichte von
Kamar al-Zamân..." (Beizufügen wäre auch noch das andere oben erwähnte
Beispiel). Die Sitte selbst ist natürlich viel älter (vgl. Deut. 22. 13—19). —
2) Vgl. Henninger, IAE 42 (1943) 83 Anm. 787 und die dort angeführten
Belege. — Für Ägypten siehe J. L. Burckhardt, Arabie Proverbs (London 1830)
117 f ; E. W Lane, An Account of the Manners and Customs of the Modern

Egyptians (London 1836) I 2141 218; A.-B. Clot-Bey, Aperçu general sur
l'Egypte (Paris 1840) II 44; Fr. Schwally, Orientalische Studien, Theodor
Nöldeke zum 70. Geburtstag gewidmet (Giessen 1906) I 418—421; debs.,
Sitzungsber. d. Heidelberger Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl. 3 (1912), 17. Ab-
hdlg., 10f.; H. A. Winkler, Ägyptische Volkskunde (Stuttgart 1936) 204 bis
218 passim, bes. 206. 216.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 55

zu sein brauchte ; es finden sich aber auch zahlreiche Beispiele
unwandelbarer Gattentreue, keuscher Zurückhaltung und
standhafter Ablehnung ungehöriger Zumutungen, und zwar nicht
nur in den Geschichten, die eigens zu einem erbaulichen
Zweck erzählt werden]), sondern auch in andern literarischen
Gattungen.

Vgl. z. B. 'Alâ ed-Dîn und die Wunderlampe (bes. L II 758. 761. 763):
'Alâ ed-Dîn lässt durch seinen dienstbaren Geist die Prinzessin Badr el-Budûr,
die ihm widerrechtlich vorenthalten und dem Sohne des Wesirs gegeben worden

ist, in ihrer Hochzeitsnacht entführen und in sein Haus bringen, tastet aber
ihre Ehre nicht an, sondern legt sein Schwert zwischen sich und sie. (Das

gleiche Motiv vom Schwert als Keuschheitszeichen: Saif el-Mulûk und die
l^inzessin Badi'ât el-Dschamäl, L V 291 f.) Vgl. auch Prinz Ardaschîr und
Prinzessin Hajât en-Nufûs (L V 63. 65—79); Prinz Tâdsch el-Mulûk und
Prinzessin Dunjâ (L II 124—137; Dublette zu der vorhergehenden Erzählung);
Zain el-Asnâm (L VI 238—248), usw.

Im Zyklus von den 7 Wesiren ist die ganze Handlung dadurch bedingt,
dass der Prinz die Lieblingsodaliske seines Vaters abweist, die sich ihm
aufdrängen will, und nachher von ihr verleumdet wird (L IV 268—384, bes.

2701 382—384). Die Gattentreue wird verherrlicht in der Geschichte von
Ni'ma und Nu'm (eingeschoben in Qamar ez-Zamân, L II 660—592); diese

spielt in omaijadischer Zeit, unter dem Kalifen 'Abd el-Malik (685—705).

Besonders verabscheut wird der Inzest, auch dann, wenn
er unwissentlich begangen wurde.

Vgl. in der Geschichte des 2. Bettelmönches (Zyklus des Lastträgers,
L I 134—136) die Erzählung von einer sündhaften Liebe zwischen Bruder
und Schwester, die scharf verurteilt wird. Scharkân und Nuzhat ez-Zamân,
die Halbgeschwister sind (vom gleichen Vater, aber von verschiedenen Müttern)
und sich geheiratet haben, ohne dies zu wissen, grämen sich sehr, als sie die
Wahrheit erfahren ('Omar ibn en-Nu'mân, L I 673—675).

Aus Vorstehendem ergibt sich, dass zwar in den späteren
Erzählungen edle und ansprechende Züge auf dem Gebiete
der Ehemoral nicht fehlen; aber im Ganzen genommen weisen
diese Gruppen von Geschichten, verglichen mit den
altarabischen, doch Zeichen einer zunehmenden Dekadenz auf.
Man darf daraus freilich nicht den Schluss ziehen, das Leben
in Baghdad und in den ägyptischen Städten sei ganz und
gar korrupt gewesen, bei den Beduinen und im vorislamischen
Arabien habe dagegen ein wirklicher Idealzustand geherrscht.
Ebenso verfehlt wäre es aber auch, alles als eine blosse
romantische Idealisierung des Beduinenlebens und der guten

*) Vgl. L VI 750—753 (der Text der meisten steht in L III); Henninger,
NZM 2 (1946) 2951



56 • Josef Henninger

alten Zeit abzutun1), denn auch die echten Beduinenerzählungen,

die in neuerer Zeit aufgezeichnet und herausgegeben
worden sind, zeichnen sich in dieser Hinsicht meist vorteilhaft
aus2). Bezüglich der von ihm gesammelten Volkserzählungen
aus Palästina macht Hans Schmidt einmal die treffende
Bemerkung : „ das innerste Gesicht der Menschen erkennen
wir besser an dem, was sie sein möchten, als an dem, was
sie wirklich sind"3). In diesem Sinne ist es bezeichnend,
welches die Ideale der Erzähler sind, welchen Helden ihre
Sympathie gilt, und unter dieser Rücksicht schneiden die
von den Städtern so sehr geschmähten Beduinen4) doch gar
nicht schlecht ab gegenüber den Bewohnern der Residenzstädte

mit ihrer überfeinerten Zivilisation, die ihre sehr dunklen
Schattenseiten hatte5).

Wie bereits erwähnt, fehlt es aber auch nicht an
gemeinsamen Zügen, die diese Stadtkultur mit der altarabischen
Nomadenkultur verbinden. Dazu gehört eine zwar
allgemeinmenschliche, aber doch bei den Arabern sehr stark ausge-

') Über das Interesse am arabischen Altertum, das schon in der Omaija-
denzeit begann und in der Abbasidenzeit sehr starke Spuren in der Literatur
hinterlassen hat, vgl. oben S. 45 Anm. 2; siehe ferner Brockelmann, a. a. 0. I
138—140. 146-1.48. Suppl. I 211—213. 222—227. Vgl. auch zur Hochschätzung,

sogar Überschätzung der alten Poesie, die als unerreichbar und unübertrefflich
galt: I. Goldziher, Abhandlungen zur arabischen Philologie I (Leiden 1896)
122—176: „Alte und neue Poesie im Urtheile der arabischen Kritiker"; auch

Nicholson, a. a. 0. 235 f. 285—289 (stützt sich auf Goldziher) ; Brockelmann,
a. a. 0. I 45. 72 f. über Nachahmung der alten Poesie in der Zeit der Omaijaden.
Vgl. auch Gustav von Grünebaum, Die Wirklichkeitsweite der früharabischen
Dichtung (Wien 1937), bes. 175 f. 242—247. - Ein Dokument dieser literarischen
Richtung ist auch der im 8.—12. Jahrhundert entstandene 'Antar-Roman
(Sirat 'Antar), dessen Wert als Quelle für das arabische Altertum zeitweilig
übersehätzt wurde. Vgl. I. Goldziher, Muhammedanische Studien I (Halle a. S.

1889) 243. 246; weitere Literaturangaben siehe bei Henningbr, NZM 2 (1946)
301 Anm. 50. — 2) Siehe die Belege bei Henninger, IAE 42 (1943) 6. 36 f. -
Den gleichen edlen Charakter zeigen auch die meisten der von Ibn es-Sarradsch
(1027—1106) gesammelten Erzählungen, die zu einem grossen, wenn nicht sogar
zum grössten Teil aus Beduinenkreisen stammen. Siehe R. Paret, Früharabische
Liebesgeschichten (Bern 1927), bes. 4—6; vgl. auch Brockelmann, a. a.O. I 351;
Suppl. I 594 f.; Mez (oben S. 53 Anm. 1). — 3) A. a. 0. (S. 42 Anm. 1) I (1918)
43*. — 4) Siehe oben S. 42 f. — 6) Vgl. Kremer, Culturgeschichte II 269: „. es

ist sehr zutreffend, wenn erzählt wird, ein Beduine habe einem hohen Herrn
aus der Stadt, der seinem Stamme die von demselben auf der Pilgerstrasse
zwischen Mekka und Bassora verübten Räubereien vorwarf, geantwortet:
Wenigstens gibt es bei uns keine Hauseinbrecher, keine Grabschänder, keine
falschen Zeugen und keine Knabenverführer." (Vgl. auch das Folgende ebd.)



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 57

prägte Erscheinung, nämlich das Verlangen nach möglichst
zahlreicher Nachkommenschaft, besonders nach Söhnen,
auf denen die Stärke der Sippe und des Stammes beruhte.
Der Kummer des kinderlosen Mannes, dem dann oft in
wunderbarer Weise Abhilfe zuteil wird, ist ein beliebtes Motiv
in unseren Erzählungen.

So oft bei Königen, die einen Erben ihres Reiches herbeisehnen: Schehri-
mân in der Geschichte von Prinz Qamar ez-Zamân; dieser ist sein Sohn, der
ihm noch im hohen Alter geschenkt wird (L II 376 f.); Tîghmûs in der Geschichte

von Dschânschâh (L III 846-850); König 'Asim ibn Safwân von Ägypten ist
schon 180 Jahre alt und hat noch keinen Sohn, worüber er sehr betrübt ist;
er wendet sich an Salomo, und dieser gibt ihm ein wunderbares Mittel an,
wodurch er (und ebenso sein Wesir, der in der gleichen Lage ist) noch mit
einem Sohn beschenkt wird (Saif el-Mulûk und BadVat el-Dschamâl, L V
237—251). König Schahrimân ist traurig, weil er keinen Sohn hat (Dschullanâr,
die Meermaid und ihr Sohn, der König Badr Bâsim von Persien, L V 88);
er freut sich, als seine neue „Sklavin", Dschullanâr, von ihm empfingen bat

(ebd. 93), und noch mehr, als sie einen Knaben zur Welt bringt (ebd. 102);
der König von Darjabâr betet um Kindersegen, hat aber nur „eine halbe
Gnade", denn ihm wird nur eine Tochter geboren (Die Prinzessin von
Darjabâr, eingeschoben in: Ghudadaä und seine Brüder, L VI 328), usw.

Die gleiche Gesinnung ist aber auch bei anderen Leuten vorhanden.
Söhne werden als Gottessegen angesehen (Die 3 Äpfel, L I 233). Der 1.

Scheich (Geschichte von dem Kaufmann und dem Dämon, L I 33) nimmt
eine zweite Frau dazu, weil die erste 30 Jahre lang kinderlos geblieben ist;
der Juwelenhändler, der nach langer Kinderlosigkeit endlich mit einem Sohn

gesegnet worden ist, gibt seiner Freude darüber durch viele Almosen und
andere gute Werke Ausdruck (Geschichte des 2. Bettelmönches, Zyklus des

Lastträgers, L I 179); der Kaufmann Schams ed-Dîn in Kairo ist unglücklich,
weil er nach 40 jähriger Ehe noch immer kinderlos ist, verschafft sich ein

Rezept für ein Mittel, das den Kindersegen bewirken soll, und hat auch Erfolg
damit ('Alâ ed-Din Abu esch-Schâmât, L II 601— 604), usw.

Aus der patriarchalischen Sippenverfassung stammt
die hohe Stellung des Familienvaters, die in bestimmten Fällen
sogar das Recht über Leben und Tod einschliesst und
mit dem Beamten- und Polizeistaat der Abbasidenzeit]) schlecht
harmoniert. Hierher gehört vor allem das Recht, die ungetreue

Frau zu töten, das nach der alten Stammesgewohnheit
dem betrogenen Ehemann zusteht.

Dieses Recht wird daher nicht nur von Königen in Anspruch genommen,
z. B. von den beiden Königen in der Rahmenerzählung, L 116. 18. 22), sondern
auch von Privatleuten; vgl. Der Kaufmann und der Papagei (Zyklus der 7

Wesire, L IV 275—277); Der Schurke und die keusche Frau (ebd. 279);
Qamâr ez-Zamân und seine Geliebte (L VI 523 528). Die Ausübung dieses

Rechtes gilt als ein Zeichen von Mannhaftigkeit und Ehrenhaftigkeit; hätte

M Siehe oben S. 46 Anm. 1.



58 Josef Henninger

der Juwelier 'Obaid aus Basra (in der letztgenannten Erzählung) sich nach

einem so schändlichen Treubruch der Frau wieder mit ihr versöhnt, so hätte
man ihn verachtet und sogar getötet (ebd. 523. 527). Vgl. zum Ganzen auch
noch die Geschichte der Pförtnerin (Zyklus des Lastträgers, L I 216—223).

Der Konflikt zwischen einer solchen FamilienJustiz und der fortge-
geschrittenen staatlichen Organisation wird greifbar in der Geschichte von den

3 Äpfeln (L I 227—239): Ein Mann hat seine Frau getötet, die er
(irrtümlicherweise) als der Untreue überführt betrachtete. Der Kalif, der zufällig
die Leiche entdeckt — sie wird von einem Fischer aus dem Tigris gezogen —
beurteilt das als Mord und will den Mann hinrichten lassen ; schliesslich
begnadigt er ihn aber, nachdem der ganze tragische Irrtum aufgeklärt ist. —

Auch in der Geschichte von Qamar ez-Zamân muss es geheim bleiben, dass

'Obaid seine ehebrecherische Frau und die mitschuldige Sklavin getötet hat
(L VI 527 f.).

Zu der individuellen Verantwortung, die der Islam lehrt,
passt auch schlecht die solidarische Haftung der Sippe,
die gelegentlich vorausgesetzt wird ; dadurch dokumentiert sie
sich als Überlebsel aus einer älteren Schicht.

In der eben erwähnten Geschichte von den 3 Äpfeln droht der Kalif
nach Entdeckung der Leiche seinem Wesir Dscha'far, ihn und 40 seiner
Vettern aufhängen zu lassen, wenn er nicht innerhalb von drei Tagen den Mörder
ausfindig macht (L I 2301). Darin wird man wohl nicht bloss die
augenblickliche Laune eines absoluten Herrschers sehen dürfen; stillschweigend vorausgesetzt

ist dabei die solidarische Haftung der ganzen Sippe — vierzig ist
natürlich nur eine schematische runde Zahl1) — für jedes einzelne ihrer Glieder,
das Grundgesetz altarabischen Gemeinschaftslebens2).

Zu den Funktionen der Sippe gehört auch die Blutrache.
Dafür ist bezeichnend die Geschichte von dem Kalifen 'Omar (634—644)

und dem jungen Beduinen (L III 531—538): Der junge Beduine hat im Streit
einen alten Mann mit dem Stein getötet, mit dem dieser einen edlen Kamel-

*) Über die Bedeutung der Zahl 40 vgl. Ed. König, Die Zahl vierzig
und Verwandtes. ZDMG 61 (1907) 913—917; Wilhelm Heinrich Röscher,
Die Zahl 40 im Glauben, Brauch und Schrifttum der Semiten. Ein Beitrag zur
vergleichenden Religionswissenschaft, Volkskunde und Zahlenmystik. (Abh. der
phil.-hist. Kl. der Kgl. Sachs. Ges. der Wiss. 27 [Leipzig 1909] 91—138; [über
1001 Nacht ebd. 132 f. 134]); 0 Rescher, Einiges über die Zahl Vierzig. ZDMG 65

(1911) 517—520 (Nachtrag dazu: Der Islam 4 [1913] 157—159). — 2) Nach
L. Bouvat, a. a. 0. (oben S. 39 Anm. 2) 121, enthält diese Geschichte
wahrscheinlich eine vage Erinnerung an den Sturz der mächtigen Wesirfamilie der
Barmekiden (über den historischen Vorgang siehe a. a. 0. 75 — 105, über die

legendarische Ausschmückung ebd. das Kapitel: Les Barmecides et la légende,
111—122; [speziell über 1001 Nacht: 21. 120—122]. Vgl. auch Chauvin, a.

a. 0. V 163-170; J. Horovitz, Art. 'Abbâsa. Enzykl. des Islam 1 13 1). Wenn
diese Vermutung richtig wäre, liesse sich daraus weniger sicher eine Erinnerung

an die prinzipielle Kollektivverantwortung der Sippe ableiten. Immerhin
spricht aber zugunsten der im Text vertretenen Auffassung die Rolle der Sippe
in anderen Erzählungen; vgl. das Folgende im Text.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 59

hengst tödlich getroffen hatte. Darauf wird er vom Kalifen zum Tode
verurteilt. Vor der Hinrichtung erbittet er sich nur noch drei Tage Frist, um
die Erbschaftsangelegenheit seines kleinen Bruders zu regelD. Abu Dharr,
ein Mann aus der Umgebung des Kalifen, bürgt für ihn. Der Verurteilte
kehrt dann auch noch rechtzeitig zurück, um seinen Bürgen vom Tode zu
retten. Daraufhin verzeihen ihm die Söhne des Erschlagenen, weil er eine so

•edle Gesinnung gezeigt hat. Vorher hatte der Kalif vergeblich versucht, sie

zur Annahme eines Wergeides zu bewegen (ebd. 536); nachher bietet er ihnen

an, es aus dem Staatsschatz bezahlen zu lassen, aber sie verzichten grossmütig
darauf. Es ist also nicht der Herrscher, der über die Begnadigung verfügen
kann; erst als die Söhne des Erschlagenen auf die ihnen zustehende Blutrache
verzichten, wird dem Totschläger das Leben geschenkt; die eigentlich
entscheidende Rechtsinstanz ist die Sippe. — Gelegentlich erscheint die Blutrache
a,ls Funktion der Sippe auch noch in einer ziemlich späten Erzählung
(Geschichte des 14. Wachthauptmanns, L IV 857—859, bes. 859).

Die Sippe beruht auf der Verwandtschaft väterlicherseits;

deshalb spielt der Vatersbruder eine besonders
bedeutende Rolle.

Er ist der Vormund der Kinder seines verstorbenen Bruders (vgl. z. B.

Prinz Ahmed und Fee Perì Bânû, bes. L III 3—34). Deshalb wird diese

Verwandtschaft manchmal fingiert, um unauffällig Beziehungen anknüpfen zu
können. So kann sich der maghrebinische Zauberer bei 'Alâ ed-Dîns Mutter
nicht besser einführen, als indem er sich für den Bruder ihres verstorbenen
Mannes ausgibt ('Alâ ed-Dîn und die Wunderlampe, L II 698—729). Der
Krämer in der Stadt der Königin Lab erklärt Badr Bâsim für den Sohn seines

verstorbenen Bruders, um ihn leichter beschützen zu können (Dschullanâr die
Meermaid und ihr Sohn Badr Bâsim, L V 140—142 Y

Die Stellung der Frau wird in 1001 Nachtim grossen
und ganzen so geschildert, wie sie in den städtischen Verhältnissen

des islamischen Mittelalters und vielfach noch bis in
die neueste Zeit hinein tatsächlich war. Ihre untergeordnete
Stellung zeigt sich z. B. darin, dass der Vater ganz souverän
über die Verheiratung seiner Tochter verfügen kann.

Der Wesir des Sultans von Basra verheiratet seine Tochter an Nûr ed-

Dîn, ohne sie zu fragen (Nûr ed-Dîn und Schems ed-Dîn, L I 245—248).
Ebenso verfahren der Vater Zubaidas der Lautnerin ('Alâ ed-Dîn Abu esch-

Schâmât, L II 626—629), der Sultan in der Geschichte von 'Alâ ei-Dîn und
der Wunderlampe; erst als die Morgengabe überbracht wird, erfährt die
Prinzessin davon (L II 753—776). Auch im Märchen von Prinz Ahmed und
Fee Perì Bânû scheint der König als Vormund ganz eigenmächtig über die

Verheiratung seiner Nichte zu verfügen (L III 3—34). In derselben Geschichte
wird ausdrücklich ausgesprochen, dass die freie Gattenwahl bei den Geistern,
aber „nicht bei den Menschen" besteht (ebd. 35) — zu verstehen in der
städtischen Kultur; von der grösseren Freiheit der Gattenwahl bei den Beduinen
wissen die Erzähler kaum etwas.

') Vgl. auch oben S. 46 f.



60 Josef Henninger

Allerdings werden im Märchen immer wieder Heiraten aus Neigung
vorausgesetzt, aber dazu müssen dann meistens die Widerstände seitens der
väterlichen Gewalt überwunden werden, was natürlich ein dankbares Thema
für eine spannungsreiche Handlung ist. — Ausserdem werden auch aus städtischen
Verhältnissen manche Beispiele von unabhängigen Frauen vorgeführt.
Soleben die 3 Damen in Baghdad (Zyklus des Lastträgers, L I 100—227),
Halbschwestern (vom gleichen Vater, aber von verschiedenen Müttern) allein in
einem grossen Hause mit ihren Sklaven (ebd. 125), ohne einen Vormund; die
eine ist eine verstossene Frau, die andere ist verwitwet (d. h. sie hat ihren-

Bräutigam verloren); vgl. bes. 198—227. Wahrscheinlich sind sie Erbtöchter
(vgl. ebd. 198. 212). Sie unternehmen, selbständig Handelsreisen (ebd. 200 f.
207 f.) und verheiraten sich ohne Eingreifen eines Vormundes (ebd. 198 f. 212).
Solche Fälle setzen aber vollständige materielle Unabhängigkeit auf Grund;

eines grossen ererbten Vermögens voraus und sind offenbar Ausnahmen gegenüber

den weit zahlreicheren Beispielen gegenteiliger Einrichtungen1).
Im allgemeinen scheint die Verfügung des Vaters über die Verheiratung

seiner Kinder so gut wie unbeschränkt zu sein. So verloben zwei Brüder
bedingungsweise ihre Kinder schon vor der Geburt miteinander (Nûr ed-Dîn
und Schems ed-Dîn, L I 240—242; nach der Geburt der Tochter bestätigt:
ebd. 2601; die beiden Brüder Scharkân und Dau el-Makân, 'Omar ibn en-

Nu'mân, L I 763). — Als normales Heiratsalter für das Mädchen scheinen.

15 Jahre zu gelten (vgl. Zahl el-Asnäm, L VI 238—248) oder allenfalls auch
17 Jahre ('Adschib und Gharîb, L IV 581); mit 20 Jahren ist es schon ziemlich
spät, auch für den Mann (vgl. Qamar ez-Zamân, L II 377—384); für einen
Prinzen wäre es mit 17 Jahren schon an der Zeit (Dschullanâr und ihr Sohn

Badr Bâsim, L V 111). Vgl. auch 'Alâ ed-Dîn Abu esch-Schâmât, L II
654 f. 674, wo 16 bzw. 20 Jahre als normal für den Mann vorausgesetzt
werden. In der Geschichte von Nûr ed-Din und Schems ed-Dîn sind es 18—20

Jahre für beide Partner (L I 260 f.). Dagegen ist Hasan, der Sohn des

Kaufmanns 'AU aus Kairo, erst 14 Jahre alt, als er mit der Tochter des Königs
von Baghdad verheiratet wird (L III 641), wird aber schon als fähig zur
Übernahme des Wesirates betrachtet — wohl eher ein märchenhafter Zug. Eine
wirkliche Kinderheirat, wobei beide Partner erst 10 Jahre alt sind, wird einmal
erwähnt (Ni'ma und N'um, L II 561).

Eine andere Betätigung der Macht des Familienvaters
ist die ohne das Eingreifen einer Behörde ausgesprochene
Ehescheidung.

Von einer tatsächlich vollzogenen Ehescheidung ist verhältnismässig selten
die Rede. Vgl. etwa die Geschichte der Pförtnerin (Zyklus des Lastträgers,
L I 219—222); ferner: Der Prinz und die Kaufmannsfrau (Zyklus der 7

Wesire, L IV 327); Die alte Frau und der Kaufmannssohn (ebd. 352—365);
Der junge Mann aus Baghdad und seine Sklavin (L V 817); Die Geschichte

von der Weiberlist (L III 525—527). — Zwecks Wiedervereinigung nach leichtsinnig

ausgesprochener und dann bereuter Scheidung wird eine Scheinehe
dazwischen eingeschoben. Dabei kann es dann aber vorkommen, dass der Mittelsmann

die Frau behält ('Alâ ed-Dîn Abu esch-Schâmât, L II 626—642). Übrigens

•) Vgl. auch Rescher, a. a. 0. 89 f., der aber mehr die Frage des
Frauencharakters als das rechtliche Problem hervorhebt.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 61

ist diese Einrichtung nicht altarabisch, sondern typisch islamisch und wird von
den Beduinen noch heute fast allgemein abgelehnt1). Wie eine ähnliche

Schwierigkeit mit juristischer Spitzfindigkeit umgangen wird, siehe: Hârûn er-

Baschîd,, die Sklavin und der Kadi Abu Jûsuf (L III 164—167).
Dagegen ist öfters die Rede vom Schwur oder der Beschwörung

„bei der Ehescheidung", z. B. 'Aziz und 'Aziza (L II 69. 70); 'Alâ ed-Dîn
Abu esch-Schâmât (L II 658 f.); 'Ali Schär und Zumurrud (L III 249);
Geschichte des 1. Wachthauptmanns (L IV 818); Nûr ed-Din und Marjam
die Gürtlerin (L V 6721 686. 690. 720); Qamar ez-Zamân und seine Geliebte

(L VI 480). Dort wird allerdings behauptet, dass in Kairo keine Scheidung
vorkomme (oder nur in der betr. Sippe? vgl. ebd. 531): „Wir sind Leute, die
keine Ehescheidung kennen; bei uns vermählt eine Frau sich nie zum zweiten

Male, auch sagen wir uns nicht leichtsinnig von einem Manne los" (ebd. 529).
Hier zeigt sich, wenn auch das Ganze nur eine tendenziöse Verherrlichung der
Kairiner Frauen ist (vgl. L VI 745), eine Spur vom Ideal der unauflöslichen

Ehe, die freilich wenig in das ganze Milieu passt.
Auffallenderweise gibt es aber auch einige Beispiele, wo eine

vornehme Frau ihren Mann aus dem Hause verstösst; so Dunjâ,
die Tochter des Barmekiden Jahjâ ibn Châlid, die Schwester des berühmten
Wesirs Dscha'far; sie will ihren Gatten sogar enthaupten lassen, weil er gegen
seinen Eid in ihrer Abwesenheit das Haus verlassen hat, begnügt sich aber
schliesslich damit, ihn auspeitschen zu lassen und hinauszuwerfen (Geschichte
des falschen Kalifen, L III 151—154 2). Vgl. auch die Geschichte des

Verwalters (Zyklus des Buckligen, L I 342—355); 'Azizund 'Aziza (L II 23 — 80).
Man muss sich fragen, ob hier in der Vorstellung des Erzählers blosse Racheakte,
die aus Eifersucht und ähnlichen Motiven hervorgehen, oder rechtsgültige Akte
vorliegen. Im letzteren Falle muss es sich um Ausnahmen bei wirtschaftlich
selbständigen Frauen handeln, von denen der Mann wegen seiner niedrigeren
Herkunft und seines geringeren Vermögens abhängig ist. Die Beispiele, dass

der Mann allein für die Ehescheidung zuständig ist, sind ungleich häufiger3).

In eine ganz andere Welt führt uns die Schilderung des Amazonenstaates,

der allerdings auf die fabelhaften Inseln vonWâq-Wâq verlegt wird
(Hasan aus Basra, L V 329—528, bes. 374. 425. 435-517; vgl. auch ebd.

356. 368 f., über die kriegerischen Geistermädchen in dem Schlosse am Berg
der Wolken4). Auch in der Geschichte des Mannes, der nie mehr im Leben
lachte, ist ein Land erwähnt, in dem die Frauen herrschen und die Männer
dienen müssen (Zyklus der 7 Wesire, L IV 320 f.). Auf welche Quellen diese

Vorstellungen zurückgehen, müsste noch näher untersucht werden. Mit Erinnerungen

an ein angebliches altarabisches Matriarchat6) haben solche Sitten sicher
nichts zu tun, denn sie werden in möglichst ferne und fremde Länder verlegt,
oder sogar zu den Geistern. So hat die Mutter des Geisterkönigs Schahjâl,
die Grossmutter der Prinzessin Badî'at el-Dschamâl, eine eigenartig hervor-

l) Vgl. Antonin Jaussen, Coutumes des Arabes au pays de Moab (Paris
1908) 348; Jaussen et Savignac, Coutumes des Fuqarâ (Paris 1914 [paru
«n 1920]) 26 f., bes. 27 note 1. — 2) Die ganze Erzählung ist übrigens
unhistorisch, denn eine Schwester Dscha'fars dieses Namens hat nicht existiert.
(Bouvat, a. a. 0. 121). — 3) Vgl. zum Ganzen auch Rescheb, a. a. 0. 89 f. —
4) Siehe oben S. 37 f. - 6) Siehe oben S. 46 Anm. 2.



62 Josef Henninger

ragende, ja geradezu beherrschende Stellung, auch ihrem Sohne gegenüber

(Saif el-Mulûk, L V 317—327 Y
Einzelne kriegerische Frauen, wirkliche Amazonen, werden wiederholt

erwähnt, aber meistens sind es keine Araberinnen (auch nicht im weitesten
Sinne des Wortes, als Angehörige des arabischen Kulturbereiches). Vgl. etwa
die Prinzessin Abrîza, eine kleinasiatische „Griechin" (genauer: Armenierin)
('Omar ibn en-Nu'mân, L I 552—610, bes. 553—562. 5801 590—5942);
Marjam die Gürtlerin, die Tochter des Königs der Franken (L V 657—798,
bes. 691—798; auch ihre 400 Begleiterinnen beim Kirchenbesuch sind
bewaffnet: ebd. 740); die Königin Lab, eine Zauberin und Götzendienerin

(Dschullanâr und ihr Sohn Badr Bâsim, L V 137—156; sie hat auch 1000

mit Lanzen bewaffnete Sklavinnen: ebd. 141). Vgl. auch Prinz Bahrâm und
Prinzessin ed-Datma (LIV 346—351, bes. 346—348: die Prinzessin will sich

nur dem vermählen, der sie im Kampf mit Schwert und Lanze überwindet3) ;

die kriegerische Königin Mardschâna (Qamar ez-Zamân, L II 549—556. 593
bis 595). Zu erwähnen wäre auch die Episode aus derselben Geschichte, wie
die Königin Budûr sich, nachdem sie ihren Gatten verloren hat, als Mann
verkleidet und in einer fremden Stadt zum König gemacht wird (ebd. 469

bis 479. 482. 490—502); ein ähnliches Beispiel: 'AU Schär und Zumurrud
(L II 241—267).

Zum Schluss seien noch zwei charakteristische Züge aus
dem Gebiete des Familienrechts erwähnt, wie es in unseren
Erzählungen vorausgesetzt wird: die Absperrung der Frau
und ihre strenge Verschleierung vor fremden Männern —
beides erst in der städtischen Kultur seit der Abbasidenzeit
voll entwickelt.

•) Nach neueren Untersuchungen scheint es, dass die Amazonensagen
nicht ohne jede ethnographische Grundlage sind. Vgl. R. Hennig, Über die
voraussichtlich völkerkundlichen Grundlagen der Amazonen-Sagen und deren

Verbreitung. Zeitschr. f. Ethnol. 72 (1940) 362—371. Ob den Erzählern aber
solche Einrichtungen bekannt waren, wie sie nach Hennig den Anlass der Sage

bilden, und ob sie überhaupt genauere Kenntnisse von matriarchalischen
Zuständen bei fremden Völkern hatten, wäre noch näher zu untersuchen.
Vielleicht beruhen solche Schilderungen auch einfach auf der Vorstellung, dass

bei den Geistern „alles anders ist als bei den Menschen" (d. h. in der
heimischen Kultur); siehe oben S. 59. Auffallend sind immerhin die eigenartigen
Familienverhältnisse, die den Meerbewohnern zugeschrieben werden ('Abdallah
der Landbewohner und 'Abdallah der Meerbewohner, L VI 214—216, bes. 215:
in manchen Städten dieser Meerbewohner kennt man keine Ehe, sondern lebt
in Promiskuität). — 2) Vgl. dazu R. Goossens, Eléments iraniens et folkloriques
dans le conte d' 'Omar Al No'mân. Byzantion 9 (1934) 420—428, bes. 425 bis
428. — 3) Hier wird man unwillkürlich an die Geschichte von der Prinzessin
Turandot erinnert, die in die verbreiteten arabischen Texte von 1001 Nacht
allerdings keine Aufnahme gefunden hat. Vgl. Fritz Meier, Turandot in
Persien. ZDMG 95 (1941) 1—27 (mit Nachtrag: ebd. 415—421); siehe auch J.

Pbzyluski, Le prologue-cadre des Mille et une Nuits et le thème du Svayam-
vara. Journal Asiatique 205 (1924) 101—137, bes. 108-132.



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 63

Zwar scheint es in den einfachen Bürgerfamilien üblich zu sein, dass
Mann und Frau ihre Mahlzeiten zusammen einnehmen (vgl. Sidi Nu'mân, L
VI 269 f. 273; 'AU Chawâdscha, L VI 356), aber jedenfalls bekommt der
Mann seine Frau vor der Hochzeit nicht zu sehen (vgl. Geschichte von der
Weiberlist, L III 523 f.), und die Bewegungsfreiheit der verheirateten Frau
ist beschränkt; die des unverheirateten Mädchens allerdings noch mehr (vgl.
'Aziz und 'Aziza, L II 28. 42: „... könnte ich frei aus- und eingehen...").
Männer dürfen auch nicht in ein fremdes Haus eintreten und die Frauen
sehen, ohne dass es der Hausherr erlaubt (vgl. Dschubair ibn ' Umair und die
Herrin Budûr, L III 272; Masrûr und Zain el-Maivâsif, L V 588, usw.)
Auch für den Gast ihres Mannes bleibt die Frau von Rechts wegen unsichtbar

und kann es nur durch List erreichen, mit ihm zusammenzukommen (Qamar

ez-Zamân und seine Geliebte, L VI 481—489). Sehr oft wird deshalb
eine alte Frau, die bei den Frauen überall Zutritt hat und auch mit Männern
sprechen kann, als Zwischenträgerin (Nachrichtenübermittlerin und Kupplerin)
gebraucht; derartige Intrigen spielen in unseren Erzählungen eine grosse Rolle.
Vgl. z. B. 'Azîz und 'Azîza (L II 59—63); Tâdsch el-Mulûk und Prinzessin
Dunjâ (h II 99-127); 'Omar ibn en-Nu'mân (L II 1801 183. 1941); Qamar
ez-Zamân (L II 508—510); Ni'ma und Nu'm (ebd. eingeschoben; eine

intrigante alte Frau leitet die Entführung einer schönen Sklavin in die Wege, eine

andere vermittelt dann wieder ihre Befreiung, L II'562—567. 570—572. 575
bis 585), usw. Solche Mittelspersonen sind natürlich vor allem dann nötig,
wenn es sieh um eine Prinzessin handelt, die von Eunuchen bewacht wird,
und mit anderen Männern, auch mit den Hofbeamten, nur hinter einem
Vorhang sprechen darf (vgl. z. B. 'Omar ibn en-Nu'mân, L I 647—649. 704. II
155), aber auch bei anderen Frauen1).

Als allgemeine Regel wird vorausgesetzt, dass Frauen sich
in der Öffentlichkeit, und in Gegenwart fremder Männer auch im
Hause, nicht anders als verschleiert zeigen (ausser Sklavinnen,
die sich dadurch von den freien Frauen unterscheiden!).

Ausnahmen sind meistens durch besondere Umstände motiviert, z. B.

durch Trauer (Geschichte des Eunuchen Kafur, Is I 505; Chudadâd und
seine Brüder, L VI 348). Bei der Hochzeit von Schems ed-Dîns Tochter lassen

die anwesenden Damen die Schleier von den Gesichtern fallen, weil sie so

entzückt sind von der Schönheit Bedr ed-Dîn Hasans, des Sohnes von Nur
ed-Dîn (Nûr ed-Din und Schems ed-Dîn, L I 264). Ein Mädchen, das seinen

zum Abhauen der Hand verurteilten Liebhaber retten will, entschleiert sich

in der Öffentlichkeit vor dem Emir (Châlid ibn 'Abdallah und der Liebhaber,
der sich als Dieb ausgab, L III 171). Dass die fränkischen Frauen unver-
schleiert auf den Basar gehen, wird eigens hervorgehoben (Der Oberägypter
und sein fränkisches Weib, L V 799).

In etwas komischer Weise zeigt sich die Verschleierungssitte in einer

Szene, die öfters vorkommt: Eine Frau verschleiert sich plötzlich beim
Anblick eines Tieres, z B. eines Hundes, eines Affen, eines Vogels. Warum?
Weil sie der Zauberei kundig ist und daher sofort bemerkt: sie hat kein
gewöhnliches Tier vor sich, sondern einen Menschen, der von einem bösen Zauberer

Vgl dazu Rescher, a. a. O. 91 f.



64 Josef Henninger

in diese Tiergestalt verwandelt worden ist — und vor einem fremden Manne

muss sie ihr Gesicht verhüllen; so die Tochter des Hirten (Geschichte des 1.

Scheichs, L I 36); die Tochter des Schlächters (Geschichte des 3. Seheichs,

h I 45); die Prinzessin (Geschichte des 2. Bettelmönches, Zyklus des

Lastträgers Is I 162); das zauberkundige Mädchen ('AU Zaibaq aus Kairo, ls IV
800); die Königin (Dschullanâr und ihr Sohn Badr Bâsim, L V 134 f.); das

zauberkundige Mädchen (Sidi Nu'mân, L VI 279; Dublette zu L I 36). Hier
haben wir ein typisches Beispiel, wie die städtische Gesellschaftsordnung, in
der die Erzähler leben, bis in den Bereich des Märchenhaftesten hinein
gestaltend wirkt und sich in vielen kleinen, aber charakteristischen Zügen
ausspricht.

Schlussbemerkungen.
Es sind nur einige Stichproben, die hier vorgelegt werden

konnten. Man könnte noch manches andere völkerkundlich
Interessante erwähnen, z. B. die Gastfreundschaft und das
damit verbundene Asylrecht1), oder die verschiedensten Einzelheiten

über Religion und Aberglauben2), worin wir immer
wieder Äusserungen der Volkspsyche und Reflexe der Umwelt
finden, in der die Erzähler lebten. Die angeführten Beispiele
lassen aber schon erkennen, welche farbenreiche Schilderung
des Volkslebens im Bereiche des mittelalterlichen
arabisch-islamischen Orients wir in 1001 Nacht vor uns
haben, und darin liegt der Hauptwert dieser Erzählungssammlung

für die Völkerkunde, nicht etwa in der Schilderung

ferner Länder ausserhalb dieses Kulturkreises. Was wir
über diese letzteren aus 1001 Nacht entnehmen können, ist
gegenüber den Berichten arabischer Geographen quantitativ
und qualitativ unbedeutend. Die Beschreibung der arabischen
Kulturwelt ist zwar auch keine systematische Darstellung,
es sind vielmehr lauter vereinzelte Mosaiksteinchen, aber jedes
ist an seinem Platze wertvoll, vor allem aus folgendem Grunde:
Wir besitzen manche historischen Nachrichten über die
arabische Kultur vor dem Islam; wir wissen auch vieles über
die heutigen Araber, dank der Berichte europäischer Rei-

•) Rescher, ebd. 60—62. — 2) Rescher, ebd. 9—19. 50—58 (über den

Islam in seiner volkstümlichen Gestalt; vgl. dazu auch Henninger, NZM 2 [1946]
296 — 304); Rescher, a. a. O. 25—28 (Aberglaube betr. Tiere); ebd. 301
(Menschen mit bestimmten Gebrechen als schlechte Vorzeichen); ebd 28—31

(Glaube an den bösen Blick); ebd. 31—35. 40—42 (Zauberglaube; vgl. dazu M.
Horten, Die Philosophie des Islam [München 1924] 51—53.265 f. 269—272 3651,
Anm. 240; Doutté [oben S. 39 Anm. 3]); Rescher, a. a. 0. 391 (Amulette und

Talismane); ebd. 42 — 50 (Geisterglaube; vgl. dazu Horten, a.a.O. 2661);
Rescher, a. a. O. 35—38 (Wahrsagerei, besonders Astrologie ; vgl. dazu Horten,
a. a. 0. 267 f.).



Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht 65

sender, vor allem aus den letzten 200—300 Jahren.
Dazwischen liegt nun aber das islamische Mittelalter, ein
Zeitraum von gut 1000 Jahren, über dessen Kulturgeschichte
wir weniger gut unterrichtet sind. Berichte von Europäern
aus dieser Zeit sind spärlich; also sind wir um so mehr auf
die orientalischen Quellen angewiesen. Die arabischen
Historiker bieten aber viel mehr politische Geschichte als
Kulturgeschichte und sind daher für die Völkerkunde oft
wenig ergiebig. Um so dankbarer nehirien wir alles entgegen,'
was sonst zur Bereicherung unserer kulturgeschichtlichen
Kenntnisse über diesen Zeitabschnitt dienen kann. Dazu

gehören die arabischen Geographen1), bei denen sich viel
mehr einschlägiges Material findet als bei den Historikern,1
und die von A. von Kkemek und noch weit gründlicher vori
A. Mez für die Darstellung der Kulturgeschichte benutzt
worden sind. Die Werke der arabischen Geographen sind
aber grösstenteils noch unübersetzt (wenn auch kritisch ediert)
und daher nur den Spezialisten zugänglich. Dagegen hat
die Erzählungssammlung 1001 Nacht den Vorzug, dass ihr
reicher Inhalt durch vollständige und zuverlässige
Übersetzungen, vor allem durch diejenige von Littmann, dem'

allgemeinen Gebrauch zugänglich gemacht worden ist und
so bei kulturvergleichenden Studien gute Dienste leisten kann}
Mit den vorstehenden Ausführungen hoffe ich gezeigt zu
haben, dass wir aus 1001 Nacht wertvolle Beiträge für das
Studium der Kontinuität2) der arabischen Kultur entnehmen
und so das Fundament für weiter ausgreifende
kulturvergleichende Studien erheblich verbreitern können.

') Über die arabischen Geographen der Abbasidenzeit, bes. des 10.

Jahrhunderts, siehe Mez, a. a. 0. 264—268; Nicholson, a. a. 0. 3561 Allgemeines
über die wichtigsten arabischen Geographen siehe bei Brockelmann, a. a. 0. I
225—230. 475—482. H 130-133. 2561; Suppl I 402—411. 870—883; Suppl.'

II 161-164. 365 f; SAuvAGET,,a. a. O. (oben S.'45 Anm. 2) 42—44. 80—83,1

— a) Die kulturhistorische Ethnologie kennt ein Kriterium der Kontinuität
im räumlichen Sinne, das beim Studinm der Kulturbeziehungen schriftloser
Naturvölker von Bedeutung ist (vgl. F. Graebner, Methode der Ethnologie
[Heidelberg 1911] 98. 109 f. Ì20. 135. 137; W. Schmidt, Handbuch der Methode

der kulturhistorischen Ethnologie [Münster i. W. 1937] 146—148; vgl. auch

Index s. v. Kontinuitätskriterium, ebd. 320 b). Bei Schriftvölkern ist, aus leicht
begreiflichen Gründen, unter Umständen ebenso wichtig die Kontinuität in
zeitlicher Hinsicht, indem für eine weniger bekannte Zwischenperiode
wenigstens Spuren der Kulturzustände nachgewiesen werden, die aus der vor-r

hergehenden und der darauffolgenden Zeit bekannt sind.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIV (1947) 6


	Ueber die völkerkundliche Bedeutung von 1001 Nacht

