
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 43 (1946)

Artikel: Volksmärchen und Volksart : zu einem neuen Versuch "vergleichender"
Märchenforschung

Autor: Ranke, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volksmärchen und Volksart.

Zu einem neuen Versuch „vergleichender" Märchenforschung.

Von Friedrich Ranke, Basel.

Als vor einem Menschenalter die schöne Sammlung der

„Märchen der Weltliteratur" (Jena 1912 ff.) zu erscheinen

begann, die es inzwischen auf rund 40 Bände gebracht hat,

mag wohl mancher erwartet haben, es werde, durch sie

angeregt, eine intensive vergleichende Betrachtung des Märchenschatzes

der verschiedenen Völker einsetzen, die es sich zur
Aufgabe machen werde, die Sonderart der Völker auch an der
verschiedenen Art ihrer Märchenerzählung zu erarbeiten. Schien
doch das Material für eine solche Vergleichung handgreiflich
bereit zu liegen: die gleichen Märchen als Volksgut hier wie
dort, jedes Volk aber erzählt die Märchen auf seine Art, und
wer sich mit den Märchen der verschiedenen Völker nur ein

wenig vertraut gemacht hat, glaubt gefühlsmässig ein deutsches
Märchen sehr bald von einem französischen, russischen,
griechischen oder norwegischen unterscheiden zu können, auch

wenn er nichts von ihrer Herkunft weiss. Es galt also „nur",
die gefühlsmässige Unterscheidung ins helle Bewusstsein zu
heben und aussprechbar zu machen. — Die Erwartung hat
sich bekanntlich nicht erfüllt. Ausser dem Herausgeber der
Sammlung, Friedrich von der Leyen, der in der zweiten
(und dritten) Auflage seines Büchleins über „Das Märchen"
(1917 und 1925) in einem neuen Kapitel („Das europäische
Märchen") die Aufgabe umriss, aber auch die Schwierigkeiten
ihrer Lösung hervorhob, hat meines Wissens noch niemand
die „MdW" zum Ausgangsort für ernsthafte völkervergleichende
Studien gewählt.

Das kann uns auch wieder nicht verwundern, wenn wir
bedenken, dass die schmucken Bände der Sammlung, die sich
in erster Linie ja nicht an die Forscher, sondern an das weite
Publikum der Märchenfreunde wendet, das Material für einen



440 Friedrich Ranke

wissenschaftlichen Vergleich gar nicht liefern wollen und auch
nicht liefern können, da ihre Auswahl naturgemäss beschränkt,
ungleichmässig und willkürlich, vielfach durch persönliche
Vorlieben der Herausgeber, wenn nicht gar durch eine schon
vorhandene Vorstellung von der besonderen nationalen Art des
betreffenden Märchengutes bestimmt ist. Auch die blosse
Tatsache, dass die Texte in deutscher Übersetzung erscheinen,
die gelegentlich zur „Bearbeitung" wird, vermindert ihre
wissenschaftliche Brauchbarkeit. — Vergleichende
Märchenforschung in unserem Sinne wird immer von den Originaltexten

ausgehen müssen.
Einen ersten Schritt in dieser Richtung tat die ebenfalls

vor einem Menschenalter erschienene Schrift des Balten
August von Löwis of Menar, „Der Held im deutschen
und russischen Märchen" (Jena 1912). Der Verfasser, dem das
Russische wie das Deutsche von Kind auf vertraut war und
dem die russischen Märchensammlungen ebenso zur
Verfügung standen wie die deutschen, verglich den gesamten
deutschen und russischen Märchenschatz, nahezu tausend
deutsche und rund achthundert russische Märchen, mit dem
Blick auf die äussere und innere Zeichnung des Helden (der
Heldin), seine Taten und Erlebnisse. Bei der ungeheuren Masse
des verglichenen Stoffes konnte es nicht ausbleiben, dass seine
Methode extensiv, mehr oder weniger statistisch, das Netz der
Beobachtungen grobmaschig blieb und dass die eingefangenen
Ergebnisse dementsprechend allgemein, die feineren, aber im
Grunde entscheidenden Unterschiede in Stil und Stimmung
auf diese Weise nicht zu erfassen waren. Die Arbeit lässt den
Leser trotz aller Sachkenntnis des Verfassers und trotz aller
auf sie verwandten Mühe unbefriedigt. Dieser erste Versuch
ist denn auch lange Zeit ohne Nachfolge geblieben.

Einen grundsätzlich andern Weg zum gleichen Ziel schlägt
die kürzlich erschienene Arbeit von Elisabeth Koechlin
ein. In ihrem Buch „Wesenszüge des'deutschen und des
französischen Volksmärchens"1 hat die Verfasserin,
die „beiden (Kulturen) viel verdankt und ihre Gegensätzlichkeit

in sich selber zum Einklang bringen möchte", also die

1 Elisabeth Koechlin, Wesenszüge des deutschen und des französischen

Märchens. Eine vergleichende Studie zum Märchentyp von „Amor und

Psyche" und vom „Tierbräutigam" (Basler Studien zur deutschen Sprache und

Literatur 4). Benno Schwabe u. Co., Basel 1945.



Volksmärchen und Volksart 441

Voraussetzungen für eine unvoreingenommene Prüfung
mitbringt, die Gefahren vermieden, die die Ergebnisse ihres
Vorgängers beeinträchtigt haben: sie wählt aus der erdrückenden
Fülle der deutschen und französischen Märchen einen einzigen
Märchentyp oder Typenkreis, den vom „Tierbräutigam", der
auf deutschem Sprachboden in 40, auf französischem in 20

Fassungen aus dem Volksmund aufgezeichnet vorliegt, und
vergleicht diese insgesamt 60 Fassungen in intensiver Methode
nach allen Richtungen inhaltlich und formal miteinander.
Das begrenzte Material gestattete die verhältnismässig
vollständige Aufarbeitung, sodass kein irgendwie wesentlich
erscheinender Zug übergangen und die Gefahr der subjektiven
Auswahl der Beobachtungen nach Möglichkeit vermieden
wurde. — Auf diese Weise kommt die Arbeit zu Ergebnissen,
die mir eine Bekanntmachung im weiteren Kreis der
Volkskundler zu verdienen scheinen.

Der dem Vergleich zu Grunde gelegte Märchentyp von
„Amor und Psyche" und vom „Tierbräutigam" (KHM 88
„Das singende, springendeLöweneckerchen" ; BPH 229; Aarne-
Thompson, Types Nr. 425 ff.) erzählt von der Auslieferung eines
Mädchens an ein dämonisches Wesen (meist in Tiergestalt),
mit dem es zusammenlebt, bis die Übertretung eines Verbotes
das Zusammenleben plötzlich beendet und der Tiergemahl
verschwindet; es folgt die Wanderung der Märchenheldin auf
der Suche nach dem verlorenen Gatten, bei der sie allerlei
schwierige Aufgaben zu erfüllen hat, bis sie zuletzt ans Ziel
gelangt, den verwunschenen Gatten entzaubert und das

Märchen mit der glücklichen Wiedervereinigung des Paares
schliesst. — Die Grundzüge der Märchenhandlung sind im
allgemeinen überall die gleichen, nur dass sich im Deutschen
neben der Vollform eine „Schrumpfform" findet, die den zweiten
Teil mit der Wanderung der Märchenheldin verloren hat.

Aufs Ganze gesehen erscheinen die französischen
Fassungen den deutschen auf dem Wege zur Entzauberung und
Rationalisierung der [Märchenwelt durchweg einen beträchtlichen

Schritt voraus ; das Märchengeschehen ist in ihnen der
Tageswirklichkeit merklich angenähert. Das beginnt gelegentlich

[schon mit dem Aussehen des Dämons: im deutschen
Märchen erscheint er in echter Tiergestalt, als Wolf oder
Bär, Schlange, Frosch oder Vogel. Auch das französische
Märchen kennt diese Tiergestalten des Dämons, daneben aber



442 Friedrich Ranke

zeichnet es ihn als Zwitterwesen, einen Menschen, dessen
verwunschene Natur sich nur noch in irgend einem fatalen Zug
verrät, als den Mann mit dem Rosskopf oder dem Affen gesieht,
oder es gibt ihm die groteske Gestalt des homme-marmite:
un beau seigneur, bien mis, — il n'y avait qu'une chose à
redire: c'est qu'il avait le derrière dans une marmite. Und auch
die rein tiergestaltigen französischen Dämonen leben in einer
realeren Umwelt und haben menschlichere Lebensformen als
die deutschen : sie hausen nicht im wilden Wald, sondern in
Gärten und Schlössern, wenn sie nicht den Menschen unvermutet

von irgendwoher in seinem Bauernhof überfallen. —
Wenn das Mädchen dem Dämon ausgeliefert ist, beginnt ihr
Zusammenleben im französischen Märchen fast stets (im deutschen
niemals) in den Formen der christlichen Ehe, d. h, mit der
kirchlichen Trauung: so gehört es sich im wirklichen Leben, also
darf es auch im Märchen nicht anders sein. Der dazu
erforderliche Pfarrer erscheint, niemand weiss woher, und
verschwindet ebenso wieder nach der heiligen Handlung; oder
er macht, wenn es der gewöhnliche Ortsgeistliche ist, zunächst
Schwierigkeiten, bis er für Geld auf seine christlichen Grundsätze

verzichtet und den wunderlichen Bund des Christenkindes

mit der Kröte einsegnet. Wie gründlich das französische

Märchen den Dämon auch seelisch ins Menschliche
umzeichnen kann, mag etwa das Beispiel vom „Affengesicht"
in einer normannischen Fassung belegen: die königlichen
Eltern des unglücklichen Zwitters geben sich alle Mühe, ihren
Sohn zu verheiraten; er aber hat es nicht eilig damit, weil
er weiss, dass ihn sein Aussehen nicht eben empfiehlt. Endlich
kommt es zur Brautschau im Schlosshof; das Affengesicht
bekommt eine Orange in die Hand, die soll er dem Mädchen
geben, das ihm am besten gefällt. Voller Hemmungen kann
sich der Prinz lange nicht entschliessen ; allzu deutlich liest
er die Verachtung in den Blicken der Mädchen; bis er endlich

seine Orange einem schmutzigen, aber gutherzigen
Hirtenmädchen schenkt, die nun die Heldin des Erlösungsmärchens
wird. Damit ist das alte Dämonenmotiv gründlich umgedeutet:
der „Tierbräutigam", im deutschen Märchen ein unheimlicher,
zaubergewaltiger Gast aus der ganz anderen Welt, steht hier
fest auf dem Boden des Diesseits und fügt sich als ein Mensch
in die Formen, wie sie auch sonst in der menschlichen
Gesellschaft gelten.



Volksmärchen und Volksart 443

Die Heldin des deutschen Märchens opfert auf der
Suche nach dem verlorenen Gatten, um den Glasberg zu
erklimmen, bekanntlich zuletzt ihren kleinen Finger — im
französischen Märchen verzichtet sie auf ihr gutes Bett : sie schläft
im Schweinestall, um auch mitten in der Nacht sofort bereit
zu sein, wenn sich das führende Schweinchen auf den Weg
macht. Der kleine Zug trifft den Unterschied in der
Auffassung der Heldin überhaupt. Das deutsche Märchen zeichnet
sie mit wenigen, aber bedeutungsvollen Strichen als das echte
Märchenkind: mit ihren Träumen in der Welt der Wunder
lebend, verlangt sie vom Vater die goldene Weintraube, die
goldene Rose, das Blatt, das singen und klingen kann, das

singende, springende Löweneckerchen ; sie ist gut und ohne
Arg: nachdem sie einmal um ihres Wunsches willen an den
Dämon versprochen ist, fügt sie sich ohne Widerstreben in
ihr Schicksal (das nur der Vater manchmal durch Betrug
abzuwenden sucht) und wird an der Seite des geheimnisvollen

Gatten glücklich, weil sie ihn mit reiner Hingebung
liebt; aus liebendem Stolz übertritt sie das Verbot, wenn sie

dabei nicht einem Zufall, d. h. der Führung des Schicksals,
folgt ; von Liebe getrieben und zu jedem Opfer bereit, macht
sie sich auf die Suche nach dem Verlorenen. Die deutsche
Märchenheldin hat keinen individuellen Charakter, sie ist mit
wenigen, aber wesentlichen Strichen als Typus gezeichnet:
nur ganz ursprünglicher, klarer und einfacher Gefühlsregungen
fähig, problemlos, sich selber treu; das ganze Märchen eine

grosszügige Gebärde der unbedingten Hingabe und Treue.
Der französische Märchenerzähler zeichnet seine Heldin —

wie auch die Nebenfiguren, die Schwestern, den Vater — sehr
viel wirklichkeitsnäher, als echte Menschen. Sie sträubt sich
lang gegen die Zumutung der Ehe mit dem Dämon und ist
dann an seiner Seite unglücklich und unzufrieden, sei es

aus Angst vor dem Tier, sei es auch nur aus Langweile in
ihrer Einsamkeit; und selbst wenn sie ihren Gatten liebt,
fehlt ihr die Fähigkeit des einen, unzerteilten Gefühls: eile

sentait qu'elle l'aimait beaucoup, mais elle Veut aimé encore bien

davantage sans la figure de singe. Zur Trennung kommt es

durch ihre eigene Schuld, weil sie ihre Neugier nicht zu
bezwingen vermag ; auf die Suche treibt sie dann das peinigende
Schuldgefühl, dass sie die Erlösung ihres Gatten zunichte
gemacht hat. Im Hochgefühl ihres Glückes am Ende des Mär-



444 Friedrich Ranke '

chens bleibt sich die junge Königin ihres hohen Ranges
bewusst und rächt sich geistesgegenwärtig: an den Gräfinnen
und Hofdamen, die eben noch ängstlich die Kleider zusammengenommen

haben, als sie in ihrem Magdkleid durch ihre
Reihen schritt: jetzt hat sie ihr schönstes Kleid, strahlend
wie die Sonne, angelegt und rafft es zusammen, damit die
Kleider der andern es nicht berühren. — Alles menschlich
durchaus verständliche Verhaltensweisen, aber die unreflek-
tierte, traumwandelnde Sicherheit des Gefühls und des Tuns,
die im deutschen Märchen waltet, ist im französischen
aufgespalten in ein waches Selbstbewusstsein; der Erzähler
versucht, sich die Gestalten seines Märchens als seinesgleichen zu
denken, und wie er selber die Erzählung mit erklärenden und
urteilenden Sätzen begleitet, so lässt er auch seine Personen
sich glossierend zum Wundergeschehen äussern.

Wer vom deutschen Märchen herkommt, ist geneigt,
diese Spannung zwischen dem märchenhaften Geschehen und
dem sehr realen Masstab, mit dem es vom Erzähler wie von
den Märchengestalten gemessen wird, als einen Missklang, als
unmärchenhaft zu empfinden; von französischer Seite aus
gesehen wirkt umgekehrt das deutsche Märchen unentwickelt,
kindlich, reizlos, und was vielleicht noch schlimmer ist: als
menschlich unwahr. Denn wo der deutsche Märchenerzähler
nicht nur ein Wunschbild, sondern zugleich ein Vorbild
gestaltet, strebt der französische mehr nach dem Abbild der
ihm bekannten Wirklichkeit des eigenen Daseins; was er
will und was seine Hörer von ihm erwarten, ist weniger das

geheimnisvoll beglückende Gefühl der Entrückung und
Reinigung als eine erfreuliche, die Phantasie beschäftigende
Unterhaltung.

Entsprechend der bewussteren Formung neigt das
französische Märchen zur stärkeren Betonung der Einzelszene, die,
liebevoll ausgeführt, Selbstwert bekommt, zum Zierat wird,
wo sie im deutschen dienendes Glied des Ganzen ist. —
Gegenüber dem deutschen Märchen, das, in seinem
Wortschatz sehr schlicht, in seinen Vorstellungen anschaulich und
gegenständlich, die symbolische Gebärde liebt (der abgeschnittene

Finger 1 wirkt das französische Märchen rokokohaft zierlich,

sein Wortschatz reicher, nuancierter, farbiger; die
anschauliche Gebärde ist ersetzt durch den dramatisch bewegten
Dialog, der vielfach von erstaunlicher Lebendigkeit ist und



Volksmärchen und Volksart 445

beim Erzähler eine Meisterschaft des mimischen Vortrags
voraussetzt.

Züge, die in einigen deutschen Märchen als unvolkstümlich

auffallen und den Verdacht literarischen Einflusses

aufsteigen lassen \ kennzeichen die französischen Märchen in
ihrer Gesamtheit; und es erhebt sich notwendig die Frage,
ob diese denn überhaupt echt volkstümlich und nicht etwa
alle irgendwie durch die Buchliteratur gefärbt sind. — Ein
solcher literarisòher Einfluss könnte an zwei Stellen erfolgt
sein: beim Sammler oder beim Erzähler. Die französischen
Märchensammler haben nach ihren eigenen Worten ihre
Texte zum mindesten ebensowenig verfälschen wollen wie die
deutschen; sie erzählen sie dem Volke nach und betonen dabei
noch stärker als die deutschen, dass ihre Erzähler bei jeder
Wiederholung eines Märchens streng am traditionellen Wortlaut

festhalten, den auch die Sammler wiedergeben. Die
verschiedene literarische Bildung der Sammler, die etwa durch
das verschiedene Vorbild — hier der Aufklärer Perrault, dort
die romantischen Brüder Grimm — bestimmt sein könnte,
ist also, wenn auch gewiss nicht ganz auszuschalten, doch
ebenso gewiss für den Unterschied ihrer Märchen nicht in
irgendwie entscheidendem Mass verantwortlich zu machen.—
Die französischen Märchenerzähler aber gehören nach
Angabe der Sammler den gleichen unteren Schichten der kleinen
Leute und der ländlichen Bevölkerung an wie die des deutschen

Sprachgebiets: da ist die Kneipenwirtin, die ihre Märchen von
allerlei fahrendem Volk, von Kesselflickern, Lumpensammlern,
Maulwurfsfängern und dergleichen gehört hat; da sind
Dienstmägde, alte Bauern, die ländliche Depeschenträgerin. —i Dass

in diesen Kreisen die Lesebildung in Frankreich etwa tiefer
reiche als zur gleichen Zeit in Deutschland, ist kaum
anzunehmen. Ausserdem geht es ja gar nicht allein um die mehr
oder weniger literarisch wirkende Form : diese Form ist Zeichen
einer sehr viel tiefer gehenden, auch im Gehalt sich
auswirkenden Verschiedenheit im Bewusstseinsgrad der beiden
Volkskulturen.

Der gleiche Unterschied, den wir auf den Höhen der

Dichtung der beiden Nachbarvölker seit den Zeiten eines
Chrétien de Troyes und Hartmann von Aue durch die Jahr-

1 Vgl. W. Berendsohn, Grundformen volkstümlicher Erzählungskunst
in den Kinder- und Hausmärchen .der Brüder Grimm. Hamburg 1922.



446 Friedrich Ranke

hunderte verfolgen können, begegnet uns auch in ihrem
geistigen Volksgut. Man wird in diesem Unterschied des Be-
wusstseinsgrades darum nicht so leicht nur eine verschiedene
Stufe der geistigen Entwicklung sehen, so als ob die Deutschen
in einer allgemein menschlichen Geistesentwicklung immer
um einige Jahrzehnte zurück wären, die neue Stufe aber
nach einiger Zeit ebenfalls erreichten. Das mag für die
Bildungsgeschichte der Oberschicht in gewissem Grade
zutreffen, nicht aber für das beharrsame Volkstum.

Eher könnte man an die Bedeutung der Sprache für
das gesamte geistige Dasein der Völker denken und so

argumentieren: wer in einer romanischen Sprache aufwächst,
die — mag sie noch so weit vom Lateinischen abgewichen
sein — doch immer noch etwas von der logisch-begrifflichen
Helle der Sprache Roms bewahrt, wächst mit zunehmender
Sprechfähigkeit unwillkürlich in ein helleres und wacheres
Bewusstsein hinein, als es die deutsche Sprache vermittelt.
Daran mag etwas Richtiges sein; aber es reicht doch wohl
noch nicht aus.

Eine letzte Beobachtung der Koechlinschen Arbeit scheint
mir weiter zu führen: die von ihr nachgewiesenen Wesenszüge

des deutschen Volksmärchens gelten zwar der Hauptsache

nach für alle deutschsprachigen Landschaften ; in Einzelheiten

aber treten Märchen der süddeutschen Stämme von
den Alemannen im Südwesten über die Tiroler bis zu den

burgenländischen Heanzen im äussersten Südosten mehrfach
auf die Seite der Franzosen. Die Aufhellung der Zauberwelt
des Märchens durch das Tageslicht der Wirklichkeit, die
Auflockerung des Typus in der Richtung auf das Individuelle
durch die seelische Motivierung, die Ausgestaltung der
Einzelszene auf Kosten des Ganzen, das Vordringen der
Nebenpersonen — lauter Züge, die der bewussteren Haltung des

französischen Märchens entsprechen — all das nimmt innerhalb

des Deutschen von Norden nach Süden zu1. Dafür
möchte man — trotz der Jahrhunderte langen Römerherrschaft

in Süddeutschland — doch wohl eher an den
keltischen Einschlag denken, der sich in Blut und Geist der
Bewohner des süddeutschen Raums durch ein Jahrtausend

1 Umgekehrt finden wir auf französischem Sprachgebiet eine Stufung
von Westen nach Osten: die Märchen aus den Ardennen und aus Französisch-

Lothringen stellen sich in einzelnen Zügen näher zu den deutschen.



Volksmärchen und Volksart 447

deutscher Volksgeschichte hindurch immer noch wirksam
erweist.

Freilich reichen die neuen Beobachtungen nur eben aus,
diese Fragen zu stellen. Ihre Beantwortung müsste in einem
sehr viel weiteren Zusammenhang versucht werden. Und vorher

wäre auch das Beobachtungsmaterial am Märchen selber
erst noch zu erweitern : es wäre zu prüfen, ob ein Vergleich
anderer Märchentypen die gleichen Unterschiede zwischen
Französisch und Deutsch und die gleiche Stufung innerhalb
des deutschen Gebietes ergibt, auch wie nah die Märchen der
anderen romanischen Sprachgebiete etwa zu den französischen
treten, wäre festzustellen. Doch scheint mir die rechte Bahn
nunmehr gebrochen : die Frage nach dem Zusammenhang
zwischen Volksmärchen und Volksart wird — wenn
überhaupt — nur mit der intensiven Koechlinschen Methode zu
beantworten sein, von deren Vielseitigkeit und Feinheit dieser
Bericht nur einen unzulänglichen Begriff geben konnte.


	Volksmärchen und Volksart : zu einem neuen Versuch "vergleichender" Märchenforschung

