Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 43 (1946)

Artikel: Die Religion der Germanen

Autor: Singer, S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114219

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Religion der Germanen.

Von S. Singer, Bern.

Wo immer man auch das Stammland der Germanen
ansetzen moge, Norwegen und das von ihm aus besiedelte
Island ist es sicher nicht gewesen, sodass man dieses eigent-
liche Skandinavien wohl als Kolonialland dem tibrigen ger-
manischen Mutterlande entgegensetzen darf. Sobald wir diese
Beobachtung auf das religiose Gebiet tibertragen, ergibt sich
uns dann eine Zweiteilung, wie sie fir das Griechentum so
schon Edouard Tiéche in seiner prichtigen Zusammenfassung
beziiglich der griechischen Religion! an die Hand gibt, in-
dem er seinen Stoff in die zwei Kapitel gliedert: I. Der
homerische Gotterglaube. II. Der Glaube des hellenischen
Mutterlandes.

Snorri’s prosaische Edda (die allein diesen Namen von
Alters her trigt, wihrend er auf die Gedichtsammlung, die
wir so zu nennen pflegen, erst spiter iibertragen wurde), mit
Abzug dessen, was Snorri als christlicher Gelehrter des XIII.
Jahrhunderts dazu getan oder verfilscht haben mag, Snorri's
Edda scheint dem gebildeten Laien etwa die Bibel des germa-
nischen Gotterglaubens, wenn er nicht selbst in der Lage ist,
sich aus den einzelnen Gedichten der Liederedda, die auch
Snorri als Quellen gedient haben, ein Bild desselben mosaikartig
zusammenzusetzen. Es hat dies ebenso viel oder wenig Be-
rechtigung, wie wenn der gleiche gebildete Laie den home-
rischen Gotterglauben als die griechische Religion ansieht,
Aber der homerischen und der Eddareligion (und auch der
Sagareligion, soweit wir sie den altislindischen Prosaromanen
ablauschen konnen) fehlt das eigentlich Numinose im Ver-
kehr zwischen Mensch und Gottheit. Der Mensch fiihlt sich
den Gottern irgendwie verwandt, indem er wie die Fiirsten-
geschlechter der Ilias oder der nordisch-englischen Stamm-

y ! Mensch und Gottheit in den Religionen. Kulturhistorische Vorlesung,
gehalten im Wintersemester (Bern) 1940/41, S. 123 ff.



328 S. Singer

tafeln sein Geschlecht von ihnen herleitet, oder gar alle
Menschen als Gotteskinder gelten lisst, Zeus als patér andron
de thedn te anredet und Odhin als aldafedr, alfadir und
die Menschen mogu Heimdallar nennt oder von einem
Gotte namens Rig herleitet. Es fehlt hier aber das ,ganz
anders sein“, das zum Numinosen notig ist und stellt an sich
eine jiingere Phase der Religionsentwickelung dar. Man hat
schon darauf hingewiesen, dass wir auch innerhalb der in-
dischen Religion solche Schichtungen aufweisen kénnen, in-
sofern auch dort Vartina der ,ganz andere“ ist, der jiingere
Indra aber ,der ganz nahe“, der Freundgott, der fulltrai,
wie der Nordlinder sagen wiirde®.

Immer ist freilich der Gott der Michtigere, aber auch
mit ihm nimmt der selbstbewusste Mensch den Streit auf, wie
die homerischen Helden mit Gottern kdmpfen, wie Belvar
Bjarki dem O8in, Egil dem Aegir droht, Zwischen Gott und
Mensch kann ein Freundschaftsbiindnis bestehen, und der
Mensch kann es aufsagen, wenn er findet, dass der Gott den
Freundschaftspakt nicht ehrlich innegehalten hat. Sittlich sind
die Gotter, jeder fiir sich, dem Menschen nicht tiberlegen, und
die Polygamie des Zeus findet in den Liebesabenteuern O¥ins
ihr Gegenstiick. Sie sind nicht allméchtig, wenn auch Thor
im Eid der Landndma und in der Katharinasaga® hinn all-
matki 4ss heisst, denn auch sie unterstehen dem Weltgesetz
des Schicksals wie die olympischen Gotter der Moira. Doch
leiten sie in ihrer Gesamtheit, die regin (was de Boor? an-
sprechend ,die Miachte“ iibersetzt) des Menschen Geschick,
und darin, dass er sich mannhaft und entschlossen diesem iiber-
menschlichen Willen fiigt, besteht seine Frommigkeit wie die
des homerischen Griechen%. Der sogenannte Fatalismus der
Germanen nimmt die christliche Ergebung in Gottes Willen
voraus, und das ganze Mittelalter ist davon getragen, indem
es altheidnische Redensarten und altstoische Sentenzen mit
christlichem Inhalte fiillt. :

Auch das Bose, das sittlich Bose, kommt von den Gottern®:
als bei der Geburt des Starkadh die Gétter O¥in und Thor
erscheinen, verleiht der Erste ihm die Gabe, drei Menschen-
alter zu leben, der Andere aber den Fluch, in jeder dieser

1 Vgl, F R. Schrioder, Germanisch-romanische Monatsschrift XXVII
(1939) 327. — ? Heilagra manna ségur I, 417, 15. — 3 Mensch und Gottheit
a.a. 0.199. — * Vgl. Tieche a. a. 0. 128. — 5 Tiéche a. a. 0. 130.



Die Religion der Germanen 329

Zeitspannen eine Neidingstat zu begehen. Kein Teufel braucht
darum die Menschen zur Siinde zu verfiihren: Loki, der am
meisten noch von Luzifer geerbt hat, kiimmert sich nicht um
der Menschen Entschliisse, die Gegenspieler der Gotter, die
Titanen und Thursen, haben mit ihnen nichts zu tun. Bei
Griechen und Germanen besteht allenfalls ein heroisches, aber
kein sittliches Verhiltnis zu den Gottern.

Die Eddagedichte sind keine Einheit, und Snorri ist seine
Evangelienharmonie nur mangelhaft gegliickt. Die Religiositét
der Saga ist selbst wieder von Fall zu Fall eine verschiedene,
wie es sich bei einer durch Jahrhunderte sich hinziehenden
Uberlieferung fast von selbst versteht. Wenn auch Heusler
mit Recht sagt, solange das Heidentum bestanden habe, konne
von nichts Anderem als Polytheismus die Rede sein, so ist
doch anderseits zuzugeben, dass wie im griechischen Altertum
eine Bewegung auf eine Art Monotheismus zu, vielleicht als
ein neuerliches Hervortreten eines primitiven Urhebergottes
(mit allen gebotenen Einschrinkungen)! zu bemerken ist. Das
Gleiche gilt von der Anschauung der Gotter als sittlicher
Michte, wie eine Bewegung darauf hin ja schon auf dem
Wege von der Ilias zur Odyssee festgestellt werden kann.
Ebenso nehmen, wie de Boor gezeigt hat?, die Vgluspia und
ihr Kreis eine besondere Stellung ein in der Erfiilllung der
Religion mit sittlichem Inhalt, sodass schliesslich das Christen-
tum nicht wegen seiner héheren Sittlichkeit den Sieg davon
tragt, sondern, um mit Heusler zu sprechen, wegen seiner
stirkeren Magie: ,das Christentum, das man den Germanen
aufzwang, verfiigte iiber die wirksamere Zauberpraxis“. Bei
Griechen und Germanen weckt allerdings diese hohere sittliche
Wertung eine gewisse frivole Opposition: Zeugnis die lustige
Gotterfabel von Ares und Aphrodite und die bissige Gotter-
verhohnung in der Lokasenna.

Volliger Eigenwuchs ist freilich die Religion des germa-
nischen Nordens nicht. , Wir werden uns darein finden miissen*,
schreibt G. Neckel3, ,dass die altgermanische Religion in
vielen Stiicken nur germanisierte Religion ist“. Von Westen,
Stiden und Osten her hat sie Einfliisse erfahren. Viel be-
handelt sind die Einfliisse, welche die Kelten auf die nor-

1 Vgl. M. Haller, Mensch und Gottheit, a. a. O, 32 ff. — 2 Die religiose
Sprache der Vqluspa und verwandter Denkméler. Deutsche Islandforschung (1930)
I, 68 ff. — 3 Zschr. f. deutsches Altertum 58, 232,



330 ' S. Singer

dische Mythenwelt ausgeiibt haben. Jeh will nur auf den
bereits erwidhnten Namen des Gottes Rig hinweisen, der
keltisch ,Konig* bedeutet, oder auf die Einarmigkeit, die
der nordische Kriegsgott T§r mit dem keltischen Nuada
(Nodens) Argetlam (Silberhand), freilich auch mit dem sky-
thischen -Ares teilt!, auf die Protagonistenrolle des gallischen
Mercurius, die auf den germanischen Wodan iibertragen zu
sein scheint, auf die Weltuntergangsschilderungen und Gétter-
schlachten 2, auf Thors Kampf mit der Midgardsschlange, die,
in eine Katze verwandelt, von ihm nicht besiegt werden kann,
wie die grosse Katze Cath Palug, welcher der keltische
Arturus (Artoviros), der Birengott, unterliegen muss, auf
die Erzéhlung vom blinden Schiitzen in der Sage von Baldrs
Tod wie in der altirischen Fergussage, auf die irischen Morri-
gan als Schlachtgéttinnen und ihr Verhé#ltnis zu den nor-
dischen Walkiiren?,

Im Osten haben die Finnen die Magie der Skandinavier
stark beeinflusst. Wichtiger aber sind die Einfliisse, die vom
Orient tiber Russland her ausgeiibt wurden. Vielleicht ist
schon die Sitte der Leichenverbrennung hierher zu rechnen.
Viel behandelt sind die Mythen von Atys und Adonis, wozu
neuerdings noch die phonizische von Baal von Ras Schamra
kommt, und ihre Ahnlichkeiten mit den Berichten tiber Baldrs
Tod. Der Name Baldr ist selbst nur eine Ubersetzung von
Adon oder Baal. Aus dem Mythus von Atys aber stammt
wohl der Name von Baldrs Geliebter Nanna, da die Mutter
des Atys Nana genannt wird, mit einem Lallnamen, wie ja
auch Atys selbst Papas heisst*. Die Geschichte von dem un-
freiwilligen Brudermorder ist bereits frith nach England ge-
wandert, wo im Beowulf H¢dr und Baldr als HéScyn und
Herebeald erscheinen. Aber das ist nur ein novellistisches
Motiv, und von Baldrverehrung ist in England so wenig die
Rede wie in Deutschland, trotz des Merseburger Zauberspruchs,
der doch wohl nur die Bearbeitung eines uralten nordischen
ist, in dem man sich den Gott noch theriomorph als ein Pferd
dachte, wie A, Schirokauer® wahrscheinlich macht, Das erhilt

! Vgl. Much, Der germanische Himmelsgott, Festgabe fiir R. Heinzel,
217f. — ? Olrik, Om Ragnarok, 20 ff. (184) 56 ff. (212). — ® Ch, Domahur, The
Valkyries and the Irish War-Godesses. Publications of the Modern Language
Association of America. LVI (1941) 1ff. u, a. m. — ¢ Vgl. O. Kern, Die Reli-
gion der Griechen I, 52, 128. — 3 Corona. Duke University Press (1941) 117 ff,



Die Religion der Germanen 331

eine starke Stiitze durch den gleichzeitigen Aufsatz von H.
Rosenfeld !, insofern der Gott einfach mit seinem Tiernamen
genannt wird. Theriomorphie finden wir auch sonst z. B. wie
bei dem als Widder gedachten Heimdall? parallel zu den
bekannten griechischen Beispielen. Baldr oder Freyr, dessen
Name ja auch ,Herr“ bedeutet, ist dann wohl auch der Gott,
der in Rossgestalt auf, nicht vor dem Trundholmer Sonnen-
wagen herumgefiihrt wird.

Vom Baldrkult finden wir ausserhalb Skandinaviens, ab-
gesehen von diesen Ausstrahlungen, kaum eine Spur, so dass
wir dort den Endpunkt einer vom Orient ausgehenden Ent-
wickelung zu suchen haben. Denn der indogermanische Gott
ist Beherrscher eines Naturbereichs und Tréger einer Funktion,
erst sekundir Lokalgottheit, ,Herr“ als Beherrscher eines Ge-
bietes nur insofern, als seine kultische Geltung rdumlich be-
schriankt sein kann, wéihrend der semitische Gott (abgesehen
von babylonischen Sonderentwicklungen) zunichst und vor
allem Lokalgottheit ist, seine wichtigste Tatigkeit in dem
Schutze eines Landstrichs und seiner zu ihm im Dienstver-
hiltnis stehenden Bewohner erschopft, von wo aus er sich
allerdings wie Jahve oder Dagon zu allgemeinerer Geltung
erheben kann. So hat jede Oase in der Wiiste ihren beson-
deren Adon, und die Zahl der Baalim oder Elohim ist un-
begrenzt. So weisen denn Baldr und Freyr schon durch
ihren Namen, der ,Herr* bedeutet, auf orientalischen Ur-
sprung. Auch der Kult des Freyr ist wie der des Baldr auf
den Norden beschrinkt, da ich die niederlindischen Orts-
namen Franecker und Vronloo nicht als theophore Orts-
namen ansehen kann, sondern in ihrem ersten Bestandteil
nur das Appellativum sehe. Die gleiche Beschriankung auf
den Norden gilt von seiner Schwester und Gattin Freya.
Beide sind sie Vanir, was ich als ,die Heimischen, die Be-
wohner* iibersetzen mdchte, d. h. Lokalgottheiten. Baldr ist
aus dem Geschlecht der Vanir ausgeschieden und in das ein-
heimische Gottergeschlecht der Aesir, der Asen, aufgenommen,
weil er als Doublette zu Freyr eben untragbar war: es ist
der dem Linguisten wohlbekannte Vorgang des Aussterbens
oder .Bedeutungswechsels eines Homonyms. Der Kult der

1 Die vandalischen Alkes, ,Elchreiter“, der ostgermanische Hirschkult
und die Dioskuren. Germanisch-romanische Monatsschrift XX VIII (1940) 245 ff.
— 2 Vgl. Much, Deutsche Islandforschung, 63 ff.



332 S. Singer

aus dem Osten gekommenen Gotter scheint sich nicht kampf-
los vollzogen zu haben, da uns von einem Kriege zwischen
Asen und Vanen berichtet wird. Dabei scheint Freyr mit
einem einheimischen Gotte Ing verschmolzen worden zu sein.
(Auf die abweichenden Anschauungen und Resultate der
ungemein anregenden gelehrten Untersuchungen von R. F.
Schréder! kann ich hier nicht eingehen.) Auch fir Kwasir,
der ebenfalls zu den Vanen zihlt, scheint Herkunft aus dem
Osten gesichert: aus seinem Blute wird der Dichtermet ge-
wonnen und sein Name mit dem russischen Rauschtrank
kwas in Verbindung gebracht.

In die gleiche Richtung weist die Sage vom gefesselten
Riesen, dessen Bewegungen das Erdbeben verursachen: im
Kaukasus heimisch, wie uns nicht nur die antike Prometheus-
sage bestitigt, im Norden auf die noch immer ritselhafte
Figur des Loki ibertragen. Auf Thrakien als der Heimat
der Orpheussage weist auch die Ahnlichkeit zwischen dem
singenden Haupte des Orpheus und dem weissagenden des
Mimir.

Vonden Stidgermanen kommen, ebenso wie die Helden-
sage und die siebentéigige Woche?, auch die Namen der Wochen-
tagsgotter, und zwar in der wohl iltesten interpretatio, in
der Mars durch Tjyr tbersetzt ist. Gleichzeitig auch der
OBinskult, der diesen Gott an die Spitze des Gotterstaates
stellt. Dass er einen andern Gott aus dieser Stellung ver-
dringt habe, dass es iiberhaupt schon vorher eine solche
himmlische Hierarchie gegeben habe, ist damit nicht gesagt,
ja mehr oder weniger zweifelhaft, wenn es auch eine gemein-
same Go6tterwohnung gegeben haben mag, da ein gemein-
germanisches middjungardr (Mittelwelt) fir die Erde eine
Ober- und eine Unterwelt vorauszusetzen scheint, eine Drei-
teilung, die vielleicht schon vorindogermanisch ist, da sie sich
nicht nur bei den Griechen, sondern schon bei den alten
Babyloniern wiederfindet. Dafiir dass Tjr je an der Spitze
dieses Gotterstaates gestanden hat, haben wir gar keine An-
haltspunkte: er ist von Anfang an und in der Reihe der
Wochentage der Kriegsgott. In dieser Funktion wird er im
Norden allerdings durch Ofin in den Hintergrund gedringt.

! 1, Ingunar-Freyr., 2. Skadi und die Gotter Skandinaviens, Tiibingen 1941,
— 2 Vgl. G. Bilfinger, Untersuchungen iber die Zeitrechnung der alten
Germanen, Stuttgart (1899) I, 38 ff,



Die Religion der Germanen 333

Diese Errichtung eines Gotterstaates ist eine der wichtigsten
Ubereinstimmungen zwischen der Eddareligion (nicht der Saga-
religion) und der homerischen. ‘

Wichtiger vielleicht noch als diese Einwirkungen von
Westen, Osten und Siiden sind die, die der Glaube der ein-
gewanderten Indogermanen durch den der Urbevilkerung er-
litten haben mag, analog der Einwirkung des sprachlichen
Substrates auf die Sprache, die wohl verschieden gross be-
messen, aber von keinem Fachmann ganz geleugnet wird.
Ausserdem kann man sagen, dass die eingewanderten Indo-
germanen noch iiberhaupt keine Germanen — wenigstens
sprachlich — sind, insoferne sie das Wichtigste, was sie von
den andern Indogermanen scheidet, die erste Lautverschie-
bung und die Riickziehung des Akzents auf die erste Silbe,
eben noch gar nicht haben, ob sie diese beiden wichtigsten
Merkmale nun dem Substrat der Urbevilkerung zu verdanken
haben mogen oder nicht. In diesem Punkte hat die Annahme
einer solchen Einwirkung eine gewisse Wahrscheinlichkeit fiir
sich fiir die benachbarten Stimme der Kelten und der Ger-
manen: in Beziehung auf das Zahlensystem, in dem sich
neben dem ererbten Zehner- und dem aus dem Osten mit-
gebrachten Zwolfersystem ein Zwanzigersystem geltend macht:
quatrevingt (altfranzdsisch auch six- und septvingt),
krimgotisch stega, norddeutsch Stiege (fiir zwanzig Stiick).

Erst als diese Praegermanen, wie man sie genannt
hat, sich mit der Urbevélkerung gemischt und von diesem Sub-
strat aus ihre Sprache entsprechend gewandelt hatten, konnte
man sie als Germanen bezeichnen. Welche Worte und Wort-
stimme sie von der Urbevolkerung iibernommen haben, ist
von vornherein nicht festzustellen. Abgesehen von den in
historischer Zeit aufgenommenen Lehnwortern hat man 1165
germanische Wortfamilien gezihlt, von denen sich 661 als aus
der indogermanischen Ursprache ererbt erweisen, wihrend 504,
also nicht viel weniger als die Hilfte, nur im Germanischen mit
Sicherheit nachzuweisen sind. Nun kann man natiirlich auch
einen grisseren oder geringeren Teil von diesen, wenn man alle
die Kunstgriffe, die uns die Sprachwissenschaft an die Hand gibt,
anwendet (Wurzelvariation, Wurzeldetermination, Volksetymo-
logie usw.), und es ausserdem mit der Bedeutungsverschiebung
nicht zu streng nimmt, mit indogermanischen Wortfamilien
in Verbindung bringen. Aber wohl wird einem nicht dabei.



334 S. Singer

Anderseits kann man diese, alle miteinander, als der Sprache
der Urbevélkerung (ich meine nicht etwa indogermanische Vor-
ginger wie allenfalls Illyrier), von der man ja nichts weiss,
angehorig betrachten. Ich kann nicht glauben, dass einem
dabei wohler zumute wird. ‘Es bleibt nichts tibrig als sich ein-
zugestehen, dass man iiber fast die Hilfte des germanischen
Wortschatzes nichts Sicheres aussagen kann. Von Fall zu Fall
wird man die Vermutung aussprechen diirfen, vor allem wo
ein baskisches, kaukasisches oder berberisches Wort eine An-
kntipfung gestattet, dass es sich um ein Wort Ureuropas handle.
Aber auch ohne dies: wenn wir eine aus dem Indogermani-
schen stammende Bezeichnung eines Begriffs durch eine un-
erklarliche oder nur mit Taschenspielerkunststiicken an indo-
germanisches Wortmaterial anzukniipfende verdréngt sehen, so
mag eine derartige Vermutung erlaubt scheinen.

Man wird es hoffentlich nicht fiir zu kiihn halten, wenn
ich das Wort Gott hierher rechne, fiir das noch immer keine
allgemein einleuchtende Etymologie gefunden ist, wenn es auch
der Etymologien zur Gentige gibt, und das die alten Bezeich-
nungen teivar und aesir (Asen) verdringt hat, wobei ich
beilsufig darauf hinweisen will, dass das Wort urspriinglich
Neutrum ist, was es geeignet machen wiirde, ein urspriing-
liches theion zu bezeichnen. Wir wissen nun allerdings
von dieser ureuropiischen Religion kaum etwas, am meisten
noch von jenem Teil derselben, den man den #gédischen
nennt, und dessen Mischung mit den hellenischen Glaubens-
vorstellungen dank der Ausgrabungen am besten erforscht
ist. Wenn wir aber Kronos und die Titanen diesem vor-
griechischen Gotterkreis zuschreiben, so besteht eine gewisse
Wahrscheinlichkeit dafiir, dass auch die Riesen unseres nor-
dischen Gétterglaubens in ihrem Kampfe mit den Gottern,
vor allem mit Thor, eine solche vorgermanische Gotterdynastie
vertreten. Wenn wir annehmen, dass die beiden Volksstimme
noch zu Anfang der Bronzezeit teilweise ungemischt neben-
einander wohnten, die Ureinwohner noch steinzeitlich be-
waffnet, die Germanen dem Bronzezeitalter entsprechend, so
wiirde sich der Kampf der vorgermanischen Donnergotter
Thrym und Hrungnir mit ihren Steinwaffen gegen den
germanischen Thor mit seinem Metallhammer ansprechend
erklaren lassen. Tiefer wird uns in diese Frage die Betrach-
tung der stidgermanischen Gotterwelt hineinfiihren.



Die Religion der Germanen 335

Trotz der vielen Gemeinsamkeiten, die nord- und siid-
germanische Religion zeigen, empfiehlt es sich doch, sie ge-
trennt zu behandeln. Wir finden hier die gleiche Zweitei-
lung wie zwischen der homerischen Religion und der des
Mutterlandes, und als Kolonistengebiet werden wir wohl
auch das Land der Eddareligion anzusehen haben, mogen
wir nun die Ursitze auf der cimbrischen Halbinsel suchen oder
im Lande der Schnurkeramik, der thiiringisch - sichsischen
Gegend?®.

Das erste, was uns auffillt, wenn wir von den Namen
der Wochentagsgotter absehen, ist die durchgéngige Verschie-
denheit der tberlieferten Gotternamen. Nur der Name Ing,
der mit dem nordischen Freyr verschmolzen wird, der Name
Balder im Merseburger Zauberspruch, in untergeordneter
Funktion der Name Volla ebendaselbst, machen eine Aus-
nahme. Tuisto, Mannus, Istvo, Things, Halamardus und
Requalivahanus sind den Nordlindern durchwegs fremd.
Vor allem aber fillt die Masse weiblicher Gotternamen auf,
die im Norden keine Entsprechung haben. Da sind zuerst die
Matronennamen, an deren germanischer Herkunft man nicht
zweifeln sollte, wenn sie auch besonders in der Nachbarschaft
keltischen Gebietes gefunden werden und sonach durch kel-
tische Pendants gefordert sein mogen®: die Afliae, Gavadiae,
Gabiae, Vatviae, Ahviae, Aufaniae, Vaphtiae, Sule-
viae, Alateiviae, Alaferhviae, Alaterviae, Arvagastiae,
Saitchamiae: sie alle heissen Matronae und werden noch
zu Ende des VII. Jahrhunderts von den heidnischen Engliéndern
in der modraniht, der Miitternacht, gefeiert. Aber auch abge-
sehen von diesen Matronen weiss der Norden nichts von der
grossen Gottin Nehalennia, die es vielleicht ist, die von
Tacitus Isis genannt wird, von den beiden Alaisiagen Beda
und Fimmilena, nichts von Tanfana, Harimella, Haiwa,
Vagdavercustis, Baduhenna, Vercana, Hariasa, Vi-
hansa, Sinthgunt und Sandraudiga u.a.m. Diese
Uberschwemmung mit weiblichen Gottheiten gemahnt an die
vorgriechische Zeit, ,in der die Anschauung von der Weiblich-
keit der Gottheit durchaus im Vordergrunde steht“3. ,Alle

1 Vgl. F. R. Schroder, Germanentum und Alteuropa. Germanisch-roma-
nische Monatsschrift 1934. — 2 Vgl. jetzt Ernst A. Philippson, Der germa-
nische Miitter- und Matronenkult am Niederrhein (The Germanic Review,
Columbia University Press, Vol. XIX, nr, 2). — 2 Vgl. 0. Kern a. a. 0. I, 39.



336 . 8. Singer

Deisidaimonia®, sagt Strabo, ,geht von dem weiblichen Ge-
schlechte aus“. Gewiss sind die Germanen, wie iiberhaupt
die Indogermanen, keine mutterrechtlich organisierte Gemein-
schaft, aber gerade darum sind solche Erscheinungen umso
auffallender und wird man umso mehr geneigt, sie dem Sub-
strat der Urbevolkerung zuzuschreiben. Hierher gehort auch
der Avunculat, von dem Tacitus im zwanzigsten Kapitel
seiner (Germania berichtet: ,Der Mutterbruder achtet auf die
Kinder seiner Schwestern ebenso wie der eigene Vater. Ja
manche Leute halten diese Bande des Blutes fiir noch heiliger
und fester“. Man kann hier nicht von Mutterrecht reden, denn
der Erbgang wird dadurch nicht bertihrt und bleibt durchaus
patriarchalisch, aber gerade dadurch verrit sich ein Gegen-
satz zwischen Empfindung und Rechtssatzung, der sich viel-
leicht durch Volkermischung erklirt. Die Skandinavier des
Mittelalters sagen: MoSurbroeSrum verda menn likastir,
,die Jungen gleichen am meisten den Mutterbriidern“. Das
mag eine Tatsachenbeobachtung sein, die aber nicht geniigt
um den Avunculat zu erkldren.

Von einem germanischen Stamm berichtet Tacitus, dass
ihre Priester muliebri ornatu celebrieren. Miillenhoff hat
das als ,langhaarig“ erkliren wollen und hat den Stamm
der Hasdingi herbeigezogen, deren Namen er als die ,Lang-
haarigen“ erklidrte. Much hat das mit Recht abgelehnt!,
Tacitus berichtet, dass Minner und Frauen der Germanen i. A.
die gleiche Tracht triigen, nur die Frauen einen tieferen
Brustausschnitt zeigten. Um das wird es sich also handeln.
Aber germanische Sitte ist das nicht, vielmehr galt es als
schimpflich fir einen Mann, wenn sein Hemd so tief ausge-
schnitten war, dass man die Brustwarzen sah, und das galt
sogar fir eine Frau als Scheidungsgrund. So haben wir den
muliebris ornatus, das weitausgeschnittene Hemd der
Priester, wohl als eine vorgermanische Kultsitte anzusehen,
wie Uberhaupt ein besonderer Priesterstand mit einer beson-
deren Tracht nicht recht germanisch anmuten will.

Vielleicht gehort auch in diesen Zusammenhang, dass
die Sonne den Germanen feminin geworden ist, nicht nur das
deutsche sunna, sondern auch das englische und nordische
s0l, wihrend das gotische sauil Neutrum ist. Die den Frauen

! Hoops, Reallexikon der germanischen Altertumskunde II, 452.



Die Religion der Germanen 337

zugeschriebene prophetische Gabe, die sie den Uberirdischen
mehr annihert als die Ménner, mag auch in diesem Zusammen-
hange genannt werden: Pythia und Kassandra haben in
der Veleda ihr Gegenstiick und wurzeln wie diese in Alt-
europa. Von eigentlicher Frauenverehrung ist hiiben und
driiben nicht die Rede.

Den ersten Platz in diesen Betrachtungen nimmt aber
die Gestalt der Nerthus ein. Da Tacitus sie terra mater
nennt, so ist kein Grund vorhanden, nicht mit Loéwenthal?!
auf die alte Grimm’sche Zusammenstellung mit altindisch
nrtus zuriickzugreifen. Freilich ist nur das Wort fiir die Sache
indogermanisch, nicht die Gottin, was ja auch fir alle die
obengenannten Gottinnen gilt. Diese Géttin scheint eigentlich
keinen Kult bei den Indogermanen gehabt zu haben, und so
hat man denn wegen der Bertihrungen mit dem Kult der
Magna Mater an Ubertragung aus dem Orient gedacht. Aber
die Parallele zu Gaia und Demeter, der Erdmutter, die auf
vorgriechischer Grundlage beruhen, legt es niéher, auch hier
nach einer vorindogermanischen zu suchen.

Tacitus spricht von gewissen Nordseestimmen der Ger-
manen: ,Im Einzelnen ist bei ihnen nichts Bemerkenswertes,
als dass sie gemeinsam die Nerthus, d. h. die Mutter Erde, ver-
ehren und glauben, sie komme zu den Vilkern gefahren. Auf
einer Insel des Ozeans ist ein heiliger Hain, in ihm ein geweihter
Wagen, der mit einem Tuche tiberdeckt ist. Nur dem Priester
ist es erlaubt, ihn zu beriihren. Er merkt es, wenn die G6ttin im
Heiligtum anwesend ist, spannt dann Kiihe vor den Wagen und
geleitet die G6ttin mit grosser Ehrfurcht.. ., bis derselbe Priester
die Gottin, die des Verkehrs mit den Menschen miideist, in das
Heiligtum zuritickbringt. Dann werden Fahrzeug und Decken
und, wenn man es glauben will, die Gottheit selbst in einem ver-
borgenen See abgewaschen. Dabei bedienen Sklaven, die sofort
derselbe See verschlingt. Daher herrscht ein geheimes Grauen,
ein heiliges Dunkel, was das fiir ein Wesen sei, das nur Todge-
weihte sehen“. Ist es nur die Erzéhlungskunst des Romers,
die uns hier das Numinose empfinden macht, das wir in der
homerischen und der nordischen Gétterwelt so durchaus ver-
missten ?

Warum muss die Gottin samt ihrem Fahrzeug abge-
waschen werden? Weil sie nach dem hieros gamos ge-

1 Beitrige zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, 50, 295,

Schweiz, Archiv f. Volkskunde XLIII (1946) 22



338 S. Singer

reinigt werden muss, ist fast allgemein die Antwort. Bernhard
Kummer! entriistet sich dartiber: ,Der Gedanke einer ‘Ver-
unreinigung’ der Erdmutter-Gottin durch ein Beilager, das
doch den Menschen den neuen Friihling sichert, ist der ger-
manischen Empfindungswelt so vollig widersprechend, dass
wir uns hiiten miissen, sie damit zu belasten“. Er scheint
sich also unter Verunreinigung nichts anderes vorstellen zu
kénnen als einen sittlichen Makel, wiihrend es sich hier doch °
deutlich um eine nicht fortzuleugnende korperliche Verun-
reinigung handelt. ,Nach den Hochzeitsspriichen im Veda“,
schreibt Wilhelm Hertz in seiner meisterhaften Untersuchung
der Sage vom Giftm#dchen?, ,galten die vom Blute der Braut-
nacht geréteten Hemden fir giftig und bosen Zaubers voll
und mussten daher gleich am Morgen beseitigt werden*, (S.213)
»Da der Brauch, der Neuverm#hlten am Morgen nach der Braut-
nacht frische Kleider zu bringen, auch bei andern indogerma-
nischen Volkern, z. B. bei den Deutschen, vorkommt, so reicht
die ihm zugrundeliegende Anschauung wohl bis in die indo-
germanische Vorzeit zurtick.“

Nun ist ja freilich bei Tacitus von einem hieros gamos
iiberhaupt keine Rede, und wenn wir diesen postulieren, so
miissen wir annehmen, dass er oder seine Gewidhrsminner
sehr unvollstindig berichten. Aber, wenn Analogien etwas be-
weisen konnen, so sind wir berechtigt, in diesem Falle eine
solche als Beweis gelten zu lassen. Im Pinienhain der Kybele
fand am 27. Mirz ,ein feierlicher Umzug statt: das Bild der
Gottermutter wurde auf einem von Rindern gezogenen Wagen
durch die Stadt gefahren. Das Ziel des Umzugs war die Miindung
des Flusses Almo in die Tiber. Dort wurde das Bild der
Gottin sammt dem Wagen gebadet, woher der Tag dies
lavationis hiess® Auch hier ist von einem hieros gamos
nicht die Rede, doch ist er vorauszusetzen, da die Feier des
Wiederauflebens des Atys vorausgeht und beim Umzug ,auf
Zeugung beztigliche Lieder“ gesungen wurden. Die Berichte
sind fast alle unvollstindig, ergéinzen sich aber gegenseitig.

Von Hera, der argivischen Erdgottheit, auf die aber Riten
von den dlteren Erdgottinnen iibertragen sind, berichtet Athe-
naios, wie auf Samos das Bild der Gottin, die man sich als
Braut dachte, ans Meer gebracht und gereinigt wurde. Von

! Midgards Untergang. Leipzig (1927) 245, — ? Gesammelte Abhand-
lungen. Stuttgart und Leipzig (1905) 212. — 3 Mannhardt, Baumkultus 573.



Die Religion der Germanen 339

einem rinderbespannten Wagen ist nicht die Rede, doch ist
diese Art der Uberfithrung bei der kuhgestaltigen Géttin wohl
vorauszusetzen. Man lehnte das Bild an einen Weidenstamm,
umhiillte es mit Weidenzweigen und setzte ihm Kuchen vor.
Dann liess man es allein. Nach einiger Zeit (in der man sich
wohl die synousia mit Zeus vollzogen dachte) loste die Prie-
sterin das Bild aus den Weidenzweigen, reinigte es und stellte
es wieder an seinen Platz!. In Plataiai wurde das Bild der
Hera jedes Jahr an den Fluss gebracht, gebadet und wieder
zurtickgefithrt. Hera wird dabei deutlich als die Braut des
Zeus bezeichnet, und die mit dem Feste verbundenen Riten
entsprechen genau den sonst tiblichen Hochzeitsbriuchen 2,

Zum hieros gamos, wie ihn Zeus und Hera auf dem
Ida feiern, durch welchen die ganze Natur sich erneut, gehort
natirlich der minnliche Gott als integrierender Bestandteil,
wenn derselbe auch nicht immer ausdriicklich genannt wird.
So fehlt jede Erwiéhnung desselben bei Tacitus; doch liegt
hier vielleicht noch ein besonderer Grund vor.

Ich glaube n#mlich, dass Nerthus mit den Vanen ur-
springlich nichts zu tun hat. Als sie aus Norddeutschland
nach Skandinavien einwanderte, hat man sie und ihren gleich-
namigen ménnlichen Begleiter als Fremde mit jenen in so
frither Zeit noch immer als eingewandert empfundenen Gottern
eher in Verbindung gebracht als mit den alteinheimischen
Asen. So wenig wie ein ménnlicher Nerthus in Deutschland
ist eine weibliche mit Sicherheit in Skandinavien nachzu-
weisen. In Schweden hat Wessen® gerade ein Dutzend mit
Niordh gebildete Ortsnamen nachgewiesen und erklirt, ,dass
der Name Njord in diesen Ortsnamen eine G 6ttin bezeich-
net, bedarf kaum eines Beweises, ein solcher wire iibrigens
nicht schwer zu erbringen“. Ich masse mir dariiber kein
Urteil an. Olsen* hat fir Njardharlog auf Tysnesd,
einer Insel an der Siidwestkiiste Norwegens, diesen Erweis
als erbracht betrachtet wegen des Zusammenseins der Gotter
Tyr und Niordh: Tyr, der alte Himmelsgott, miisse der
ménnliche Partner im hieros gamos der Nerthus gewesen
sein. Mir scheint hier gar kein Beweis vorzuliegen, vor allem

1 Vgl. E. Fehrle, Die kultische Keuschheit im Altertum, 142. — ? Fehrle
a.a. 0.173. — ® Acta philologica Scandinavica IV, 109. — * Vgl. Germanisch-
Romanische Monatsschrift (1934) 198,

22%



340 8. Singer

da die Geltung des Tyr als Himmelsgott bei den Germanen
durchaus hypothetisch ist, und ich betrachte die Verehrung
der beiden Gotter Tyr und Nerthus auf der gleichen Insel
als rein zufillig. Ich glaube vielmehr, dass der ménnliche
Partner der Nerthus auch Nerthus geheissen hat, da bei
den wu-Stdmmen Masculin und Feminin formal zusammen-
fallen, sodass die Elimination des ménnlichen Teils bei Tacitus
wohl begreiflich ist, ebenso wie die Ersetzung der weiblichen
Gottin im Norden durch eine einheimische.

Der Gatte der Hera ist Zeus, der der #lteren Erdgottin
aber, der Demeter, nicht immer dieser, sondern oft sein Bruder,
der Meerbeherrscher Poseidon, der seinen Namen Potidan,
y,Herr, Gatte, der Erde“ von dieser Vereinigung mit der Erd-
mutter gefithrt hat®. In Rossgestalt iiberwiltigt er die Demeter,
die sich danach in dem bootischen Fliisschen Ladon badet,
um sich (wie Hera nach dem Beischlaf) zu reinigen. Er wird
zum Meerbeherrscher wie der nordische Nerthus, derin Noattan
(der Schiffsstadt) seinen Wohnsitz aufgeschlagen hat. Vom Siiden
gekommen und deswegen dem nordischen Gotterhimmel eigent-
lich fremd, ist er unter die Vanen eingereiht und zum Vater
des Geschwisterpaars Freyr und Freya gemacht worden, viel-
leicht weil Ing mit dem Freyr identifiziert und wie die taci-
teische Nerthus und Freyr auf einem Wagen herumgefiihrt
wurde, was uns ein altenglisches Spriichlein bezeugt.

Freya, die Schwester, ihrerseits wird mit der alten gemein-
germanischen Wochentagsgottin Fria zusammengeworfen. Vor
allem wird von dieser die Halsbandgeschichte iibertragen, wo-
nach sie sich fiir ein Schmuckstiick einem Zwerge hingibt.
Auch dies ist wieder eine Variante des hieros gamos von
Demeter und ihrem Beilager mit Jasion ,auf dreimal ge-
ackertem Blachfeld“, da dieser kaum von dem Zwerg Jasios
zu trennen sein diirfte. Die Kifersucht Oins findet ihre Paral-
lele in dem Eifersuchtsausbruch des Zeus. Hierher gehort dann
auch die Verbindung der Fruchtbarkeitsgittin Aphrodite mit
dem wohl urspriinglich auch zwerghaft gedachten Schmiede
Hephaistos: all dies Mythen von der Verbindung der Erdmutter
mit einem ihr Fruchtbarkeit verleihenden Démon der Erdtiefe.
Und alle diese Mythen gehoren der vorindogermanischen Be-
volkerung an, da, trotz gelegentlicher Personifikation der Erde

1 Paula Philippson, Thessalische Mythologie. Ziirich (1944) 37 ff.,



Die Religion der Germanen 341

wie Diaus pitar prthivi matari! oder Folde, fira modor?,
die Verehrung der Erde, wie schon Kretschmer gesehen hat,
den Indogermanen eigentlich fremd und von den Hellenen
der #gdischen Urbevolkerung, von den Germanen oder Pri-
germanen ihren Vorgidngern abgeborgt worden ist. Das gilt
auch von sonstigem germanischem Erdkult, wie von der An-
rufung der Erdmutter im altenglischen Flursegen: eorthan
modor mit explikativem Genitiv wie Fenris alfr, Bal-
deres volon.

Noch stirker tritt das Tremendum oder Numinose, das
der homerischen wie der nordischen Gotterwelt fehlt und uns
fiir die vorindogermanischen Religionsstadien so charakteris-
tisch schien, in dem hervor, was uns Tacitus tiber den Sem-
nonenhain berichtet: ,Als die &ltesten und angesehensten
unter den Sueben“, sagt er (Germania § 39) ,bezeichnen sich
die Semnonen. Der Glaube an ihr hohes Alter wird be-
stitigt durch religiose Brauche. Zu einer bestimmten Zeit
kommen die stammverwandten Volker, vertreten durch Ge-
sandtschaften, in einem Walde zusammen, der durch Vorzeichen,
welche die Viter beobachteten, und durch Schauder aus ur-
alter Zeit heilig ist. Dort leiten sie mit einem o6ffentlich dar-
gebrachten Menschenopfer die Feier ihres grauenhaften, bar-
barischen Festes ein. Dem Hain wird auch sonst Verehrung
gezollt: nur in Fesseln betritt man ihn, im Gefiihl der Unter-
tdnigkeit und um die Macht der Gottheit zu bekunden. Wenn
zufillig Jemand hinfillt, darf er nicht aufgehoben werden
oder selbst aufstehen. Am Boden wilzt er sich hinaus“, (Es
ist nun wohl zu ergéinzen, dass, wenn ihm das nicht gelingt,
er als Opfer geschlachtet wird? ,Dieser ganze Glaube geht
auf die Vorstellung zuriick, dass gleichsam dort der Ursprung
des Volkes sei, dort der allherrschende Gott (regnator om-
nium deus) anwesend, und dass alles Andere ihm untertan
und gehorsam sei“.

Wie der regnator omnium wohl geheissen haben mag?
Wir kénnen es nicht sagen, seitdem die Ziovari aus der Dis-
kussion ausgeschieden sind. Sollte er vielleicht Gott geheissen
haben? Gegen Schluss der Voluspa heisst es in der einen Hand-
schrift tha kemr inn riki at regindomi, ¢flugr ofan,

1Vgl. Kretschmer, Einleitung in die Geschichte der griechischen Sprache, 79.
— 2 Vgl. E. A, Philippson, Germanisches Heidentum bei den Angelsachsen, 126. —
® Vgl. Clemen, Rheinisches Museum 72, 155 ff.



342 S. Singer

s4 er olli raedr, ,der Michtige, der iiber Alles regiert®,
aber das ist wohl ein christlicher Zusatz. Es scheint vielmehr
ein chthonischer Gott zu sein, dem man durch die Beriihrung
der Erde zu Eigen wird: keinesfalls Ziu oder Wodan, der
trotz seiner Beziehung zum wal doch in den Liiften herrscht.
Man hat dem ganzen Wesen nach den Eindruck eines vor-
germanischen Kults. Die gleiche vorgermanische Einwirkung
mag auch anzunehmen sein fiir den sogenannten Lausitzer Stil
in der Ornamentik, der nach Schuchardt! der wichtigste neue
Stil nach dem Neolithicum, gerade von den besprochenen Sem-
nonen seinen Ausgang nimmt, und vielleicht der gleichen Ein-
wirkung zuzuschreiben ist. ,Ihr ungermanisches Wesen*, sagt
Hans Seger von der Lausitzer Kultur?, ,leuchtet vielmehr aus
allem und jedem Zuge klar hervor¢, und man hat ihren
Charakter deshalb als illyrisch bestimmt. Aber vor den Illy-
riern war das Land wohl auch nicht menschenleer gewesen,
und an diese Nichtindogermanen denke ich eher als an einen
verschiedenen indogermanischen Stamm.

Ich habe hier nur ein Gerippe gegeben, dem erst genauere
Ausfithrung Fleisch und Bein verleihen konnte. Ich beriihre
mich wohl auch gelegentlich mit Ausfithrungen, die schon
vor mir ein Anderer gemacht hat. Wo mir das bewusst war,
habe ich es gesagt, doch mag ich auch Anregungen empfangen
und den Anreger vergessen haben: in diesem Falle kann ich
nur bekennen: , wir Alle sind Siinder und mangeln des Ruhms*.
Vieles von dem, was ich gesagt habe, ist sehr hypothetisch,
doch scheinen mir die Hypothesen heuristischen Wert be-
anspruchen zu diirfen. Der Parallelismus bei Hellenen und
Germanen lisst tief blicken. Denn, wo immer indogermanische
oder andere Eroberer auf fremdem Grunde aufbauen, werden
sich #hnliche Verhiltnisse entwickeln und die gleichen Fragen
aufwerfen. Am greifbarsten ist vielleicht der vorindogerma-
nische (etruskische) Einfluss bei den Romern, weniger leicht
ausscheidbar der dravidische Einfluss im Erdmutter- oder
Shivakult bei den Indern. Das Problem der Verteilung irgend-
welchen Kulturbesitzes auf Einwanderer und Urbevilkerung
muss in jedem einzelnen Falle besonders untersucht werden,
aber bis zu einem gewissen Grade kann man doch schon aus
solchen Einzeluntersuchungen allgemeine Leitlinien gewinnen.

! Hoops, Reallexikon der germanischen Altertumskunde III, 374 ff. —
? Reallexikon der Vorgeschichte VII, 256.



	Die Religion der Germanen

