
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 43 (1946)

Artikel: Die Religion der Germanen

Autor: Singer, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Religion der Germanen.

Von S. Singer, Bern.

Wo immer man auch das Stammland der Germanen
ansetzen möge, Norwegen und das von ihm aus besiedelte
Island ist es sicher nicht gewesen, sodass man dieses eigentliche

Skandinavien wohl als Kolonialland dem übrigen
germanischen Mutterlande entgegensetzen darf. Sobald wir diese

Beobachtung auf das religiöse Gebiet übertragen, ergibt sich

uns dann eine Zweiteilung, wie sie für das Griechentum so
schön Edouard Tièche in seiner prächtigen Zusammenfassung
bezüglich der griechischen Religion1 an die Hand gibt,
indem er seinen Stoff in die zwei Kapitel gliedert: I. Der
homerische Götterglaube. II. Der Glaube des hellenischen
Mutterlandes.

Snorri's prosaische Edda (die allein diesen Namen von
Alters her trägt, während er auf die Gedichtsammlung, die
wir so zu nennen pflegen, erst später übertragen wurde), mit
Abzug dessen, was Snorri als christlicher Gelehrter des XIII.
Jahrhunderts dazu getan oder verfälscht haben mag, Snorri's
Edda scheint dem gebildeten Laien etwa die Bibel des
germanischen Götterglaubens, wenn er nicht selbst in der Lage ist,
sich aus den einzelnen Gedichten der Liederedda, die auch
Snorri als Quellen gedient haben, ein Bild desselben mosaikartig
zusammenzusetzen. Es hat dies ebenso viel oder wenig
Berechtigung, wie wenn der gleiche gebildete Laie den
homerischen Götterglauben als die griechische Religion ansieht.
Aber der homerischen und der Eddareligion (und auch der
Sagareligion, soweit wir sie den altisländischen Prosaromanen
ablauschen können) fehlt das eigentlich Numinose im
Verkehr zwischen Mensch und Gottheit. Der Mensch fühlt sich
den Göttern irgendwie verwandt, indem er wie die
Fürstengeschlechter der Ilias oder der nordisch-englischen Stamm-

1 Mensch und Gottheit in den Religionen. Kulturhistorische Vorlesung,
gehalten im Wintersemester (Bern) 1940/41, S. 123 ff.



328 S. Singer

tafeln sein Geschlecht von ihnen herleitet, oder gar alle
Menschen als Gotteskinder gelten lässt, Zeus als patêr andrôn
de theôn te anredet und Odhin als aldafgÖr, alfaÖir und
die Menschen mcjgu Heimdallar nennt oder von einem
Gotte namens Rîg herleitet. Es fehlt hier aber das „ganz
anders sein", das zum Numinosen nötig ist und stellt an sich
eine jüngere Phase der Religionsentwickelung dar. Man hat
schon darauf hingewiesen, dass wir auch innerhalb der
indischen Religion solche Schichtungen aufweisen können,
insofern auch dort Varuna der „ganz andere" ist, der jüngere
Indra aber „der ganz nahe", der Freundgott, der fulltrûi,
wie der Nordländer sagen würde1.

Immer ist freilich der Gott der Mächtigere, aber auch
mit ihm nimmt der selbstbewusste Mensch den Streit auf, wie
die homerischen Helden mit Göttern kämpfen, wie BoÖvar

Bjarki dem OSin, Egil dem Aegir droht. Zwischen Gott und
Mensch kann ein Freundschaftsbündnis bestehen, und der
Mensch kann es aufsagen, wenn er findet, dass der Gott den
Freundschaftspakt nicht ehrlich innegehalten hat. Sittlich sind
die Götter, jeder für sich, dem Menschen nicht überlegen, und
die Polygamie des Zeus findet in den Liebesabenteuern Oöins
ihr Gegenstück. Sie sind nicht allmächtig, wenn auch Thôr
im Eid der Landnâma und in der Katharinasaga2 hinn all-
mâtki âss heisst, denn auch sie unterstehen dem Weltgesetz
des Schicksals wie die olympischen Götter der Moira. Doch
leiten sie in ihrer Gesamtheit, die regin (was de Boor3
ansprechend „die Mächte" übersetzt) des Menschen Geschick,
und darin, dass er sich mannhaft und entschlossen diesem
übermenschlichen Willen fügt, besteht seine Frömmigkeit wie die
des homerischen Griechen4. Der sogenannte Fatalismus der
Germanen nimmt die christliche Ergebung in Gottes Willen
voraus, und das ganze Mittelalter ist davon getragen, indem
es altheidnische Redensarten und altstoische Sentenzen mit
christlichem Inhalte füllt.

Auch das Böse, das sittlich Böse, kommt von den Göttern5:
als bei der Geburt des Starkadh die Götter Oöin und Thôr
erscheinen, verleiht der Erste ihm die Gabe, drei Menschenalter

zu leben, der Andere aber den Fluch, in jeder dieser

1 Vgl. F. R. Schröder, Germanisch-romanische Monatsschrift XXVII
(1939) 327. — 2 Heilagra manna sögur I, 417, 15. — 3 Mensch und Gottheit
a. a. 0.199. — " Vgl. Tièche a. a. 0. 128. — 6 Tièche a. a. 0. 130.



Die Religion der Germanen 329

Zeitspannen eine Neidingstat zu begehen. Kein Teufel braucht
darum die Menschen zur Sünde zu verführen: Loki, der am
meisten noch von Luzifer geerbt hat, kümmert sich nicht um
der Menschen Entschlüsse, die Gegenspieler der Götter, die
Titanen und Thursen, haben mit ihnen nichts zu tun. Bei
Griechen und Germanen besteht allenfalls ein heroisches, aber
kein sittliches Verhältnis zu den Göttern.

Die Eddagediehte sind keine Einheit, und Snorri ist seine

Evangelienharmonie nur mangelhaft geglückt. Die Religiosität
der Saga ist selbst wieder von Fall zu Fall eine verschiedene,
wie es sich bei einer durch Jahrhunderte sich hinziehenden
Überlieferung fast von selbst versteht. Wenn auch Heusler
mit Recht sagt, solange das Heidentum bestanden habe, könne
von nichts Anderem als Polytheismus die Rede sein, so ist
doch anderseits zuzugeben, dass wie im griechischen Altertum
eine Bewegung auf eine Art Monotheismus zu, vielleicht als
ein neuerliches Hervortreten eines primitiven Urhebergottes
(mit allen gebotenen Einschränkungen)1 zu bemerken ist. Das
Gleiche gilt von der Anschauung der Götter als sittlicher
Mächte, wie eine Bewegung darauf hin ja schon auf dem
Wege von der Ilias zur Odyssee festgestellt werden kann.
Ebenso nehmen, wie de Boor gezeigt hat2, die Voluspâ und
ihr Kreis eine besondere Stellung ein in der Erfüllung der
Religion mit sittlichem Inhalt, sodass schliesslich das Christentum

nicht wegen seiner höheren Sittlichkeit den Sieg davon
trägt, sondern, um mit Heusler zu sprechen, wegen seiner
stärkeren Magie: „das Christentum, das man den Germanen
aufzwang, verfügte über die wirksamere Zauberpraxis". Bei
Griechen und Germanen weckt allerdings diese höhere sittliche
Wertung eine gewisse frivole Opposition: Zeugnis die lustige
Götterfabel von Ares und Aphrodite und die bissige
Götterverhöhnung in der Lokasenna.

Völliger Eigenwuchs ist freilich die Religion des
germanischen Nordens nicht. „Wir werden uns darein finden müssen",
schreibt G. Neckel3, „dass die altgermanische Religion in
vielen Stücken nur germanisierte Religion ist". Von Westen,
Süden und Osten her hat sie Einflüsse erfahren. Viel
behandelt sind die Einflüsse, welche die Kelten auf die nor-

1 Vgl. M. Haller, Mensch und Gottheit, a. a. 0. 32 ff. — 2 Die religiöse
Sprache der Voluspâ und verwandter Denkmäler. Deutsche Islandforschung (1930)
I, 68 ff. — s Zschr. f. deutsches Altertum 58, 232.



330 S. Singer

dische Mythenwelt ausgeübt haben. Ich will nur auf den
bereits erwähnten Namen des Gottes Rîg hinweisen, der
keltisch „König" bedeutet, oder auf die Einarmigkeit, die
der nordische Kriegsgott Tyr mit dem keltischen Nuada
(Nodens) Argetlâm (Silberhand), freilich auch mit dem sky-
thischen Ares teilt1, auf die Protagonistenrolle des gallischen
Mercurius, die auf den germanischen Wodan übertragen zu
sein scheint, auf die Weltuntergangsschilderungen und
Götterschlachten 2, auf Thors Kampf mit der Midgardsschlange, die,
in eine Katze verwandelt, von ihm nicht besiegt werden kann,
wie die grosse Katze Cath Palug, welcher der keltische
Arturus (Artoviros), der Bärengott, unterliegen muss, auf
die Erzählung vom blinden Schützen in der Sage von Baldrs
Tod wie in der altirischen Fergussage, auf die irischen Morri-
gan als Schlachtgöttinnen und ihr Verhältnis zu den
nordischen Walküren3.

Im Osten haben die Finnen die Magie der Skandinavier
stark beeinflusst. Wichtiger aber sind die Einflüsse, die vom
Orient über Russland her ausgeübt wurden. Vielleicht ist
schon die Sitte der Leichenverbrennung hierher zu rechnen.
Viel behandelt sind die Mythen von Atys und Adonis, wozu
neuerdings noch die phönizische von Baal von Ras Schamra
kommt, und ihre Ähnlichkeiten mit den Berichten über Baldrs
Tod. Der Name Baldr ist selbst nur eine Übersetzung von
Adon oder Baal. Aus dem Mythus von Atys aber stammt
wohl der Name von Baldrs Geliebter Nanna, da die Mutter
des Atys Nana genannt wird, mit einem Lallnamen, wie ja
auch Atys selbst Papas heisst4. Die Geschichte von dem
unfreiwilligen Brudermörder ist bereits früh nach England
gewandert, wo im Beowulf HoSr und Baldr als HäÖcyn und
Herebeald erscheinen. Aber das ist nur ein novellistisches
Motiv, und von Baldrverehrung ist in England so wenig die
Rede wie in Deutschland, trotz des Merseburger Zauberspruchs,
der doch wohl nur die Bearbeitung eines uralten nordischen
ist, in dem man sich den Gott noch theriomorph als ein Pferd
dachte, wie A. Schirokauer5 wahrscheinlich macht. Das erhält

1 Vgl. Much, Der germanische Himmelsgott, Festgabe für R. Heinzel,
217 f. — 2 Olrik, Om Ragnarok, 20 ff. (184) 56 ff. (212). — 3 Ch. Domahur, The
Valkyries and the Irish War-Godesses. Publications of the Modern Language
Association of America. LVI (1941) 1 ff. u. a. m. — 4 Vgl. O. Kern, Die Religion

der Griechen I, 52, 128. — 5 Corona. Duke University Press (1941) 117 ff.



Die Religion der Germanen 331

eine starke Stütze durch den gleichzeitigen Aufsatz von H.
Rosenfeld1, insofern der Gott einfach mit seinem Tiernamen
genannt wird. Theriomorphie finden wir auch sonst z. B. wie
bei dem als Widder gedachten Heimdall2, parallel zu den
bekannten griechischen Beispielen. Baldr oder Freyr, dessen
Name ja auch „Herr" bedeutet, ist dann wohl auch der Gott,
der in Rossgestalt auf, nicht vor dem Trundholmer Sonnenwagen

herumgeführt wird.
Vom Baldrkult finden wir ausserhalb Skandinaviens,

abgesehen von diesen Ausstrahlungen, kaum eine Spur, so dass

wir dort den Endpunkt einer vom Orient ausgehenden
Entwickelung zu suchen haben. Denn der indogermanische Gott
ist Beherrscher eines Naturbereichs und Träger einer Funktion,
erst sekundär Lokalgottheit, „Herr" als Beherrscher eines
Gebietes nur insofern, als seine kultische Geltung räumlich
beschränkt sein kann, während der semitische Gott (abgesehen
von babylonischen Sonderentwicklungen) zunächst und vor
allem Lokalgottheit ist, seine wichtigste Tätigkeit in dem
Schutze eines Landstrichs und seiner zu ihm im Dienstverhältnis

stehenden Bewohner erschöpft, von wo aus er sich
allerdings wie Jahve oder Dagon zu allgemeinerer Geltung
erheben kann. So hat jede Oase in der Wüste ihren besonderen

Adon, und die Zahl der Baalim oder Elohim ist
unbegrenzt. So weisen denn Baldr und Freyr schon durch
ihren Namen, der „Herr" bedeutet, auf orientalischen
Ursprung. Auch der Kult des Freyr ist wie der des Baldr auf
den Norden beschränkt, da ich die niederländischen
Ortsnamen Franecker und Vronloo nicht als theophore
Ortsnamen ansehen kann, sondern in ihrem ersten Bestandteil
nur das Appellativum sehe. Die gleiche Beschränkung auf
den Norden gilt von seiner Schwester und Gattin Freya.
Beide sind sie Vanir, was ich als „die Heimischen, die
Bewohner" übersetzen möchte, d. h. Lokalgottheiten. Baldr ist
aus dem Geschlecht der Vanir ausgeschieden und in das
einheimische Göttergeschlecht der Aesir, der Äsen, aufgenommen,
weil er als Doublette zu Freyr eben untragbar war: es ist
der dem Linguisten wohlbekannte Vorgang des Aussterbens
oder Bedeutungswechsels eines Homonyms. Der Kult der

1 Die vandalischen Alkes, „Elchreiter", der ostgermanische Hirschkult
und die Dioskuren. Germanisch-romanische Monatsschrift XXVIII (1940) 245 ff.

— 2 Vgl. Much, Deutsche Islandforschung, 63 ff.



332 S. Singer

aus dem Osten gekommenen Götter scheint sich nicht kampflos

vollzogen zu haben, da uns von einem Kriege zwischen
Äsen und Vanen berichtet wird. Dabei scheint Freyr mit
einem einheimischen Gotte Ing verschmolzen worden zu sein.

(Auf die abweichenden Anschauungen und Resultate der

ungemein anregenden gelehrten Untersuchungen von R. F.
Schröder1 kann ich hier nicht eingehen.) Auch fürKwasir,
der ebenfalls zu den Vanen zählt, scheint Herkunft aus dem
Osten gesichert: aus seinem Blute wird der Dichtermet
gewonnen und sein Name mit dem russischen Rauschtrank
kwas in Verbindung gebracht.

In die gleiche Richtung weist die Sage vom gefesselten
Riesen, dessen Bewegungen das Erdbeben verursachen : im
Kaukasus heimisch, wie uns nicht nur die antike Prometheussage

bestätigt, im Norden auf die noch immer rätselhafte
Figur des Loki übertragen. Auf Thrakien als der Heimat
der Orpheussage weist auch die Ähnlichkeit zwischen dem
singenden Haupte des Orpheus und dem weissagenden des

Mimir.
Von den Südgermanen kommen, ebenso wie die Heldensage

und die siebentägige Woche2, auch die Namen der
Wochentagsgötter, und zwar in der wohl ältesten interpretatio, in
der Mars durch Tyr übersetzt ist. Gleichzeitig auch der
OÖlnskult, der diesen Gott an die Spitze des Götterstaates
stellt. Dass er einen andern Gott aus dieser Stellung
verdrängt habe, dass es überhaupt schon vorher eine solche
himmlische Hierarchie gegeben habe, ist damit nicht gesagt,
ja mehr oder weniger zweifelhaft, wenn es auch eine gemeinsame

Götterwohnung gegeben haben mag, da ein
gemeingermanisches middjungardr (Mittelwelt) für die Erde eine
Ober- und eine Unterwelt vorauszusetzen scheint, eine
Dreiteilung, die vielleicht schon vorindogermanisch ist, da sie sich
nicht nur bei den Griechen, sondern schon bei den alten
Babyloniern wiederfindet. Dafür dass Tyr je an der Spitze
dieses Götterstaates gestanden hat, haben wir gar keine
Anhaltspunkte: er ist von Anfang an und in der Reihe der
Wochentage der Kriegsgott. In dieser Funktion wird er im
Norden allerdings durch OSin in den Hintergrund gedrängt.

1 1. Ingunar-Freyr., 2. Skadi und die Götter Skandinaviens. Tübingen 1941.

—¦ 2 Vgl. G. Bilfinger, Untersuchungen über die Zeitrechnung der alten

Germanen. Stuttgart (1899) I, 38 ff.



Die Religion der Germanen 333

Diese Errichtung eines Götterstaates ist eine der wichtigsten
Übereinstimmungen zwischen der Eddareligion (nicht der
Sagareligion) und der homerischen.

Wichtiger vielleicht noch als diese Einwirkungen von
Westen, Osten und Süden sind die, die der Glaube der
eingewanderten Indogermanen durch den der Urbevölkerung
erlitten haben mag, analog der Einwirkung des sprachlichen
Substrates auf die Sprache, die wohl verschieden gross
bemessen, aber von keinem Fachmann ganz geleugnet wird.
Ausserdem kann man sagen, dass die eingewanderten
Indogermanen noch überhaupt keine Germanen — wenigstens
sprachlich — sind, insoferne sie das Wichtigste, was sie von
den andern Indogermanen scheidet, die erste Lautverschiebung

und die Rückziehung des Akzents auf die erste Silbe,
eben noch gar nicht haben, ob sie diese beiden wichtigsten
Merkmale nun dem Substrat der Urbevölkerung zu verdanken
haben mögen oder nicht. In diesem Punkte hat die Annahme
einer solchen Einwirkung eine gewisse Wahrscheinlichkeit für
sich für die benachbarten Stämme der Kelten und der
Germanen: in Beziehung auf das Zahlensystem, in dem sich
neben dem ererbten Zehner- und dem aus dem Osten
mitgebrachten Zwölfersystem ein Zwanzigersystem geltend macht :

quatrevingt (altfranzösisch auch six- und septvingt),
krimgotisch stega, norddeutsch Stiege (für zwanzig Stück).

Erst als diese Praegermanen, wie man sie genannt
hat, sich mit der Urbevölkerung gemischt und von diesem
Substrat aus ihre Sprache entsprechend gewandelt hatten, konnte
man sie als Germanen bezeichnen. Welche Worte und
Wortstämme sie von der Urbevölkerung übernommen haben, ist
von vornherein nicht festzustellen. Abgesehen von den in
historischer Zeit aufgenommenen Lehnwörtern hat man 1165

germanische Wortfamilien gezählt, von denen sich 661 als aus
der indogermanischen Ursprache ererbt erweisen, während 504,
also nicht viel weniger als die Hälfte, nur im Germanischen mit
Sicherheit nachzuweisen sind. Nun kann man natürlich auch
einen grösseren oder geringeren Teil von diesen, wenn man alle
die Kunstgriffe, die uns die Sprachwissenschaft an die Hand gibt,
anwendet (Wurzelvariation, Wurzeldetermination, Volksetymologie

usw.), und es ausserdem mit der Bedeutungsverschiebung
nicht zu streng nimmt, mit indogermanischen Wortfamilien
in Verbindung bringen. Aber wohl wird einem nicht dabei.



334 S. Singer

Anderseits kann man diese, alle miteinander, als der Sprache
der Urbevölkerung (ich meine nicht etwa indogermanische
Vorgänger wie allenfalls Illyrier), von der man ja nichts weiss,

angehörig betrachten. Ich kann nicht glauben, dass einem
dabei wohler zumute wird. Es bleibt nichts übrig als sich
einzugestehen, dass man über fast die Hälfte des germanischen
Wortschatzes nichts Sicheres aussagen kann. Von Fall zu Fall
wird man die Vermutung aussprechen dürfen, vor allem wo
ein baskisches, kaukasisches oder berberisches Wort eine
Anknüpfung gestattet, dass es sich um ein Wort Ureuropas handle.
Aber auch ohne dies: wenn wir eine aus dem Indogermanischen

stammende Bezeichnung eines Begriffs durch eine
unerklärliche oder nur mit Taschenspielerkunststücken an
indogermanisches Wortmaterial anzuknüpfende verdrängt sehen, so

mag eine derartige Vermutung erlaubt scheinen.
Man wird es hoffentlich nicht für zu kühn halten, wenn

ich das Wort Gott hierher rechne, für das noch immer keine
allgemein einleuchtende Etymologie gefunden ist, wenn es auch
der Etymologien zur Genüge gibt, und das die alten Bezeichnungen

teivar und aesir (Äsen) verdrängt hat, wobei ich
beiläufig darauf hinweisen will, dass das Wort ursprünglich
Neutrum ist, was es geeignet machen würde, ein ursprüngliches

theion zu bezeichnen. Wir wissen nun allerdings
von dieser ureuropäischen Religion kaum etwas, am meisten
noch von jenem Teil derselben, den man den ägäischen
nennt, und dessen Mischung mit den hellenischen
Glaubensvorstellungen dank der Ausgrabungen am besten erforscht
ist. Wenn wir aber Kronos und die Titanen diesem
vorgriechischen Götterkreis zuschreiben, so besteht eine gewisse
Wahrscheinlichkeit dafür, dass auch die Riesen unseres
nordischen Götterglaubens in ihrem Kampfe mit den Göttern,
vor allem mit Thôr, eine solche vorgermanische Götterdynastie
vertreten. Wenn wir annehmen, dass die beiden Volksstämme
noch zu Anfang der Bronzezeit teilweise ungemischt
nebeneinander wohnten, die Ureinwohner noch steinzeitlich
bewaffnet, die Germanen dem Bronzezeitalter entsprechend, so
würde sich der Kampf der vorgermanischen Donnergötter
Thrym und Hrungnir mit ihren Steinwaffen gegen den
germanischen Thôr mit seinem Metallhammer ansprechend
erklären lassen. Tiefer wird uns in diese Frage die Betrachtung

der südgermanischen Götterwelt hineinführen.



Die Religion der Germanen 335

Trotz der vielen Gemeinsamkeiten, die nord- und
südgermanische Religion zeigen, empfiehlt es sich doch, sie
getrennt zu behandeln. Wir finden hier die gleiche Zweiteilung

wie zwischen der homerischen Religion und der des

Mutterlandes, und als Kolonistengebiet werden wir wohl
auch das Land der Eddareligion anzusehen haben, mögen
wir nun die Ursitze auf der cimbrischen Halbinsel suchen oder
im Lande der Schnurkeramik, der thüringisch - sächsischen
Gegend1.

Das erste, was uns auffällt, wenn wir von den Namen
der Wochentagsgötter absehen, ist die durchgängige Verschiedenheit

der überlieferten Götternamen. Nur der Name Ing,
der mit dem nordischen Freyr verschmolzen wird, der Name
Balder im Merseburger Zauberspruch, in untergeordneter
Funktion der Name Volla ebendaselbst, machen eine
Ausnahme. Tuisto, Mannus, Istvo, Things, Halamardus und
Requalivahanus sind den Nordländern durchwegs fremd.
Vor allem aber fällt die Masse weiblicher Götternamen auf,
die im Norden keine Entsprechung haben. Da sind zuerst die
Matronennamen, an deren germanischer Herkunft man nicht
zweifeln sollte, wenn sie auch besonders in der Nachbarschaft
keltischen Gebietes gefunden werden und sonach durch
keltische Pendants gefördert sein mögen2: die Afliae, Gavadiae,
Gabiae, Vatviae, Ahviae, Aufaniae, Vaphtiae, Suleviae,

Alateiviae, Alaferhviae, Alaterviae, Arvagastiae,
Saitchamiae: sie alle heissen Matronae und werden noch
zu Ende desVII. Jahrhunderts von den heidnischen Engländern
in der modraniht, der Mütternacht, gefeiert. Aber auch
abgesehen von diesen Matronen weiss der Norden nichts von der
grossen Göttin Nehalennia, die es vielleicht ist, die von
Tacitus Isis genannt wird, von den beiden Alaisiagen Beda
und Fimmilena, nichts von Tanfana, Harimella, Haiwa,
Vagdavercustis, Baduhenna, Vercana, Hariasa, Vi-
hansa, Sinthgunt und Sandraudiga u.a.m. Diese
Überschwemmung mit weiblichen Gottheiten gemahnt an die
vorgriechische Zeit, „in der die Anschauung von der Weiblichkeit

der Gottheit durchaus im Vordergrunde steht"3. „Alle
1 Vgl. F. R. Schröder, Germanentum und Alteuropa. Germanisch-romanische

Monatsschrift 1934. — 2 Vgl. jetzt Ernst A. Philippson, Der germanische

Mütter- und Matronenkult am Niederrhein (The Germanic Review,
Columbia University Press, Vol. XIX, nr. 2). — 3 Vgl. 0. Kern a. a. 0. I, 39.



336 S. Singer

Deisidaimonia", sagt Strabo, „geht von dem weiblichen
Geschlechte aus". Gewiss sind die Germanen, wie überhaupt
die Indogermanen, keine mutterrechtlich organisierte Gemeinschaft,

aber gerade darum sind solche Erscheinungen umso
auffallender und wird man umso mehr geneigt, sie dem
Substrat der Urbevölkerung zuzuschreiben. Hierher gehört auch
der Avunculat, von dem Tacitus im zwanzigsten Kapitel
seiner Germania berichtet: „Der Mutterbruder achtet auf die
Kinder seiner Schwestern ebenso wie der eigene Vater. Ja
manche Leute halten diese Bande des Blutes für noch heiliger
und fester". Man kann hier nicht von Mutterrecht reden, denn
der Erbgang wird dadurch nicht berührt und bleibt durchaus
patriarchalisch, aber gerade dadurch verrät sich ein Gegensatz

zwischen Empfindung und Rechtssatzung, der sich
vielleicht durch Völkermischung erklärt. Die Skandinavier des

Mittelalters sagen: MoSurbroeÖrum verÖa menn lîkastir,
„die Jungen gleichen am meisten den Mutterbrüdern". Das

mag eine Tatsachenbeobachtung sein, die aber nicht genügt
um den Avunculat zu erklären.

Von einem germanischen Stamm berichtet Tacitus, dass

ihre Priester muliebri ornatu celebrieren. Müllenhoff hat
das als „langhaarig" erklären wollen und hat den Stamm
der Hasdingi herbeigezogen, deren Namen er als die
„Langhaarigen" erklärte. Much hat das mit Recht abgelehnt1.
Tacitus berichtet, dass Männer und Frauen der Germanen i. A.
die gleiche Tracht trügen, nur die Frauen einen tieferen
Brustausschnitt zeigten. Um das wird es sich also handeln.
Aber germanische Sitte ist das nicht, vielmehr galt es als

schimpflich für einen Mann, wenn sein Hemd so tief
ausgeschnitten war, dass man die Brustwarzen sah, und das galt
sogar für eine Frau als Scheidungsgrund. So haben wir den
muliebris ornatus, das weitausgeschnittene Hemd der
Priester, wohl als eine vorgermanische Kultsitte anzusehen,
wie überhaupt ein besonderer Priesterstand mit einer besonderen

Tracht nicht recht germanisch anmuten will.
Vielleicht gehört auch in diesen Zusammenhang, dass

die Sonne den Germanen feminin geworden ist, nicht nur das
deutsche sunna, sondern auch das englische und nordische
sòl, während das gotische sauil Neutrum ist. Die den Frauen

1 Hoops, Reallexikon der germanischen Altertumskunde II, 452.



Die Religion der Germanen 337

zugeschriebene prophetische Gabe, die sie den Überirdischen
mehr annähert als die Männer, mag auch in diesem Zusammenhange

genannt werden: Pythia und Kassandra haben in
der Veleda ihr Gegenstück und wurzeln wie diese in
Alteuropa. Von eigentlicher Frauenverehrung ist hüben und
drüben nicht die Rede.

Den ersten Platz in diesen Betrachtungen nimmt aber
die Gestalt der Nerthus ein. Da Tacitus sie terra mater
nennt, so ist kein Grund vorhanden, nicht mit Löwenthal1
auf die alte Grimm'sche Zusammenstellung mit altindisch
nrtüs zurückzugreifen. Freilich ist nur das Wort für die Sache

indogermanisch, nicht die Göttin, was ja auch für alle die
obengenannten Göttinnen gilt. Diese Göttin scheint eigentlich
keinen Kult bei den Indogermanen gehabt zu haben, und so

hat man denn wegen der Berührungen mit dem Kult der
Magna Mater an Übertragung aus dem Orient gedacht. Aber
die Parallele zu Gaia und Demeter, der Erdmutter, die auf
vorgriechischer Grundlage beruhen, legt es näher, auch hier
nach einer vorindogermanischen zu suchen.

Tacitus spricht von gewissen Nordseestämmen der
Germanen: „Im Einzelnen ist bei ihnen nichts Bemerkenswertes,
als dass sie gemeinsam die Nerthus, d. h. die Mutter Erde,
verehren und glauben, sie komme zu den Völkern gefahren. Auf
einer Insel des Ozeans ist ein heiliger Hain, in ihm ein geweihter
Wagen, der mit einem Tuche überdeckt ist. Nur dem Priester
ist es erlaubt, ihn zu berühren. Er merkt es, wenn die Göttin im
Heiligtum anwesend ist, spannt dann Kühe vor den Wagen und
geleitet die Göttin mit grosser Ehrfurcht..., bis derselbe Priester
die Göttin, die des Verkehrs mit den Menschen müde ist, in das

Heiligtum zurückbringt. Dann werden Fahrzeug und Decken
und, wenn man es glauben will, die Gottheit selbst in einem
verborgenen See abgewaschen. Dabei bedienen Sklaven, die sofort
derselbe See verschlingt. Daher herrscht ein geheimes Grauen,
ein heiliges Dunkel, was das für ein Wesen sei, das nur Todgeweihte

sehen". Ist es nur die Erzählungskunst des Römers,
die uns hier das Numinose empfinden macht, das wir in der
homerischen und der nordischen Götterwelt so durchaus ver-
missten

Warum muss die Göttin samt ihrem Fahrzeug
abgewaschen werden? Weil sie nach dem hieros gamos ge-

1 Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, 50, 295.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIII (1946) 22



338 S. Singer

reinigt werden muss, ist fast allgemein die Antwort. Bernhard
Kummer1 entrüstet sich darüber: „Der Gedanke einer
'Verunreinigung' der Erdmutter-Göttin durch ein Beilager, das
doch den Menschen den neuen Frühling sichert, ist der
germanischen Empfindungswelt so völlig widersprechend, dass

wir uns hüten müssen, sie damit zu belasten". Er scheint
sich also unter Verunreinigung nichts anderes vorstellen zu
können als einen sittlichen Makel, während es sich hier doch
deutlich um eine nicht fortzuleugnende körperliche
Verunreinigung handelt. „Nach den Hochzeitssprüchen im Veda",
schreibt Wilhelm Hertz in seiner meisterhaften Untersuchung
der Sage vom Giftmädchen2, „galten die vom Blute der Brautnacht

geröteten Hemden für giftig und bösen Zaubers voll
und mussten daher gleich am Morgen beseitigt werden". (S.213)
„Da der Brauch, der Neuvermählten am Morgen nach der Brautnacht

frische Kleider zu bringen, auch bei andern indogermanischen

Völkern, z. B. bei den Deutschen, vorkommt, so reicht
die ihm zugrundeliegende Anschauung wohl bis in die
indogermanische Vorzeit zurück."

Nun ist ja freilich bei Tacitus von einem hieros gamos
überhaupt keine Rede, und wenn wir diesen postulieren, so

müssen wir annehmen, dass er oder seine Gewährsmänner
sehr unvollständig berichten. Aber, wenn Analogien etwas
beweisen können, so sind wir berechtigt, in diesem Falle eine
solche als Beweis gelten zu lassen. Im Pinienhain der Kybele
fand am 27. März „ein feierlicher Umzug statt: das Bild der
Göttermutter wurde auf einem von Rindern gezogenen Wagen
durch die Stadt gefahren. Das Ziel des Umzugs war die Mündung
des Flusses Almo in die Tiber. Dort wurde das Bild der
Göttin sammt dem Wagen gebadet, woher der Tag dies
lavationis hiess3. Auch hier ist von einem hieros gamos
nicht die Rede, doch ist er vorauszusetzen, da die Feier des

Wiederauflebens des Atys vorausgeht und beim Umzug „auf
Zeugung bezügliche Lieder" gesungen wurden. Die Berichte
sind fast alle unvollständig, ergänzen sich aber gegenseitig.

Von Hera, der argivischen Erdgottheit, auf die aber Riten
von den älteren Erdgöttinnen übertragen sind, berichtet
Athenaios, wie auf Samos das Bild der Göttin, die man sich als

Braut dachte, ans Meer gebracht und gereinigt wurde. Von
1 Midgards Untergang. Leipzig (1927) 245. — 2 Gesammelte Abhandlungen.

Stuttgart und Leipzig (1905) 212. — 3 Mannhardt, Baumkultus 573.



Die Religion der Germanen 339

einem rinderbespannten Wagen ist nicht die Rede, doch ist
diese Art der Überführung bei der kuhgestaltigen Göttin wohl
vorauszusetzen. Man lehnte das Bild an einen Weidenstamm,
umhüllte es mit Weidenzweigen und setzte ihm Kuchen vor.
Dann liess man es allein. Nach einiger Zeit (in der man sich
wohl die synousia mit Zeus vollzogen dachte) löste die
Priesterin das Bild aus den Weidenzweigen, reinigte es und stellte
es wieder an seinen Platz1. In Plataiai wurde das Bild der
Hera jedes Jahr an den Fluss gebracht, gebadet und wieder
zurückgeführt. Hera wird dabei deutlich als die Braut des
Zeus bezeichnet, und die mit dem Feste verbundenen Riten
entsprechen genau den sonst üblichen Hochzeitsbräuchen2.

Zum hieros gamos, wie ihn Zeus und Hera auf dem
Ida feiern, durch welchen die ganze Natur sich erneut, gehört
natürlich der männliche Gott als integrierender Bestandteil,
wenn derselbe auch nicht immer ausdrücklich genannt wird.
So fehlt jede Erwähnung desselben bei Tacitus; doch liegt
hier vielleicht noch ein besonderer Grund vor.

Ich glaube nämlich, dass Nerthus mit den Vanen
ursprünglich nichts zu tun hat. Als sie aus Norddeutschland
nach Skandinavien einwanderte, hat man sie und ihren
gleichnamigen männlichen Begleiter als Fremde mit jenen in so
früher Zeit noch immer als eingewandert empfundenen Göttern
eher in Verbindung gebracht als mit den alteinheimischen
Äsen. So wenig wie ein männlicher Nerthus in Deutschland
ist eine weibliche mit Sicherheit in Skandinavien nachzuweisen.

In Schweden hat Wessen3 gerade ein Dutzend mit
Niördh gebildete Ortsnamen nachgewiesen und erklärt, „dass
der Name Njord in diesen Ortsnamen eine Göttin bezeichnet,

bedarf kaum eines Beweises, ein solcher wäre übrigens
nicht schwer zu erbringen". Ich masse mir darüber kein
Urteil an. Olsen4 hat für Njardharlög auf Tysnesö,
einer Insel an der Südwestküste Norwegens, diesen Erweis
als erbracht betrachtet wegen des Zusammenseins der Götter
Tyr und Niördh: Tyr, der alte Himmelsgott, müsse der
männliche Partner im hieros gamos der Nerthus gewesen
sein. Mir scheint hier gar kein Beweis vorzuliegen, vor allem

1 Vgl. E. Fehrle, Die kultische Keuschheit im Altertum, 142. — 3 Fehrle
a. a. 0. 173. — 3 Acta philologica Scandinavica IV, 109. — 4 Vgl. Germanisch-
Romanische Monatsschrift (1934) 198.



340 S. Singer

da die Geltung des Tyr als Himmelsgott bei den Germanen
durchaus hypothetisch ist, und ich betrachte die Verehrung
der beiden Götter Tyr und Nerthus auf der gleichen Insel
als rein zufällig. Ich glaube vielmehr, dass der männliche
Partner der Nerthus auch Nerthus geheissen hat, da bei
den ?t-Stämmen Masculin und Feminin formal zusammenfallen,

sodass die Elimination des männlichen Teils bei Tacitus
wohl begreiflich ist, ebenso wie die Ersetzung der weiblichen
Göttin im Norden durch eine einheimische.

Der Gatte der Hera ist Zeus, der der älteren Erdgöttin
aber, der Demeter, nicht immer dieser, sondern oft sein Bruder,
der Meerbeherrscher Poseidon, der seinen Namen Potidan,
„Herr, Gatte, der Erde" von dieser Vereinigung mit der
Erdmutter geführt hat1. In Rossgestalt überwältigt er die Demeter,
die sich danach in dem böotischen Flüsschen Ladon badet,
um sich (wie Hera nach dem Beischlaf) zu reinigen. Er wird
zum Meerbeherrscher wie der nordische Nerthus, der in N ô a tun
(der Schiffsstadt) seinen Wohnsitz aufgeschlagen hat. Vom Süden
gekommen und deswegen dem nordischen Götterhimmel eigentlich

fremd, ist er unter die Vanen eingereiht und zum Vater
des Geschwisterpaars Freyr und Freya gemacht worden,
vielleicht weil Ing mit dem Freyr identifiziert und wie die taci-
teische Nerthus und Freyr auf einem Wagen herumgeführt
wurde, was uns ein altenglisches Sprüchlein bezeugt.

Freya, die Schwester, ihrerseits wird mit der alten
gemeingermanischen Wochentagsgöttin Frîa zusammengeworfen. Vor
allem wird von dieser die Halsbandgeschichte übertragen,
wonach sie sich für ein Schmuckstück einem Zwerge hingibt.
Auch dies ist wieder eine Variante des hieros gamos von
Demeter und ihrem Beilager mit Jasion „auf dreimal
geackertem Blachfeld", da dieser kaum von dem Zwerg Jasios
zu trennen sein dürfte. Die Eifersucht OSins findet ihre Parallele

in dem Eifersuchtsausbruch des Zeus. Hierher gehört dann
auch die Verbindung der Fruchtbarkeitsgöttin Aphrodite mit
dem wohl ursprünglich auch zwerghaft gedachten Schmiede
Hephaistos : all dies Mythen von der Verbindung der Erdmutter
mit einem ihr Fruchtbarkeit verleihenden Dämon der Erdtiefe.
Und alle diese Mythen gehören der vorindogermanischen
Bevölkerung an, da, trotz gelegentlicher Personifikation der Erde

1 Paula Philippson, Thessalische Mythologie. Zürich (1944) 37 ff.



Die Religion der Germanen 341

wie Diaus pitar prthivi màtari1 oder Folde, fîra môdor2,
die Verehrung der Erde, wie schon Kretschmer gesehen hat,
den Indogermanen eigentlich fremd und von den Hellenen
der ägäischen Urbevölkerung, von den Germanen oder

Prägermanen ihren Vorgängern abgeborgt worden ist. Das gilt
auch von sonstigem germanischem Erdkult, wie von der
Anrufung der Erdmutter im altenglischen Flursegen: eorthan
môdor mit explikativem Genitiv wie Fenris ûlfr, Bal-
deres volon.

Noch stärker tritt das Tremendum oder Numinose, das

der homerischen wie der nordischen Götterwelt fehlt und uns
für die vorindogermanischen Religionsstadien so charakteristisch

schien, in dem hervor, was uns Tacitus über den Sem-
nonenhain berichtet: „Als die ältesten und angesehensten
unter den Sueben", sagt er (Germania § 39) „bezeichnen sich
die Semnonen. Der Glaube an ihr hohes Alter wird
bestätigt durch religiöse Bräuche. Zu einer bestimmten Zeit
kommen die stammverwandten Völker, vertreten durch
Gesandtschaften, in einem Walde zusammen, der durch Vorzeichen,
welche die Väter beobachteten, und durch Schauder aus
uralter Zeit heilig ist. Dort leiten sie mit einem öffentlich
dargebrachten Menschenopfer die Feier ihres grauenhaften,
barbarischen Festes ein. Dem Hain wird auch sonst Verehrung
gezollt: nur in Fesseln betritt man ihn, im Gefühl der
Untertänigkeit und um die Macht der Gottheit zu bekunden. Wenn
zufällig Jemand hinfällt, darf er nicht aufgehoben werden
oder selbst aufstehen. Am Boden wälzt er sich hinaus". (Es
ist nun wohl zu ergänzen, dass, wenn ihm das nicht gelingt,
er als Opfer geschlachtet wird3. „Dieser ganze Glaube geht
auf die Vorstellung zurück, dass gleichsam dort der Ursprung
des Volkes sei, dort der allherrschende Gott (regnator
omnium deus) anwesend, und dass alles Andere ihm Untertan
und gehorsam sei".

Wie der regnator omnium wohl geheissen haben mag?
Wir können es nicht sagen, seitdem die Ziovari aus der
Diskussion ausgeschieden sind. Sollte er vielleicht Gott geheissen
haben? Gegen Schluss der Voluspa heisst es in der einen
Handschrift thâ kemr inn rîki at regindômi, ojlugr ofan,

1 Vgl. Kretschmer, Einleitung in die Geschichte der griechischen Sprache, 79.

— 2 Vgl. E. A. Philippson, Germanisches Heidentum bei den Angelsachsen, 126. —
3 Vgl. Clemen, Rheinisches Museum 72, 155 ff.



342 S. Singer

sâ er qIIü raeör, „der Mächtige, der über Alles regiert",
aber das ist wohl ein christlicher Zusatz. Es scheint vielmehr
ein chthonischer Gott zu sein, dem man durch die Berührung
der Erde zu Eigen wird: keinesfalls Ziu oder Wodan, der
trotz seiner Beziehung zum wai doch in den Lüften herrscht.
Man hat dem ganzen Wesen nach den Eindruck eines vor-
germanisehen Kults. Die gleiche vorgermanische Einwirkung
mag auch anzunehmen sein für den sogenannten Lausitzer Stil
in der Ornamentik, der nach Schuchardt1 der wichtigste neue
Stil nach dem Neolithicum, gerade von den besprochenen
Semnonen seinen Ausgang nimmt, und vielleicht der gleichen
Einwirkung zuzuschreiben ist. „Ihr ungermanisches Wesen", sagt
Hans Seger von der Lausitzer Kultur2, „leuchtet vielmehr aus
allem und jedem Zuge klar hervor", und man hat ihren
Charakter deshalb als illyrisch bestimmt. Aber vor den Illy-
riern war das Land wohl auch nicht menschenleer gewesen,
und an diese Nichtindogermanen denke ich eher als an einen
verschiedenen indogermanischen Stamm.

Ich habe hier nur ein Gerippe gegeben, dem erst genauere
Ausführung Fleisch und Bein verleihen könnte. Ich berühre
mich wohl auch gelegentlich mit Ausführungen, die schon

vor mir ein Anderer gemacht hat. Wo mir das bewusst war,
habe ich es gesagt, doch mag ich auch Anregungen empfangen
und den Anreger vergessen haben: in diesem Falle kann ich
nur bekennen: „wir Alle sind Sünder und mangeln des Ruhms".
Vieles von dem, was ich gesagt habe, ist sehr hypothetisch,
doch scheinen mir die Hypothesen heuristischen Wert
beanspruchen zu dürfen. Der Parallelismus bei Hellenen und
Germanen lässt tief blicken. Denn, wo immer indogermanische
oder andere Eroberer auf fremdem Grunde aufbauen, werden
sich ähnliche Verhältnisse entwickeln und die gleichen Fragen
aufwerfen. Am greifbarsten ist vielleicht der vorindogermanische

(etruskische) Einfluss bei den Römern, weniger leicht
ausscheidbar der dravidische Einfluss im Erdmutter- oder
Shivakult bei den Indern. Das Problem der Verteilung
irgendwelchen Kulturbesitzes auf Einwanderer und Urbevölkerung
muss in jedem einzelnen Falle besonders untersucht werden,
aber bis zu einem gewissen Grade kann man doch schon aus
solchen Einzeluntersuchungen allgemeine Leitlinien gewinnen.

1 Hoops, Reallexikon der germanischen Altertumskunde III, 374 ff. —
2 Reallexikon der Vorgeschichte VII, 256.


	Die Religion der Germanen

