
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 43 (1946)

Artikel: Il Beato Manfredo Settala

Autor: Robertini, Agostino

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Il Beato Manfredo Settata.

Da Don Agostino Robertini, Verscio.

Sembra inutile indagare il perchè sia così poco noto il
nome, la vita, la leggenda del Beato Manfredo Settala, anche
nello stesso Cantone Ticino. Credo che la ragione principale
di questa indifferenza o ignoranza o dimenticanza, dipenda da

questo fatto: alla tomba del Settala non ci fu mai un
pellegrinaggio vasto e generale.

I visitatori della sua tomba, dal 1217 ai tempi moderni,
furono quasi esclusivamente gli abitanti delle pievi di Riva S.

Vitale e di Arcisate (Varese). Nessuno mai si interessò di
divulgare tra il popolo le notizie dei miracoli, delle leggende —
tranne che a viva voce da padre in figlio — nessuno mai si
interessò ad attrezzare il luogo del pellegrinaggio; e la chiesa
di Riva S. Vitale, che oggi è di un barocco settecentesco, dal
1700 indietro era una di quelle chiese rurali, mezzo romaniche,
in cui l'unico ornamento erano gli affreschi molto rustici e

paesaneschi, se dobbiamo credere ai testi delle visite pastorali
dei vescovi di Como. Pure senza apparato speciale, la memoria
del Beato Settala è viva ancora oggi dopo oltre 700 anni dalla
sua meravigliosa morte.

Questo santo indigeno non è però ticinese, ma di origine
milanese, nato da una delle famiglie più antiche di Lombardia.
Durante alcuni anni imprecisati fu parroco di Quasso al Piano,
un paese vicino a Porto Ceresio. Ma poi temendo per la sua
anima e per la responsabilità del suo ufficio, decise di fare
vita eremitica, e si ritirò sul Monte S. Giorgio, a Meride, in
territorio ticinese. Visse lassù molti anni pregando e macerando
il suo corpo con il digiuno e la solitudine, al modo degli
eremiti orientali

I suoi antichi parrocchiani di Quasso non lo dimenticarono

e ogni tanto salivano sul monte a cercargli preghiere,
consigli, miracoli anche. E il Santo, dice la bella leggenda,
sfuggiva quelle visite, nascondendosi in una spelonca aperta

20*



308 Don Agostino Robertini

nel lato del monte verso Lugano. Ancora oggi la mostrano
ai visitatori, ed è detta „la tana dal Beat".

La liturgia locale — risalente almeno al 1500 — accettò
questo fatto, cantandolo in un inno latino con queste parole:

Visitabatur saepius
a multis circumstantibus
quod praevidendo fugiens
suam intrabat cellulam.

I ragazzi — ed è naturale — visitano spesso la spelonca
del Beato, discendendo pian piano tra un masso e l'altro, e

sostando a guardar dentro nel profondo, sperando di trovarvi
qualche traccia del loro santo.

Ogni anno il vento vi ammonticchia dentro foglie e piccoli
rami, che l'acqua e la neve appianano e consumano, e quell'
ammasso diventa all'occhio infantile, il letto di foglie del grande
penitente, un sasso visto e intravvisto è il guanciale; i muc-
chietti di legna anneriti sono segni di antico fuoco, e il luogo
aspro e solitario, ma aperto verso il lago, verso i campanili
di Bissone, Campione, Carona, Morcote, è secondo la fantasia
popolare, il luogo più adatto per la preghiera. Ogni giorno fin
lassù, arrivavano i canti delle campane di decine di campanili,
e ciò era un invito — se mai fosse necessario — alle
meditazioni ed alle preghiere lunghe e profonde del Beato.

Però l'eremita del S. Giorgio, secondo la tradizione popolare,

non era un fanatico della spelonca o della cella, come
S. Ilarione o lo Stilita. Ogni tanto scendeva al piano, verso
Meride, verso Varese, verso i paesi del Lago di Lugano e
Riva S. Vitale.

Da questi viaggi nacquero le più belle leggende, i fatti
più meravigliosi che si raccontano dal nostro popolo, sul conto
di un uomo che visse accanto alle nostre case, ai nostri campanili.

Raccontano le storie locali, molte antiche, di un ladro,
capo di ladri, detto „Mago di Cantone" — mago da Canton —
che aveva castello o tana su una collinetta accanto alla strada
che va da Riva S. Vitale a Rancate, e proprio sulle strade
antiche che menano a Tremona, a Meride e al S. Giorgio.

Tra le molte crudeltà e violenze che il mago di Cantone
avrebbe commesso ci fu anche questa: da una casa patrizia
di Meride — Oldelli, o Fossati, o Roncati o Avanzini, famiglie
di un certo conto locale già nel 1400 — rapì la più bella

ragazza il giorno delle nozze, e la portò nella sua tana. Fu



Il Beato Manfredo Settala 309

un pretendere il jus primae noctis — in uso ad Arogno per
esempio fino a non molti anni fa — fu un gesto di intimidazione

o di vendetta? Inutile epericoloso per la famiglia così

volgarmente offesa tentare la liberazione o pensare alla
vendetta; la mano del brigante sarebbe subito caduta con tutto
il suo peso contro chi avesse osato tanto.

Una rappresentazione teatrale popolare locale portò sulle
scene questo fatto di violenza, raccontando della eccitazione

paesana e della calma sopravvenuta quando in paese
improvvisamente si presentò il santo Eremita. Egli, disse, sarebbe
entrato nella casa del Mago, egli avrebbe riportato a casa la
bella Teodolinda.

La rappresentazione teatrale fa andare il Beato, pregando,
a passi lenti e sicuri con un bastone in mano, verso la casa
del brigante, o lo introduce nella casa del violento. E prima
chiedendo e poi minacciando i castighi di Dio — era ancora
il tempo che si temeva Dio anche dai briganti — spaventa
così il ladrone che Teodolinda gli è subito consegnata. E il
Beato Manfredo tenendola per mano, la riporta a casa ed

allo sposo.
Per quante ricerche abbia fatto non mi fu possibile

trovare il manoscritto di questo teatro popolare. Sarà passato
da una mano all'altra — mani di muratori e di contadini —
e ridotto alla completa consunzione.

Ci dovrebbe però essere uno scritto a stampa, di un certo
Roncati, della fine del 1800, ma anche questo libretto di storia
locale, ove la leggenda del Settala e di Teodolinda è riferita,
è assolutamente introvabile. E chi lo possiede lo tiene in fondo
ai cassoni, assieme alla veste da sposa della bisnonna, e ai
lunghi spilli d'argento della nonna.

Una specie di documento della leggenda esiste: un dipinto
del 1600 del pittore Giorgioli, nella chiesa di S. Silvestro a

Meride, rappresenta S. Giorgio che libera la vergine, figlia del
re, dal mostro. E accanto all'eroico soldato è dipinto un santo
vecchio, il Beato Settala, così idealmente associato a ricordare
i Santi di Dio sempre vivi in ogni secolo e sempre pronti a

buttarsi, per il popolo e il debole, contro la sempre rinascente
prepotenza dei violenti.

Le antiche leggende parlano, come di tanti altri santi
eremiti, di guarigioni avvenute sul San Giorgio, di liberazione
di ossessi, di consolazione improvvise, per la benedizione e la



310 Don Agostino Robertini

parola del Beato. Il pittore Pietro Chiesa in uno dei tre grandi
quadri da lui dipinti in chiesa di Riva S. Vitale, rappresenta
il Beato che prega, sul monte, e attorno a lui i malati guariscono,

gli storpi riprendono l'uso delle gambe, i disperati tornano
giù dal monte riconciliati con la vita ed il dolore.

Le due più belle leggende sul Beato vivente sono però
quelle del pane e quella del campo di orzo.

Raccontano le tradizioni: al tempo del Beato Manfredo
gran carestia tormentò gli abitanti della valle di Lugano, i
pescatori, i ceramisti, i poveri contadini di Riva S. Vitale. Solo i
ricchi avevano appena da vivere, e solo i furbi e i prepotenti
se la passavano bene.

I poveri, le madri, i bambini basivano di fame e di
miseria per le strade e nelle case. I pescatori, senza pane, non
avevano più la forza di andare per il lago con la barca e le
reti. Un giorno discese dal monte il Beato, arrivò nelle contrade
di Riva, belle di archi e di colonne, ma cupe e silenziose per
la tragica agonia della sua gente. Egli incontrò, davanti ad

un quadrato di case, un gruppo di mamme disperate, che

appena lo videro, gli tesero i bambini gementi, implorando
dal Cielo e da Lui pane e pietà. Il Beato le guardò paternamente,

in ginocchio sulla via si raccolse in preghiera e disse

poi: „Madri, qui c'è un forno, nel nome del Signore infornate
queste pietre — o le indicò — e il Signore vi aiuti e vi
benedica". Indi ripartì perii monte, mentre le madri alcuni minuti
dopo levarono dal forno tanti tanti pani buoni.

Anche di questa leggenda così vera, nella storia umana,
il pittore Pietro Chiesa ha dipinto una illustrazione attorno
alla tomba del Settala, in chiesa di Riva S. Vitale.

In una vecchia carta del 1758, copia di un'altra molto
più vecchia, e risalente almeno al 1500, è raccontato il miracolo

del forno e del pane con queste parole e precisazioni:
„Entro la casa vicina al forno, eravi l'effigie del Beato

Manfredo che stava ginocchioni e dai nostri antenati abbiamo
inteso, che in detto forno aveva moltiplicato i pani. Detta
effigie attualmente è affatto caduta, attesa la vetustà dei muri."

Ma se non esiste più l'antico affresco, esiste ancora, da
secoli, a Riva S. Vitale, una istituzione locale detta: il Pane
del Beato. Ogni anno il 26 gennaio, alla vigilia della festa
del Beato Manfredo, davanti alla tomba del Settala, l'arciprete
benedice un grosso mucchio di pani, che poi sono distribuiti



Il Beato Manfredo Settala 311

ai presenti, e a tutte le famiglie del borgo. L'obbligo di
provvedere tale pane compete ai Patrizi, i quali anche
possiedono dei legati fondati per tener viva questa immemorabile
costumanza. I protocolli dei patrizi del 1673 ne parlano come
di una cosa abituale di ogni anno. Un tempo i patrizi si

preoccupavano di consegnare il Pane del Beato, anche all'eremita
che viveva sul San Giorgio, e ai frati capuccini di Mendrisio
e Lugano, ed ai padri Serviti di Mendrisio.

C'è chi vede nel dono del pane benedetto del 26 gennaio
un mezzo per tener viva la memoria del miracolo del pane:
c'è chi ci vede un mezzo'caritativo di aiutare i poveri, in onore
del Beato, e altri credono che in antico, tale uso servisse a
chiamar gente al pellegrinaggio.

Il pano benedetto ancora oggi viene distribuito, come
un tempo, e la gente lo porta a casa e ne usa, dicono, in
caso di malattia e per devozione. Il Medio Evo racconta di
altri Santi miracoli simili a quello del quale parlammo.

Ecco quanto racconta la Leggenda Aurea, su un miracolo

di S. Lorenzo: „Un prete che aveva nome Santolo, volendo
racconciare una chiesa di S. Lorenzo ch'era stata arsa dai
Longobardi, pattovì molti maestri. Si che una volta, non
avendo lui che dare loro che manicare, fece orazione a Dio
e a S. Lorenzo e andossene a un forno e, ragguardandovi
dentro, trovovvi un pane bianchissimo : ma non potendo quello
poco pane bastare ad un desinare di tre persone, S. Lorenzo
non volendo che i suoi lavoranti venissero meno, tanto il fece

moltiplicare, che bastò a nutrimento di tutti i lavoranti perX dì."
Piena di sentimento e di serena bellezza è pure la leggenda

del campo di orzo, leggenda molto raccontata dai popolani
e della quale è quasi ancora visibile e leggibile il documento.

Ancora negli anni della grande fame. D. Beato scese un
giorno dal monte e si fermò a riposare a metà strada, nella
frazionerai Albio. Era giorno di caldura soffocante, che seguiva
cento altri giorni infuocati. L'acqua era inaridita nelle fonti,
i prati erano arsi e boccheggianti qua e là per l'arsura,
frumento, segale, granturco bruciati sui campi, troppo sole e poco
pane. Lassù in Albio i contadini seminarono orzo un certo
giorno, sperando che la pioggia del buon Dio sarebbe arrivata,
ma sperarono invano.

Il Beato sapeva della fame e della miseria, sapeva delle

speranze deluse della povera buona gente, e mentre riposava



312 Don Agostino Robertini

guardava il campo vicino, verde e giallo, coi miseri steli che
invano si sforzavano a reggersi, prossimi ormai a cadere
consunti dal sole. Se anche l'orzo se lo portava via la caldura,
arrivava la fame nera per la povera gente del monte. Il Beato
improvvisamente, seguendo, si capiva, un suo pensiero interno,
chiamò i contadini disanimati e ordinò: „Zappate il campo,
abbiate fede, il Signore vi aiuterà." Due giorni dopo al calar
del sole, l'orzo era maturo. Contro le balze di Albio il sole
mandava riflessi dal Generoso, che parevano luci di benedizione
sulle belle spighe piene cresciute e maturate, così mirabilmente.

Ancora la vecchia carta del 1758, copia di un'altra del
1500, parla del „miracolo" di Albio con queste parole:
„Attestano i sottoscritti, previo loro speciale giuramento, che nel
podere chiamato Albio in territorio di Riva S. Vitale, situato
quasi a metà del Monte S. Giorgio, su cui condusse vita beata
il B. M. Settala, vi è un campo che chiamasi Campo del Beato,
perchè vuoisi — per tradizione avuta dai nostri maggiori —
che ivi abbia intercesso una grazia da Dio, ai poveri coloni
miserabili di quel possesso, facendo maturare l'orzo due o tre
giorni dopo averlo zappato." Il Campo del Beato — Camp
dal Beat — è adesso proprietà della chiesa, e i pellegrini del
Monte S. Giorgio, passandovi accanto, vi fanno buona stazione,
beandosi l'anima della memoria delle cose mirabili compite
dal loro santo indigene.

È molto interessante qui ricordare l'ambiente in cui —
secondo la storia o la leggenda — si muovevano in mezzo
agli uomini, altri santi — grandi santi — negli stessi anni
del Beato Manfredo Settala. Penso a S. Francesco di Assisi

e a S. Antonio da Padova.
Racconta frate Leone: Il beato padre Francesco era nella

casa di un prete a Rieti e tanto il popolo si accalcò presso
la casa, che la vigna del prete ne fu tutta calpestata. Ma il
dolore del prete diventò al mattino dopo, meraviglia e gioia,
perchè la sua vigna era più bella di prima.

E lo Speculum Perfectionis racconta: Frate Antonio
predicava e il popolo calpestò, per vedere ed ascoltare da vicino
il Santo, un campo di frumento maturo. Frate Antonio pregò
il proprietario di star quieto e di non pensare al danno. La
mattina dopo il grano era rialzato e tutto intatto. — Su quel

campo, detto campo del miracolo del frumento, fu eretto nel

1426 un oratorio e dipinto il miracolo.



Il Beato Manfredo Settala 313

:i Y ^- IM

y

s
1J

*L "|¦t^"
"" ^è

!k1

\ 1

\ 'Jr' #

JÊÊ^b'

Photo: Herbert Kiledi, Lugano.

Bagutti, Il Beato Manfredo Settala morto, trasportato dai buoi.

Secondo una tradizione antichissima Manfredo Settala
morì nel 1217. Ciò si deduce anche da questo fatto: nella sua
tomba che fino al 1387 era dietro l'altare, si trovò, nel fare
la ricognizione del cadavere, una grossa coperta di cuoio intarsiato,

sulla quale era incisa la data 1217, che presumibilmente



314 Don Agostino Robertini

si riferiva all'anno di morte. Morì nella chiesa del monte
S. Giorgio.

La leggenda popolare racconta ancora: La mattina del
27 gennaio di tanti anni fa, le campane di Meride presero a
suonare improvvisamente, senza ragione e senza campanaro,
e nessuno le potè fermare. Qualcuno disse: è morto il santo
eremita. E mentre tutti corsero al monte, le campane scampanarono

a gran concerto. Cessarono solo quando la gente arrivata
sul monte, trovò il beato, ginocchioni, morto. Così lo rappresenta

il pittore Bagutti in una tela della chiesa di Riva S. Vitale,
e così il pittore Rinaldi, in una bella cappella nella campagna
di Meride.

Altre volte già, secondo la leggenda, il suono misterioso
delle campane annunciò ai viventi la morte dei Santi.

All'Arcella di Càpodimonte, suonarono così le campane,
mentre moriva S. Antonio da Padova. Scampanarono così, laggiù
nell'Italia meridionale, alla morte del santo vescovo Donato;
anzi allora le candele della chiesa si accesero improvvisamente
davanti al cadavere del vescovo. A Cascia, nell'Umbria, il
22 maggio 1456, in pieno Rinascimento, morì dopo una vita
di fatti mistici specialissimi, santa Rita da Cascia, e le campane
suonarono a gran concerto, intoccate da mano umana, mentre
la santa moriva.

La notizia della morte del Beato Manfredo corse per
tutte le terre vicine, continua la leggenda e gran gente arrivò
sul monte. Davanti al cadavere o alle reliquie dell'eremita,
avvenne uno di quei fatti particolari del medio evo, così
fanaticamente devoto del corpo dei Santi.

Basterebbe ricordare quanto avvenne alla morte di S.
Antonio da Padova proprio in quegli anni, tra gli abitanti di
Padova e quelli di Càpodimonte — e ciò è criticamento storico
— che si impegnarono con giuramento, eostasse anche la vita,
ad impedire il transporto del cadavere di S. Antonio dall'Arcella
a Padova. Pure sul S. Giorgio sembra ci fosse nata una grossa
lite tra i pretendenti il corpo di Manfredo Settala.

La gente di Quasso al Piano (Varese) invocava il diritto
di seppellire il suo antico parroco, nella sua terra; Meride
voleva il corpo perchè il S. Giorgio era su territorio di Meride
e perchè le campane loro avevano suonato la morte e perchè
essi per primi lo avevano trovato morto; Riva S. Vitale e l'arciprete

volevano il Beato, invocando diritti di giurisdizione.



11 Beato Manfredo Settala 315

Era molto difficile decidere la delicata e affettuosa contesa,
tanto più perchè il cadavere era fermo e pesante come una
montagna. Ma il Medio Evo aveva dei mezzi, per le decisioni
pericolose, che noi adesso abbiamo perduto.

Si decise di condurre sul monte due giovenchi di un
paese vicino, di aggiogarli ad una slitta, su cui fosse posto
saldamente il morto, e di far partire i buoi senza guida. Essi

— quando si fossero fermati — avrebbero deciso il conteso
destino delle sante reliquie. Così fu fatto.

Manfredo Settala, condotto dai buoi fece il suo ultimo
viaggio di mortale. I giovenchi costeggiarono qualche centinaio

di metri il crinale e poi si buttarono giù nella discesa,

verso Riva S. Vitale. In pieno gennaio al passaggio della slitta
i noccioli, le rose spine, i cornioli, fiorirono gialli, bianchi e

rosati, i castagni, i frassini, gli ontani, i ginepri arcigni, si

piegarono a fare strada larga e sicura. A Riva, i buoi andarono
verso la chiesa plebana, ne infilarono decisi la stretta porta,
che divaricò i suoi fianchi, come due gambe d'uomo, e si

arrestarono queiti davanti l'altare, che da tanti secoli è il
sepolcro del Beato.

Un tale o puritano o incredulo al vedere quel trasporto
così indegno al vedere i buoi entrare in chiesa come i
cristiani, e l'entusiasmo irrefrenabile del popolo di Riva borbottò
a bassa voce con gli amici, il suo malcontento e la sua
disapprovazione. Quasi istantaneamente lo colpì una febbre
violenta, che lo buttò a terra privo di forze. Ma più tardi
capì lui pure la volontà di Dio, così chiaramente manifesta,
si pentì del suo peccato e davanti alla tomba del beato gli
cessò ogni malanno.

Il pittore Bagutti nel 1782 dipinse su tela anche questo
ultimo mirabile atto della vita del Settala, sostituendo con il
suo, un vecchio quadro riproducente lo stesso tema, ma ormai
sciupato dagli anni.

Come è commovente e significativo l'associare alla
sepoltura dei santi, che vissero secondo le capacità umane,
seguendo la più pura volontà di Dio, gli animali che vivono
secondo la pura natura, la perfetta volontà di Dio su di loro!

È questa tra le tante, una delle più belle invenzioni del
Medio Evo. Chi non ricorda il vecchio prete Zosimo che chiamò,
nel deserto, i leoni a seppellire S. Maria Egiziaca, la peccatrice?

E S. Antonio che si vidde arrivare lui pure, i leoni a

•menar a«r FT«



316 Don Agostino Robertini

seppellire S. Paolo, perchè egli vecchio era incapace a
scavare una fossa?

E come è vera, di una verità di venerazione e di fede
la decisione dei buoi nelle contese dei corpi santi.7 Uno scrittore

di Como, il Tatti (1663), riferisce una leggenda antichissima,

identica a quella del Settala. Eccola nella sua fresca

semplicità: „Morì in una spelonca vicino alla città dove abitava
quasi da eremita, al tempo del re ostrogoto Teodorico, il
vescovo Eutichio (535) più colmo di meriti che pieno di giorni.
Corsero lassù i cittadini, e il concetto universale della rara
bontà del pastore partorì una grandissima contesa intorno al

luogo del di lui sepolcro. Essendo morto Eutichio fuori del
vescovado, e in un sito comune a tutta la città, suscitò diverse
pretensioni, poiché lo bramava ciascuno, per la chiesa della
sua vicinanza. Si contrastò per buona pezza, non volendo gli
uni ceder agli altri, le ragioni che avevano su tesoro si
prezioso. All'ultimo, doppo vari partiti proposti e rifiutati,
convennero pure in questo, che si cercassero tra le prossime ville
due giovenchi indomiti, e che a loro si rimettesse la decisione
di si fatta contesa. Dove questi fermati si fossero, quivi ancora
senz'altra replica si conservasse, come in luogo determinato
da Dio, il sacro corpo. Rinvenuti i giovenchi, si congiunsero
ad un carro, e sopra il carro si depositarono, in un'arca, queste
sante reliquie. Ma non si tosto i tori furono lasciati liberi e

senza guida, che di tutta carriera calarono dal monte verso
Vico, e si arrestarono prima di entrare nella chiesa di S. Giorgio".

Questa era stata per avventura la parrocchiale del Santo,
e con donarsele doppo morte, volle riconoscere la grazia della
vita da lei ricevuta nel battesimo. La diocesi di Como aveva
un tempo un suo curioso Martirologio poetico, nel quale con
pochi distici dipingeva la vita dei santi locali. Dice il
Martirologio sul Beato Manfredo:

Manfredi mortem pandunt agitata metalla
Dissidium tumuli composuere boves.

E del Beato Eutichio dice:

De sacro litem natam pastoris humando
corpore, non domiti composuere boves.

Dove si vede la dipendenza leggendaria e letteraria della vita
dell'uno dall'altro sant'uomo.



Il Beato Manfredo Settala 317

"W\

ri»., ir

Photo : Herbert EUedi, Lugano.

Bagutti, Morte del B. Manfredo Settala.

La mitologia orientale, la mitologia germanica ricorda

pure simili fatti attorno al corpo dei suoi eroi e attorno all'
origine di certi luoghi mitici.

Anche la Bibbia racconta del destino dell'Arca dell'
Alleanza, che Dio volle affidato al libero andare di due



318 Don Agostino Robertini

giovenche (vedi libro primo dei Re, cap. quinto, v. 6 e

seguenti).

Il leggendario cristiano riferisce di famosi santuari e

monasteri, che furono edificati in posti scelti dall'istinto dei buoi.
Conrado di Seldenbüren volle costruire per i benedettini

che venivano da S. Benigno di Fruttuaria (Piemonte)
un monastero nelle alte e solitarie valli di Engelberg, verso il
1120. Fece iniziare il lavoro, ma non riusciva mai a tirar su
le mura, che sempre misteriosamente cadevano. Dice la
leggenda, una voce del cielo gli disse: aggioga un bue, carica
sassi su una slitta, costruirai il monastero dove il bue si
fermerà. Così fece. Il bue partì verso più alti prati, ma lassù

gli si fece incontro un orso, e si dovette battere con quello
e ucciderlo prima di arrivare e fermarsi sul posto scelto dal
cielo, per la edificazione del grande monastero.

Dove si vede chiaramente come la leggenda per
amplificazione e trasposizione personifica le varie difficoltà di luogo,
di persone, di fatiche occorse a costruire il monastero degli
Angeli.

Accenno ad un'altra leggenda che ha molte affinità con
tutta la leggenda del beato Manfredo Settala.

E raccontata in una cronaca epica e ingenua, dal primo
abbate di Clunj, il Beato Odone, morto verso il 950 sulla
tomba di S. Martino di Tours, e si riferisce ad un avvenimento

storico dell'856: la fuga di S. Martino. In quell'anno
le sante reliquie di S. Martino furono portate ad Auxerre per
impedirne la profanazione durante una invasione barbarica al
sud della Francia. Dopo qualche decina d'anni, durante i
quali avvennero ad Auxerre cose mirabili, il corpo di S. Martino

fu riportato a Tours. Quando dopo tanta lontananza, il
santo toccò i confini della sua diocesi, persino le cose inanimate

e insensibili diedero segni di gioia e di riconoscenza.
Gli alberi, benché fosse inverno, contro ogni legge di

natura, buttarono fuori foglie e fiori primaverili, le porte
delle due chiese si aprirono da sole, le lampade, le torcie,
le candele delle chiese si accesero miracolosamente e
simultaneamente: tutti i malati, anche quelli che non volevano,
guarirono.

11 leggendario cristiano racconta simili „giudizi di Dio"
non solo per le reliquie dei Santi, ma anche per certi oggetti
religiosi particolarmente venerati.



Il Beato Manfredo Settala 319

Del notissimo Crocifìsso di Lucca — Volto Santo — si

racconta: Nicodemo ricevette in dono dagli angeli un Gesù
in croce, da loro scolpito (acherotipo). Morendo lo affidò al
suo amico Isaccar, che lo nascose, e nessuno più lo vidde fino
al 742, quando al pellegrino gerosolimitano Gualfredo vescovo
fu dal cielo rivelato, che quel crocifisso si trovava in una certa
spelonca a Ramla. Per salvare quell'oggetto dalla furia
iconoclasta, Gualfredo lo portò a loppe, per mandarlo in Europa.
Arrivò a loppe di notte e trovò nel porto una nave ormeggiata

e illuminata, e si sentì spinto a caricarvi il Volto santo.
La nave partì sola, arrivò nel mar Tirreno a Luni, vicino a

Lucca, sempre illuminata.
E mentre prima fuggì sempre davanti a chi tentò di

salirvi, stette ferma mentre il Beato Giovanni, vescovo di Lucca,
vi montò sopra. Egli vi trovò il Volto santo, lo portò giù e

lo caricò sopra un carro tirato da giovenchi, i quali senza guida
partirono per Lucca. Il vescovo collocò la statua in S. Frediano,
ma al mattino dopo la trovarono nella cattedrale di S. Martino,
dove è tutt'ora.

Di due altri crocifissi — eguali al Volto santo di Lucca
— si racconta che arrivarono misteriosamente uno a Roma e

l'altro in Francia, ove vi fu contesa tra Dives nel Calvados
e Rue nella Somme per il possesso. Anche là i buoi indomiti
troncarono la contesa a favore di Rue.

Quale valore hanno i fatti mirabili del Beato Manfredo
Settala? E molto difficile ammettere come storico il trasporto
suo dal monte, o il suono delle campane, e forse anche la
moltiplicazione dei pani e la maturazione subitanea dell'orzo.
Tali racconti sono tutti segnati da un carattere leggendario
tipico di quel tempo, un carattere affatto simile a cento altri
racconti ed a centi altri santi ed eroi.

Si tratta di leggende di glorificazione e di amplificazione,
di integrazione, come dicono gli specialisti di questi studi.

Il medio avo troppo frequentamente da un fatto minimo,
da un indizio storico, da una circostanza misteriosa od
inspiegabile, cavava fuori le sue storie fantasiose che spiegavano
tutto, e ci credeva e guai a chi non ci avesse creduto.

Le crociate quante leggende crearono. Non c'è ancora
ad Apt di Provenza un magnifico tappeto orientale donato



320 Don Agostino Robertini

alla chiesa e diventato in pochi anni il Velo di S. Anna?
Pure reca in un lato la scritta: 1099 El Mustali, principe dei
credenti. Era un tappeto del Califfo che comandava Gerusalemme

al tempo della prima Crociata.
S. Bernardino racconta, berteggiando, la storia della tomba

di S. Bonfiglio, dove la gente veniva a pregare e dove
avvenivano miracoli — e Bonfiglio era un cane, e la tomba,
tomba di un cane.

E da un semplice simbolo non cavò fuori il popolo la
leggenda dei cento et cento maiali che ad intervalli assaltavano

S. Antonio nel deserto? Non vi è successo di udire da

qualche parola veneranda questa storia, accomodata e giustificata

con l'episodio di Gerasa? (Matt. Vili, 28, 34) Pure il
maialetto che fa compagnia a S. Antonio ha ben altra
spiegazione, chiara e ovvia. La diede già nel 1600 il Celasio,
nel „De Veteribus ritibus Christianorum", quando scrisse: Sus

ad pedes S. Antonii dénotât sensuales voluptates quas ille
conculcaverat. E il campanello al collo del maiale indica la
schiavitù nella quale il santo tenne le tentazioni, con la
continua vigilanza sulle sue facoltà fisiche e morali.

E non senza buone ragioni c'è chi dice ehe la bella
leggenda di S. Cristoforo, non ebbe altra origine che il suo nome
così pieno e grande. E vero che tali racconti erano poi
creduti da tutti, erano argomento non solo di pie letture, ma
anche di gran parte dell'oratoria sacra. La leggenda aurea
non è altro che un prontuario di prediche. Ma così si vedeva
e si pensava a quel tempo.

La prova data da tanti studiosi della approvazione
episcopale sul culto di reliquie e di santi e beati, ha un valore
di solito puramente personale, quanto cioè valeva lo spirito
critico e la indipendenza morale del vescovo, e nulla più.

La credenza nei miracoli dei santi e nelle leggende relative

era così radicata che anche gli stessi teologi la subivano
al punto, da forzare la teologia a spiegare fatti impossibili.

Sembra che S. Tommaso d'Acquino accetti la leggenda
di Traino all'inferno, ma liberato poi dalle preghiere di
S. Gregorio Magno, come riferisce Paolo Diacono nella vita
del Santo.

S. Tommaso prende atto del fatto e dice : se Traiano ecerte
altre anime furono liberate dall'inferno : dici opporte quod non
erant in inferno finaliter deputati (In Suppl. quaest. 75, not. 5).



H Beato Manfredo Settala 321

Fosse anche così, nulla da ridere, perchè anche il secolo
ventesimo inventa e crede a leggende sbalorditive, che se

non forzano le porte dell'inferno, non pretendono gran che
di meno. ^ *

*
La tomba del Beato Manfredo Settala a causa della sua

santa vita, delle leggende popolari, delle grazie che certamente

operava, delle ripetute e solenni approvazioni episcopali
diventò un centro di attrazione delle folle e delle anime. Inin-
terottamente dal 1300 in avanti ci sono notizie di pellegrinaggi

e di solenni feste. Particolarmente importante come
meta di pellegrinaggio diventò la tomba del Beato Manfredo
tra il 1400 e il 1700, e poi scemò di importanza e di notorietà
per le stesse ragioni che decaddero altri luoghi di pellegrinaggio

molto più famosi e attrezzati.
La parrocchia di Quasso al Piano — è notato in un

documento — nel 1643 pellegrinava per tradizione già antica, nei
luoghi ove visse e morì il suo antico parroco. Una volta andava
al S. Giorgio e una volta andava a Riva S. Vitale, ogni anno.
E in occasione del pellegrinaggio a Riva si davano ai pellegrini,

arrivando a Brasino-Arsizio (Ticino) una libbra di castagne
cotte e un mezzo di vino, e a Riva dopo la Messa, una micca
di pane (forse il pane del Beato). Il pellegrinaggio di Quasso
cessò solamente — come tanti altri — dopo la metà del 1700

per ordine di Giuseppe II, il quale voleva impedire ai suoi
sudditi di uscire dal regno, ma più voleva distruggere statue,
devozioni e pellegrinaggi, per la sua furia di propagandista
del giansenismo. Tre volte all'anno, è detto nel 1673, la
parrocchia di Meride, per antica tradizione pellegrinava al S. Giorgio
„dove habitava il Beato Manfredi Settala".

Il pellegrinaggio si compie ancora adesso, ma solo una
volta all'anno, e assieme alla gente di Meride ci vanno
moltissimi dei paesi confinanti, il lunedì dopo la Pentecoste, e vi
celebrano una festa devota, lieta e rumorosa, ancora profumata
da antiche costumanze.

Pure la parrocchia di Riva S. Vitale visita ogni anno il
romitorio del suo Beato, nella seconda domenica di maggio.

Ad intervalli di anni, si celebrano alla tomba del Beato,
grandi pellegrinaggi e feste votive.

Accenno a quello del 1810, mese di agosto. Allora le

pioggie continue minacciavano ogni raccolto e peggio, la stessa

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIII (1946) 21



322 Don Agostino Robertini

sicurezza di Riva e dei vicini paesi addossati come sono al lago
e alla montagna. Il lago straripava sempre più e le montagne
buttavan giù acqua da tutte, le valli e da tutti i sentieri. Gran
folla pregò per tre giorni nella chiesa di Riva, e le cronache
locali dichiarano che subito la calamità cessò.

Come in ogni altro luogo di pellegrinaggio, non mancano
neppure a Riva le testimonianze di „miracoli" di grazie ricevute,
i doni votivi, le tavolette votive.

I quadri votivi sono però scomparsi, venduti o distrutti,
per ragioni ignote. A quanto sembra dovevano essere molti,
vari e interessanti, e abbastanza antichi. Perchè, come
raramente si trova nel Ticino, c'è nell'archivio parrocchiale di
Riva una specie di „liber miraculorum", copia di uno e di
altri più antichi e più completi. Codesto libro è però
semplicemente un foglio doppio, scritto dal prete Angelo Maria
Bernasconi nel 1758, copiando un antico manoscritto risalente al
1500. In questo foglio sono descritti otto grazie o miracoli, e

molti altri „miracoli", dice esplicitamente il prete, sono
tralasciati. A mio parere la grazia più interessante è la seconda,
in cui è coinvolto un prete troppo zelante dell'onore del Beato,
e il Beato stesso geloso delle sue ossa.

Trascrivo le otto grazie:

1. Un certo Pietro Francesco Vassallo figlio di Matteo detto del grosso
qui di Riva, già 40 anni sono, il quale ritrovandosi affatto stroppiato delle

gambe, in occasione che si mostrava il corpo del detto Beato all'illustr. signor
conte Francesco Seno Borella di Vimercate dal molto Reverendo sig. arciprete
Rusca, andò ancora il medesismo a vederlo con le tamole, e si invotò al
suddetto Beato e restò subito liberato affatto dal male, e questo lo confessano mo.
Lazzaro Bernasconi ancora vivente d'anni 60 incirca, e mo. Manfredo Pianta, e

Giov. Antonio Bernasconi, ambi di Riva.
2. Al reverendo sig. Curato di Besazio per nome Andrea nel giorno della

festa che è alli 27 gen.ro già da 45 anni incirca, essendogli commesso dal sotto
sig. arciprete di chiudere l'arca, il sigr. curato per devozione gli levò un dito
per riportarlo alla sua chiesa e subito restò ceco, che non potè uscire da
chiesa, fu riferita al medesimo signor arciprete, il quale ancora esso confessò

la verità, e così fu consegnata la reliquia chiedendo perdono al Beato e subito restò
libero, e questo lo confessano persone ancora viventi, cioè il mro. Gerolamo Vassallo
detto di Nicola d'anni 65, e mro. Giacomo Antonio Cattaneo d'anni 80 incirca.

3. Mro. Costantino Sasso ritrovandosi assalito da un grandissimo male
d'orina o pietra, fece voto al Beato di visitare tre volte il suo altare, e compite

le tre visite, restò libero dal male, e questo miracolo viene comprovato
con giuramento dal medesimo, da suo figlio e sua madre Marta.

4. Beatrice, moglie del fu Antonio detto il Simone, ritrovandosi aggravata

da flusso di sangue più d'un anno, si invotò al Beato, promettendo tutti



Il Beato Manfredo Settala 323

i giorni per un anno d'una visita, incominciando la devozione incominciò anche

il male a cedere, e proseguendo la suddetta devozione si liberò affatto dalla

indisposizione: vedendosi libera, cessò ella di compire la sua devozione, ed il
male istesso di nuovo gli sopragiunse, di tal maniera che la ridusse alla fine

di sua vita, e questo viene testificato da sua sorella.
5. Giovanni Vassallo detto di Nicolao infermandosi d'un ginocchio con

ritiramento dei nervi, non potendo trovarvi alcun rimedio, fece voto al Beato

di digiunare per sempre e fare vigilia nel giorno avanti la sua festa, e subito
restò libero dalla sua infermità, testimoni Giovanni Porta e Clemente Bernasconi.

6. Un figliolo di Francesco Sala, quale mentre abitava in Milano, trovandosi

in male stato per indisposizione, causata da rottura di membri, disperato

per non trovarsi rimedio alcuno da chirurghi, si ricordò del Beato di sua patria,
e si invotò di illuminare per qualche tempo il suo corpo, e subito risanò.

7. Mro. Giovanni Batta Parlasca venendo da Lugano in barca, assalito
da un impetuoso temperale, mentre la barca già si imboccava, perduto ogni

speranza s'invotò al Beato, e subito cessò il pericolo del naufragio, e restò
libero e salvo, di questo miracolo vi è ancora il quadro, e molte persone lo
testificano.

8. Mro. Stefano della Porta esercitando in Germania l'arte di muratore,
e risolto di venire nella sua patria, cioè Riva, e passando per un bosco, fu
incontrato da una truppa di ladri, i quali con l'archibugio alla mano la assalirono,

ed esso vedendosi privo d'ogni speranza di vita, ricorse alla protezione
del Beato, a cui mantenuto sempre avea particolare devozione, e subito si vide
libero da sì gran pericolo, e lo scarico delle archibugiate non lo offesero, in
testimonianza di così speciale grazia e miracolo, fece dipingere un quadretto,
quale ancora sussiste e da tutti si vede.

La continuità secolare di questi miracoli costituisce una
specie di beatificazione popolare del Settala. Non è però mancato,
a favore della gloria terrena sua, anche l'interessamento ufficiale
della Chiesa. Nel lontano 28 aprile 1387 il vescovo di Como,
Beltramo da Brossano, dal sito dove il cadavere era, dietro
l'altare, lo trasportò in un' urna nuova di marmo, sopra il
sepolcro vecchio e presso l'altare. Con tale gesto ufficiale, che

era l'antica forma di beatificazione, egli approvava e ratificava,
a nome della chiesa, la santità del Beato ed il suo culto
pubblico locale. E più tardi nel 1500, nel 1600 i vescovi
considerarono sempre, in atti pubblici, il Settala come santo, e

come tale ordinarono che fosse onorato al modo della Chiesa
cattolica.

Scrittori e agiografi di Milano, di Como, Bologna, del
Ticino dalla fine del 1500 in qua parlarono spesso del Beato
Settala. Anche i famosi Bollandisti nella edizione di Anversa
del 1643, la prima edizione della loro opera monumentale
critica, sulla vita dei Santi, dedicano alla figura del Settala,
una pagina intera.

21*



324 Don Agostino Robertini

Tutti concordano nel magnificare l'altissima vita morale
del Beato Settala, che visse più di cose ultrasensibili che di cose

terrene; e tutti parlano delle meraviglie che sembrano venire
dalla sua tomba, che sta sotto l'altare. Egli vi giace intero,
mani, piedi e testa scoperti, e come mummificati, tutto il resto
del corpo coperto dalla veste talare nera, dalla stola, manipolo
e pianeta di damasco bianco tessuto in argento. In capo reca
beretta da prete e nel dito mignolo sinistro un anello d'oro
con brillanti.

È vero, come si usa dire ai tempi moderni, che la sua
vita è leggendaria in gran parte. Ma è altrettanto vero che

per gli artisti, per gli spiriti puri e trasparenti, per gli spiriti
religiosi, per il popolo che ama e soffre, la leggenda è più viva,
più vera, più grande che non la storia critica.

Comunque sia, noi abbiamo sul Beato Settala testi
liturgici molto antichi che accolgono e codificano la sua bella
leggenda. Si tratta particolarmente di un inno latino, citato
in documenti della fine 1500. E steso in una lingua facile e

popolare molto adatta al canto, e ricorda il genere delle
„sequenze" e dei canti popolari delle guerre, delle feste
dedicatorie, della storia dell'ebreo errante.

Mediolani civitas
ad nos Manfredum dirigit
qui vitam suam voluit
eremitarum ducere.

Visitabatur soepius
a multis circumstantibus
quod praevidendo fugiens
suam intrabat cellulam.

0 populei miraculum
ostenditur in servulo
dum campanarum sonitus
Manfredi mortem nunciat.

In montem multi cursitant
beatumque reperiunt
Manfredum junctis manibus
mortum cum flexis genibus.



R Beato Manfredo Settala 325

Quamplures corpus adeunt
movere nemo potuit
fit maxima contentio
de tali grandi praetio.

Decretum tandem panditur
superponatur curribus
adsint boves indomiti
fiat voluntas Domini.

Curru parato traditur
boves ad Ripam properant
Manfredus tradi noscitur
sancti Vitalis populo.

Ecclesiarum januae
Manfredum ut recipiant
miraculose tauris
districtis latae factae sunt.

In motione corporis
quidam effudit murmura
qui mox correptus febribus
totus fit homo languidus.

Cognoscens quod peccaverat
Manfredo petit veniam
placatus dare voluit
et sanitari reddidit.

O vos de Ripa lucidi
facti fuistis gratia
hunc possidendo tumulum
tale qui tenet thesaurum.

Gloria tibi Domine
Manfredum qui laetificas
sinuque tuo collocas
in saeculorum saecula. Amen.



326 Don Agostino Robertini

Consultati :

Sesti, Il culto pubblico del B. M. Settala (1917).
Mâle, L'art religieux du XIIe siècle en France (1924).
Voragine, La leggenda Aurea. (Edizione Firenze 1921).
Cantù, La storia della Diocesi di Como (1900).
Borrani, Ticino Sacro (1896).
Tatti, Annali Sacri della Città di Como (1663).
Dictionnaire historique et biographique suisse.

Rivista d'archeologia cristiana, Roma (1925).
Numeri unici, Riva S. Vitale (1921—1939).
Archivio della Arcipretura di Riva S. Vitale.
Facchinetti, Vita di S. Francesco d'Assisi (1926).

ibid. Vita di S. Antonio da Padova (1925).
Matteucci, Scipione Ricci, Vescovo giansenista (1940).
S. Bernardino, Prediche Volgari, Cannarozzi (1934).
Lanzoni, Genesi, ecc. delle leggende (1925).
Mauri, Croyances et légendes (1896).
Van Gennep, Formation des légendes (1920).
Migne, Dictionnaire des légendes (1856).


	Il Beato Manfredo Settala

