
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 43 (1946)

Artikel: Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung

Autor: Baumann, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung.

Von Ernst Baumann, Rodersdorf.

„Jeder Heilige hat ein zweifaches Leben auf dieser Erde:
das eine kurz und schwer vor dem Tode, das andere lang
und glorreich nach dem Tode im Andenken der Gläubigen"1.
Die den Heiligen entgegengebrachte Verehrung ist wesentlich
verschieden von der Anbetung Gottes und äussert sich einerseits

in der eigentlich kirchlichen, liturgischen Verehrung, die
ihren Höhepunkt in der Kanonisation erreicht, und anderseits
in der volkstümlichen Verehrung. Diese geht der kirchlichen
Verehrung oft um ein Beträchtliches voraus und verbindet
sich nicht selten mit uraltem, tiefeingewurzeltem ausserkirch-
lichem Brauchtum. So entstehen um den Heiligen, sein Grab
und seine Reliquien Riten und Bräuche, die von der Kirche
oft mehr nur geduldet als gefördert werden.

Nachstehende Arbeit versucht, ohne auf die Geschichte
der kirchlichen Verehrung einzutreten, einen Einblick in die
volkstümliche Verehrung des Bruders Klaus in der Vergangenheit

zu gestatten und so die zuverlässige Darstellung eines

Heiligen im Volksleben zu geben, die Eduard Hoffmann-Krayer
einmal als eine der schönsten und lohnendsten Aufgaben der
gesamten Volkskunde bezeichnet hat2. Als Quellen dienen
vor allem das vorzügliche Quellenwerk Robert Durrers3 und
die Mirakelbûcher des Jesuiten Petrus Hugo4 und des Kapuziners

P. Benno Lussi5.
Der Ranft, wo Bruder Klaus, der „lebende heyligi"6 sein

Wunderfasten übte, war schon zu Lebzeiten des Seligen das Ziel
1 Iso Müller, Disentiser Klostergeschichte I, Einsiedeln (1942) 18. —

3 SAVk 7 (1903), 311. — 3 Bruder Klaus. Die ältesten Quellen üher den seligen
Nikolaus von Flüe, sein Leben und seinen Einfluss, gesammelt und erläutert und
im Auftrage der h. Regierung des Kantons Unterwaiden ob dem Kernwald auf
die fünfhundertste Wiederkehr seiner Geburt herausgegeben von Dr. Robert
Durrer. Sarnen 1917-1921, 2 Bde. mit fortlaufender Paginierung. (Im folgenden
zitiert als : Durrer, Bruder Klaus). — 4 Siehe S. 297. — 5 Siehe S. 298. — " Hans von
Waldheim, der Bruder Klaus am 26. Mai 1474 besuchte. Durrer, Bruder Klaus 58.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 273

eigentlicher Wallfahrten, trotzdem sich Klaus nie als Thauma-
turg ausgegeben hat. Im Jahre 1478 planten die aufrührerischen
Entlibucher eine politische Wallfahrt zu Bruder Klaus, woraus
Durrer den Schluss zieht, die Ranftsiedelei sei schon damals

zum Landesheiligtum geworden *. 1480 versprach der Schuldenmacher

Kaspar Bertschi von Sernftal, von Solothurn aus, wo
er gefangen lag, eine Busswallfahrt nach Einsiedeln und zu
Bruder Klaus, „gen Einsideln zu unser lieben frouwen und
demnach strax zû Bruder Clausen gen Underwallden ze

gänd" *. Hans Brendli, Amman der Gotteshausleute zu Unterseen,

litt „by brader Clausen leben" an einem Beinleiden,
verhiess sich „mit eim wâchsinen bein zû eim opfer in Raufft
unnser lieben frouwen und brüder Clausen" und wurde
geheilt. Da er aber die Fahrt unterliess, wurde er genau ein Jahr
später wieder vom gleichen Übel befallen, worauf er die
versprochene Wallfahrt verrichtet hat, und „das wâchsin bein,
das er do hat, das hat er unnser lieben frouwen und brüder
Clausen geopffert und darbracht, domit er die fartt usgericht
hat und brüder Clausen diemûttigklich gebetten gott fur in
zu bitten, das ouch brüder Claus eins wegs gethan hat und
sobald er angefangen hat, gott zû bitten, do were amann
Brômdly von stunden an gesund worden und im aller schmertz
gantz und gar vergangen" 3. Bemerkenswert an diesem Mirakel
ist, dass Bruder Klaus ganz wie ein Heiliger geachtet wird,
dass sich der Pilger zu ihm verheisst und die Opfergabe, das
wächserne Bein, ihm und der Muttergottes darbringt. Der
theologisch geschulte Heinrich Wölflin, genannt Lupulus, der
dieses Wunder in seine um 1501 verfasste Lebensbeschreibung
des Seligen aufgenommen hat und sich dabei auf das Kirchenbuch

stützte, lässt Brendli die Votivgabe auf den Altar der
Muttergottes legen4.

1 ibid. 77 f. — a ibid. 94 f. — 3 Nach dem sog. Kirchenbuch von Sachsein

von 1488 ; Durrer, Bruder Klaus 469 f. Das Mirakel wiederholen u. a. Hans

Salat (1535/37) und Ulrich Witwyler (1571) ; Durrer, Bruder Klaus 686, 781.

— 4 „Ubi caera — weiter oben schreibt Wölflin caereum pedem — ipsius
interventricis virginis arae imposita, Nicolai se precibus humiliter commendavit".

Durrer, Bruder Klaus 549. Ähnlich schreibt Lussi (Tugendstern 169), der sich

auf das Kirchenbuch stützt : „ er verlobt einen wächsenen Fuss zu der Mutter
Gottes in den Ranfft, befilcht sich beynebens dem Gebet des seeligen Bruder
Clausen und erhaltet die verlangte Gesundheit hencket dorten das versprochen
Opffer auf".

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLUI (1946) 18



274 Ernst Baumann

Bruder Klaus starb am Benediktustag (21. März) 1487

und wurde zu Sachsein auf „gemeinem Kirchhoff begraben"1.
Die Entwicklung der Grabstätte, welche den Mittelpunkt
der Wallfahrt bildet, ist durch Robert Durrer völlig abgeklärt
worden2. Zwischen 1488 und 1492 wurde das bisher neben
dem Schiff gelegene Grab in den Kirchenraum einbezogen,
indem die Schiffwand durchbrochen und das Grab mit einer
Seitenkapelle umschlossen wurde. 1600 wurde diese Kapelle
zu einer geräumigen, der Muttergottes geweihten Seitenkapelle
erweitert, und das Grab kam, ohne dass sein Standort
verändert wurde, in die Mitte derselben zu liegen. Anlässlich der
Errichtung der heutigen Kirche im letzten Viertel des 17.
Jahrhunderts wurde das Grab am 28. August 1679 geöffnet und
der Leib in einer schwarzen Marmortumba in der Mitte der
Chorstufen der neuen Kirche beigesetzt, wo er heute noch
ruht. Die bisherige Marien- oder Grabkapelle blieb im wesentlichen

bestehen, wurde aber infolge Schleifung der alten
Kirche zum freistehenden Bau und erhielt dadurch, dass

gegen Westen ein Beinhaus angebaut wurde, eine veränderte
Achse.

Die ursprüngliche Grabstelle wurde bei diesen Umbauten
respektvoll geschont und noch lange, nachdem die Reliquien
schon erhoben worden waren, von den Pilgern besucht; sie
bietet ein Beispiel dafür, wie sehr sich der Kult an die Stelle
des Grabes knüpft. Die alte Tumba steht seit der Öffnung
des Grabes im Jahre 1679 offen. Auf ihrem Boden liegt die
ursprüngliche Grabplatte aus Sandstein, welche den Seligen
in Vollfigur mit gefalteten Händen darstellt. „Heute lässt die
interessante Steinmetzarbeit nur noch schwache Andeutungen
der Kontur der liegenden Figur und des Verlaufes des
umlaufenden Schriftrandes erkennen, von tiefen Aushöhlungen
unterbrochen"3. Der schlechte Zustand der Grabplatte, die
1654 noch unversehrt und 1786 noch ziemlich gut erhalten
war, ist das Werk frommer Pilger, die, wie der Engländer
William Coxe 1786 berichtet, „in der Glut ihrer Andacht sich
zwischen die beiden Grabplatten und über das alte Bild warfen,

1 Zeugenaussage im Prozess 1625; Durrer, Bruder Klaus 1163. —
2 Durrer, Bruder Klaus 1163-1176 ; ders., Die Kunstdenkmäler des Kantons
Unterwaiden. Zürich (1899-1928) 461 ff., 1156 ff. — 3 Durrer, Bruder Klaus, 1175;
ibid. 1174 Abb. des Grabes, ebenso bei A. Mojonnier, Nikolaus von Flüe,
Zürich (1942) 226.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 275

Ursprüngliche Grabplatte im Beinhaus Sachsein.

es küssten und umarmten"l. Andere bearbeiteten den Stein
mit Messern und beschlagenen Stöcken, wie am Stein noch
heute festzustellen ist, um den Staub als Heilmittel nach Hause
mitzunehmen2.

Volkskundlich interessanter noch ist die Grabplatte von
1518, die das Werk eines Basler Steinmetzen ist und den
Deckel der alten Tumba bildete. Gleich nach der Errichtung
wurde sie mit einem käfigartigen Eisengitter umgeben, um sie

vor den Zugriffen der Pilger zu schützen; doch war im Gitter

1 Travels in Switzerland (1802) 1,252 ; Originaltext bei Durrer, Bruder Klaus
1175, Anm. 44. — 2 ibid. 1175. — Spuren der gleichen Tätigkeit sieht man am Grab
des sei. Mathias Will auf Valeria. — Über einen grossen Stein in der St. Hubertuskapelle

bei Bassecourt, den man mit Messern abschabte, um den Staub gegen
Ohrenweh ins Ohr zu streuen, vgl. Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 13/14
(1867/68) 149. — Von einem sonderbaren Grabstein bei der St. Petersbapelle
bei Kestenholz, von dem die Wallfahrer bei ihrer ersten Wallfahrt einen Schiefer

abschlugen, berichtet Bernhard Wyss in „Vom Jura zum Schwarzwald" 3 (1886)
44 f. — Hans von Waldheim liess sich ein Stück vom Grabe der hl. Magdalena
abmeisseln. F. E. Welti, Die Pilgerfahrt des Hans von Waldheim lm Jahre 1474.
Bern (1925) 35. — Über das Abschaben des Grabsteines der hl. Odilia auf dem

Odilienberg vgl. M. Barth, Die Heilige Odilia, Schutzherrin des Elsass. Ihr Kult
in Volk und Kirche. Forschungen zur Kirchengeschichte des Elsass 4/5 (1938)
182. — Vgl. A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter. Freiburg
(1909) II, 450 ff., besonders 452 Anm. 1, wo er die Verherrlichung des Staubes

vom Grabe des hl. Martin durch Gregor von Tours wiedergibt: „0 thyriacum
inenarrabilem 0 pigmentum inneffabile I 0 antidotum laudabile 0 purgato-
rium, ut dicam cseleste !..."

is*



276 Ernst Baumann

"

Ui m

it— *

à

Grabplatte von 1518 im Beinhaus Sachsein.
Über der linken Schulter ist die viereckige Öffnung sichtbar.

ein Zugang, der tagsüber offengelassen wurde, damit die Pilger
das Grabmal mit dem Körper berühren, corpore sepulchrum
contingere, und die Statue küssen konnten1. So wird das Grabmal

schon auf dem um 1520 gemalten Freskenzyklus in der
untern Ranftkapelle dargestellt2.

Merkwürdig ist ein kleines viereckiges Loch, das über
der linken Schulter aus dem Tumbadeckel herausgemeisselt
ist und in die früher allseitig geschlossene Grabeshöhle führte,
wo der Eichensarg mit dem Leib des Seligen stand3. Robert

1 Aussage im Prozess 1654, bei Durrer, Bruder Klaus 1171; ders.,
Kunstdenkmäler 465 Anm. 1. — 2 Abb. bei Durrer, Bruder Klaus 1167 und Tafel XXX ;

ders., Kunstdenkmäler Tafel XCV; eine Abb. des Grabes mit Gitter aus der 1676/77
gemalten Szenenfolge in Emaus bei Bremgarten bei P. Hilber und A. Schmid,
Niklaus von Flüe im Bilde der Jahrhunderte. Zürich (1943) 45. — Eine
Lithographie von 1823 zeigt das Grab ohne Gitter; Durrer, Bruder Klaus, Tafel XXXIH.
— Ein ähnliches Gitter befindet sich um das Grab der hl. Verena in Zurzach.
Über ein solches um das Odiliengrab vgl. Barth 182. — 3 Abgebildet bei Durrer,
Kunstdenkmäler 466, Tafel XVI; ders., Bruder Klaus, Tafel V, VI; Mojonnier
226; Hilber und Schmid, Tafel VI.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 277

Durrer glaubte zuerst, diese Öffnung sei herausgehauen worden,
„um einen Blick in die dunkle Tiefe des Grabes zu
ermöglichen" '. Später aber war er der sicher richtigeren Ansicht,
das Loch habe dazu gedient, durch Hineinstrecken der Hand
in persönliche Fühlung mit den heilkräftigen Reliquien im
Innern zu gelangen oder deren Kraft auf hinabgelassene
Gegenstände zu übertragen2.

Wohl finden sich in den Mirakelbüchern viele Berichte,
wonach Pilger die Kraft der Reliquien durch die Berührung
des Grabes auf sich zu übertragen suchten3, doch fehlt jede
Kunde, dass die Öffnung wirklich in der von Durrer vermuteten
Weise verwendet worden wäre. Es ist aber nicht daran zu
zweifeln, dass das Loch, für das sonst keine plausible
Erklärung gefunden werden könnte, wirklich diesem Zwecke
diente.

Ähnliche kleine, fensterartige Öffnungen, fenestellae
genannt, befanden sich schon in den unter den Altären
eingelassenen frühchristlichen Märtyrergräbern. Teils waren sie selbst

zum Durchlassen des Kopfes offen, meist aber durch Marmor-,
Silber- oder Goldgitter abgeschlossen. Sie gestatteten die
unmittelbare Anrufung und die Berührung des Grabes mit Tüchern

1 Kunstdenkmäler 467. — 2 ibid. 1158 und ders., Bruder Klaus 1166.

— 3 Anna Blättler, die an Kopfweh litt, „vermeinte, dass sie zu mehr malen
in Schlaff ermahnet werde, dass sie ein Fahrt zu dess seeligen Bruder Clausen
Grab verrichten solle, alsdann werde sie gesund werden, lasset sich zu dem

Grab führen, berührt mit der Hand den Grab-Stein und hernacher mit solcher
das Haupt, da empfände sie zu der Stund Besserung". Die nämliche Pilgerin
litt zwei Monate an Zahnweh, „verrichtet die Fahrt, legt ihr Haupt auf dessen

Grabstein, es wurde auf der Stund besser". „Frau Anna Stutz hatte einen
gefährlichen Zustand mit grossem Schmertzen an einer Brust, sie wallfahrtet zu
dem Grab des seeligen Bruder Clausen, hat solches mit grosser Andacht und
Vertrauen berührt, macht an die Brust das heilige Creutz-Zeichen, in selber
Stund ist es besser, verliehrt sich alle Gefahr und Schmertzen": Lussi 341 f. —
Elisabet Fanger, die an Kopf- und Zahnweh litt, sagte, „sie wolle von solchem

(Grab) nicht weichen, biss sie gesund werde", und legte sich auf das Grab:
ibid. 337. — Besessene wurden auf das Grab des sei. Eberhard von Neuenbürg
in Schaffhausen gelegt: H. Murer, Helvetia sancta seu Paradisus Sanctorum
Helvetiae florum. Luzern (1648) 281. — Fieberkranke und Epileptische legten
sich auf das Grab des hl. Sigismund in St-Maurice: J. B. Bertrand, Le Folklore
de Saint-Maurice (1935) 61. — Zwei Kupferstiche von Wolfgang Kilian (1581-
1662) zeigen einen Taubstummen und ein Wickelkind auf dem Grab des hl.
Othmar liegend. — Auf das Grab des hl. Bischofs ohne Namen in Cham werden
heute noch Kleidchen kranker Kinder gelegt. — Ähnliches Berühren des Grabes
des hl. Antonius konnte Verfasser vor Jahren in Padua feststellen.



278 Ernst Baumann

und andern Gegenständen, die als mittelbare Reliquien nach
Hause genommen wurden. Solche Fenestellae gab es auch an
vielen mittelalterlichen Heiligengräbern1. Drei sehr frühe
Beschreibungen verdanken wir dem hl. Gregor von Tours (f 594).
Die erste betrifft das Grab des hl. Petrus in Rom: „Hoc enim
sepulcrum sub altare collocatum valde rarum habetur. Sed qui
orare desiderat, reseratis cancellis, quibus locus ille ambitur,
accedit super sepulcrum, et sie fenestella parvula patefaeta,
immisso introrsum capite, quae nécessitas promit, efflagiat"2.
Das zweite Beispiel betrifft das Grab des hl. Venerandus in
Clermont-Ferrand: „Est ibi et sepulcrum ipsius sancti Venerandi
episcopi. super quod caput per fenestellam quicumque vult
immittit, precans quae nécessitas cogit, obtinetque mox effec-

tum, si iuste petierit"3. Aufschlussreich ist besonders das dritte
Beispiel, welches zeigt, dass auch Gregor zu diesem seltsamen
Heilverfahren, das am Grabe des hl. Martin zu Tours geübt
wurde, seine Zuflucht nahm. „Quodam vero tempore lingua
mihi graviter inriguerat, ita ut plerumque dum loqui velim,
balbutire me faceret, quod non mihi sine inproperio erat.
Accessi autem ad tumulum sancti ac per lignum cancelli linguam
impeditam traxi; protinus tumore conpresso, convalui"4.

Gaidoz teilt in seiner erwähnten Schrift viele weitere
Beispiele von Gräbern mit, in denen sich solche Öffnungen
befanden, oder solche, wo die Pilger unter dem Grabe
durchgingen, um geheilt zu werden. Wir wollen sie nicht wiederholen,

sondern, bevor wir auf die Deutung des Ritus eingehen,
einige weitere anführen.

Der Sarkophag des hl. Antonius in Saint-Antoine (Dép.
Isère) stand, wie Hans von Waldheim berichtet, auf vier hohen
Steinsäulen, und die Pilger krochen unten durch6.

1 Lexikon für Theologie und Kirche. Freiburg (1931) III, 998. Unter
dem Altar der Kapelle, die an der Stelle stand, wo St. Placidus enthauptet
worden war, führte ein Schacht bis zur Stelle des Martyriums: P. Notker Curti,
in Helvetia Christiana. Kilchberg-Zürich (1942) I, 127. — Über die Reliquienkirche

zu Disentis vgl. Iso Müller, Disentiser Klostergeschichte I, 18 ff. und
E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Basel (1943) V, 15,

der eine Fenestella zur Reliquiendevotion ausschliessen möchte, aber in Bd. I,
17 (Basel 1937) noch von der Unterkirche spricht, „die der Devotion vor den

Gebeinen der Klosterheiligen gewidmet war". — 2 Liber in gloria martyrum,
c. 27 ; zitiert von H. Gaidoz, Un vieux rite médical. Paris (1892) 36. — 3 Liber
in gloria confessorum, c. 36; Gaidoz 36. — 4 Libri quatuor de virtutibus
S. Martini IV, 2 ; Gaidoz 37. — 5 Welti 19.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 279

Den gleichen Brauch stellte Waldheim in Saint-Maxi-
minin (Dép. Var) fest, wo man unter dem hochstehenden Sarge
der hl. Magdalena durchging1.

In Saint-Josse-sur-mer wird am 11. Juni die Reliquienlade
geöffnet und in der Mitte der Kirche auf einen hohen Tisch
gestellt. Kranke und Hilfesuchende gehen unter dem Tische
durch2.

Viele Pilger krochen durch ein enges Loch beim Grabe
der hl. Richildis im Benediktinerkloster Hohenwart bei Augsburg,

um von Steinleiden befreit zu werden3.
Ein ähnlicher Brauch knüpft sich an das um 1400

erstellte Hochgrab des hl. Otto, Bischof von Bamberg (f 1139),
in der Klosterkirche Michelsberg in Bamberg4.

In Belgien sind analoge Fälle bekannt aus Anderlecht,
Nivelles, Ardenne und Stockroye5.

In der 1885 an Stelle einer altern errichteten Kirche bei
Altkirch im Elsass steht der romanische Steinsarg des hl.
Morand (f 1115). In der am Boden liegenden grossen
Sandsteinplatte sind zwei grosse runde Löcher, in welche die vom
Kopfweh Geplagten ihre Köpfe streckten6.

In umittelbarer Nähe der Schweizergrenze, in Saint-Dizier
bei Delle, befindet sich das Grabmal des hl. Desiderius (f um
730), der für Irre und Schwachsinnige angerufen wurde, die
hier bis 1835 eine besondere, halb religiöse, halb hygienische
Behandlung erfuhren, die auf jahrhundertelanger Überlieferung
beruhte. Die Kranken wurden u. a. durch die Seitenöffnungen
des Steingrabmals hindurchgelassen7.

1 ibid. 36. — 2 Jost Trier, Der Heilige Jodokus, sein Leben und seine

Verehrung, zugleich ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Namengebung
(Germanistische Abhandlungen begr. von Karl Weinhold, 56. Heft) Breslau (1924)
134 f. — 3 R. Andrée, Votive und Weihegaben des katholischen Volkes in
Süddeutschland, Braunschweig (1904) 16. — 4 P. Schneider, Das Ottograb im
Volksglauben, Bamberg (1918) 69 ff. — 5 Folklore Brabançon 8 (1928) 71 ff.; Gaidoz 51.

— ° „Duo foramina in orbem perfossa sunt, tam ampia ut caput hominis

quantumvis magnum per illa inseri in subiectum spatium possit, et vero frequentissime

soleat, ad impetrare cupientibus per Sancti viri intercessionem bene-
ficium quodlibet, prsecipue tamen levationem doloris caput cruciantis." Acta
Sanctorum, Juni I, 340. Vgl. E. A. Stückelberg, Die Verehrung des hl. Morand.
SAVk 8 (1904) 220ff. mit Abb. des Grabes; eine weitere Abb. bei J. M. B.

Clauss, Die Heiligen des Elsass in ihrem Leben, ihrer Verehrung und ihrer
Darstellung in der Kunst, Düsseldorf (1935) Tafel 23. — ' Gaidoz 38 ff., mit
Abb. des Grabes, Clauss 52 ff.



280 Ernst Baumann

In einsamer Höhe steht auf der Südseite des Bürgenstocks

die 1346 erstmals erwähnte St. Jostkapelle, die „wegen
vielfältigen Wallfahrten sowohl Frömden als Einwohnern, auch

wegen unterschiedlichen an diesem Ort erhaltenen Gnaden und
Gaaben weit herum berühmt worden," wie es in der späten
Übersetzung eines Ablassbriefes von 1346 heisst1. „Die
freistehende, offenbar ursprüngliche, gemauerte Mensa des Hochaltars

enthält auf dem rechten Ende der Rückwand eine 35 cm
hohe, 26 cm breite und 41 cm tiefe rundbogige Öffnung, die
nach links in einen 63 cm langen Schacht verläuft. Die frommen
Waller pflegen heute noch hier ihren Kopf hineinzustrecken,
als Heilmittel gegen Kopf- und Halsschmerzen"2.

Eulogius Kiburger, Kirchherr zu Einigen, schreibt in
seiner zwar sehr sagenhaften, kulturgeschichtlich aber
dennoch aufsehlussreichen, um die Mitte des 15. Jahrhunderts
verfassten „Stretlinger Chronik": „Do nû die kilch gebuwen
ward mit dem fronaltar, do liess er (Arnold von Stretlin-
gen) den selben altar inwendig hol machen und das
geschach darumb, ob ieman besessen wurd von dem bösen

geist, dass man den darin beslusse und die beswornen da

gelidiget wurden"8.
Einen ähnlichen hohlen Altar, dessen Höhle auch der

Krankenheilung diente, besass die alte Sankt Ursenkirehe
zu Solothurn. Chorherr Johann Wilhelm Gothard, der sich

um die Hebung der Wallfahrt bemühte, beschreibt ihn in
seinem 1644 erschienenen „Magnificat" wie folgt: „Unter dem
oberen theil gemeltes Altars, da die Heiligen Gebein der
Gesellschafft S. Ursi gelägen, haben wir vorgesagt, dass es biss
auf den boden ein gewölb gewesen, welches gleichsam zu
einem gemählin oder Kämmerlin dienen möchte: dass ware
aber angesähen von den Alten, damit die jänigen, so mit
mancherlei Kranckheiten behafft, sonderlich aber die, welche
mit bösen Geisteren besassen waren vnnd bey diesem Heiligthumb

jhre gsundheit pflegten zusuchen, allernächst, so möglich,

bey vnnd vmb dass Heiligthumb herumb jhre Andacht
verrichten vnnd wie es gemeinlich geschach, ihre begehrte

1 Durrer, Kunstdenkmäler 239. — 3 ibid. 244. — s Die Stretlinger
Chronik. Ein Beitrag zur Sagen- und Legendengeschichte der Schweiz aus dem

XV. Jahrhundert. Herausgegeben von Jakob Bächtold. Frauenfeld (1877) 33.

Fälle, dass „Besessene" in den Altar eingeschlossen wurden, werden als „Zeichen"
(Wunder) u. a. erwähnt S. 56, 86, 102.



ì

Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 281

gesundtheitten erlangen möchten. Zu solchem Endt, fürnemb-
lich aber für die besässenen, ist ein steinene Saul gestanden,
in mitten dieses gewölbten Kämmerleins, so einen kleinen
vnnd nideren eingang hatte; welche Saul von dem boden
biss an dass gewölb gereicht, daran vorzeitten die besessenen

angebunden, vnnd nicht wenig derselbigen entlediget worden.
Vmb diese Saul herumb, auff oder vnden dem boden, waren
die drey vorgemelte gräber, in welchen die Gebein auch ob-
gedacht gefunden worden." Von den vielen Wunderzeichen
berichteten nicht nur das „officium oder Geistliche Tagzeit
erstgemelter Heiligen Märtyrer, sonder auch die alten Schrifften

vnd authentische Documenten: derowegen dann aller-
handt brästhaffte vnnd armsälige mit wehetagen, schmertzen,
vnnd kranckheitten behafft, oder von Teufflen geplagte vnnd
besessene Personen die Kirchen S. Vrsi vnnd dass Heiligthumb
derselbigen für jhre gemeine Zuflucht hatten; also dass

desswegen dass gewölbte Kämmerlein vnter S. Vrsi Altar gemacht
worden damit man einen nächeren Zugang zu besagtem Heiligthumb

haben möchte"1.
Im Chor der St. Mauritzenkapelle zu Schötz im

Kanton Luzern befindet sich ein sogenanntes Thebäergrab,
nach Murer dasjenige des hl. Nicasius. Es enthält einen Schädel
und einige Gebeine, die offenbar von den Gräberfunden von
1489 herstammen. Anlässlich einer kürzlichen Kirchen-Renovation

wurde das Grab neu gefasst und mit einer abhebbaren
Deckplatte verschlossen. „Bei Krankheiten der Füsse, der Beine
oder Hände wird zum Nikasiusgrab gepilgert, und der Kranke
senkt seinen Fuss oder seine Hand in die Bodenöffnung. Kann
der Kranke nicht selber nach Schötz pilgern, so wird jemand
hingeschickt, und es hat der Vertreter einen Strumpf oder ein
Kleidungsstück, das mit der kranken Stelle in Berührung

1 Catholisch Solothurnisches Magnificat. Darin beschriben die vilfeltig-
vnd sonderbare Genaden, vnd Gutthaten, mit welchen Solothurn, fürnemblich
vermittelst seiner heyligen Patronen Vrsi, Victoris, sampt jhrer H. Thebaischen
Gesellschafft, vnd dero heilsame Lehr, standthafftige Marter, Wunderbarliche
Sig, Ableiben, vnd Bestattung, Himmlische Offenbarung vnnd öfftere erfindungen
jhres Heilthumbs, vnd Genadreiche Wirckung, oder Wunderwerck desselbigen,
von dem Allmächtigen biss dato begäbet worden, Avtore Ioanne VVilhelmo
Gothardo, Can : Custode, vnnd Poenitentiario der Loblichen Stifft erstgedachter
Heyligen Märtyrer zu Solothurn. Getruckt Cum licentia Sup. zu Freyburg in
Vchtlandt, bey Wilhelm Darbellay. MDCXLIV, 91 ff.



282 Ernst Baumann

kommt, ins Nikasigrab zu senken. Der Strumpf wird dann
zu Hause über den kranken Fuss gestülpt"1.

In der Pfarrkirche zu Ebikon bei Luzern ruht der Leib
des sei. Deobald, der um die Mitte des 14. Jahrhunderts als
Einsiedler auf dem Hundsrücken in der Gemeinde Ebikon
gelebt haben soll. Ein Altar zu seinen Ehren wird im
Jahrzeitbuch schon 1424 erwähnt. Seit 1927 dient sein steinernes
Grabmal als Seitenaltar. Bis 1790 befand es sich unter der
Kanzel, wie der Beschreibung Murers von 1648 zu entnehmen
ist: „Er war in der Pfarrkirchen Ebicken vnder der Cantzel
an die Stiegen in die Erden begraben, vnd gehet ein geviertes
Loch, bey anderthalb Schuhen gross, darüber ein eysene Gatter,
auff sein Grab hinunder, dardurch die presthaffte Menschen

jhre krancke Glider hinunder lassen vnd jhr Andacht
verrichten, vnd durch Fürbitt vnd Verdienst dess Heyligen linde-

rung vnd gesundheit erlangen. Es wird auch kaum ein Wochen
in dem Jahr gefunden, da nicht frömbde vnd heimbische sein
Grab mit Andacht vnd Opffer besuchen vnnd jhn vmb Hilff
vnd Fürbitt anruffen."

„In dem Dorff Emma an der Reuss vor dem Gottshaus
Rohthausen hinüber wohnete vor Jahren ein Tochter Agatha
Ferin mit Nahmen, die ihr Gehör schier gantz verlohren,
dass sie kaum etwas hören möchte; als nun keine natürliche
Mittel helffen wolten, verlobte der gemelten Agathae
Grossmutter sie in vnderschidliche Kirchen Wallfahrten zuführen,
damit sie von einem heyligen Freund Gottes hilff vnnd gesundheit

erlangen möchte. Da nun dise beyde Persohnen in die
Pfarrkirchen Ebicken jhr Gebett zuverrichten kommen waren,
befahle die Grossmutter jhrer der Tochter Agathae, dass sie

sich auff ein Seiten dess H. Manns Grab legte vnd das Ohr auff
das gesagte Grab hielte vnd mit Andacht fünf Vatter vnser vnd
Aue Maria vnd einen Christlichen Glauben bettete; die
Grossmutter aber kehrte sich zu der gnadenreichen Bildnuss unser

1 Jos. Arnet, Alte religiöse Volksgebräuche aus der Innerschweiz, SAVk
31 (1931) 154. Vgl. J. Arnet, Die Mauritiuskapelle und das Thebäergrab in
Schötz, in : Heimatland, Beilage zum Vaterland 1940, Nr. 11, 85 fi. ; Murer,
Helvetia Sancta (1648) 30; A. Lütolf, Die Glaubensboten der Schweiz vor
St. Gallus, Luzern (1871) 208 ff. ; 17. Jahresbericht der Schweiz. Gesellschaft

für Urgeschichte (1925) 111 f. Nach gefl. Mitteilung des dortigen Pfarramtes

wird die Kapelle noch heute viel von Einzelpersonen, hauptsächlich gegen
Fussleiden besucht.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 283

lieben Frawen, so darvber in der Mawren stunde, jhr Andacht
auch zuverrichten. Nach solchem befahle die Grossmutter auch
jhrem Kindts Kind Agathae, sich auff die andere Seiten
zuwenden vnd gesagtes Gebett auch mit Andacht zuverrichten,
sie aber die alte verharrete in jhrer Andacht vor dem Marienbild,

vber wenig zeit schreyte die Grossmutter mit heller Stimm,
Agatha stand auff, damit wir widerumb nach Hauss gehen
möchten. Da sprach die Tochter, Grossmutter, schreye nicht
also laut, dann ich höre jetzt gar wol, vnd hab mein Gehör
durch dises seligen Manns Fürbitt völliglich erlanget."

„Schwester Apollonia Ferin, ein Klosterfraw bey S. Peter
Prediger Ordens in dem Land Schweitz, hatte vil Jahr ein prest-
hafften bösen Schenckel, vnd da keine Arzneyen vnd Mittel helf-
fen wolten, vnnd der Schmertz sich täglich vermehrete, verlobte
sie sich zu unsers Heyligen Deobaldi Grab. Als sie dahin käme,
jhr Gebett vnd Gelübd verrichtete vnd den Fuss vber das Gatter
hielte, ward sie gesund vnd von allen Wehetag vnnd Schmertzen
erlediget"1. Zu diesem Grabe kommen heute noch Pilger,
besonders Beinleidende, wie uns das Pfarramt 1944 mitteilte.

„Ganz ähnlicher Art wie das Nikasiusgrab in Schötz ist
das Gallen grab in Wangen bei Olten. Nach der Legende
soll der hl. Gallus auf einer seiner Missionsreisen in Wangen
gestorben und in der dortigen Kirche vorübergehend beigesetzt
worden sein, bis er in St. Gallen seine endgültige Ruhestätte
fand. „Zu Wangen mitten in der Pfarrkilchen", schreibt der
Solothurner Chronist Haffner im 17. Jahrhundert, „ist eine tieffe
Grub in der Erden, so man St. Gallen Grab nambset, dahin
trägt man die krancke, schwache ausdorrede Kinder, legt sie

in dasselb Grab vnd opfferet etwas auff den Altar, so bald
endert sich die Schwachheit entweders zum Todt, oder zur
Gesundheit, diss ist kein Fabel, sonder in dem gantzen Land
vnd Nachbarschafft bekannt. Auff embsiges Nachfragen hab ich
gleichwol nit erfahren können, woher dise Grub den Namen
St. Gallen Grab erhalten, es muss dann seyn, dass vor Zeiten
diser H. Mann vmb dise Gegent gewohnet habe"2. Noch heute

1 Murer, Helvetia Sancta (1648) 164. Vgl. C. Lang, Historisch-Theologischer
Grund-Riss, Einsiedeln (1692) I, 227; L. Burgener, Helvetia Sancta oder Leben
und Wirken der Heiligen, Seligen und frommen Personen des Schweizerlandes,
Einsiedeln (1860) I, 132 ff.; Geschichtsfreund 44 (1889) 32 f. — 2 F. Haffner,
Kleiner Solothurnischer Schaw-Platz Historischer Welt-Geschichten, Solothurn
(1666) 2, 365.



284 Ernst Baumann

kommen am ersten Freitag des Monats Mai die Mütter mit
ihren kleinen Kindern nach Wangen und halten die Kleinen
in das Grab hinein, um sie vor Krankheiten zu schützen. An
diesem Tag wird auch eine besondere Galluslitanei gebetet1.

Sehr gut unterrichtet sind wir über das alte Burkardus-
grab in Beinwil bei Muri. Die Reliquien des historisch sicher
bezeugten, um 1200 gestorbenen, nie heilig gesprochenen, aber
im Freiamt hochverehrten hl. Burkard liegen seit 1784 in
einem marmorenen Grabdenkmal in der Mitte der Krypta.
Wie das alte Grab aussah, zeigt ein Kupferstich von P. Johann
Kaspar Winterlin von Muri aus dem Jahre 1617: Ein Priester,
wohl der Heilige selber, steht Messe lesend am Altar. An der
Seitenwand befindet sich der Sarkophag, umgeben von betenden
Pilgern, und darüberhangen an einer Stange zwölfVotivgaben,
wie sie ähnlich auch über dem Grabmal des sei. Bruder Klaus
auf dem Freskenzyklus in der untern Ranftkapelle abgebildet
sind. In der Mitte des Grabes ist deutlich eine grosse runde
Öffnung sichtbar2. •

Über die Bedeutung dieser Öffnung berichtet Murer 1648 :

„Nach seinem Gottseligen Absterben ward er (S. Burkard) in
die Kirchen begraben vnnd wird sein Grab noch hinder dem
Chor-Altar gesehen, vnnd gehet ein Loch in sein Grab hinab,
darein die Menschen jhre presthaffte Glider zuhencken vnd

1 Freundl. Mitteilung von A. Guldimann, Lostorf. Vgl. U. P. Strohmeier,
Der Kanton Solothurn, historisch, geographisch, statistisch geschildert. Solothurn
(1836) 266 : „In der Mitte der Pfarrkirche befindet sich das sogenannte Gallengrah,

zu welchem gewallfahrtet wird. Alle Freitage des Maimonats bringen
viele Mütter ihre Kinder hieher und stellen sie in das Grab, was sich diese

oft nicht gerne wollen gefallen lassen". — Dr. Basilius Niederberger, Abt von

Mariastein, der die Freundlichkeit hatte, vorliegende Arbeit vor der Drucklegung

zu lesen, macht mich noch auf den sog. St. Gallenstein bei Bregenz
aufmerksam, eine Sandsteinplatte, in der deutlich der Abdruck eines liegenden
menschlichen Körpers sichtbar war und die dem hl. Gallus als Schlafstelle
gedient haben soll. „In diese Höhlung pflegten sich noch bis einige Zeit vor
dem Abbruch des Steines (1856) Leute, die vom schüttelnden oder kalten
Fieber ergriffen waren, zu legen, im Vertrauen, durch die Fürbitte des hl. Gallus

von ihrem Übel geheilt zu werden; überhaupt wurde das Heiligtum mit
Vorliebe von Fieberkranken aufgesucht, da ja nach der Lebensbeschreibung auch
St. Gallus vom Fieber befallen gewesen und davon geheilt worden war."
A. Ulmer, Die ehemalige St. Gallensteinkirche und das heutige St. Gallusstift
in Bregenz. Dornbirn, o. J., 19. — 2 Abgebildet bei A. Käppeli, Sankt Burkard
von Beinwil, sein Leben und seine Verehrung, Immensee (1940) 30, und P. Rudolf
Henggeler, Der Kupferstecher P. Johann Kaspar Winterlin von Muri, in :

Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 33 (1931) 262, Abb. 2.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 285

hinab zulassen pflegen, allda sie theils milterung, auch bes-

serung jhrer Glider vnnd völlige Gesundheit mehrmahlen
erlangen: wie die grosse mänge der Kracken, Steltzen vnnd
wächsinen Glider genügsame Zeugnuss geben"1.

In einem 1734 von Dr. Carl Anton Müller, Pfarrer zu
Beinwil, verfassten lateinischen Lied „Inscriptio ad sepulchrum
D. Burchardi olim presbyteri et animarum pastoris in Beinwil
miraculis clari" heisst es:

Juxta tumulum stat tumba,
concava e saxis structa,
per quam aegri, quando reptant,
mirum opem inde portant.

Prope est videre locum
in terram rotunde fossum,

quo, qui pedes claudos infert,
saepe gressum rectum refert.

Und in dem 1743 in Zug gedruckten 36strophigen Lied „Kurtzer
Entwurff dess Lebens, Verehrung und Wunderthaten des

Seeligen Priesters Burchardi, gewesten Seelen-Hirten zu Bein-
wyl um das Jahr Christi 1000" schreibt der gleiche Verfasser

ganz ähnlich:
Da schlieffen durch das hohle Grab,
die sich kaum können regen2.

An der Strasse von Sarmenstorf nach Büttikon steht
die 1746 neuerbaute St. Wendelinskapelle. Darin befindet sich
unter einem grossen eingemauerten Stein, der wohl einst als
heidnischer Opferstein diente, seit 1835 das Kenotaph der
seligen Angelsachsen, die im 14. Jahrhundert bei Büelisacker
ermordet wurden. Ihr Grab befand sich ursprünglich in der
unweit der Pfarrkirche gelegenen, 1311 von den Edeln von
Hallwil gestifteten und 1777 abgerissenen Angelsachsenkapelle
und wurde dann in die Kirche verlegt. 1835 wurden die
Reliquien im Kreuzaltar unter dem Chorbogen beigesetzt und
der leere Sarkophag in die St. Wendelskapelle versetzt. Trotzdem

er keine Reliquien mehr enthielt, verlor der Steinsarg
nicht an Verehrung. „Man besteckt ihn noch immer mit

1 Murer, Helvetia Sancta 160 ; vgl. E. L. Rochholz, Schweizersagen aus
dem Aargau, Aarau (1856) I, 29 f. — 2 E. L. Rocholz, Der Steincultus in der
Schweiz, 58 f.; P. A. Stöckli, Das Volkslied im Aargau, Wohlen (1929) 45 ff.



286 Ernst Baumann

Wachskerzen und lässt den Deckel abheben, um in demselben

zu beten", weiss der Kapuziner P. Laurenz Burgener um die
Mitte des letzten Jahrhunderts zu berichten1.

In das aus dem Ende des 15. Jahrhunderts stammende
Grabmal der hl. Ida in Fischingen strecken die von Fuss-
leiden geplagten Pilger ihre Füsse hinein2.

So wie die Gläubigen Heilung und Gnade suchen, wenn
sie unter dem feststehenden Grabmal hindurchschlüpfen oder
-gehen, so auch, wenn sie unter dem in Prozession einher-
getragenen Schrein mit den Reliquien eines Heiligen durchgehen.

Der einzig mir aus der Schweiz bekannte Beleg hiefür
stammt aus Zürich. Um 1850 wurde an der Südwand des

Fraumünsters ein Fresko aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts
freigelegt, dann aber wieder zugedeckt. Es stellte die
Übertragung der Leiber der hl. Felix und Regula aus dem
Grossmünster ins Fraumünster dar (ca. 875). Geistliche tragen in
der Prozession zwei Schreine. Auf dem Prozessionsweg befinden
sieh unter jedem der Schreine zwei Lahme und Kranke,
welche mit ihren ausgestreckten Armen den Schrein zu
berühren oder ihm doch so nahe wie möglich zu kommen suchen3.

Über der Türe der alten, 1798 von den Franzosen
zerstörten Gnadenkapelle zu Einsiedeln befand sich das

sogenannte Malzeichen oder Handzeichen. Im Steinbalken über
dieser Eingangstüre waren fünf nicht sehr tiefe, halbkreisförmig

angeordnete Löcher, von denen man glaubte, Christus
habe bei der Einweihung (Engelweihe) die Eindrücke seiner
Finger als sichtbare Urkunde des Wunders hinterlassen. Die
Stelle wurde zuerst mit einem Eisen-, 1698 mit einem
Silberblech, das fünf passende Öffnungen hatte, bedeckt4. In

1 Helvetia Sancta II, 47. Ähnlich Rochholz, Steincultus 59 : „Gegen
Leiden lässt man den Deckstein wegheben, steigt hinab und betet drinnen".
Vgl. Rochholz, Schweizersagen II, 282 ff. und M. Baur, Geschichte von Sarmenstorf,
Einsiedeln (1944) 21 ff., wo der Brauch aber nicht erwähnt wird. — 2 Kornmeier
Geschichte der Pfarrei Fischingen und der Verehrung der hl. Idda, Einsiedeln,
(1887) 67; Rahn, Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau 131; S AVk 10 (1906)
187 ; Abb. des Grabes bei Murer, Helvetia Sancta 296. — 3 Abb. in Mitteilungen
der Antiquarischen Gesellschaft Zürich VIH (1851-58) 18, Tafel I. — Eine ganz
ähnliche Darstellung auf einem Relief der Kathedrale von Amiens bei Gaidoz 49.

— 4 0. Ringholz, Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau von Einsiedeln, Freiburg

i. B. (1896) 164. Deutlich sichtbar ist das Handzeichen auf einer Miniatur
im Buch der Stifter von 1588, Abb. bei 0. Ringholz, Geschichte des
fürstlichen Benediktinerstiftes U. L. F. von Einsiedeln, Einsiedeln (1902) 433. —



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 287

diese Löcher steckten die Pilger, vielleicht zuerst nur die

Kranken, dann alle, ihre Finger hinein. Drei Fälle von
Erhörungen aus dem 17. und 18. Jahrhundert erwähnt P. Rudolf
Henggeler *.

Wesentlich bei all diesen erwähnten Fällen, also auch
bei den beiden Grabplatten, zwischen die sich die Pilger legten,
und bei der Öffnung in der obern Grabplatte zu Sachsein, ist,
dass die Kranken, in der Hoffnung Heilung zu finden, durch
eine Öffnung kriechen oder gehen oder sich durchziehen lassen,
oder dass sie das kranke Glied durch eine Öffnung strecken.
Diese angeführten Beispiele zeigen sehr grosse Ähnlichkeit
mit einer uralten und bei allen Völkern verbreiteten
Heilzeremonie, die man als Durchzieh-Ritus bezeichnet und die
in den mannigfaltigsten Formen geübt wird2. Um Heilung
von einem Übel zu finden oder um vor einem solchen bewahrt
zu werden, kriechen oder gehen die Kranken — wenn sie
dazu zu schwach sind, werden sie geschoben oder gezogen —
durch gezwieselte Bäume, engstehende Säulen, Zäune,
Rosskummete, eng nebeneinander gehende Personen, unter Tieren,
durch ausgehöhlte Erde, Felsspalten, durchlöcherte Steine3,

Auf einem steinernen Täfelchen, das neben dem Westeingang der St. Michaelskapelle

in Glarus angebracht war, soll der hl. Felix die Eindrücke seiner

Finger hinterlassen haben. Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde (1882) 276.
1 Die Einsiedler Mirakelbücher. Der Geschichtsfreund 97 (1944) 200. —

2 Vgl. H Bächtold-Stäubli in Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, 2

(Berlin u. Leipzig 1929/30) 477—502; Gaidoz, Un vieux rite médical. Paris
1,1892); Th.Zachariae, Kleine Schriften, Bonn u. Leipzig (1920) 240ff.; G.

Jungbauer, Deutsche Volksmedizin. Ein Grundriss. Berlin u. Leipzig (1934) 119 ff.
— 3 Bekannt ist die Pierre-Percée bei Courgenay. „Depuis des siècles on
passe par ce trou pour se guérir de la colique. Des générations entières y ont
passé si bien que les parois intérieures du pertuis se sont polies... Autrefois
on croyait donner au vinaigre et à l'eau de vie une vertu bienfaisante en les

faisant passer par ce trou. Un émigré de Porrentruy, en 1793, rencontra en

Allemagne, chez un aubergiste qui le traitait, une bouteille bouchée avec soin
et portant ces mots: 'Vinaigre ayant passé par le trou de la Pierre-Percée de

Courgenaie'." Daucourt, Dictionnaire I (1897) 189 f. Actes de la Société Jurassienne

d'Emulation (1926) 147 ff. John Meier, Der blaue Stein zu Köln,
Zeitschrift für Volkskunde, N. F. 2 (1931) 38 f. deutet den Stein als Teil eines

vorzeitlichen Grabes und das Loch als „Seelenloch". Das Loch in der St. Verena-
Schlucht bei Solothurn erwähnt schon Gothard in seinem „Magnificat" (1644)
66: „das runde Loch, neben vnnd vnder der Hole jhrer Wohnung, welches

(vermög der tradition der alten) die so mit wehtagen vnd schmertzen des Haupts
beladen, nicht ohne nutz vnnd linderung, oder hinnemmung solches schmertzens,
gemeinlich pflegen mit andacht zu berüren." Vgl. Rochholz, Steincultus 15; E. Hoff-



288 Ernst Baumann

überhaupt durch alles, was ring- und schlingenförmig ist1.

„Die Frage, wie dieser seltsame Brauch zu erklären sei, ist
schon oft erörtert worden. Sie wird dadurch erschwert, dass

beim einzelnen Fall verschiedene Ausgangspunkte zugleich
angenommen werden können und dass Ideenkreuzungen, Kon-

mann-Krayer, Durchlöcherter Stein heilkräftig, SAVk 3 (1899) 58. — Vom „aber-
gleubigen Won" betr. das Loch im Verenenbad zu Baden, in das unfruchtbare
Frauen den Fuss senkten, berichtet schon Heinrich Pantaleon in seiner Beschreibung

der Bäder 1578; zitiert bei Rochholz, Steincultus 59. — Über den
Meinradstein im Grüt bei Allenwinden, durch den die Pilger ein Bein ziehen, um
geheilt zu werden oder um die Müdigkeit zu verlieren, vgl. Anzeiger für Schweiz.

Altertumskunde (1869) 75; SAVk 4 (1900) 110; L. Birchler, Die Kunstdenkmäler
des Kantons Zug I, Basel (1934) 24; A. Lütolf, Sagen, Bräuche, Legenden aus
den 5 Orten, Luzern (1862) 270; Rochholz, Steincultus 60. — Ein ähnlicher
Stein lag neben der St. Arbogastkapelle in Götzis (Vorarlberg). M. Barth, Der
Heilige Arbogast, Bischof von Strassburg, seine Persönlichkeit und sein Kult.
Colmar (1940) 126 f.

1 In diesem Zusammenhang seien noch zwei kirchliche Bräuche erwähnt:
In der Kapelle Sainte-Croix bei Fontenais im Berner Jura hingen eine Anzahl
Eisenringe, welche sich die Pilger unter gewissen Gebeten auf den Kopf setzten,
um von Kopfweh befreit zu werden. A. Vautrey, Traditions populaires
jurassiennes, SAVk 7 (1903) 182; A. Daucourt, Coutumes religieuses du Jura
bernois, ibid. 17 (1913) 225. — Im Kloster St. Urban verwahrte man das

sogenannte Ulrichsmessgewand, „bey welchem der Allgütige Gott durch die
hoche Fürbit dieses H. Bischoffs viel grosse Gnaden und Wunder thut würcken ;

sonderlich aber pflegt man alle Freytag gar viel, offt nemblich bey 100. und
noch mehr an dem Morasmo, Dörsucht, Räuden, Unwillen des Magens, und
anderen Anligen kranckne Kinder in diss Gottshaus zutragen, damit sie durch
diss Messgewand zu Ehren der allerheiligsten Dreyfaltigkeit 3. mahl durchge-
ogen werden, worüber sie durch Fürbitt des H. Bischoffs wunderlich gleich,

entweder von allerhand solchen Kranckheiten genesen, oder sterben". C. Lang,
Grundriss I, 741. — Unter dem St. Ulrichs-Messgewand in Einsiedeln „ist das

Volk mit grosser Andacht und Reverenz darunter durchgegangen, wie auch
mit anderem Heilthum geschieht". Ringholz, Wallfahrtsgeschichte 42. — Während
hier deutlich gesagt wird, dass die kranken Kinder durch das Messgewand
gezogen wurden — und zwar dreimal, wie das auch bei andern Riten vorgeschrieben
ist — und dass man darunter durchging, werden die andern in der Schweiz

zu solchen Segnungen verwendeten Messgewänder nur noch aufgelegt, so die
Casula des Bischofs ohne Namen in Cham. Lang, Grundriss I, 913; Murer 160.

Vom Schattdorfer Messgewand heisst es 1607 : „...das Messgewand, durch welches
die Kranckhen sonderlich an einem Freytag mit grosser Würckung berühret..."
14. Histor. Neujahrsblatt von Uri (1908) 32. Die Auflegung des Messgewandes
ist auf einem Votivbild von 1858 dargestellt. Das Messgewand des hl. Ulrich
in Luthern, Kt. Luzern, wird über die knienden Gläubigen ausgebreitet. Bilder
aus der Wallfahrtsgeschichte von Maria-Heilbrunn im Lutherntal. Einsiedeln
(1930) 25. Nach SAVk 31 (1931) 155 kann man dort unter dem Messgewand
durchgehen.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 289

taminationen, stattgefunden haben. Fast unentwirrbar knüpfen
sich ineinander die verschiedensten Fäden alten Glaubens"1.
Während Grimm den Ritus als eine primitive Heilform mit
dem Zwecke des Abstreifens und der Übertragung der Krankheit

oder ähnlicher Zustände auf Steine, Bäume usw. auffasste,

neigt man nach dem Vorbild Liebrechts heute wieder eher
der Ansicht zu, die ursprüngliche Bedeutung des Durchkriechens
bestehe in einer symbolischen „Wiedergeburt"2.

Wenn auch der Durchkriech-Ritus schon sehr früh
Eingang in den christlichen Kult gefunden hat, so wäre es doch
einseitig, die geschilderten Einrichtungen und Gebräuche bei
den Heiligengräbern nur dadurch erklären zu wollen. Während
der ausserkirchlich geübte Ritus — er mag nun (primär) Wiedergeburt

oder (sekundär) Abstreifen und Übertragen zum Zwecke
haben — eine analogisch-zauberische Handlung ist, die keiner
magisch-sympathischen Kraft bedarf, tritt beim kirchlich
geduldeten Ritus dieses Agens in Gestalt der christlichen
Reliquien hinzu. Wenn der Pilger seine kranke Hand in das
Grab oder seinen Kopf in den mit Reliquien ausgestatteten
hohlen Altar streckt, oder wenn er unter dem Reliquienschrein
durchgeht, will er viel weniger seine Krankheit abstreifen
oder auf den Grabstein übertragen, als viel mehr mit der
Reliquie in Berührung kommen oder wenigstens in das die
Reliquie umgebende Kraftfeld eintreten und so die alles Böse
vertreibende Kraft des Heiltums auf sich übertragen3.

Die vorzüglichste Quelle über die frühe volkstümliche
Verehrung des Bruder Klaus ist das sogenannte Kirchenbuch
von Sachsein4. Es ist ein Pergamentheft von 16 Blättern,

1 H. Bächtold-Stäubli, Handwörterbuch 2, 503. — 2 Näheres bei Bächtold-
Stäubli a. a. 0. — 3 Vgl. H. Delehaye, Die hagiographischen Legenden. Übersetzt

von E. A. Stückelberg, Kempten und München (1907) 156 ff. ; R. Kriss,
Opferbräuche im Lavantal. Wiener Zeitschrift für Volkskunde 40, 63 f. ; J. Trier, Der
hl. Jodocus, 133 f. Zu einfach sieht das Problem St.Beissel, Die Verehrung der
Heiligen und ihrer Reliquien in Deutschland bis zum Beginn des 13. Jahrhunderts,

Freiburg (1890) 118, wenn er schreibt, die Sehreine seien erhöht worden,
damit die Pilger, „um sich in Demut vor den Heiligen zu beugen", darunter
durchgehen konnten. Ähnlich äusserte sich 1861 schon P. de Buck in Acta
Sanctorum Okt. X, 855. — 4 Beschrieben und in extenso veröffentlicht bei

Durrer, Bruder Klaus 459—480. Abb. bei Mojonnier 272 u. Durrer, Bruder
Klaus 467. Z. - "¦ ,-.r ¦ ¦ > * r

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIII (1946) «



290 Ernst Baumann

geschrieben in schöner, kräftiger Schrift und verziert mit
roten Titeln und Initialen. Durrer stellt sechs verschiedene
Hände fest. Der erste und grösste Teil wurde 1488, also im
Jahre nach dem Tode des Seligen, von einem unbekannten
Verfasser gesehrieben. Die andern Eintragungen, die Seiten 25

bis 30 des Originals, stammen aus der Zeit von ungefähr
1490—1540 und wurden wohl von den damaligen Pfarrherren
von Sachsein geschrieben. Eine gleichlautende Kopie auf fünf
in Buchform zusammengefügten Holztafeln hing noch im
17. Jahrhundert an einer eisernen Kette in der Kirche oder
über dem Grabe. Die ersten elf Seiten betreffen Aussagen von
Augenzeugen über das Leben des Seligen, die folgenden
Wunder oder Mirakel1, beginnend mit der oben erwähnten
Heilung des Ammanns Brendli, die sich noch zu Lebzeiten
des Bruder Klaus zugetragen hat.

Von den 36 ganz im Stil der übrigen mittelalterlichen
Mirakelbücher beschriebenen Wunder sind etwas mehr als die
Hälfte sogenannte Ortswunder, d. h. der Kranke wurde am
Grabe des Seligen erhört. Ungefähr ein Dutzend sind
Fernwunder; der Kranke wurde nicht erst in Sachsein nach
verrichteter Fahrt erhört, sondern er fühlte sich schon zu Hause,
nachdem er den Sehgen angerufen hatte, geheilt. Ein Fall
berichtet von einem Fahrtwunder: Ein Knabe, der „vast übel
erbrochen an dem stulgang von wegen des rotten Schadens",
unternahm 1540 mit seiner Grossmutter eine Wallfahrt nach
Sachsein und wurde schon auf dem Wege dahin gesund. In
weitaus den meisten Fällen verhiessen sich die Kranken zum
Seligen oder zu dessen Grab, einmal „in Roufft und zû brüder
Claussen grab" und in einem Fall „zû dem saugen brüder
Claussen und ouch sant Theodel", dem Patron der Sachsler

1 Bei den Wundern, auch Mirakel, Wunderzeichen, Zeichen genannt,
handelt es sich natürlich nicht um Wunder im theologischen Sinne, sondern

um einfache Gebetserhörungen, die auch bloss nach dem subjektiven Ermessen
einzelner Personen eingetroffen sein mögen. Sie sind oft bloss als Niederschläge
der volksmedizinischen und volksreligiösen Ansichten und Gebräuche zu werten.
Viele dieser „Wunder" wurden nach Rom berichtet, dort aber nicht als solche

anerkannt. Vgl. Lexikon für Theologie und Kirche VII, 206; R. Kriss, Die
religiöse Volkskunde Altbayerns, dargestellt an den Wallfahrtsbräuchen (1933)
141 ff; ders., Volkskundliches aus den Mirakelbüchern von Maria Eck, Traun-
walchen, Kösslarn und Halbmeile, Oberdeutsche Zeitschrift für Volkskunde 5

(1931) 134; P. R. Henggeler, Mirakelbücher 100 ff.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 291

Kirche1. Zwei Pilger, ein Fischer aus Dänemark und ein
Goldschmied aus Erfurt, hatten ohne Erfolg „zum ferren sant
Jacob" ihre Zuflucht genommen. Einer von ihnen, ebenso eine
Frau aus Schwyz, wurden im Schlafe aufgefordert, ihr Heil
beim Bruder Klaus zu suchen. Mehrfach wird hervorgehoben,
dass die Kranken vergeblich bei Ärzten Hilfe gesucht hatten.
Bei den meisten Wundern aus der altern Zeit wird am Schlüsse
auch bemerkt, der Erhörte sei bereit, die Echtheit des Wunders
schriftlich oder gar unter einem Eid zu bezeugen2.

Die Herkunft der Pilger ist immer angegeben ; es stammten

8 aus Unterwaiden, 6 aus Deutschland (Nürnberg, Eich-
stätt, Heidelberg, Erfurt und Fürstenberg), je 3 aus dem Berner
Oberland und dem Emmental, je 2 aus dem Entlebuch,
Wallis, Aargau und Zürich und je einer aus Dänemark,
Lausanne, Einsiedeln, Schwyz, Glarus, Graubünden, dem Freiamt

und dem Sarganserland.
In fünf Fällen wird die Krankheit oder das Gebrechen

nicht genau angegeben; es ist bloss die Rede von einem

„sweren siechtag", von „grosser kranckeit" usw. Die häufigsten
Krankheiten sind Fieber und Beinleiden3. Als weitere Leiden
werden genannt: Steinleiden (das gryen und den stein),
teilweise Blindheit (gelernt an eim oug, das er nütz gesach),
Frauenkrankheiten (wipliche kranckheyt XIIII jar)4, das St.
Antoniusfeuer5, Epilepsie6, Kopfweh7, Bruchleiden, teilweise
Taubheit, Vergiftung und Verletzungen.

1 Auch in den meisten andern Mirakelbüchern der Schweiz verheissen
oder verloben sich die Kranken zum angerufenen Heiligen. Es ist also falsch,
wenn Jungbauer, Volksmedizin 185 schreibt, das Verloben sei nur bei besonders

schweren und langwierigen Krankheiten der Fall gewesen. —-2 So hat der
Leutpriester Berchtold Feer von Einsiedeln „sich anerbotten, wo die nottdurfft das

hôschen, so möcht er disen handell warhaftig sin, wie recht ist, mit gim eyde
bevestnen". Durrer, Bruder Klaus 471. — 3 „Us der mössen vast vil lütten 8n

zall, die mengerley febers und gebresten des kaltten siechtagen gehept", a. a. 0.
471. Wölflin, ca. 1501: „Maxime vero febricantibus", a. a. 0. 553, 922. Ähnlich
Lussi 177. — An Beinleiden werden u. a. genannt „ein lamen vast bösen schenckel,
us der massen ein boss bein, schwerer siechtag an eim beyn", a. a. 0. 474. —
4 Lussi und Hugo schreiben „Bluetfluss". — 6 „Sant Anthonyen buss". Wölflin
schreibt „sacer ignis", Hugo und Lussi „das wilde Feur". Eine aussatzähnliche,
vom Genuss des Mutterkorns herrührende Krankheit, gegen die vornehmlich der
hl. Antonius Eins, angerufen wurde. — 6 „Den vallenden siechtagen, sant Valan-
ttins büs". Wölflin: „gravis epilepsia". Wegen Gleichklang des Namens wurde
zuerst der römische Märtyrer Valentin, dann der gleichnamige Apostel Rätiens

gegen die Fallsucht angerufen. — 7 „Schweren siechtagen vom schwinde! in sim

19»



292 Ernst Baumann

Die Votivgaben werden sehr oft nur „Opfer" genannt,
einmal „Almosen". Zwei Kranke liessen als dankbare Zeichen
ihrer Erhörung ihre Krücken (kracken, fulcimenta, baculi)
zurück und einer, der von einem Bruch geheilt wurde, opferte
ein Pfund Wachs. An Identifikationsopfern, d. h. Darstellungen
von Körperteilen, werden genannt eine „wachssyne zunge",
die von einer Frau geopfert wurde, die „ein solichen rnergk-
lichen bresten gehept an ir zungen, das sy in vier wuchen
nie kein wort reden mocht" (472), und ein „yssen bein" (477).
Ein doppeltes Opfer brachte Freni Jacob von Sarnen, die
lange Schmerzen an einem Bein gehabt hatte, nämlich „ein
wechsen kertzen, als lang ir bei ist, mit eim holtzinen bein
irem verglichet" '. Rote Seide, offenbar roten Seidenfaden,
brachte mit sich eine Pilgerin von Zürich, die „gehan ir
kranckheit zwelff wuchen und ein jar, das sy nut wandlen
mocht vor der weit"2.

Votivbilder werden in diesen ersten Mirakelaufzeichnungen

keine erwähnt, offenbar weil damals noch keine gegeben
wurden. Robert Durrer schreibt zwar in seinem Bruder Klausen-
Werk, Seite 1222: „Über viele dieser Wunder (die im Kirchenbuch

aufgezeichnet sind) wurden bei der Inspektion im Prozess

von 1654 noch die gemalten Votivbilder in der Grabkapelle
gefunden." Er stützte sich dabei auf die Prozess-Protokolle,
worin es heisst : „His tabellarum inscriptionibus (mit Daten des

XVII. Jahrhunderts) absolutis, perlustratae, quae in pariete iuxta
sepulchrum pietà opere antiquo speetantur imagines et epi-
graphae singulis subiunetae descriptae fuerunt ut sequuntur."
Darauf folgen die Inschriften, alle ungefähr von gleicher Länge
und nach einer Schablone abgefasst, welche die dargestellten
Mirakel beschrieben. Das Protokoll unterscheidet aber deutlich
zwischen tabellae und imagines. Unter den tabellae sind,
wahrscheinlich auf Holz gemalte, Votivbilder zu verstehen. Solche
waren 1654 vorhanden und stammten wohl zum grössten Teil

houpt; ein solich merglich schwer houpttwe..., das in dächt, er hette inwenig
ein grossen schmertzen und ein schwern ysenyn ring umb sin houpt und in yeg-
lichem ör ein grossen nagel", a. a. 0. 472, 473. — Eine Zusammenstellung der
Krankheiten nach dem Prozess von 1591 bei Durrer, Bruder Klaus 920.

1 Durrer, Bruder Klaus 479, 1223 ; J. Ming, Der selige Bruder Nikolaus
von Flüe, sein Leben und sein Wirken. Luzern (1861—1878) 2, 128, Anm. 2.

— 2 Durrer, Bruder Klaus 477. Lussi 322 erwähnt das Opfer nicht. Vgl.
Andrée,'Votive 180 und Jungbauer,,Volksmedizin 81.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 293

erst aus dem 17. Jahrhundert. Unter den imagines sind aber
keine Votivbilder zu verstehen, sondern die auf die Wand
gemalten Mirakelbilder. Gemalt wurden diese Mirakelbilder
nach den Angaben Eichorns zu Beginn des 17. Jahrhunderts
durch den einheimischen Maler Sebastian Gisig (f 1649). Im
Kanonisationsprozess von 1647 bezeugte Gisig: „Deren Täfelin
habe er selbst etliche, so noch vorhanden, gemalt und die
Miracula ob dem Grab, wie sie noch zu sehen, hab er vor 40

Jahren auf Angaben Eichorns auf die Mauer gemalt" 1. Auch
Gisig unterscheidet, ähnlich wie das Protokoll, zwischen „Täfelin",

d.h. Votivbildern, und „Miracula", d.h. Mirakelbildern.
Würde es sich bei den imagines um eigentliche Votivbilder

handeln, so hätten sie gleich nach dem Wunder, also

zum grössten Teil vor 1500, gemalt werden müssen; doch
werden Votivbilder weder in den Mirakelberichten, die sonst
die Opfer anführen, mit einem Wort erwähnt, noch auf dem
Zyklus in der untern Ranftkapelle dargestellt, noch in der
Beschreibung des Grabes von 1618 ausdrücklich erwähnt, wo
es heisst : „ Supra tumbam in pariete parochialis ecclesiae
miracula praecipua depicta sunt et anathematae suspensae"2.

Unter den imagines oder miracula haben wir uns einen
Zyklus von 19 wohl gleich grossen Bildern zu denken, die

Gisig nach Eichorns aus dem alten Kirchenbuch geschöpften
Angaben an die Wand über dem Grab malte und mit kurzem
erläuterndem Text versah. Von den 36 Wundern wurden nur
gut die Hälfte und die wichtigsten (praecipua) zum Ruhme
des Gnadenortes und zur Erbauung der Pilger dargestellt.

Einen ähnlichen Zyklus von 42 Mirakelbildern liess Abt
Augustin I. im untern Münster zu Einsiedeln durch den Maler
Jörg Müller anbringen3.

1 E. Wymann, Der Maler Sebastian Gisig von Sarnen. Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte 3 (1909) 237 ; Durrer, Kunstdenkmäler 468, Anm
2; ders., Bruder Klaus 989, Anm. 4. — 2 Durrer, Bruder Klaus 1168. — Unter
Anathematae sind plastische Votive aus Holz, Wachs usw. zu verstehen, wie

sie im Kirchenbuch erwähnt und in der untern Ranftkapelle dargestellt sind.

— 3 ,P. Rudolf Henggeler, Die Ausmalung des Einsiedler Münsters unter
Fürstabt Augustin I. Hofmann (1600-1629), Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde,

N. F. 21 (1919) 187 ff. ; ders., Geschichtsfreund (1944) 118,151. - Ähnliche

Zyklen von Mirakelbildern gab es u. a. in Altötting (Ph. M. Halm, Die Mirakelbilder

zu Altötting. Bayr. Heimatschutz 21 [1925] 1 ff.), Mariazell (a. a. O. 5),
Tuntenhausen (Leipold, Kathol. Volksfrömmigkeit 55), Gars a. Inn (Bayr. Heimatschutz

31 [1935] 15 ; G. Schreiber, Deutsche Mirakelbücher, Düsseldorf [1938] 24 ff.)



294 Ernst Baumann

Eigentliche, von den Erhörten ex voto einzeln gestiftete
Votivbilder sind in Sachsein erst im 17. Jahrhundert
nachzuweisen; das älteste noch vorhandene stammt aus dem Jahre
1648. Gewiss hat es vorher schon vereinzelte Votivtafeln
gegeben, doch bildeten sie im ausgehenden 16. Jahrhundert noch
eine Seltenheit und fanden erst seit dem Beginn des 17.
Jahrhunderts grössere Verbreitung1.

Die erste einigermassen sichere Kunde von einem im
Auftrag der Stifterin gemalten Votivbild stammt aus dem Prozess

von 1625. Damals wiederholte Maria Cleophea Fruonz
von Sarnen die Erzählung eines etwas merkwürdigen und
naiven Mirakels, das sie von ihrer Mutter und deren Schwester
Barbara Amstalden vernommen hatte, und fügte bei: „Eben
dieses Wunderzeichen hat die gemette Barbara als eine wahre
Zeugnis dieser Geschichte im Jahre 1591 an die Kirchenmauer
nächst bei Bruder Klausen Grab zu Saxeln mit der Schrift, wie
es zugegangen, malen lassen, wie alldorten noch zu sehen ist"2.

Seit Anfang des 17. Jahrhunderts nahmen die Votivtafeln
sehr rasch zu und verdrängten die andern Votivgaben
zusehends. Nach dem Inspektionsbericht von 1647 waren am
Gewölbe und an der Wand über dem Grabe „tabellae eircum-
circa ex voto appensae eorundem miraculorum testes quam-
plurimae"3. Den Aussagen im Prozess von 1648 ist zu
entnehmen, dass alle Wände der Kirche mit gemalten Votivzeichen
und andern Zeugnissen von Wundern überdeckt waren, dass

täglich neue hinzukamen und dass wegen der grossen Menge
viele schon hatten entfernt werden müssen, darunter auch
viele rohe, die Erbauung nicht fördernde4.

Die Opfer und Gaben, die schon gleich nach des Seligen
Tod auf den Altar und in den Stock gelegt wurden, müssen
recht beträchtlich gewesen sein, denn schon gegen Ende des

1 Dies gilt von den Votivbildern in der Schweiz überhaupt. Vgl. 0. A.
Erich u. R. Beiti, Wörterbuch der deutschen Volkskunde, Leipzig (1936) 795.

— 2 Ming 2, 222 ff. Das Mirakel ist erzählt bei Lussi 327 und Hugo 233.

Das Votivbild wird in den Mirakelbüchern nicht erwähnt. Die Stifterin liess

es erst viele Jahre nach dem Ereignis malen. — 3 Durrer, Kunstdenkmäler
468, Anm. 1 ; ders., Bruder Klaus 1169. Im gleichen Bericht werden in der
Ranftzelle „tabellae votivae suspensae circumcirca aliquod" erwähnt. Durrer,
Kunstdenkmäler 289, Anm. — * Ming 57 f. Ähnliche Aussagen im Prozess

von 1654, ibid. 58 f. Betr. die Votivbilder, über die Verfasser eine
Monographie vorbereitet, vgl. Hilber und Schmid 105 ff., Tafel 23, 39; Mojonnier
40L"; J. H. Hess, Das Buch vom Bruder Klaus. Basel (1942) 103.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 295

Jahres 1488 kam es zu einem Streit zwischen dem Pfarrer
und den Kirchenpflegern „von wägen der gaben und oppfern,
so dann erber fromm lutt geben hand und noch furhin geben
werdend an brüder Claus grab oder an die pfarrkilchen do
selbs". Der Streit wurde so geschlichtet, dass die auf den
Altar geopferten Gaben, „es sy gelt oder lebendige oppfer, so
die lutt mytt inen dar bringend", dem Pfarrer zugesprochen
wurden. „Was aber lebendiger oppfer do erköfft wurden, die
vor da wären", die sollen der Kirche gehören, desgleichen die
in den Opferstock und am Grab geopferten Geld- und Naturalgaben1.

Bei den lebendigen Opfern handelt es sich um lebende
Tiere, besonders Hühner, Kälber, Kitzen, Lämmer, aber auch
Grossvieh. Eichorn berichtet, dass ein gewisser Hans Wolf
„einen hübschen Stier an die Kilchen geben, vonwegen dass

sin sun Balthasar Wolf von einem bösen Bruch by B. Clausen
Grab erlediget worden"2. Die Tiere wurden offenbar, wie dies
auch anderwärts der Fall war, verkauft oder versteigert und
der Erlös zu Kirchenzwecken verwendet3.

An andern Votivgaben, meist Identifikationsopfern
(Identifikationen der eigenen Person oder des intendierten
Gegenstandes), seltener Natural- oder echten Opfern, werden in den
Prozessakten und Mirakelbüchern genannt: hölzerne Beine
und Füsse4, besonders Wachs, sowohl ungeformt als geformt5,

1 Durrer, Bruder Klaus 481 ff. — 2 Ming 2, 61. — 3 Die geopferten
Tiere wurden nicht getötet, sondern verkauft und oft vom Stifter selbst
zurückgekauft. In Tütenhausen wurden im 17. Jahrhundert in einem einzigen Jahr
70 Kälber geopfert. Kriss, Volkskundliches 25. In der St. Wendelinskapelle
Kleinblauen im Berner Jura wurden im 18. Jahrhundert gemästete Rinder,
Schafe usw. geopfert. E. Baumann, Geschichte der St. Wendelinskapelle
Kleinblauen. Laufen (1945) 7 f., 17. Hühner, die oft auch symbolische Bedeutung
hatten, wurden in besondern Käfigen in der Kirche gehalten, bis sie verkauft
wurden, z. B. in der St. Valentinskirche in Rüthi (St. Gallen). A. Kobler, Pfarrei
und Kirche des heiligen Valentin in Rüthi. Altstätten (1938) 20. Über
Tieropferung in Belgien vgl. Folklore Brabançon 1, 27 f., 3, 37 ff. — 4 Prozess 1618:
Margareta Amstalden, ein Kind, konnte weder gehen noch stehen, bis die Eltern
es „mit zweyen höltzenen Füssen" zum Grabe verlobten. Lussi 356. — Prozess
1648 : Vor Jahren habe man mehr Votivtäfelchen und hölzerne Beine gebracht,
die man weggenommen, weil ihrer zu viele gewesen. Ming 2, 58. — Hölzerne Votivgaben

sind abgebildet in der untern Ranftkapelle und auf Meissners Lithographie
von 1823. — 5 Prozess 1613: „Elisabeth Eggert hat in 7. Jahren öffters ein

Kranckheit, so das Laub benambset, keine Mittel wollten helffen, sie

verspricht ein wachsenes Haubt zu dem seeligen Bruder Clausen, als sie soliches

zu dessen Grab getragen, ist sie von selbiger Zeit an mit diser Kranckheit nicht



296 Ernst Baumann

Hüte und Hauben1, Eisenketten und Bruchbänder2, Krücken3,
silberne Augen, Ohren, Hände, Füsse, Herzen, Wiekelkinder
und Darstellungen von Personen, wie sie heute noch in grossen
Schaukasten in der Kirche zu sehen sind4, Rosenkränze, Anti-
pendien, Messgewänder6, Ampeln zum Grab6 usw.

Das sogenannte Kirchenbuch von Sachsein wurde allen
spätem Biographien und Mirakelbüchern zu Grunde gelegt.

mehr behafftet worden". Lussi 345. — Prozess 1648 : Beim Grabe werde an Votiv-
zeichen soviel Wachs geopfert, dass man weder für die Kirche noch für die

Kapelle im Ranft viel kaufen müsse. Ming 2, 58. — Prozess 1654 : Margareta
Müller von Sachsein, deren Knabe eine Geschwulst an der linken Hand hatte,
„habe einstmals dem Sigrist ein Käslein und Wachs zum Opfer gebracht, das

zu einer Hand formiert gewesen und bei dem Grab aufgeopfert worden". Ming
2, 244 f. — Die taubgewordene Hebamme von Sarnen „verlobt 3 Freytag
nacheinander sein Grab zu besuchen und allda jedes mahl ein paar wächsene Ohren zu
opfferen. Der erste Gang that ihr die Ohren widerum auff, der ander stärckt
ihr das Gehör, und der dritte machet sie vollkommentlich gesund". Hugo 228.

1 Prozess 1654: Die von Fieber und Hauptweh geheilte Frau des Landvogts

Jakob Wirz hat „ihr mit Perlin gestickte sammetin Hauben oder Hut
an dem Opfer geben". Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 4, 51. —
Barbara Rüopletn versprach „dem seeligen Bruder Claus ihr mit Perlein
gestickte Haubt-Ziehrd bey seinem Grab zu opfferen. Weilen sie aber hernach,
da sie gesund worden, etwas Reu getragen, ist sie wieder erkrancket, sie

erkennt ihr Fehler, legt das versprochne Opffer ab und erlangt vorige Gesundheit".

Hugo 380. — Eine Frau aus Unterwaiden erkrankt „und verlobt ihm
ihren köstlichsten Huth, den sie daheim hatte, wann sie wiederum gesund wurde.
Nach erlangter Gesundheit vergisset sie dess Gelübds und fangt an widerum
zu erkrancken, darum sie den Huth zwar der Kirchen gebracht, aber mit Geld
widerum abgelöst hat : Fallt also abermahl in ein noch grössere Kranckheit als

zuvor nie, welche sie so streng gehalten, dass sie endlich ihre Sünd dem Priester
gebeicht, den Huth der Kirchen gelassen, und drey Tag hernach frisch und

gesund eine lange weite Reiss zu Fuss biss in Wallis zum warmen Bad
verrichtet". Hugo 237. — 2 Prozess 1654: „Allein Bruchbänder seien viele hundert

da gehangen, wie eine Eisenkette, an der ein Wahnsinniger hergeführt und

geheilt wurde". Ming 2, 58 u. 266. — Eine von einem Baum gestürzte Frau
hängte ihre Binden, ligamina, auf. Ming 2, 275 f. — 3 Prozess 1654: „Vor
Jahren seien allein der Krücken so viele gewesen, dass man dieselben wegen der
Menge und Unzierde weggethan". Ming 2, 58. — Krücken sind auf Meissners
Lithographie hinter dem Grab zu sehen. — 4 Abb. bei Durrer, Kunstdenkmäler
500 ; Mojonnier 249, 252. — 5 Im Prozess von 1654 werden u. a. erwähnt „kostliche

Rosenkranz, Messgewandt, Vorhäng der Altarien." Ein Tobsüchtiger aus
Luzern schenkte nach [der Heilung ein Messgewand. Zeitschrift für Schweiz.

Kirchengeschichte 4, 50 ff. — 6 Prozess 1654: Der Bruder des Landvogts Jakob
Wirz schenkte eine Ampel „wegen erlangter Gnad durch Fürbitt Bruder
Clausen". Seit ca. 1545 unterhielten die katholischen Stände zuerst Kerzen,
dann Lampen am Grabe. Durrer, Bruder Klaus 701 ff. — Vgl. Abb. des Grabes
auf dem Holzschnitt von Hans Steger aus dem 17. Jahrhundert, ibid. 987.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 297

Als erster tat es der Berner Heinrich Wölflin, genannt Lupulus,
in seiner um 1501 entstandenen lateinischen Lebensbeschreibung

des Bruder Klaus1. Sie enthält am Schluss eine
lateinische Wiedergabe der im Kirchenbuch aufgeführten
Mirakelerzählungen.

„Wunderzeychen, so bey brüder Clausen grab zû Sachsien

geschehen", enthält auch die Bruder Klausen-Biographie von
Ulrich Witwyler von 1571, besonders die Ausgabe von 15972.

Darin befindet sich auch eine graphische Darstellung der „vier
Länginen Brüder Clausen zu Sachssien: Seine eygene Länge
die erste, seiner Cell Lange die ander, seiner Cell Breyte die

dritte, seiner Cell Höhe die vierdte".3
Unzählig sind die Mirakel, die in den Prozessakten von

1591, 1618, 1621, 1625, 1647 und 1654 aufgezeichnet sind und
die von Hugo, Lussi und Ming ausgiebig benützt wurden4.

Wollten die bisher erwähnten Werke in erster Linie
biographische sein, so liegt bei den Mirakelbüchern des Jesuiten
Petrus Hugo und des Kapuziners Benno Lussi der Akzent auf
den Wunderberichten.

Von Hugos Mirakelbuch sind^7 Ausgaben bekannt, 2

lateinische und 5 deutsche. Die erste Ausgabe erschien im Jahre
1636 unter dem Titel: „Nicolaide Rupe anachoretae subsilvani
in Helvetiae vitae (sie!) ac res gestae brevi commentario com-
prehensae a Petro Hugone soc. Jesu sacerdote. Friburgi Helv.
sumptibus Wilhelmi Darbellay 1636." Die zweite lateinische
Ausgabe erschien 1761 in Rom. Von den deutschen Ausgaben
erschienen zwei in Freiburg i. Br. 1642 und 1667, zwei in Luzern
1705 und 1758 und eine in Zug 17195. Wir benützen hier
die letzte, 252 Seiten umfassende Ausgabe : „Unschuldiges Leben
und Wandel, Seeliges Ableiben, warhafte Prophezeyhung und
grosse Wunderzeichen des Seeligen Nicolai von der Flüe, Ein-
sidlers und Landmanns zu Unterwaiden, in der Hochlöblichen
Eydgnossschaft; sonsten Bruder Claus genannt. Allen Christ-
glaubigen zu einem Spiegel, Auferbauung und Trost in
Lateinischer Sprach beschriben, und um ihnen zum besten ins
Teutsche übersetzt von R. P. Petro Hugone, S. J. Cum Facilitate

Superiorum. Vierdte Auflag. Lucern, verlegts Benedict
Hautt, 1758".

1 Abgedruckt bei Durrer, Bruder Klaus 524—554. — 2 ibid. 768 ff.,
bes. 790, Anm. 54. — 3 ibid. 791. Vgl. A. Jacoby, Heilige Längenmasse. SAVk
29 (1929) 1 ff. — 4 Durrer, Bruder Klaus 917 ff., 991 ff. — 6 ibid. XXXII.



298 Ernst Baumann

Hugo beruft sich bei den angeführten 59 „ Wunder-Zeichen,
so Gott durch den Seel. Nicolaum nach seinem Todt gewürcket
hat", vor allem auf Wölflin, Gundelfingen und die Prozessakten
von 1591 und gruppiert sie in sachlicher Reihenfolge, wie folgt:
„1. Bey dem Grab des Seel. Nicolai werden die Blinden sehend
(6) \ 2. Die Tauben hören (4). 3. Die Lahmen gehen (7). 4. Die
Sterbenden erstehen (10). 5. Ihrer vil werden von Hauptwehe,
Hinfallendem und Kindelwehe erlediget (8). 6. Andere werden
am Stein, Griess und Bruch geheilet (5). 7. Gifft und Zaubereyen

werden vertriben (5). 8. Nicolaus hilfft in Kindsnöthen (4).
9. Die Fieber werden verjagt (3). 10. Andere werden so wohl
von der Seelen, als des Leibs-Kranckheiten erlediget (3). 11. Endlich

werden vilerley Kranckheiten gesund (4)".
Im Jahre 1732, da die Reliquien am 16. Mai feierlich

erhoben wurden, veröffentlichte der Kapuzinerpater Benno Lussi
von Stans den 396 Seiten umfassenden schwülstigen „Wunderund

Tugendt-Stern, der in dem schweizerischen Alp-Gebürg
entstanden, von sonderen Göttlichen Gnaden-Strahlen
erleuchtet, mit Glantz von sonderer Heiligkeit geschinen, und mit
der Clarheit erstaunlicher Wunderzeichen sich der Welt geoffen-
bahret hat. Das ist Übernatürliches Leben, heiligister Wandel
und grosse Wunder-Werck des Villseeligen Bruder Clausen von
Unterwaiden zu gmeiner christlicher Aufferbauung, Lehr,
Trost und Vor-Bild zusammen getragen und neuenss aufgesetzt
durch P. Bennonem von Stanss, Capuciner und Priesteren.
Lucern. Mit Genehmhaltung der Oberen Getruckt bey Joseph
Christoff Rüttimann, 1732." Lussi beschreibt in chronologischer
Reihenfolge 250 Mirakel, beginnend mit denjenigen des alten
Kirchenbuches bis zu jenen, die sich bei der Erhebungsfeier
zutrugen.

Beide Mirakelbücher erfreuten sich grosser Verbreitung
und wurden zu eigentlichen Volksbüchern. Die Verfasser zeigen
wenig Kritik; alles, was nur einigermassen nach „Wunder"
riecht, wurde unbesehen aufgenommen. Verglichen mit
verschiedenen andern Sammlungen gleicher Art bieten sie in
volkskundlicher Hinsicht wenig Interessantes, besonders da
sehr oft die Opfer nicht -aufgeführt werden. Anschliessend
folgen einige Mirakelerzählungen, die einiges Interesse
verdienen, und wäre es auch nur wegen der ungewollten Komik
der naiven Formulierung.

1 Die eingeklammerten Zahlen geben die Anzahl der Mirakel an.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 299

Ein Jüngling erkrankt an der Pest und bekommt Beulen
an einem Bein. Der Vater verspricht einen wächsernen Fuss,
worauf die Geschwüre bis auf eines verschwinden« Der Knabe
verrichtet die versprochene Wallfahrt und liefert das Opfer
ab; „weil aber das geopfferte Wachs noch nit bezahlt ware,
fieng das dritte Geschwär je länger je weiter aufzubrechen
und wollte nit zuheylen, biss dass über etlich Monat der
Kauffmann dess Wachs halben befridiget worden" (Hugo 242).

„Ein Landmann auss Glarisser Gebieth erkranckte der-
massen, dass er oftermahlen von Sinnen kam und wusste
doch niemand, was das für ein Kranckheit wäre, jedermann
hielte darfür, er wäre verhext worden. Diser war endlich zu
dess seel. Bruders Clausen Grab geführt, und als er dort
bettete, fienge er an gantze Stuck von Ross-Eysen, Neglen,
Messern, und andern dergleichen Sachen, welche zu Saxlen
noch aufbehalten und gezeigt werden, ausszuwerffen, und
erlangt letstlich die völlige Gesundheit" (Hugo 244).

Der Sigrist von Kerns war unter den Lenden gelähmt
und musste vier Jahre lang das Bett hüten. Oft verlobte er
Wachsopfer nach Sachsein und liess sich auf einem Pferd
dorthin führen; er fand keine Heilung. „Über ein Monat
kommt er mit 4. Füssen widerum dahin und erlangt durch
sin eyferiges Gebett also starcke und gesunde Füss, dass er
das nächstfolgende Jahr zufuss gen Loreten zu Unser Lieben
Frauen und gen Rom ein Wallfahrt verrichtet hat. Als er aber
hernach seines Gelübds vergessen und das versprochene Wachs
ein oder zwey Jahr nit geopffert, ist er in die alte Kranckheit
widerum gefallen, und darvon nit erlediget worden, biss er
sein underlassenes Opffer erstattet" (Hugo 252).

„Jacob Jörgi Weibel hat ein Ackslen aussgefallen, es

waren drey geschworne Barbierer, die den gantzen Tag mit
Ansetzung der Strauben und auf andere Weis die Ackslen ihm
suchten einzurichten, sie verlobten sich sammentlich, weilen
alle Mühe umbsonst gewesen, zum Grab des Seeligen, auf
welches sie ohne Arbeit und Instrument die Ackslen
eingerichtet, der Mann ist auch völlig genäsen" (Lussi 338).

„Jacob im Wallis fallt in eine tödtliche Kranckheit, er
hatte schon die Red verlohren, sein Frau schickt ein Opffer
zu dem seeligen Bruder Clausen, und in selber Stund, als
das Opffer abgelegt, ist er widerumb zu der Red kommen"
(Lussi 343).



300 Ernst Baumann

„Johannes von Moos fallt von einem hohen Kirsche-Baum,
in dem Fahl rafft er den seeligen Bruder Clausen an, bleibt
auf dem understen Ast sitzen ohne Schaden" (Lussi 359).

Katharina Anderhalden verletzte sich an einem Reibstein ;

„sie begibt sich unverweilt zu dem Grab dess seeligen Bruder
Clausen, rühret mit der verletzten Hand dessen Rock an, wird
ohne andere Mittel, äussert, dass sie ein wenig Speck gebraucht,
gesund" (Lussi 373).

Die volkstümliche Verehrung des Bruder Klaus erstreckte
sich nicht nur auf seine Reliquien und sein Grab, sondern auch
auf die Erinnerungsstätten und die Reliquien zweiten Ranges.
„Was nur Nicolaus einmahl angerührt, ist dem andächtigen
Volck alles zu der Verehrung" 1.

Die obere Ranftkapelle wurde schon sehr früh von
Pilgern besucht, ebenso die daran angebaute Zelle, die dem
Einsiedler als Wohnung gedient hatte. Das alte Holzwerk ist aussen
und innen gegen Wetter und die „fromme Barbarei der Pilger,
welche Späne davon mitzunehmen pflegten", mit Brettern
verschalt2. Auch die Holzbank, auf welcher der Selige schlief, und
der Stein, der ihm als Kissen diente, wurden früh die Beute
frommer Pilger, „und so ergeht es immer wieder ihren
Ersatzstücken"3. Die Stücke wurden in Gold und Silber gefasst und
am Halse getragen. In den Mirakelbüchern finden sich viele
Belege für die Verehrung der Zelle. Hier ein Beispiel: „In dem
1589. Jahr hat ein ehrliche Matron ihr fünfzehenjährige taube
Tochter, wie sie verlobt, in Ranfft zu dess seel. Bruder Clausen
Cellen und Kirchen gebracht, und nachdem sie die Mutter Gottes
in der Capellen gegrüsst, seynd sie darauff in die Cellen

eingegangen, und haben dessen Wand und Boden mit andächtigen

Küssen verehrt. Demnach begäbe sich die Tochter auf
das holtzene Bethlein des seeligen Nicolai, legte ihr Haupt
auf das steinene Haupt-Küss, nicht änderst als wann sie da

1 Lussi 196.— 2 Prozess 1648: „Supersunt duo asseres semilaceri, nam

quae desunt, hospites et peregrini venerabundi in segmenta minutim conciderunt
et reliquiarum vice domum asportarunt". — Durrer, Kunstdenkmäler 289; ders.,
Bruder Klaus 1133. — Abb. bei Mojonnier 89 ff; Hess, Das Buch vom Bruder
Klaus 72 f. — 3 Durrer, Kunstdenkmäler 290. „Sein Beth oder Brett, auf
welchem er geruhet, ist nach und nach von den zulauffenden Pilgeren in kleine
Stücklein zerschnätzlet und mit Andacht darvon getragen worden, wie ins-

gleichen sein Haubt-Küsse, der Stein." Lussi 197.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 301

ruhen wollte, bettete unter dessen fünff mahl das Vatter unser
samt dem englischen Grass. Nach vollendtem Gebett vergehet
ihr alsbald alle Gehörlosigkeit, sie steht gantz gesund auf, und
mit Freuden geht sie samt ihrer Mutter widerum nach Hauss "1.

Das Geburtshaus und das Wohnhaus des Bruder Klaus
auf dem Fitteli wurden nach Aussagen in den Prozessen „von
den Peregrinanten nicht weniger besuecht, die Wand geküsset
und in ander weeg verehrt"2.

Grosser Verehrung erfreute sich des Seligen braunwollener
Eremitenrock, an dessen Echtheit nach dem massgebenden
Urteil Robert Durrers jeder Zweifel ausgeschlossen ist, und
der sich heute im rechten Seitenschiff der Kirche befindet. Er
wurde zuerst im Familienhause verwahrt und „den Leithen auf
ihr Begehren angelegt, auch etwas darvon mitgethailt"3. 1610
wurde er in Prozession in die Pfarrkirche transferiert, „allwo
dann die Wallenden solchen mit Verlangen sehen, küssen und
verehren, und wird sonderbahr die Andacht dess frommen
Volcks dess Loblichen Standts Freyburg geprisen, welche solchen

zu küssen und zu verehren auf den Knien hinzurutschen...
Man legt disen Rock biss auf dise Zeit den Pilgeren auf ihre
Häubter, von welcher Auflegung die Fromme zu sonderer
Andacht, die Sünder aber zu einer heilsamen Forcht bewegt
werden"4. Oft brachte man Unsinnige und Besessene, zum
Teil auf Pferde gebunden, nach Sachsein, um ihnen den Rock
auflegen zu lassen5. Ähnliches geschah mit der zweiten Kutte,
die in der Jesuitenkirche zu Luzern aufbewahrt wird und deren
Echtheit Durrer für nicht völlig erwiesen erachtet6.

Im Kloster Muri befand sich der aus Ziegenhaaren
geflochtene rauhe Bussgürtel des Bruder Klaus, der oft Pilgern

1 Hugo 226 f. Ähnliche Fälle, wobei auch das Wurmmehl der morschen
Holzwand verwendet wurde, bei Lussi 327, 347, 357, 360, 371. — 2 Durrer,
Kunstdenkmäler 276, Anm. 5. — 3 Aussage von 1647. Durrer, Bruder Klaus
1177. — 4 Lussi 190 f. — 6 Verschiedene Fälle bei Lussi 376 f. und bei
Ming 2, 159 ff. 255 ff. Nach den Kapuzinergeschichten des Bruders Rufönus
Falk wurden 1654 fünf Klosterfrauen von Stans durch Essen von Zuckererbsen
besessen. „So viel eine Erbs gegessen, so viel böse Geister hat sie in sich
verschluckt oder gegessen." Sie. wurden durch Auflegen des Rockes befreit. Man
legte sie zum Teil gebunden auf das Gitter um das Grab, zum Teil im Rock
des Seligen auf dasselbe. Ming 2, 256 f. — Ein fünfzehnjähriger Knabe von
Luzern, der von zu starker Medizin wie besessen wurde, wurde an einer
eisernen Kette in die Sakristei geführt, wo man ihm fünfmal den Rock
auflegen musste. ibid. 266 f. — 6 Hugo 246, Lussi 367.



302 Ernst Baumann

und Kranken, besonders Frauen, die ihrer schweren Stunde
entgegensahen, ausgehändigt und von ihnen umgelegt wurde1.

Im Zisterzienserinnenkloster Rathausen verwahrte man
bis zur Klosteraufhebung 1848 einen Stock, der dem Seligen
gehört haben und durch Wunderwirkungen ausgezeichnet
gewesen sein soll2.

Ein gotischer Löffel aus Buchsbaumholz, der zur
Habschaft Bruder Klausens gehört haben soll und der zu
Exorzismen verwendet wurde, kam 1648 in den Besitz des Bischofs
von Konstanz, der damit „Miracula gewürckhet" haben soll3.

„Ja sogar das Geld, welches vor disem Nicolai gewesen, wird
nicht nur für ein Seltenheit, sonder als ein Heiligthumb auff-
behalten; wie dann under anderem noch ein Goldstuck bey
Herrn Joseph Krummenacher dess Raths zu sehen ist, so den
Krancken ausgelyhen wird zu deren öffteren Genesung"4.

Oft und gerne wird in den Mirakelbüchern immer wieder
betont, bei Krankheiten und Gebresten habe die Kunst der
Ärzte versagt, und nur der Selige vom Ranft, der sehr oft als
Arzt bezeichnet wird, habe durch seine Fürbitte Hilfe bringen
können. Die Unterwaldner pflegten sogar zu sagen, „sie hätten
keinen andern Arzt als Bruder Klaus"5.

Nicht nur einzelne Bedrängte pilgerten in körperlichen
und seelischen Nöten zu Bruder Klaus, das ganze
Unterwaldner Volk zog schon früh in Gemeinde- und
Landeswallfahrt zum Grabe des Landesheiligen, wenn Kriegs- oder
Religionsgefahr drohte, um Schutz gegen Wölfe und Bären,
Verschonung vor Seuchen undViehpresten und gute Witterung
zu erflehen, um für erfochtene Siege und abgewendete Türkengefahr

zu danken und um Rat in innerpolitischen und
Verfassungsfragen zu erlangen. Die Unterwaldner vergassen über
dem neuen Landesheiligtum die alten einheimischen
Wallfahrtsstätten und trösteten sich über den Verlust des
zugemauerten Battenlochs. Rasch dehnte sich die Verehrung über
die Innerschweiz und die übrige katholische Schweiz aus, so-

1 Aussage von 1647: „Cilicium f. Nicolai, saepenumero ab aegrotantibus
et peregrinantibus et praegnantibus pro remedio pie non minus quam féliciter
expetitum fuit." Durrer, Kunstdenkmäler 711, Anm. 1. Vgl. Durrer, Bruder
Klaus 1195; Lussi 306. Franz, Benediktionen 2, 206 f. — 2 „miraculis etiam
nonnullis clarus", 1647. Durer, Bruder Klaus 1191. — 3 ibid. 1212. Durrer,
Kunstdenkmäler 499. — 4 Lussi 196 f. Vgl. Durrer, Bruder Klaus 1200. —
5 Ming 2, 75.



Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung 303

dass Sachsein neben Einsiedeln bald zum zweiten
Nationalheiligtum und Bruder Klaus zum eigentlichen Nationalheiligen
der Schweiz wurde1. Dass Bruder Klaus zum Nationalheiligen
geworden und seine Verehrung so tief ins Volk eingedrungen
ist, verdankt er nicht nur seinem Ruf als „erster eidgenössischer

Patriot, der praktisch und theoretisch den Begriff eines
über die kantonalen Interessenkreise hinausgehenden gemeinsamen

schweizerischen Vaterlandes uneingeschränkt vertrat"2,
auch nicht bloss dem glücklichen Umstand, dass die Anfänge
seiner Verehrung in die Zeit einer mächtigen Steigerung
kirchlichen Sinnes und Lebens fielen3, die in der Innerschweiz durch
die Reformation kaum gestört wurde, sondern vor allem, um mit
einem vorzüglichen Volkskundler zu sprechen, der zugleich
ein guter Theologe war, „seiner Heiligen-Persönlichkeit, und
deren Tätigkeitsprinzip ist Natur und Gnade"4.

1 Durrer, Bruder Klaus 730 f., 698 ff.; Lussi 205 ff.; Ming 2, 23 ff.,
43 ff.; F. Niderberger, Sagen, Märchen und Gebräuche aus Unterwaiden. Stans

(1914) 3, 377 ff. — 2 Durrer, Bruder Klaus XXIX. — 3 R. Wackernagel,
Mitteilungen über Raymundus Peraudi und kirchliche Zustände seiner Zeit in Basel.

Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 2 (1903) 171 ff. —
4 Rudolf Hindringer (f 1932), Weiheross und Rossweihe. Eine
religionsgeschichtlich-volkskundliche Darstellung der Umritte, Pferdesegnungen und Leonhardi-
fahrten im germanischen Umkreis. München (1932) 151.


	Volkskundliches zur Bruder Klausen-Verehrung

