
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 43 (1946)

Artikel: Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau

Autor: Escher, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Aufkommen einiger Janresbräuche im Prätigau.
Ein Beitrag zur Brauchbiologie.

Von Walter Escher, Wallisellen.

Das Prätigau ist ein Tal, das natürlich und kulturell einen
abgeschlossenen Raum bildet1. Die vorliegende Arbeit soll
darlegen, wie sich das Prätigau zu den von Deutschland
herkommenden, in manchen Erscheinungen unseres schweizerischen

Volkslebens belegten nordsüdlichen Kulturströmungen
verhält2 und welche Stellung es einnimmt zu ausgesprochen
deutschschweizerischem und gesamtschweizerischem Brauche.
Die feineren Unterschiede im Aufkommen und Ableben der
Bräuche wurden durch besonders intensive Nachfragen untersucht.

Das Material, das der nachfolgenden Darstellung
zugrundeliegt, wurde während der Jahre 1943—45 gesammelt.
In Zusammenhang mit einer grössern Studie über St. Antonien
wurden in Anwendung der direkten Methode in allen
Ortschaften des Prätigaus ausgewählte, Sitte und Brauch betreffende

Teile aus dem Fragebogen des ASV (Atlas der schweizer.

Volkskunde) abgefragt3. An den meisten Belegorten wurden
zwei bis drei Gewährsleute verschiedenen Alters befragt. In
Küblis, Luzein, Putz, Pany und St. Antonien wurde eine

1 Zu den geographischen Verhältnissen des Prätigaus vgl. A. Gadient,
Das Prätigau, Chur 1921. — 2 Vgl. zu diesem Problem R. Weiss, Nordsüdliche

Kulturströmungen, in SVk 25, S. 25 ff. — 3 Auch an dieser Stelle sei dem
Arbeitsausschuss des ASV für die freundliche Bewilligung, den Fragebogen des ASV
zu benutzen, bestens gedankt. Weiter sei gedankt für die Überlassung der
Materialien aus den Erhebungen des ASV, welche die Orte Schiers und Klosters
betreffen. In beiden Ortschaften wurden dazu noch ergänzende Nachfragen
angestellt. Für vielfältige Hinweise und Unterstützung bin ich besonders meinen
beiden Lehrern, Herrn Dr. P. Geiger und Herrn Prof. Dr. R. Weiss, zu grossem
Dank verpflichtet. In allen Dank seien vor allem auch meine zahlreichen Gewährsleute

eingeschlossen, die durch ihre umsichtigen Antworten und ihre
bereitwillige Hingabe diese Arbeit erst ermöglichten.



150 Walter Escher

Grosszahl von Gewährsleuten herangezogen und versucht,
einen Querschnitt durch die verschiedenen Dorfgemeinschaften
herauszuarbeiten.

Die beigegebenen volkskundlichen Karten sollen die
Darstellung unterstützen, wollen aber, da in unserem Fali der
geographische Gesichtspunkt nur in zweiter Linie mitspricht,
nicht Hauptzweck sein. Die "kurzen Hinweise auf sprachliche
Verhältnisse1 sollen zeigen, wie Verschiebungen in der Mundart

zusammengehen mit solchen auf volkskundlichem Gebiet.

Verzeichnis der Belegorte (s. Karte auf S. 151):
1 Seewis 10 Fideris
2 Valzeina 11 Küblis
3 Grüsch 12 Luzein
4 Fanas 13 Putz
5 Schiers (Dorf) 14 Pany
5a Busserein (Schierserberg) 15 St. Antonien
6 Schuders 16 Conters
7 Furna 17 Saas
8 Buchen 18 Serneus
9 Jenaz 19 Klosters.

In einem ersten Abschnitt sei die Ausbreitung des
Weihnachtsbaums und der kirchlichen und
familiären Weihnachtsfeiern betrachtet. Weihnachten und der
unten zu betrachtende Nikiausbrauch haben sich im Laufe
mehrerer Jahrzehnte allmählich gegen Silvester und Neujahr
durchsetzen können. Früher war im Prätigau das Neujahr mit
seinen Bräuchen der winterliche Hauptfeiertag. Wir finden
Bräuche wie das Umsingen der ledigen Burschen und Kinder,
das Wünschen der Jungmannschaft in der Neujahrsnacht oder
statt dessen gesellige Zusammenkünfte und das Neujahrswünschen

der Kinder. Das Neujahr war der Tag, an dem die
Kinder durch die Eltern und besonders durch die Paten mit
Geschenken bedacht wurden. Der ganze Komplex der
Neujahrsbräuche hat sich trotz mancher Verflachung in grossen
Zügen gehalten, wird aber durch Weihnachten, besonders als

Schenktermin, stark konkurrenziert2.

1 Vgl. R. Hotzenköcherle, Bündnerische Verbalformengeographie, in :

Festschrift J. Jud, S. 486 ff. Romanica Helvetica, Vol. 20, Zürich-Erlenbach 1943.

— 2 Vgl. zum ganzen Problem der Neujahrsbräuche im Prätigau meine Dissertation

über das Silvestersingen in St. Antonien.



Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau 151

Belegorte

Oo o o 15

Q Q

O
O

O
«so

\1O«o. o
o

IQl« o

Die erste brauchmässige Ausgestaltung des bisher nur
kirchlich gefeierten Tages erfuhr Weihnachten durch die
Christbaumfeier in der Kirche1. Bei diesem Anlass wird
ein Tannenbaum aufgestellt, mit Kerzen versehen und mit
allerlei Schmuck behangen. Der Pfarrer hält eine Predigt,
Chöre verschönern die Feier. Die Schulkinder erhalten kleinere
Geschenke, die früher sehr bescheiden waren und etwa aus
einem Buchzeichen und einigem Kleingebäck bestanden. Als
die öffentlichen Christbaumfeiern eingeführt wurden, kamen
Pfarrer und Lehrer allein für die Geschenke auf. In Luzein
und St. Antonien wurden durch besondere Zuwendungen von
Feriengästen (in St. Antonien war es ein Fräulein aus Deutschland)

oder sonst Leuten, die einer sozial bessergestellten
Oberschicht angehörten, Stiftungen für Weihnachtsgaben geäufnet

1 Zum Problem Weihnachtsbaum als protestantische Sitte vgl. P.Geiger,
Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum, SAVk 37, S. 232, Lit. daselbst, und Schweiz.

Idiotikon IV, 659.



152 Walter Escher

und damit das Aufkommen und die Ausbreitung des neuen
Brauches gefördert. Die Spender gehörten in keinem Falle der
einheimischen Dorfbevölkerung an. Erst die letzte Entwicklung
war es dann, dass, wie es heute überall üblich ist, Schüler
Geldgaben sammeln gehen, um daraus Weihnachtsgeschenke
zu kaufen.

Zeitlich lässt sich die Einführung der Feiern frühestens
zwischen Mitte der 70er, anfangs der 80er Jahre ansetzen.
Dann scheinen sie sich rasch ausgebreitet zu haben, so dass
sie zwischen 1890 und 1900 allgemein üblich wurden. Heute
erfreuen sie sich einer grossen Beliebtheit.

Die Initianten sind durchwegs die Pfarrer gewesen, die als

erste in ihren Häusern den Weihnachtsbaum anzündeten. Sie

stammten häufig aus andern Gegenden, in denen der Christbaum

sich bereits mehr durchgesetzt hatte. In Saas erzählte
eine 1860 geborene Frau, dass sie bis zu ihrer Konfirmation
keine Weihnachtsfeier in der Kirche erlebte, dafür aber in ihren
letzten Schuljahren zusammen mit andern Kindern den im
Pfarrhaus aufgestellten Weihnachtsbaum anschauen durfte. Der
Pfarrer stammte aus dem St. Gallischen. Einen ähnlichen Weg
finden wir in Klosters, wo der damalige Pfarrer zwischen 1875
und 1877 die kirchliche Christbaumfeier einführte. Allmählich
fand dann der Weihnachtsbaum in den Privathäusern Eingang.
Angeregt durch Pfarrer und gestützt auf die Schüler ist dieser
Anlass zum unentbehrlichen Bestandteil des Prätigauer
Weihnachtsbrauches geworden, sodass ihn jüngere Gewährsleute
bereits als „en altä Bruuch" bezeichnen.

Die Wege, auf denen der Weihnachtsbaum in die Familien
wanderte, sind mannigfaltige. Meist ist es keine eindeutige
Entwicklung, sondern verschiedene Faktoren haben zusammengewirkt,

dass sich der Brauch ausbreitete. Einmal scheint die
Sitte, einen Christbaum im Hause aufzustellen, eine individuelle

Nachahmung des kirchlichen Brauches gewesen zu sein.
In Putz und St. Antonien wird erzählt, dass in abgelegenen
Häusern, besonders wenn schlechtes Wetter den Kirchgang
hinderte, für die Kinder ein kleines Weihnachtsbäumchen
aufgestellt wurde. Dann wurde dem Brauch überhaupt dort
gerne Einlass gewährt, wo kleine Kinder waren. Noch heute
ist es eine häufige Antwort der Gewährsleute, dass der
Weihnachtsbaum nur in den Familien allgemein üblich sei, wo sich
Kinder befänden. Einzelstehende oder solche, deren Kinder



Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau 153

schon erwachsen sind, begnügen sich vielfach mit dem Besuch
der kirchlichen Feier. Fragen wir nach den Brauchträgern, so

ergibt sich ein ähnliches Bild wie oben: die Pfarrer haben
meistens die ersten Christbäume aufgestellt. Daneben tritt wieder
eine sozial besser gestellte Oberschicht, die mit dem Aufstellen
des Weihnachtsbaumes einen Anfang machte. In Luzein
erklärte ein älterer Gewährsmann, dass dies früher nur in den
„bessern Häusern" Brauch gewesen sei.

In St. Antonien wurde der Christbaum als etwas Neues
bezeichnet, das vom Unterland her (übrige Schweiz ausser
Graubünden) seinen Eingang gefunden habe. Ähnliches wird
uns aus Saas mitgeteilt. Der Weihnachtsbaum hat hier besonders

während des Kraftwerkbaues in Küblis, als viele fremde
Arbeiter im Dorfe einquartiert waren, seine Hauptausbreitung
gefunden. Wir können darin einen weiteren Weg sehen, den
der Lichterbaum machte: indirekte Übertragung durch
nichteinheimische Bevölkerung. Die Taldörfer Küblis und Schiers,
die einen ziemlich grossen Prozentsatz von Zugezogenen
aufweisen, sind begreiflicherweise diesen Einflüssen besonders stark
ausgesetzt gewesen.

Vor 1900 ist der Weihnachtsbaum in den Familien nur
sehr selten belegt, in abgelegenen Bergdörfern wie Valzeina,
Fanas, Schuders und St. Antonien erst nach 1900—1910. Das

Prätigau schliesst sich wie andere alpin-bäuerliche Gebiete
erst spät an jene Kulturströmung an, die, von Deutschland
kommend, den Weihnachtsbaum über städtische Zentren,
besonders in der Nordostschweiz, schon im 19. Jahrhundert zur
allgemeinen Verbreitung brachte1.

Die Ausbreitung des Weihnachtsbaumes hat auch den
Termin des Schenkens verändert. Schenkte man früher, vorab
die Paten, um Neujahr herum das sogenannte „Guetjaar" (Geld
oder Gaben in natura), so wird heute dieser Termin durch
Weihnachten stark bedrängt. Besonders die Eltern begannen an
Weihnachten zu schenken, während die Paten teilweise noch
stark am altern Brauche festhalten. Jüngere Gewährsleute
bezeichnen allerdings schon recht häufig den 25. Dezember als
den Tag, an welchem man sich beschenken müsse. Eine
Besonderheit, die Weihnachten mit zum Hauptschenktag machte,

1 P. Geiger, Weihnachtsfest, a. a. 0. S. 232; derselbe, Vom Weihnachtsbaum,

in: SVk 24 (1934), S. 52 f.



154 Walter Escher

sei aus St. Antonien erwähnt: Kurgäste, die dort während der
Sommermonate Wohnungen mieteten und dadurch in engeren
Kontakt mit den Leuten kamen, beschenkten auf Weihnachten
Kinder und Angehörige der betreffenden Familien und gaben
damit das Vorbild zum Schenken an Weihnachten.

An Neujahr war es nicht üblich, die Kinder durch
Gestalten wie Nikiaus oder Christkind bescheren zu lassen >.

Die geheimnisvolle Bescherung fand erst mit dem Weihnachtsbaum

ihren Eingang. Ältere Gewährsleute geben gleichlautend
an, dass sie in ihrer Kindheit weder Weihnachtsbaum noch
Christkind und Nikiaus (vgl. unten) kannten oder dass, wie
in Saas, nur „die Bessern" vom Christkind erzählten. Im
allgemeinen bringt heute nach der Meinung der Kinder das Christkind

die Gaben und legt sie unter den Baum. Saas weist
hierin eine bemerkenswerte Abweichung auf: das Christkind
bringt die Geschenke und legt sie vor das Fenster, wo für
dessen Esel Heu und dergleichen bereit liegt2. Die andere
bescherende Gestalt zu Weihnachten, der Nikiaus, führt uns
zu der Frage, wie sich die Nikiausbräuche im Prätigau
ausbreiteten.

Das Auftreten des Nikiaus am 6. Dezember ist mit
Ausnahme einiger Sondergebiete beinahe in allen Landschaften
der deutschen Schweiz verbreitet3. Wie schon die Karte der
ersten Proben des ASV zeigt, sind an den sechs Belegorten des

Prätigaus nur drei Antworten eingegangen, wovon zwei den
Nikiaus am 6. Dezember als neu angeben. Unsere Karte und
die eingehende Untersuchung bestätigen das Bild eindeutig.
Auch an den wenigen Orten, wo auf unserer beigegebenen
Karte das Erscheinen des Nikiaus am 6. Dezember nicht
direkt als neu (10—20 Jahre) angegeben wird, belegen die
Gewährsleute sein Aufkommen frühestens um 1900—1910.

Der Nikiaus erscheint als alter, bärtiger Mann, der mit
weiter Hirtenpelerine und Kapuze angetan ist. Er bringt den
Kindern kleine Geschenke zur Belohnung, die Rute zur
Bestrafung. Begleiter jeglicher Art fehlen. Die äussere
Aufmachung entspricht ganz derjenigen, die wir meistens in der
Ostschweiz bis weit hinein ins Mittelland finden.

1 Zum Unterschied Bescheren und Schenken vgl. Geiger a. a. 0. S. 238 f.
— 2 Zum Esel des Christkindes vgl. Schweiz. Idiotikon I, 515 f. — 3 Vgl.
P. Geiger und R. Weiss, Erste Proben aus dem Altlas der schweizerischen
Volkskunde, in SAVk 36, S. 237 ff. und die dort beigegebenen Karten.



Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau 155

Das Erscheinen des Niklaus

9oteo +0» &ß fe

/+
»AZ

OßO90
o^

o
Diis\f früher Z zuweilen f\ neuerdings

Q am 6. Dezember -p an Weihnachten

WJ in der Schule oder der Lehrer

geht zu den Kindern

| Niklauslaufen

AA

Der Niklaus geniesst bei weitem nicht dieselbe
Anteilnahme wie die verschiedenen Weihnachtsfeiern. Sein Erscheinen
ist als neuere Sitte vielmehr an individuelle Ausgestaltung
geknüpft. Der Wirkungskreis beschränkt sich auf die kleinen
Kinder, bei denen er als bescherende und bestrafende Figur
erscheint. In der Eigenschaft als pädagogischer Ermahner
konnte der Niklaus auf dem Weg über Schule und Lehrer
einen Eingang in die Familie finden. In Fanas und Furna1
geht etwa der Lehrer als Niklaus verkleidet herum und besucht
seine Schüler oder er erscheint wie in Buchen, Fideris und
St. Antonien in der Schule. An letzterem Orte erschien er
erstmals Ende der dreissiger Jahre in der Schule, als während

1 Die ausführlichen Angaben eines 1878 geborenen Gewährsmannes aus
Furna in der Volksk. Enquête I erwähnen unter dem 6. Dezember überhaupt
keine Bräuche. Meine Angaben stammen von einer 1901 geborenen Frau.
Dieser Hinweis verdeutlicht sehr hübsch das Aufkommen der Nikiausbräuche.



156 Walter Escher

mehrerer Winter zwei Lehrer aus St. Margrethen (St. Galler
Rheintal) und Mastrils (Bündner Rheintal) an der Schule
wirkten. Auch in Schiers ist der Niklaus durch die der
Evangelischen Lehranstalt angegliederte Musterschule nicht
unwesentlich gefördert worden. Diese private Primarschule
wird in der Regel nur von Kindern besucht, die aus nicht
bäuerlichen Kreisen oder Lehrersfamilien stammen. Am Abend
werden sie dann verschiedentlich durch Seminaristen der
Anstalt aufgesucht. Der Brauch bewegt sich also vor allem
in einer besondern gesellschaftlichen und sozialen Oberschicht.
Das sagte auch deutlich genug eine Frau aus Busserein, die
ausführte, dass der Niklaus im Dorf nur bei den „Bessern"
erscheine und sich erst jetzt allmählich am Berg einbürgere.
Auch in St. Antonien wurde der Brauch als Sitte der „Bessern"'
bezeichnet. Ein Unterschied zwischen den Bauern und der
übrigen Dorfbevölkerung zeigt sich in Küblis. Hier erscheint
der Niklaus in der Hauptsache bei den Arbeitern des
Kraftwerkes, die vielfach aus der untern Schweiz stammen, während

er bei der einheimischen bäuerlichen Bevölkerung noch
wenig Eingang gefunden hat.

Ortsfremde und Kurgäste haben in St. Antonien nicht
unwesentlich zur Verbreitung des Niklaus beigetragen. Die
Frau eines auswärtigen Grenzwächters hat vor einigen Jahren
ihren Kindern einen Niklaus bestellt. In ähnlicher Weise hat
ein Kurgast den Buben seiner Wirtsleute Ende der zwanziger
Jahre den Niklaus gespielt.

Bilder aus illustrierten Zeitschriften haben ebenfalls
mitgewirkt, dass der Brauch bekannt wurde und sich verbreitete.
Ein Bäckermeister in St. Antonien, der während mehrerer Jahre
in Zürich beschäftigt war, stellt seit einigen Jahren auf diese
Zeit hin aus Lebkuchenteig geformte Nikläuse her. Die bisher
unbekannten Gebäcke halfen, den Brauch am 6. Dezember
zu fixieren1.

Die beim Weihnachtsbaum so häufige Initiative des
Pfarrers ist in diesem Falle nur einmal in Luzein belegt.

Die jüngste Entwicklung der Nikiausbräuche ist die, dass
die Schulkinder und allenfalls jüngere ledige Burschen am
Abend des 6. Dezembers, ohne in ein bestimmtes Haus bestellt

1 Vgl. dazu die Arbeit von S. Svensson, Bygd och yttervärld (Referat
in SAVk 41, S. 47 f). Der Verfasser weist darin nach, wie ein ähnlicher
Gabenbringer auf denselben Wegen, die wir andeuteten, sich ausbreiten konnte.



Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau 157

zu sein, auf den Gassen umherschwärmen und den Kindern
Angst einjagen. Die Gewährsleute bezeichnen diese neueste
Ausgestaltung des Brauches durchwegs als eine Art „Masch-
geraadä" (Masken laufen) und missbilligen eindeutig ein solches
Treiben als einen gröblichen Unfug. Im Mittelprätigau ist
Küblis der Hauptausstrahlungspunkt des Nikiauslaufens
geworden. In einzelnen Fällen ist es bereits bis nach Fideris
und Luzein gedrungen. Schiers zeigt wieder eine Besonderheit.
Hier gehört es zum zuweilen sehr stark geübten Brauch, dass

die ältesten Schüler der Evangelischen Lehranstalt in wildem
Treiben die Gassen und Strassen durcheilen. Die Anstalt hat
hier, wie sich schon oben zeigte, einen bestimmenden Einfluss
auf das Leben des Brauches gewonnen.

Wie wenig verwurzelt der 6. Dezember mit seinen
Bräuchen ist, das zeigen verschiedene gute Gewährsleute, die
sich zuerst erkundigen mussten, an welchem Tage der Niklaus
erscheine. Die Aussagen lauteten weiter oft dahin, dass der
Niklaus „nid allgmeinä Bruuch" sei.

An dieser Stelle scheint es gegeben, die Parallelität von
Brauch- und Sprachleben kurz zu streifen. Das sprachlich
exponierte Schierserbecken und die „Übertragungsherde" Küblis
und Klosters ', welche eine Umschlagsstelle für neue gesamt-
ostschweizerische Mundartformen bilden, der sprachliche
Einfluss des Lehrers2, der Konservativismus St. Antöniens und der
Bergdörfer Furna und Valzeina3 lassen sich auch im Brauchleben

aufzeigen. Schiers, Küblis und Klosters mit ihrer teils
aufgelockerten, durch fremde Zuwanderung zersetzten Bevölkerung

bieten neuen Bräuchen viel eher Raum als die Bergsiedlungen,

die ihren ursprünglichen Bevölkerungsstand stärker
wahren konnten. Gerade der Niklaus als jüngerer Brauch,
der weniger sinnvoll und einleuchtend ist als der
lichterstrahlende, nicht allein für Kinder bedeutsame Weihnachtsbaum,

verbindet sich gerne mit weniger bodenständigen
Brauchträgern. Er heftet sich mit Vorliebe an jene Elemente an, die
auch in sprachlicher Beziehung weniger fest und eindeutig
sind. Wie die sprachliche Austauschbewegung mehr in
westöstlicher als ost-westlicher Richtung verläuft, so folgen auch

1 Vgl. Hotzenköcherle, a. a. 0., z. B. S. 501 f., S. 508, S. 523, S. 531, wo
die Rede ist von der „morphologischen Labilität des Schierserbeckens". —
2 Vgl. Hotzenköcherle, a. a. 0. S. 537; er führt ein Beispiel aus Fanas an, was
auch wir oben im Brauch belegten. — 3 Vgl. Hotzenköcherle, a. a. 0. S. 503.



158 Walter Escher

die neuen Bräuche dieser allgemeinen Verkehrs- und
Kulturrichtung im Prätigau1.

Wir sind bereits bei der Betrachtung des Weihnachtsfestes

auf ein Erscheinen des Niklaus am 25. Dezember ge-
stossen. Die Bescherung an Weihnachten rief notwendigerweise
geheimnisvollen bescherenden Gestalten. Heute ist es, wie
oben erwähnt wurde, allgemein das Christkind. Doch gibt es

Belege, die darauf hinweisen, dass bei den Kindern auch der
Niklaus als Bescherer der Gaben erscheint. So in Luzein, wo
das Christkind erst neuerdings den Niklaus verdrängt. In
St. Antonien besteht keine feste Regel, ob der Gabenbringer
Niklaus oder Christkind sei. Überhaupt fällt einem auf, wie
unsicher gerade an letzterem Ort die Angaben über den Niklaus
sind, und zwar auch bei ausgesprochen guten Gewährsleuten.
In Serneus zeichnete ich eine spontane Angabe auf, die
erkennen lässt, dass der Weihnachtsbaum und der Nikiausbrauch
wohl nur kurze Zeit nacheinander ihren Eingang gefunden
haben. Ein 1881 geborener, sehr bodenständiger Mann führte
aus, dass der Weihnachtsbaum seinerzeit in der Kirche
erstmals angezündet wurde, „und", führ er fort, „di Samichlaus-

saag ist au dermit verbunden choo".
Unsere Karte zeigt, dass an verschiedenen Orten zur

Weihnachtszeit der Niklaus in der üblichen Aufmachung
erscheint. In Valzeina und Busserein erscheint er an der
Christbaumfeier, die für die Sonntagsschüler oder die Schüler im
Schulhaus abgehalten wird. Er passt ganz in den mehr
familiären Charakter dieser Feiern und hat eine ähnliche Aufgabe
zu erfüllen wie der Niklaus in der Schule. In Valzeina findet
sich der Brauch erst seit 7—8 Jahren, während er in Busserein
seit längerer Zeit belegt ist. Der Niklaus, der am 6. Dezember
auftritt, hat im Dorfe Schiers dessen früheres Erscheinen in
den Weihnachtstagen verdrängt. Die Feier des eigentlichen
Klaustages beginnt sich auch allmählich am Schierserberg
auszudehnen. Darin zeigt sich der in manchen andern
Äusserungen des Brauchlebens deutlich fassbare Gegensatz zwischen
dem moderneren Dorf und dem konservativeren Berg.

Ganz in den häuslichen Brauchkreis gehört das Erscheinen
des Niklaus am 24. oder 25. Dezember in St. Antonien und
Serneus. Wieder lässt sich feststellen, dass eine eindeutige
Tradition fehlt. Eine Frau in St. Antonien, die jeweilen ihrem

•
• Vgl. Hotzenköcherle, a. a. 0. S. 502.



Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau 159

Knaben die Geschenke zu Weihnachten durch den Niklaus
bringen liess, erzählte ihrem Kind ebenso vom Christkind als

Bringer der Gaben. Der oben erwähnte Mann aus Serneus führte
sehr anschaulich aus, wie in seiner Kindheit einzig vom Christkind

die Rede gewesen sei, jetzt aber seit ungefähr 30 Jahren
der Niklaus in den Familien erscheine. Mit dieser zeitlichen
Fixierung stimmt St. Antonien überein, wo zwischen 1870 und
1900 geborene Gewährsleute in ihrer Kindheit nichts vom
Niklaus gewusst haben. Diese Angaben sind im Hinblick auf
die Ausbreitung des Weihnachtsfestes sehr verständlich. Es
scheint, dass in St. Antonien der Nikiausbrauch an Weihnachten
vor dem eigentlichen Klaustag bekannt wurde. Unerklärlich
bleibt in unserem Zusammenhang eine Angabe von Vonbun1,
die sich auf die Zeit um 1850 beziehen muss und in mündlicher

Überlieferung nirgends fassbar ist: „In Prätigau kennt
man die sitte, am Christabend brot vor die fenster zu legen,
das dann vom st. Nicolaus in empfang genommen wird."
Einzig die oben erwähnte Besonderheit von Saas, wo dem
Christkind Heu und dergleichen vor das Fenster gelegt wird,
gäbe vielleicht eine Erklärung. Trotz dieses Hinweises zeigt
die eingehende Untersuchung des Problems wiederum die
Tatsache, auf wie verschiedenen Wegen neue Bräuche in einem
früher sehr viel einheitlicheren Tale Eingang fanden.

Ein weit weniger bedeutungsvoller Einbruch neuer Bräuche
erfolgte an Ostern. Wir finden auch hier ähnliche Wege, auf
denen der Osterhas und das Eierverstecken ins Prätigau

hineinkamen2. Sie sind etwa seit 30 Jahren (in Schiers
ist der Brauch schon zwischen 1890 und 1900 belegt) zu den
alten Osterbräuchen hinzugekommen. Von diesen sei das

„Putschen" erwähnt, ein Spiel, bei dem man gegenseitig durch
Zusammenschlagen der Eier die Stärke der Schalen prüft,
und die Spiele der ledigen Dorfjugend und der Kinder auf
den schneefrei gewordenen Wiesen. In Saas wurden Osterhas
und Eierverstecken als „en frömdländischi Sittä" bezeichnet,
während eine Frau aus Klosters erklärend hinzufügte: „Es
ist da früejer nid dr Bruuch gsin under Landslüüten." Damit ist
zugleich angedeutet, woher die beiden Kinderbräuche kamen.

1 F. J. Vonbun, Beiträge zur deutschen mythologie, Chur 1862, S. 17. —
2 Zum Osterhas als neuem Brauch vgl. HDA VI, 1330. Laut Schweiz. Idiotikon II,
1668, ist der Osterhas nur auf die mittlere deutsche Schweiz beschränkt ohne

Graubünden.



160 Walter Escher

In Seewis und Saas haben die Pfarrer zuerst beide Bräuche
in ihren Familien eingeführt. Im selben Sinne werden in Pany
auswärtige Mägde genannt. Ein hübsches Beispiel direkter
Übertragung finden wir in St. Antonien : ein Verdingknabe,
der aus Sennwald (St. Galler Rheintal) gebürtig war, versteckte
den Kindern seiner Kostgeber erstmals Ostereier. Einen wesentlichen

Anteil an der Ausbreitung und Intensivierung der beiden
Bräuche hatten Bilder aus illustrierten Zeitschriften und
Erzählungen.

Die Feuer am ersten August

ikÏÎL
±

iSi
k

-«
18 19

Veranstalter:

3) Einheimische

JL Feriengäste

Jm. Vereine

Mit der Betrachtung der Augustfeiern im Prätigau
kommen wir auf die Frage, wie sich das Prätigau zum
einzigen gesamtschweizerischen Brauch verhält. Der 1. August
als Nationalfeiertag ist erst mit der Sechshundertjahrfeier der
Gründung der Eidgenossenschaft eingeführt worden.

Das Kartenbild, das sich aus den Antworten auf die
Frage, wer die Augustfeuer veranstalte, ergibt, ist ein ziemlich



Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau 161

eindeutiges. Eine Grosszahl der Prätigauerdörfer beherbergt
während der Sommermonate in kleinen Pensionen, häufiger
in vermieteten Häusern eine stattliche Zahl von Feriengästen.
Sie sind im ganzen Tal die vorwiegenden Veranstalter der
Feuer. An ihre Stelle treten in Serneus die Kinder des dortigen
Kinderheimes; ähnlich war es früher in Saas. Dort bestand
bis in die 30er Jahre ein Kinderheim, dessen Ferienkinder
die Augustfeuer rüsteten. Heute findet im Dorfe kein Feuer
mehr statt. Wie wenig verwurzelt die Augustfeuer sind, zeigen
die Orte Klosters und Pany, wo sie zu den Aufgaben der
Kurvereine gehören. Wo Einheimische Brauchträger sind, da
handelt es sich in der Regel um Schulkinder und junge ledige
Burschen. Hirten und Sennen rüsten Feuer in den Alpen.

Die zweite Karte über die Feiern am ersten August zeigt
ähnliche, allerdings differenziertere Verhältnisse. Wieder sind
es in den Dörfern Valzeina, Seewis, Schuders und St. Antonien
Feriengäste, von denen die weitere Ausgestaltung der Augustfeier

abhängt. Auf derselben Stufe stehen die Feiern, die in
Klosters und Pany durch Kurvereine veranstaltet werden. In
St. Antonien werden sie als Höhepunkte des sommerlichen
Fremdenverkehrs bezeichnet. Die Taldörfer Schiersund Küblis
sind am weitesten gegangen. Die dortigen Vereine und Chöre,
besonders stark treten diese Elemente in Küblis hervor,
veranstalten Feiern mit Ansprachen, Gesangsdarbietungen und
Schauturnen. Das stark ausgeprägte Vereinswesen in Küblis
zeigt sehr deutlich, wie sich die alte Dorfgemeinschaft gelockert
hat1. Die Veranstaltungen sind in der Hauptsache gerade durch
jene Schichten getragen, die der bodenständigen Bevölkerung
ferner stehen. Die Erscheinungen am ersten August sind eine

Ergänzung zu dem, was wir beim Nikiausbrauch auch in
sprachlicher Beziehung feststellen konnten.

Die Lampionumzüge sind ein spezielles Brauchelement des

ersten August. Brauchträger sind auch hier, ausser in einigen
Taldörfern, Kinder der Feriengäste, oder wie in Buchen, St.
Antonien, und Serneus, in der Hauptsache Kinder der
Ferienkolonien und Kinderheime. Bezeichnenderweise kannte Fideris
Augustfeier und Umzug nur so lange, als dort eine Ferienkolonie
einquartiert war. In Saas ist dasselbe festzustellen : der Lampionumzug

verschwand, als das Kinderheim aufgehoben wurde.

1 Vgl. dazu in meiner Dissertation a. a. 0. den Abschnitt über das

Vereinswesen.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIII (1946) «



162 Walter Escher

Die Feiern am ersten August

£
DP £¦

a
ft

Veranstalter: Q Einheimische

Bi Feriengäste PH Vereine

Lampionumzüge am ersten August :

P> Einheimische [i Ferienkinder

V früher 2L zuweilen A neuerdings

19

St. Antonien zeigt sehr deutlich den Einfluss, den die Feriengäste

auf den Brauch hatten. Seit beinahe 40 Jahren verbringen
dort die Angehörigen eines Heimes aus dem Kanton St. Gallen
ihre Sommerferien. Sie führten als erste einen Lampionumzug
durch. Auswärtige Gäste haben früher dazu Lampions
austeilen lassen, damit auch die Dorfkinder teilnehmen konnten.
So wuchs der neue Brauch allmählich hinein in die
Dorfgemeinschaft. Bei den Lampionumzügen in Küblis ist typisch,
dass nicht eigentliche Bauernkinder daran teilnehmen, sondern
Kinder aus den Kreisen der Arbeiter und der nichteinheimischen

Dörfler.
Die vermehrte Arbeit im Sommer bringt es mit sich,

dass ein grosser Teil der Leute nicht zu Hause weilt, sondern
in abgelegenen Maiensässen am Heuen ist. Das gibt eine weitere

Erklärung dafür, dass die Augustfeiern und ihre Ausgestaltung
nicht zum einheimischen Brauch geworden sind.



Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau 163

Mannigfaltige Kräfte haben eine Umwandlung im Brauchleben

des Prätigaus gebracht. Eine Untersuchung weiterer
Gebiete gäbe erst den in unserem Aufsatz angedeuteten
Vorgängen das nötige Gewicht und den kräftigen Hintergrund.
Möge immerhin das gebotene Material ein Beitrag sein zum
reizvollen Problem des Aufkommens und Ablebens von Bräuchen.

Eine grossflächige, weiträumige Betrachtungsweise, die
der kommende ASV bieten wird, kann durch solche Einzel-
betrachtungen wertvoll ergänzt werden. Bei solchen Arbeiten
treten begreiflicherweise die individuellen Triebkräfte stärker
hervor, doch sie werden beschränkt durch die in jedem einzelnen
wirkenden Bindungen an Überlieferung und Gemeinschaft.

n*


	Das Aufkommen einiger Jahresbräuche im Prätigau

