
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 43 (1946)

Artikel: Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien und im übrigen
Mittelmeergebiet

Autor: Baumgartner, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien
und im übrigen Mittelmeergebiet.

Von Walter Baumgartner, Basel.

I.
Die „Adonisgärten"1, mit schnell aufspriessenden und

ebenso schnell wieder verwelkenden Sämereien bepflanzte
Scherbengefässe oder Schalen, kennen wir aus zahlreichen
Erwähnungen in der griechischen und lateinischen Literatur
von Plato bis ins 16. Jahrhundert2, sowie aus antiken
Bilddarstellungen3. Den ältesten literarischen Beleg haben wir

1 Vgl. W. v. Baudissin, Adonis u. Esmun (1911) 88 f., 138 ff.; E. Caëtani-

Lovatelli, I Giardini di Adone (Nuova Miscellanea Archeologica, 1894, 65ff.);
J. G. Frazer, The Golden Bough 2 (1900) II119 ff., (1914/1936) V 236 ff.,
abgekürzte deutsche Ausgabe : Der goldene Zweig (1928) 497 ff. ; W. Mannhardt, Antike
Wald- und Feldkulte 2 II (1905) 279 f.; R. Rochette, Mémoire sur les Jardins
d'Adonis (Revue Archéologique 8,1851,97 ff.); H. Sulze, AdonidosKepoi(Angelos
2 [1926] 44 ff.; 3 [1928] 72 ff.); R. de Vaux, Sur quelques rapports entre Adonis et
Osiris (Revue Biblique 42 [1933] 31 ff.) ; Ch. Vellay, Le Culte et les Fêtes d'Adonis-
Thammouz dans l'Orient Antique (Annales du Musée Guimet, Bibl. d'Etudes 16,

1904). — 3 Vollständig im Wortlaut aufgeführt bei Sulze, Ang. 3, 73 *•*. —
» Vgl. Vellay 193 ff., 263 ff.; Sulze, Ang. 3, 77 ff; J. Leipoldt, Die Religionen
in der Umwelt des Urchristentums (H. Haas, Bilderatlas zur Religionsgeschichte,
Heft 9-11,1926), Abb. 105-108. Der Karlsruher Krug aus Delos auch bei H. Gress-

mann, Altorientalische Bilder zum Alten Testamenta (1927), Abb. 208. Gressmann
sah auch in den tönernen Gefässringen mit aufgesetzten Näpfchen aus Megiddo
und Beth-Sean (Altor. Bilder 2, Abb. 675 und 676; W. C. Graham u. H. G. May,
Culture and Conscience [1936] 97 f.) auf dem Haupt getragene Adonisgärtchen,
Zeitschr. f. d alttestamentl. Wissensch. 44 (1926) 75, und J. Hempel, Palästina-
Jahrbuch 23 (1927) 76, hat ihm darin zugestimmt. Allein dafür entsprechen
diese Fundstücke den antiken Darstellungen und Beschreibungen der
Adonisgärtchen nach Form und Verwendung doch viel zu wenig. Diese wurden auch
niemals auf dem Kopf getragen, sondern auf die Dächer gesetzt; und umgekehrt
sind die Näpfchen der Gefässringe nicht zur Aufnahme von Sämereien geeignet,
die wachsen sollen, sondern von fertigen Opfergaben, Feldfrüchten und
dergleichen. Ob diese auch aus der kretisch-mykenischen und der griechischen
Kultur bekannten Gefässringe, die in modernisierter Gestalt in der orthodoxen
Kirche Kretas noch heute im Gebrauch sind (s. St. Xanthudides, Annual of the



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 123

im Alten Testament, wo der Prophet Jesaia in einem um
734 v. Chr. gesprochenen Wort auf sie anspielt1. Von diesen

Miniaturgärten sind wohl zu unterscheiden die wirklichen
Gartenanlagen, die als „Adonaea" und „Adonishöfe" für das
Rom der Kaiserzeit bezeugt sind. Wenn Sulze 3 hier an
Topfgärten denkt, die, ohne selber eine Beziehung zu Adonis und
seinem Kult zu haben, nur vergleichsweise nach ihm benannt
worden wären, so ist das nun um so unwahrscheinlicher, seit
ein solcher „Adonisgärten" durch die griechische Inschrift auf
einem Grenzstein aus Lattaqie-Laodicea nun auch für Syrien
belegt ist3. Die genaue Art der Beziehung freilich entzieht
sich immer noch unserer Kenntnis. Vielleicht wurden in solchen
Gärten die für die heiligen Zeremonien nötigen Pflanzen ge-

British School at Athens XII [1905/06] 20 ff), mit den eleusinischen Kernoi —
vgl. dafür den Pinax der Niinnion, Altor. Bilder 2, Abb. 674 — gleichgesetzt
werden dürfen, ist in archäologischen Kreisen selber umstritten. Bejaht wird es

z. B. von 0. Rubensohn, Kerchnos, Mitt. d. K. Deutschen Arch. Instituts Athen 23

(1898) 271 ff. — dem ich auch für mündliche Auskünfte und Hinweise zu Dank
verpflichtet bin —, Val. Müller, Ztschr. f. d. atl. Wiss. 44, 74; Gressmann, ebd.

44, 75; 0. Kern, Die Religion der Griechen II (1926) 141; Graham-May a. a. O.;
verneint von H. G. Pringsheim, Archäologische Beiträge zur Geschichte des

eleusinischen Kultes (1905) 69 ff. ; C. Watzinger, Denkmäler Palästinas I (1933) 70;
Hempel, Orient. Lit.-Ztg. 39 (1936) 431; vgl. zur ganzen Frage Leonard in
Pauly-Wissowa, Realenzyklopädie XI 1 (1921) 316 ff. s. v. Kernos. Den Gefäss-

ringen fehlt jedenfalls das für den Kernos charakteristische Mittelstück, die
Schale mit dem durchbrochenen Deckel, sodass man im Kernos schon eher die

Verbindung eines solchen mit einem Gefässring sehen möchte (so Pringsheim
73 ff., Leonard 324, vgl. auch schon Rubensohn 304 f.). Auf alle Fälle aber haben

Gefässringe und Adonisgärtchen nicht das geringste miteinander zu schaffen, womit

natürlich auch der von Gressmann weiter gefolgerte Zusammenhang von
eleusinischen und Adonismysterien hinfällig wird; vgl. auch Friedr. Nötscher,
Altorientalischer u. alttestamentlicher Auferstehungsglaube (1926) 99 a.

1 Jes. 17,10 f., s. Baudissin 87 ff., de Vaux 33 f. — Diese Deutung zuerst,
soviel ich sehe, bei Max Ohnefalsch-Richter, Kypros, die Bibel und Homer (1893)
136 f. der englischen Ausgabe. An Adonis, aber eben nicht an die
Adonisgärtchen, dachte allerdings auch schon H. Ewald, Die Propheten des Alten
Bundesa I (1867) 364, noch nicht 11 (1840) 207 f. Ebenso A. Dillmann, Jesaia 6

(1890) 163, mit ausdrücklicher Ablehnung der Deutung auf die Adonisgärtchen ;

anders dann Dillmann-Kittel 6 (1898) 161. — Ob Jesaia damit den Israeliten
tatsächlichen Gebrauch solcher Gärtchen vorwirft, oder nur bildlich von ihren
vergeblichen politischen Bemühungen spricht, auf jeden Fall setzt er dabei
Bekanntschaft mit diesem Brauch voraus. Unwahrscheinlich ist diese Deutung
dagegen bei Jes. 1, 29, gegen A. Jeremias, Das Alte Testament im Lichte des

Alten Orients * (1930) 672 u. a. — ' Ang. 2, 44 ff. — 3 Haussoullier u. Ingholt,
Syria 5 (1924) 333 ff.



124 W. Baumgartner

zogen ' — wenn es dafür überhaupt besonderer Aufzucht
bedurfte (s. u. IV 3). Mit Sulze unterscheide ich jedenfalls danach

„Adonisgärten" und „Adonisgärtchen"; nur mit den letzteren
haben wir es im folgenden zu tun.

Gleich anderen Kultbräuchen ist dieser Brauch der
Adonisgärtchen überaus zählebig. In Betlehem werden sie

noch heute von Frauen auf die Osterzeit hergerichtet und am
Festtag dann als glückbringend auf den Tisch gestellt2. Mehr
derart ist aus dem Mittelmeergebiet bekannt, von Zypern3
und vor allem aus dem Westen. Schon J. G. Frazer zog das

„Nenneri" der Johannesgevatterschaft auf Sardinien und
verwandte Karfreitagsgebräuche aus Sizilien und Kalabrien heran4.
Dann stellte M.L.Wagner5 in seiner sprachlich wie
volkskundlich gleich wertvollen Monographie über Sardinien die

Verwendung jenes Nenneri auch am Gründonnerstag fest und
ging in einer längeren Anmerkung seinen Zusammenhängen
mit dem anderen Nenneri, dem sizilisch-süditalischen Brauch
und den antiken Adonisgärtchen nach.

Seitdem hat ein einstiger Studienfreund von mir, Eugen
Lewin, der 1933 aus Deutschland fliehen musste und 1935
bis 1939 sein Leben in Cagliari auf Sardinien als Sprachlehrer

1 So Cumont, Syria 8 (1927) 335 s, Die orientalischen Religionen im
römischen Heidentum 3 (1931) 257 f.; ähnlich auch schon Caëtani-Lovatelli 69 f.
— 3 Bulletin of the American Schools of Oriental Research 3, sept. 1921, 4
(mir nur durch St. A. Cook, The Religion of Ancient Palestine in the Light of
Archaeology [1930] 140 * bekannt); G. Dalman, Arbeit und Sitte in Palästina I
(1928) 433 ff., weiss davon nichts. — 3 Vgl. unten IV 2. — 4 Golden Bough a

II126 ff,3 V 244 ff. Für Sardinien waren seine Gewährsmänner Antonio Bresciani,
Dei costumi dell'isola di Sardegna comparati cogli antichissimi popoli orientali
(Neapel 1850) II 269 ff. (Mailand 1864) II 366 ff. (Rom-Turin 1866) 4271;
R. Tennant, Sardinia and its Resources (1885) 187 (mir unzugänglich), und S.

Gabriele, Usi dei contadini della Sardegna, Archivio per lo Studio delle Tradizioni
Popolari 7 (1888) 468 ff., speziell 469 f.; wie weit des Letztgenannten Schilderung
wirklich auf Autopsie beruht, wird nicht deutlich. — 5 Das ländliche Leben
Sardiniens im Spiegel der Sprache (Wörter u. Sachen, Beiheft 4, 1921) 10 u.
Anm. 5. — Er zitiert u. a. auch Albert de la Marmora (auch della Marmora
und de Lamarmora), Voyage en Sardaigne 2 (1839) I 264 ff. [in der 1926
erschienenen italienischen Ausgabe Viaggio in Sardegna I 208 f.], dem das
Verdienst zukommt, als erster auf diesen sardischen Brauch hingewiesen zu haben.
Mir ist der betreffende Passus seines Buches nur in einer deutschen Übersetzung
aus der Feder von E. L. (s. u.) bekannt; die mir allein zugängliche erste Auflage
(1826) 258 f. ist gerade an dieser Stelle noch wesentlich kürzer, s. u. IV 3. —
Ob die neueste Arbeit über Sardinien, die des Archäologen Doro Levi:
Sardinia, Isle of Antitheses, The Geographical Review 33 (1943) 630—654, auf die
Adonisgärtchen zu sprechen kommt, weiss ich nicht, da dieser Band der
Zeitschrift mir bisher noch nicht zugänglich geworden ist.



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 125

fristete — das Völkerkunde-Museum in Basel verdankt ihm
allerhand schöne Erwerbungen, namentlich primitive
Pflugformen — ein ziemlich umfangreiches Material über die
sardischen Nenneris zusammengetragen und mir samt drei Photos
zur Verfügung gestellt. Da er nicht mehr unter den Lebenden
weilt — auch aus Sardinien vertrieben, fand er eine Zuflucht
in Norwegen, wo er aber 1941 verhaftet wurde und, wie ich
kürzlich erfuhr, dann im Gefängnis „gestorben" ist —
veröffentliche ich dasselbe nun unter Beiziehung aller einschlägigen
Literatur, soweit sie mir erreichbar war, so wie es auch seinen
Wünschen und Absichten entsprochen haben dürfte. Die
Veröffentlichung dieses Materials scheint mir um so mehr
angezeigt, als es unsere Kenntnisse wirklich fördert auf einem
Gebiete, wo die so dringend notwendige Zusammenarbeit
religionswissenschaftlicher und volkskundlicher Forschung immer
noch zu wünschen übrig lässt: Baudissin lag Wagners Werk
noch nicht vor, er machte aber auch von Frazers neuzeitlichem
Material keinen Gebrauch; und Wagner scheint wiederum
Baudissins Monographie unbekannt geblieben zu sein. Ja,
selbst der italienische Religionswissenschaftler R. Pettazoni1
verweist für die modernen Adonisgärtchen einfach auf Frazer,
kennt also offenbar Wagner und dessen Material nicht. — Was
mir E. L. nach und nach, in verschiedenen Briefen, zukommen
liess, ordne ich nun sachlich zusammen ; so weit es geht, zitiere
ich wörtlich in Anführungszeichen. Ich folge ihm auch darin,
dass ich die beiden Nenneris genau auseinanderhalte und das

vom Gründonnerstag als Nenneri A, das der Johannesgevatterschaft

als Nenneri B bezeichne.

II.
Über das Nenneri A schreibt Wagner3: „Am

Gründonnerstag wird, um eine gute Ernte zu bekommen, ein Palmzweig

aufs Feld getragen und in der Kirche ein Teller
1 I Misteri (1924) 218. — J S. 10 mit summarischem Verweis auf G.

Ferraro, Folk-Lore dell' agricoltura in Sardegna e nel Monferrato, Archivio per
lo Studio delle Tradizioni Popolari 10 (1891) u. 11 (1892) [nicht Jahrg. 11 u.
12, wie es bei W. heisst] Dieser erwähnt aber nur kurz für Torralba su ninniri
als „Teller mit aufgegangenem Getreide" (piatello con grano germogliato), womit
man am Gründonnerstag in der Kirche das Grab des Erlösers umgebe, wie es

auch in Monteleone inKalabrien der Fall sei (Arch. 11, 200 f.). Für dasselbe

Torralba bezeugt seine Schilderung auch noch einen Rest vom entsprechenden
Brauch des Johannitages (11, 201, s. u. III).



126 W. Baumgartner

mit aufgegangenem Getreide, das man im Dunkeln künstlich
treiben liess und das daher ganz bleichgelb ist, um das Grab
Christi gestellt."

E. L. ist nun in der Lage, darüber nähere Angaben zu
machen: „Ich habe es — das Nenneri A —-im Süden der
Insel, in den Dörfern der Campidano-Ebene, in der an die
Ostküste angrenzenden Landschaft Ogliastra, im Logudoro
bis nach Ozieri hinauf, weit im Norden der Insel, einwandfrei

feststellen können. Noch heute also ist es über die ganze
Insel verbreitet." Freilich nicht überall unter diesem Namen.
In Ozieri z. B. weder unter diesem noch unter einem anderen.

„Man sagt dort einfach : ein Teller mit Korn. Die Beschreibung
bei Wagner ist vollkommen zutreffend; sie lässt sich jedoch
in einigen Punkten erweitern."

Die vollständigste und seiner Meinung nach zutreffendste
Beschreibung erhielt E. L. von einer klugen und nachdenklichen

Bäuerin aus Ussassai, einem kleinen Dorf in der
einsamen und gebirgigen Barbagia Seulo, wo sich der Brauch
offenbar am besten erhalten hat: „Das Nenneri wird für den
Giovedì Santo (Gründonnerstag) gemacht. Wir bereiten es am
ersten Tag der Fastenzeit, also am Aschermittwoch, sechs

Wochen früher, in folgender Art vor: man nimmt einen grossen
Teller aus Porzellan oder Email. Darauf breitet man eine
Schicht Wolle aus, und zwar ungesponnene sardische Schafwolle,

die sich leicht in lockeren Flocken ausbreiten lässt.
Die Wolle wird angefeuchtet und dann reichlich mit Pflanzensamen

bestreut. Man nimmt gewöhnlich Samen von Weizen,
von Kichererbsen oder von Linsen. Vor allem muss das Gefäss

an einen dunkeln Platz gestellt werden, in einen geräumigen
Kasten oder unter einen Korb, damit auf die keimenden
Pflanzen kein Licht fällt. Denn die Pflanzen des Nenneri
müssen ganz bleich sein. Man begiesst die Saat etwa einen
über den anderen Tag. Die Wurzeln wachsen in die feuchte
Wolle hinein und bilden mit ihr zusammen einen richtigen
Kuchen. Bevor wir das Nenneri am Gründonnerstag zur Kirche
tragen, schmücken wir es hübsch aus. Wir stecken Blumen
hinein und legen ein buntes Seidenband herum. Zuweilen
stellt man auch wohl ein brennendes Lichtlein hinein. Aber
das ist nicht nötig. In der Kirche stellen wir das Nenneri
in der Nähe des Kruzifixes auf den Erdboden. Es wird vom
Priester gesegnet. Drei Tage lässt man das Nenneri in der



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 127

Abb. 1. Nenneri au9 Uta (Sardinien).

Kirche, bis zum Sabbato Santo (Ostersonntag). Dann tragen wir
es wieder nach Hause. Diejenigen aber, die Land haben, tragen
es noch hinaus auf das Feld, in den Wein- oder Obstgarten
und lassen es dort liegen. Dadurch erhält das Land Segen."

Eine ähnliche Beschreibung gab ein Mädchen aus Samassi
im Campidano: „Man legt Werg in einen Teller, indem man
den Boden damit bedeckt; dann legt man darauf eine nicht
oehr dichte Schicht Weizen, Gerste, Linsen oder Leinsamen.
Dann deckt man das Ganze mit einer leichten Schicht Werg
7u. Man begiesst zuerst alle Tage, bis die Keime
hervorkommen. Von da an begiesst man einen Tag um den andern.
Das ausgegossene Wasser muss wieder ablaufen, sonst fault



128 W. Baumgartner

die Saat Man soll dafür sorgen, dass dieses Gefäss in einen
Kasten gesetzt wird, in eine Umgebung ohne Licht und ohne
Luft, für etwa 20 Tage. Am Ende dieser festgesetzten Tage
nimmt man es wieder aus dem Kasten heraus und das Nenneri
ist schön und sehr weiss gewachsen. Man schmückt es mit Bändern

und Blumen, trägt es am Gründonnerstag zur Kirche und
setzt es beim Santo Sepolcro (Heiligen Grabe) nieder. Später,
wenn die religiösen Riten beendet sind, lässt man es immer
noch in der Kirche, bis es verwelkt. Wenn es verwelkt ist,
so wird es in einem an die Kirche angrenzenden Garten
vergraben. Oder man trägt es nach Hause zurück und hebt es

dort als einen geweihten Gegenstand auf."
Eine dritte Darstellung erhielt E. L. von einem befreundeten

Arzte aus dem alten Adel von Cagliari: „Sind die
Nenneris aus Weizen, so sät man sie 15 oder 20 Tage vor dem
Gründonnerstag; den gleichen Zeitraum braucht man, wenn sie

aus Linsen sind. Wenn sie jedoch aus einer schwarzen sammet-
häutigen Wicke sind, so sollte man sie einen Monat vorher
säen. — Wie sät man? Man streut in einen Teller oder in ein
anderes Gefäss eine sehr dünne Schicht Blumenerde, darauf
breitet man eine leichte Schicht Werg, dann sät man reichlich

aus, so dass das Nenneri dicht wächst, dann wieder eine
Schicht Werg und eine Schicht Erde. Man begiesst so, dass

alle Schichten recht nass werden, und man stellt die Gefässe

an einen dunkeln und kühlen Platz. Die Vorfahren hängten
sie in den Zisternen auf, die einst in den einzelnen Häusern
waren. Man begiesst sie jeden vierten oder fünften Tag; aber
es ist geraten, sich vorher davon zu überzeugen, ob sie noch
feucht sind. Dann begiesst man sie nach 6 oder 7 Tagen, je
nach der Umgebung, in der sie stehen."

Eine vierte Schilderung aus Macomer, einem grösseren
Dorf im Herzen der Landschaft Logudoro, lautet: „Man stellt
das Nenneri für den Gründonnerstag her. 21 Tage vorher fängt
man mit der Zurüstung an. Man nimmt einen Teller aus
irdenem Geschirr oder Email, darauf verteilt man etwas gut
angefeuchtete Wolle, darauf streut man Samen von Weizen,
Mais, Kichererbsen, Linsen, Gerste oder Vogelgras, und dann
legt man wieder Wolle darüber. Dieses Gefäss stellt man an
einem recht warmen Ort im Dunkeln auf, z. B. in einem
Schrank, und begiesst es alle Tage. Die zarten Pflänzchen
müssen eine hellgelbe Farbe besitzen. Am Morgen des Grün-



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 129

'¦* > '
xMLìMk äkiLMiéî

.JmÊà.im tmtiì a Kj;

\ Br '

\i
1

HVJBrY'

-
* ;?'" % '*^^P^r* Äaü»--S.v

_

Abb. 2. Nenneri der Kapuziner-Nonnen in Cagliari (Sardinien).

donnerstag holt man den Teller hervor, legt um die Pflanzengruppe

ein Band aus buntem Papier und um dieses ausserdem

noch ein zweites Band aus buntem Stoff, sodass man
das Gefäss nicht mehr sieht und der Büschel gut zusammengehalten

wird. Manchmal lässt man in der Mitte der Pflanzengruppe

einen Platz frei, um eine Kerze darin aufzustellen,
bisweilen verteilt man Blumen zwischen das Band aus Stoff
und das Band aus Papier und mitunter stellt man auch eine

Figur — gewöhnlich den gekreuzigten Christus — in die Mitte
der Pflänzchen. Wenn die Hausfrau oder ein kleines Mädchen
das Gefäss in die Kirche bringt, so nimmt es der Sakristan
oder der Pfarrer in Empfang — besser, wenn es der Pfarrer in
Empfang nimmt. Er segnet auch die Nenneri-Teller und stellt
sie um das Heilige Grab auf, wenn dieses zugerüstet wird.
Dort lässt man sie bis zur Mitte des Karfreitag, wenn die Todesstunde

Jesu geläutet wird. Dann wird das Heilige Grab wieder

beseitigt und alle Stifterinnen von Nenneris holen ihre Teller
ab; die Pflanzen werden fortgeworfen oder auch eingesetzt."

Im Dorf Meana Sarda in der Berglandschaft Mandrolisai,
wo das Nenneri A neben der St. Johannes-Gevatterschaft

vorkommt, wird es nicht nur am Gründonnerstag, sondern auch

an anderen Festtagen wie dem Corpus Domini (Fronleichnam)
gebraucht, ist also zu einem kirchlichen Schmuck abgeblasst.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XL1II (1946)



130 - W. Baumgartner

Über die Herstellung des Nenneri führt E. L. auf Grund
seiner Beobachtungen und Erkundigungen weiter aus: „Die
Pflanzen, die man für das Nenneri nimmt, sind ausnahmslos
Pflanzen des Ackerbaues, also Pflanzen, die in Sardinien auf
gepflügten Feldern angebaut werden. Eines der von mir photo-
graphierten Nenneris ist aus Mais (Abb. 3). Das sieht man sehr
selten. Das Nenneri, das ich in dem Dorfe Uta photographierte
(Abb. 1), ist aus Linsen. Die schwarze, sammethäutige Wicke,
die in dem Bericht aus Cagliari angeführt wird, dürfte nicht
ursprünglich sein. Meistens nimmt man Getreide, vor allem
Weizen. Bezeichnenderweise wird in Gavoi in der Barbagia,
ebenso in Ozieri das Nenneri einfach su trigu — „Getreide",
eig. Weizen 1 — genannt. Den Terminus Nenneri kennt man dort
nicht. Hauptsache ist, dass die Nenneri-Pflanzen bleich sind.
Die Bäuerin in Uta, die mir ihr Nenneri zum Photographieren
überliess, hatte Angst, dass die Pflanzen, dem Licht ausgesetzt,
grün werden könnten; dann ist das Nenneri guasto
(„verdorben"). Auf meine Frage, warum denn die Pflanzen bleich
sein mussten, erhielt ich meistens die Antwort: Das ist nun
einmal so der Brauch seit alten Zeiten. Die Kapuziner-Nonnen
in Cagliari antworteten, die weisse Farbe bedeute Seelenreinheit.

Die intelligente Bäuerin aus Ussassai wusste auch keine
Antwort darauf; aber sie wies mich sehr richtig darauf hin,
dass die Palmen, die hier zum Palmsonntag gebraucht werden,
gleichfalls nicht grün, sondern blassgelb sind. Dazu eine kurze
Erklärung. Zu Palmarum werden Palmblätter in die Kirche
getragen und dort vom Priester geweiht. Man trägt sie dann
nach Hause und nagelt sie an einer Zimmerwand an, meist
über dem Bett. In Cagliari werden diese Blätter auf dem Markt
und an den Kirchentüren verkauft: sie sind von blassgelber
Farbe, die langen und schmalen Blattstreifen werden von
Frauen zu zierlichen Figuren geflochten und oft noch mit
bunten Rosetten und dergleichen geschmückt. Um solche
farblosen Palmblätter zu erhalten, werden an geeigneten Palmen
die grossen Wedel rechtzeitig vorher mit starken Schnüren
hochgebunden, sodass die inneren Wedel, die von den äusseren
bedeckt werden, von Licht und Luft abgesperrt sind und
vergilben. Ein solcher gelber, vom Priester gesegneter Palmzweig

ist es, der nach der Angabe Wagners „aufs Feld
getragen wird, um eine gute Ernte zu bekommen". — Im

1 Vgl. Wagner 24.



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 181

I

¦fc

.' >H
*

«du
¦*V^itË'V^li

Abb. 3. Nenneri der Kapuziner-Nonnen in Cagliari (Sardinien).

Zusammenhang mit diesem Brauch steht ein ähnlicher, von

dem mir die Bäuerin aus Ussassai erzählte, als ich sie über

das Nenneri ausfragte. In ihrem Dorfe werden die Blatteile
des Palmwedels, mit dem am Ostersonntag an die Kirchentüre

geklopft wird,... vom Priester gesegnet und an die Leute

verteilt. Gleichzeitig bringen sie Stückchen von unverfälschtem

Bienenwachs in die Kirche, und dieses wird zusammen mit
den Palmblättern gesegnet. Palmblätter und Wachs trägt man

dann auf die Felder hinaus, steckt sie dort in den Boden

hinein und bedeckt sie mit Erde, so dass sie der Wind nicht

wegführen kann. Das bringt dem Acker Segen. — Noch ein

Wort zur Ausschmückung des Nenneri. Wird statt des Tellers

ein Topf als Gefäss verwendet, so wird zumeist, wie es meine

Photographie aus Uta zeigt (Abb. 1), bunter Stoff oder buntes

Papier herumgelegt, sodass man damit das Gefäss verhüllt.
Bei den Nenneris, die ich in der Kapelle der Nonnen in

Cagliari photographierte (Abb. 2 und 3), waren fast überall

unen Gläschen mit einem brennenden Licht aufgestellt, wie

:nan sie sonst im Hause neben den Heiligenbildern sieht. Mir
vurde berichtet, dass man auch kleine Holzkreuzehen oder

Yatuetten von Heiligen in die Nenneris stellt. Doch habe ich



132 W. Baumgartner

bisher dergleichen niemals gesehen. Sehr oft befindet sich in
den Nenneris nichts".

Zur Feier des Gründonnerstags bemerkt E. L. noch : „An
diesem Tage wird in der Kirche die Feier des Todes Christi
in der folgenden Weise begangen : Bei der letzten Messe trägt
der Priester die Kapsel mit den Hostien, die sonst stets im
Hochaltar aufbewahrt werden, von dort weg in eine Kapelle
und legt sie in einen mit Gold, Silber, Seide und sonstwie
geschmückten Schrein. Dieser in der Kapelle stehende Schrein
mit den Hostien wird dann als „Grab Christi" bezeichnet.
Hier wird ferner ein Kruzifix mit dem Marterbilde Christi auf
den Erdboden gelegt. Die Leute knien hier nieder und küssen
die Wundmale Christi. Es ist für das Verständnis des Nenneri
sehr wichtig zu wissen, dass gerade an dieser Stelle am
Gründonnerstag die Nenneris aufgestellt werden. Wenn die Bäuerin
aus Ussassai und das Mädchen aus Samassi, die eine vom
Kruzifix, die andere vom Grabe Christi als dem Platz für die
Nenneris sprechen, so meinen sie beide den gleichen Platz.
Die Verbindung des Nenneri A mit dem sterbenden und
auferstehenden Heiland wird durch diese Aufstellung der
Nenneris in der Kirche klar ausgedrückt."

ni.
Zum Nenneri B hat E. L. nicht so viel zu bieten. Aber

gerade sein negativer Befund ist da von Interesse. Wagner
sagt darüber: „Im Innern der Insel spielt das 'nenniri' eine
besondere Rolle bei den mit der sehr in Ehren stehenden
St.-Johanni-Gevatterschaft zusammenhängenden Gebräuchen"

— leider ohne genauere Angaben über seine Verbreitung
zu machen. Seine eigene nachfolgende Schilderung deckt sich
ziemlich genau mit derjenigen von Lamarmora und von
Bresciani, und diese gehen,speziell auf Dorf und Landschaft Ozieri,
wo es E. L. gerade nicht mehr feststellen konnte : „Nach den
sicherlich zuverlässigen Mitteilungen einer mir gut bekannten,
klugen und gebildeten Frau aus Ozieri, deren Vorfahren seit
alten Zeiten in Ozieri ansässig waren und deren Familie noch
heute dort lebt, kennt man jetzt dort nur das Nenneri A am
Giovedì Santo, ohne dafür den Terminus Nenneri zu verwenden.
Von dem Nenneri B wusste die Frau überhaupt nichts ; sie hatte,
wie sie versicherte, weder von den Eltern noch von den Grosseltern

jemals davon etwas gehört und war ganz erstaunt, als



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 133

ich ihr die Beschreibung Lamarmoras und Brescianis mitteilte.
Dagegen hat sich die Gevatterschaft des heiligen Johannes
bis heute erhalten." Und ebenso steht es im Bergdorf Meana
Sarda, wo, wie oben erwähnt, das Nenneri A bei verschiedenen
Festen die Kirche schmückt: „Von einem Nenneri, wie es

Lamarmora beschreibt, keine Spur." Aber die Gevatterschaft
des Johannes fehlt auch hier nicht, und der Abschluss jenes
Bundes wird sogar von einer sehr altertümlich klingenden
Formel begleitet, indem die Mädchen sprechen: „Wir sind
Gevattern, Töchter Gottes und Töchter der Maria. Wenn wir
uns scheiden, dann sollen Donner und Blitze auf uns
herabkommen." Also weder hier noch sonstwo gelang es E. L.,
ein Nenneri B zu Gesicht zu bekommen oder auch nur eine

Erinnerung an dasselbe zu finden ; er kennt es einzig aus der
Literatur. Und so kam er schliesslich sogar auf die Vermutung,
Wagners Beschreibung gehe vielleicht bloss auf die von
Lamarmora und Bresciani zurück, wobei man freilich annehmen
müsste, dass W. dabei ein Versehen passiert wäre. Denn nach
W. lässt die künftige „Gevatterin" das Nenneri „künstlich
im Dunkeln spriessen", wovon Lamarmora nichts sagt und
Bresciani das Gegenteil: man stelle es in die Sonne, so dass

das Kraut voll Saft und Kraft aufwachse und einen üppigen
Busch mit frischem Grün bilde1. Man wird aber einem so

sorgfältig arbeitenden Gelehrten wie Wagner ein solches
Versehen um so weniger zutrauen, als Lamarmora und Bresciani
beide ausdrücklich zwischen dem allgemein sardischen Brauch
und dem speziell in Ozieri üblichen unterscheiden ; W. hätte
in jenem Fall also noch obendrein ihre lokal begrenzte Aussage

unzulässig verallgemeinert.
Das Nenneri B ist somit jedenfalls um 1820 in Ozieri

im Gebrauch gewesen. Um die Mitte des Jahrhunderts spricht
Bresciani von einem Rückgang des Brauches (1850, II 386),
und E.L.s Gewährsleute kennen es dort überhaupt nicht mehr.
Dazu stimmt, dass Ferraro um 1890 für Torralba wohl vom
Nenneri A und von der Johannesgevatterschaft, nicht aber
vom Nenneri B berichtet2. Anderseits muss es Wagner bei

1 S. u. IV 1. — 2 Archivio 11, 201 f. — Einen schwachen Rest desselben
larf man vielleicht darin sehen, dass immerhin am Vorabend des Johannitages
Blumen, Körner und Ährenbüschel als Liehes- und Heiratsorakel ins Fenster
gestellt werden; für einen ähnlichen rudimentären Brauch in den Abruzzen
s. u. IV 2.



134 W. Baumgartner

seinen verschiedenen Aufentbalten seit 1904 „im Innern der
Insel" noch angetroffen haben. Mit einer solchen Möglichkeit
rechnet schliesslich auch E L : „Ob sich dieses Nenneri B
in anderen Dörfern des Innern erhielt, habe ich vorläufig
noch nicht feststellen können. Ich behalte mir daher weitere
Mitteilungen und Richtigstellungen vor." Aber zu solchen
weiteren Erkundigungen ist er offenbar nicht mehr gekommen.

IV.
1. Was das Verhältnis zwischen Nenneri A und Nenneri B

betrifft, so zeigen sie weitgehende Übereinstimmung. Sie tragen
denselben Namen. Beidemal wird im wesentlichen derselbe
Samen verwendet: Lamarmora und Bresciani nennen nur
Weizen, und dieser steht auch in den Berichten E. L.'s
an erster Stelle; su trigu („Korn", eigentlich Weizen) wird
geradezu Wechselbezeichnung für Nenneri. Ebenso ungefähr
gleiche Dauer der Aufzucht: rund 20 Tage wie bei Lamarmora

und Bresciani sind es auch im zweiten, dritten und
vierten Bericht bei E. L. ; nur im ersten sechs Wochen, und
ein Monat im dritten, wenn es sich um Wicken handelt.
Einzig die Behandlung der Saat scheint in einem wichtigen
Punkte zu differieren. Wie oben erwähnt, wird das Nenneri A
nach allen Berichten, bei Wagner wie bei E. L., im Dunkeln
gezogen und verdankt dem die charakteristische Blässe; es

wird als weiss, bleich oder blassgrün geschildert. Sulze kann
das auf Grund eigener Versuche bestätigen: der Ausschluss
des Lichtes verhindert die Bildung von Chlorophyll und die
Pflanzen „schiessen"1. Lamarmora und Gabriel schweigen
sich über diesen Punkt aus. Bresciani redet umgekehrt —
und zwar nicht bloss für Ozieri — von einem kräftigen Busch
mit frischem Grün2. Allein eine sachliche Scheidung der beiden

1 Ang. 3, 88f.; vgl. S. 85 3: „Die dem Licht ausgesetzten Triebe waren
etwa 5 cm, die im Dunkeln gezogenen dagegen etwa 15—20 cm hoch nach
acht Tagen". — Auf das Nachleben der Adonisgärtchen im heutigen Italien
weist Sulze übrigens nur einmal kurz hin (ebd. 3, 90). Aber cr kennt es

offenbar, und die genannten Versuche dürften davon auch kaum ganz
unabhängig sein. Ein näheres Eingehen darauf war vermutlich einem m. W. nicht
mehr geschriebenen, jedenfalls nie erschienenen dritten Aufsatz vorbehalten.
— 2

„ un' erbicina, la quale piena di sugo e vita cresce con rigoglio,
infoltisce ed incespa in meno di venti dì tanto, che per la vigilia di San

Giovanni è già fatta una larghissima e freschissima ciocca ..."



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 135

Nenneris ist auch damit,picht zu rechtfertigen; dennR. Tennant
lässt die Töpfe des Nenneri (B) „in a dark warm place"
aufbewahrt sein1, also gerade so, wie es sonst für das Nenneri
A bezeugt ist2. Brescianis Angabe bleibt somit isoliert und
darf darum, selbst wenn man ihre Glaubwürdigkeit nicht
direkt in Frage ziehen will, in ihrer Tragweite nicht
überschätzt werden ; sie belegt im besten Fall eine lokale Abart
des allgemeinen Brauches3. An der faktischen Identität beider
Nenneris kann somit kein Zweifel bestehen.

2. Dieses Nenneri ist mindestens der Sache nach nicht
auf Sardinien beschränkt. Schon Frazer wies auf einen dem
Nenneri A entsprechenden Osterbrauch auf Sizilien4 und in
Kalabrien5 hin. Wie auf Sardinien begegnet es aber auch auf
Sizilien zugleich in Verbindung mit Johannitag und
Johannesgevatterschaft. In den Abruzzen hat sich wenigstens soviel
davon erhalten, dass man sich am Johannitag gegenseitig
Blumen oder einen Blumenstrauss auf einer Schale schickt,
die mit einem Seidenband geschmückt oder von einem kleinen
Geschenk begleitet ist6. In der Toskana und anderwärts wird
am Gründonnerstag das heilige Grab mit kleinen Pflanzen
(Weizen, Lein, Wicken oder Mais) geschmückt, die gegen Mitte
der Fastenzeit in kleinen Töpfen gesät und im Keller oder
dunkeln Zimmer gehalten worden waren, damit die Stengel
weiss oder blassgrün blieben7.

1 Sardinia and its Resources (1885) 187, zitiert bei Frazer 2 II 127 ',
3 V 245 '. —• 2 Wenn der dritte Bericht bei E. L. umgekehrt das „dunkel und
kühl" betont, so ist die Übereinstimmung im ersteren Punkt wichtiger als die
Differenz im zweiten; denn „recht warm" soll der Aufbewahrungsort auch im
vierten Bericht sein, und „mittelst Wärme" (dia thermin) heisst es auch in
einer der antiken Schilderungen, in Simplicius' Kommentar zu Aristoteles' Physik
V 6 (die Stelle bei Mannhardt II 2792, bei Sulze Ang. 3, 75 Anm. 4 v), vgl.
Sulze Ang. 3, 88. — 3 An der Sonne gezogen und grün ist die Pflanzung auch
auf Zypern, grün ebenso bei den italienischen Juden und den syropalästinischen
Christen (s. u. IV 2). — 4 Golden Bough 2 II 130, 3 V 253 f., Gold. Zw. 501 f.
— Seine Quelle, Gius. Pitrè, Spettacoli e feste popolari siciliane (1881) 211,
ist mir nicht zugänglich. Desselben Verfassers Usi e costumi, credenze e

pregiudizi del popolo siciliano (1889) 276 ff. kennen den Brauch in Verbindung
mit Gevatterschaft und Johannitag: hier wird das lavuri (eigentlich das auf
dem Halm stehende Korn, Wagner 24) von Mädchen 40 Tage lang gezogen,
wie im ersten Bericht bei E. L. Vom selben Verfasser zitiert Wagner noch
Usi popolari siciliani nella festa di San Giovanni Battista, Lettera II a (1873)
15. — 5 Seine dortige Quelle, Vincenzo Dorsa, La tradizione greco-latina negli
usi e nelle credenze popolari della Calabria Citeriore (1884) 15, ist mir
unzugänglich. — 6 Pitrè, Usi e costumi 282 f. — 7 Neppi-Modona S. 170 des

gleich zu nennenden Aufsatzes.



136 W. Baumgartner

Die Provence hat einen ähnlichen Brauch unter dem
Namen „le blé de Sainte-Barbe" : um den Barbaratag (4. Dez.)
herum sät man Getreidekörner, auch Linsen, in eine Schüssel
mit Wasser; sie keimen rasch und bilden kleine Gärten, die
man auf Kasten, Kommoden und Fenster verteilt und beim
Weihnachtsmahl auf den Esstisch stellt, wonach sie auch
„graines de Noël" heissen. Sie dienen als Vorzeichen für den
Ausfall der Ernte ; nach ihrem Verwelken werden sie Anfangs
Januar in der Erde beigesetzt1. — Die Verwendung solcher
Pflanzungen als Vorzeichen kehrt anderwärts wieder2. Einen
„Barbarateller" kennen auch die Kroaten3: man sät an diesem
Tage Weizen in einen Teller, so dass man am Weihnachtsabend
eine grüne Saat hat, und stellt ihn mit einem grossen roten Apfel
oder brennenden Kerzen in der Mitte auf den Weihnachtstisch.
In Bosnien und in der Herzegowina sät man erst am 6. Dezember.

Bei den Städtern Syriens und Palästinas ist der Brauch
nach der Konfession verschieden4. Die Mohammedaner richten
ihren Kindern einen Teller mit gesottenem Weizen und Süssigkeiten

und stecken oft einen Kranz von Lichtern hinein.
Interessanter ist, was die Christen machen: „Man legt in diese
Teller Weizenkörner, Kichererbsen, Lupinen und andere
Körnerfrüchte und giesst Wasser darauf. Sie stehen dann mehrere
Wochen, die Körner keimen und spriessen, sodass sie etwa um
Weihnachten grün sind. Damit ist ihr Zweck erfüllt. Wenn
sie nicht mehr schön aussehen, wirft man sie fort, ohne dass
dies irgendwelche Bedeutung hätte." — Diese ganze Barbarafeier

ist aus dem Abendland eingeführt ; die genannte christliehe
Form entspricht mehr jenem provenzalischen und kroatischen
Brauch als dem deutschen der „Barbarazweige", die ins Wasser
gestellt werden, um bis Weihnachten aufzublühen5.

Aber auch die Juden Italiens mit Ausnahme von Venetien
haben eine ganz ähnliche Sitte6. Kurz vor Neujahr werden
in Schalen und Untertassen Getreidekörner gesät, mit Wasser

1 Vellay 190 f. 257 ff. — 2 Frazer 3II129 f., 3 V 252 f., auch Neppi-Modona
(s. die viertfolgende Anm.) 170 f. — 3 Edm. Schneeweis, Die Weihnachtsbräuche
der Serbokroaten (1925) 7. 9. Ich verdanke diesen Hinweis Herrn Koll. P.

Geiger. — * Dalman, Arbeit u. Sitte I 270 ff. — 5 Vgl. P. Sartori, Sitte u.
Brauch (1914) III 11 f., Handwörterbuch d. d. Aberglaubens I 905 ff. — 6 Aldo
Neppi-Modona, I Giardini di' Adone in una usanza degli Ebrei d'Italia, Bilychnis,
Anno XII, Voi. 22, Sept. 1923, 165—173; kurz auch bei Ferraro, Archivio
11, 202 erwähnt.



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 137

bedeckt und feucht gehalten. Das Korn keimt und wächst
schnell. Am Vorabend des Neujahrstages werden die
Pflanzungen auf den Tisch gestellt und bleiben da 10 Tage bis
zum Versöhnungsfest. Sobald sie zu welken beginnen, werden
sie weggenommen. In Venedig stellt man am Versöhnungstag
Weizenkörner auf den Tisch, die nachher in die Kanäle der
Stadt geworfen werden. Von Aufzucht im Dunkeln und von
blasser Farbe ist dabei nicht die Rede. Umberto Cassuto,
damals noch an der Universität Rom und Neppis Lehrer, muss
sie in einem Brief an E. L. ausdrücklich als grün bezeichnet
haben, was an Brescianis Schilderung vom Nenneri B (s. o.

IV 1) erinnert. - Unserem sardisch-italienischen Befund scheint
sich das ohne weiteres einzureihen. Aber das Verhältnis wird
dadurch kompliziert, dass ein ähnlicher jüdischer Brauch im
Orient schon viel früher bezeugt ist. Im 11. Jahrhundert nämlich
berichtet der französisch-jüdische Exeget Raschi davon, dass

jeder Familienvater 15 oder 22 Tage vor Neujahr für jedes
Kind einen Korb aus Palmzweigen mit Erde und Mist zu
füllen und mit Sämereien (Bohnen oder Erbsen) zu bestellen
pflegte. Dieser parpisa genannte Korb wurde dann am Vortag
des Festes von den Kindern unter Hersagen der Formel „Dies
statt meiner, dies meine Stellvertretung, dies mein Ersatz",
wie sie ähnlich am Versöhnungstag gebraucht wird, siebenmal
um den Kopf geschwungen und schliesslich in den Fluss
geworfen1. Schon H. L.Fleischer2 sah darin eine Nachahmung
der heidnischen Adonisgärten. Darf man die Verlegung auf
den Vortag des Festes als bewusste Änderung des Ursprung'
liehen Brauches betrachten, die ihn harmloser machen sollte?
Bei der französischen Heimat Raschis möchte man zunächst
annehmen, er habe da vielleicht einen Brauch südfranzösischer

1 In seinem Kommentar zu Schabbat 81 b, vgl. J. Levy, Neuhebräisches

u. chaldäisches Wörterbuch IV (1889) 131, Sam. Krauss, Talmudische Archäologie

I (1910) 683, II (1911) 561, Neppi-Modona 167 f., J. Scheftelowitz,
Altpalästinischer Bauernglaube (1925) 40, J. Low, Die Flora der Juden IV (1934)
336 f. Zum apotropäischen Schwingen vgl. J. Scheftelowitz, Das stellvertretende
Huhnopfer (Religionsgesch. Versuche u. Vorarbeiten XIV 3, 1914) 22 ff., und
für das Verhältnis zu dem nah verwandten „Kappores-Schlagen" am
Versöhnungstag, wo gelegentlich auch eine Bohnensaat die Stelle des Huhnes
einnimmt, J. Z. Lauterbach im Hebrew Union College Annual 11 (1936) 277 ff.,
im Zusammenhang eines längeren Aufsatzes über „Tashlik", auf den mich
Herr Rabbiner S. Speier, z. Zt. in Zürich, aufmerksam machte. — 2 Bei Levy
IV 229, vgl. auch K(ohler), Jewish Encyclopaedia VII 436 a.



138 W. Baumgartner

oder italienischer Juden im Auge, wenn er sich nicht dabei
ausdrücklich auf die Geonim — jüdische Schulhäupter in
Babylonien — beriefe. Da aber anderseits der heutige Brauch
sich mit jenem doch nicht ganz deckt und streng auf die
Juden Italiens beschränkt ist, kommt man kaum um den
Schluss herum, dass er von ihnen auch erst auf dem Boden
Italiens aus der Umwelt übernommen wurde ; es konnte dies

um so leichter geschehen, wenn allenfalls noch eine Erinnerung

an einen eigenen früheren Ritus ähnlicher Art
vorhanden war1.

Auf Zypern endlich wird am Lazarusfest, am Samstag
vor dem Palmsonntag, ein besonders schöner und intelligenter
Knabe als „Lazarusknabe" zu Grabe getragen und sein Lager
mit grünem, in Töpfen an der Sonne gezogenem Getreide
umstellt; dasselbe geschieht in Kirchen und Privathäusern2.
Auch bei dem an Pfingsten gefeierten und in manchem noch
stark heidnischen Marienfest finden solche Pflanzungen
Verwendung3. l

3. Die Ableitung des sardischen Nenneri vom antiken
Adonisgärtchen findet sich zuerst in der zweiten Auflage von
Lamarmora's Reisewerk ausgesprochen: „Ohne aufdie Einzelheiten

einzugehen machen wir darauf aufmerksam, dass

der Herme oder Nenneri Sardiniens in überraschender Weise

an die berühmten Adonisgärten erinnert: ebenfalls eine
Sonnenwendfeier, bei der man Töpfe mit Weizensaat trug und am
Ende des Festes hinwarf" 4. Und soviel ich sehe, sind ihm darin
alle gefolgt, die sich seitdem — sei es im Zusammenhang
sardischer Volkskunde, sei es vom Altertum herkommend — mit
dem Nenneri befassten5. Selbst die sardischen Bezeichnungen

1 Neppi-Modona 169. — 2 Vgl. Max Ohnefalsch-Richter, Kypros, die

Bibel u. Homer (1893) 134ff. (ich zitiere nach Wagner; in der mir vorliegenden
englischen Ausgabe, ebenfalls von 1893, sind es S. 119 f. 133), Magda Ohnefalsch-

Richter, Griechische Sitten u. Gebräuche auf Cypern (1913) 86 ff. — 3 Magda
Ohnefalsch-Richter 101. — 4 Wie bereits erwähnt, kenne ich diesen Passus nur
aus der Übersetzung von E. L.; in der ersten Auflage S. 259 heisst es noch:
„J'ai vainement cherché l'origine de cette singulière coutume, dans laquelle je
crois apercevoir quelque reste de paganisme." — 5 Zu den oben Genannten
kommt u. a. noch Friedr. Creuzer, Symbolik u. Mythologie aller Völker, 3 H
(1840) 481 Anm. Einzig W. Ljungmann, Traditionswanderungen Euphrat-Rhein
(Folklore Fellows Communications 118/119,1937/1938) 212 bringt unseren Brauch
mit dem Attiskult zusammen, der doch überhaupt keine solchen Gärtchen,
sondern nur den heiligen Baum kennt.



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 139

hat man daher verstehen wollen. In Nenneri vermutet
Bresciani, allerdings ohne auch nur die Spur eines Beweises, ein
phönikisches Wort für Garten ; und Erme brachte Lamarmora
mit der ähnlichen Verwendung eines Gefässes am athenischen
Fest des Hermes Aethonius zusammen1. Wagner ist geneigt,
Nenneri mit dem sardischen Adjektiv nenneru „spät, kümmerlich"

zusammenzustellen2. Ähnlich könnte Erme mit sardisch
erema zusammenhängen, der Bezeichnung für brachliegende
Rebberge, versandete Felder usw.3; Lamarmora erwähnt die

Wendung „da ist ein Erme, ein Nenneri" für einen ungleich-
massig besäten Acker, wo nur da und dort ein dichteres
Büschel aufragt.

Mit den Namen lässt sich also nichts machen. Aber im
übrigen drängt sich die Annahme eines Zusammenhanges
schon ' auf; denn ein Vergleich unseres modernen Materials
mit dem, was über die antiken Adonisgärtchen bekannt ist4,
zeigt in der Tat weitgehende Übereinstimmung. Schon in der
Wahl des Samens: zumeist Getreide und zwar Weizen, aber
auch Gerste, Erbsen, Linsen, Lein. Dass gelegentlich auch erst
in der Neuzeit eingeführte Pflanzen wie Mais5 Verwendung
finden, beweist nichts dagegen. Eher muss auffallen, dass unter
den heute dafür verwendeten Pflanzen Fenchel und Lattich
fehlen, die in den antiken Schilderungen so oft genannt werden6;
sie scheinen aber auf Sardinien überhaupt nicht angebaut zu
werden7. Das auf Sardinien und in der Toskana übliche
Schiessenlassen der Pflanzen an dunklem Ort konnte Sulze
auch für die Antike wahrscheinlich machen8. —• Dagegen muss
die Aufzucht ehedem im allgemeinen weniger Zeit beansprucht
haben9. Die acht Tage, von denen Plato (Phaedr. 276 B) und
Hermias reden10, werden durch Sulzes Versuche bestätigt:
nämlich dass acht Tage alte, aus Körnern gezogene Adonis-

1 Trotz allem Suchen in den Handbüchern und Befragen der
altphilologischen Kollegen ist es mir nicht gelungen, einen solchen aufzufinden. Es

gibt einen Hermes Chthonios — s. L. R. Farneil, The Cults of the Greek

States, V (1909) 65 f. — aus dem er ja, sei es von E. L., sei es schon von

Lamarmora, verschrieben sein könnte; doch fehlt da ein entsprechendes Fest.

— 2 S. 10 5. — 3 Vgl. Wagner 4. — 4 Vgl. Sulze, Ang. 3, 87 ff. — 5 Abb. 3,

der vierte Bericht bei E. L. und seine anschliessende Bemerkung. — 6 Der
Lattich hat sogar im Adonismythus seine Stelle: nach Hesych hat Aphrodite
den vom Eber tödlich Verwundeten auf Lattich gebettet, s. Sulze, Ang. 3, 88. —
7 Vgl. Wagner 38 ff. — 8 Ang. 3, 85 f. 88 f., vgl. o. IV 1. — 9 S. o. IV 1. —
10 Die Stellen bei Sulze, Ang. 3, 73 Anm. 4 c und 3, 74 Anm. 4 u.



140 W. Baumgartner

gärtchen wirklich so aussehen, wie das Grün, das auf den
Wandbildern aus den Scherben herauswächst1. Was die
Unterschiede in der Zeitdauer veranlasst, könnte höchstens genauere
Untersuchung an Ort und Stelle ergeben; auch der
jüdischitalienische Brauch benötigt offenbar nicht so lange Zeit. Dass
aber Jesaia von einem Tage redet, ist als starke Übertreibung
zu verstehen2. — Wenn es so weit war, wurden die Gärtchen
nach den literarischen wie den bildlichen Zeugnissen auf die
Dächer gestellt3. Im Passionsbrauch umgeben sie in Sardinien,
Sizilien, Toskana und Zypern das heilige Grab ; im alexandri-
nischen Brauch, wie ihn Theokrit Idyll. XV 112 ff. schildert, das

Beilager von Adonis und Aphrodite. Aber dieses letztere gehört
nur hier zum Verlauf der Adonien und stellt offensichtlich
eine örtliche Neuerung dar. Darf man ihm trotzdem soviel
entnehmen, dass die Gärtchen auch die Bahre des toten Gottes
umgaben, wie es beim zyprischen „Lazarusknaben" der Fall
ist, und wie man es, wenngleich ohne quellenmässigen Beleg,
auch für Adonis oft angenommen hat4? — Die Rolle der
aufgestellten Gärtchen beim Fest selber bleibe dunkel, meint Sulze
weiter5. Aber da war wohl auch gar nichts Besonderes zu
erzählen. Sie standen einfach da und blühten, bis sie schliesslich

welkten und weggeworfen wurden, ähnlich wie es heute
mit den sardischen Nenneris oft der Fall ist. Freilich ins
Wasser wie damals und noch bei Raschi wirft man sie höchstens

in Venedig6, wo es in den besonderen örtlichen
Verhältnissen gegeben ist. Darum wird der antike Brauch auch
mehr als nur ein einfaches Wegwerfen sein wie beim
palästinisch-syrischen „Barbarateller". Auch heute werden sie ja
auf Sardinien oft vergraben, im Feld, Obstgarten oder in einem
an die Kirche angrenzenden Garten beigesetzt, und ähnlich
in der Provence. Darauf ist später zurückzukommen (s. IV 6.).

Nun bedarf aber noch ein wichtiger Punkt der Klärung.
Nach Bresciani stellte man Fähnchen und brennende Lichter,
hübsch in Gruppen verteilt, mitten ins Nenneri (B) hinein.
Das kennen für das Nenneri A auch der erste und vierte
Bericht bei E. L. : „Zuweilen stellt man wohl auch ein
brennendes Lichtlein hinein7." So fand es E. L. selber als Regel

1 Ang. 3, 85. — 2 Ang. 3, 88. — 3 Ang. 3, 89. — 4 Dümmler in Pauly-
Wissowa I 3851, Mannhardt II 279, De Vaux 32 u.a. — 5 Ang. 3, 89. —
6 Neppi-Modona 169. — ' Ähnlich beim „Barbarateller" der Kroaten und
Mohammedaner (s. o. IV 2),



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 141

im Nonnenkloster in Cagliari; auf Abb. 2 und 3 sind die
Gläschen mit den brennenden Lichtern, „wie sie sonst im
Haus neben den Heiligenbildchen aufgestellt werden", deutlich
zu sehen. — Lamarmora weiss noch mehr: „Manchmal fügt
man auch noch eine Art Puppe hinzu, die als Frau angezogen
ist. Es gab auch, wie mir versichert wurde, Ortschaften, wo
statt dieser Puppe eine religiöse Figur aus Mehlteig aufgestellt
wurde, also ganz die gleiche Sache, wie es bei den Hermesfesten

der Alten geschah. Aber die geistliche Obrigkeit hat
diese Figur und auch die Puppe verboten." Ähnlich Bresciani:
„In früheren Zeiten stellte man auf die Erma noch eine
Statuette oder eine Stoffpuppe in Frauenkleidung, und wieder
andere formten die Figur aus Teig, ähnlich derjenigen, die
im Altertum an den Hermesfesten aufgestellt wurde. Aber die
Kirche verbot sie so streng, dass jene rituelle Figur
vollkommen verschwand." Schon Lamarmora kennt das also nur
vom Hörensagen, und Bresciani scheint einfach seine Angaben
mit etwas anderen Worten zu wiederholen. Aber auch der
vierte Bericht bei E. L. weiss noch von dergleichen : „
mitunter stellt man auch eine Figur, gewöhnlich den gekreuzigten
Christus, in die Mitte der Pflanzen." Auch von entsprechender
Verwendung von kleinen Holzkreuzen und Heiligenfiguren
hat man E. L. erzählt. Selber zu Gesicht bekommen hat er
freilich nur die Lichter. — Bresciani fügt als Erklärung zum
bischöflichen Verbot hinzu „sei es, weil sie — die Bilder —
phallischer Natur waren und daher schädlich anzusehen, sei

es, um jede Spur von Götzendienst auszutilgen". Deutlich sind
das, schon wegen der Form der Alternative, nur. von ihm
geäusserte Vermutungen. Aber Frazer hat die erstere dann
kurzweg als Tatsache in seine Schilderung hineingezogen:
„a Priapuslike figure made of paste" '. Auch Wagner nimmt
jene Vermutung auf und verbindet damit, was der Deutsche
Josef Fues, der 1775—77 als Regimentskaplan des Königs
von Sardinien auf der Insel weilte, in seinen 1780 anonym
erschienenen „Nachrichten aus Sardinien von der
gegenwärtigen Verfassung der Insel"2 zu erzählen weiss, dass näm-

1 Golden Bough ' II 126, 3 V 244; in der deutschen Ausgabe — D.

goldene Zweig 501 — macht die Übersetzerin daraus gar „eine Priapusfigur
aus Gips", das italienische Original hat pasta „Teig"! Ljungmann 532 schreibt
Frazer getreulich nach. — 2 S. 338, in der italienischen Ausgabe durch P.

Gastaldi-Millelire (1899) 389 — alles nach Wagner 10 5.



142 :.: W. Baumgartner

lieh in gewissen Gegenden „noch vor 20—30 Jahren die
Bauern bey ihren Kirchenfesten öffentlich einen Priap an
der Kirche angebracht und bey demselben herumgetanzet
haben".

Wie steht es damit im Altertum? Adonisbilder wurden
in der Prozession herumgetragen1. Für die Adonisgärtchen
dagegen fehlen nach nahezu einhelligem Urteil entsprechende
Belege. Caetani-Lovatelli2 freilich meint, ähnliche, nur natürlich
viel kleinere Figürchen seien auch in der Mitte der Gärtchen
aufgestellt gewesen. Aber die einzige Stelle, auf die sie sich
dabei stützt, ist zum mindesten nicht eindeutig3. Und wären
solche Figuren allgemein Zubehör der Gärtchen gewesen, so

müsste das in der bildlichen wie in der literarischen
Überlieferung ganz anders zum Ausdruck kommen. Man ist
allerdings versucht, an jenes pompejanische Wandbild4 zu denken,
wo aus den Pflanzen auf dem von der Frau getragenen Teller
ein knollenförmiges Gebilde — ein Phallus? — aufragt5. Aber
nicht bloss die Natur jenes Gebildes bleibt unsicher; selbst
die Deutung auf ein Adonisgärtchen wird von fachmännischer
Seite aufs entschiedenste bestritten6, und ein Vergleich mit
den sicheren Darstellungen von solchen macht das nur allzu
verständlich. Im allerbesten Fall wäre es eine späte und
stark phantasievolle Darstellung, womit sich natürlich auch ihr
historischer Wert entsprechend verringerte. Überhaupt ist es ja
bei Adonis mit dem Nachweis phallischer Bräuche und
Darstellungen, wie sie für Priap und Hermes zur Genüge bekannt
sind, eher schlecht bestellt. Jener von Fues erwähnte Tanz
der sardischen Bauern entbehrt des unmittelbaren Zusammen-

1 Baudissin 188. — 2 S. 68 f., ebenso Frazer 2 II 127, 3 V 245. — 3 Es
handelt sich um jene Stelle bei dem in der Kaiserzeit lebenden Sophisten

Alkiphron (I 39, zitiert Ang. 3, 74 Anm. 4 I), wo eine Hetäre eine andere
einlädt, mit ihr zusammen die Adonien zu feiern und dabei „weder das Gärtchen,
noch das Figürchen, noch den Adonis" zu vergessen (pherousa kipion kai
korallion kai ton [son] AdOnin) : in welcher Weise gehören die drei genannten
Grössen zusammen? — 4 Vellay 139, A. Jeremias, Handbuch d. altorientalischen
Geisteskultur (1913) 267, Abb. 166, Das Alte Testament im Lichte d. Alten
Orients 3 (1916) 648, Abb. 306, 4 (1930) 671, Abb. 266, Sulze Ang. 3, 90,
Abb. 11. — 5 „Un concombre ou peut-être un phallus ?" fragt Vellay 278 f. ;

die Deutung auf ein Adonisgärtchen mit Phallus bei Jeremias a. a. 0. und auch
bei J. Leipoldt im Bilderati. z. Rel.gesch., Heft 9—11, S. XIV b, Ders.,
Sterbende u. auferstehende Götter (1923) 19. — 6 Vgl. Sulze, Ang. 3, 91 3; auch
die Archäologen 0. Rubensohn und K. Schefold, denen ich das Bild vorlegte,
sahen darin einfach einen Teller mit Opfergaben.



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 143

hangs mit einem Nenneri. Wenn Wagner daran erinnert, dass

„mit dem Adonis-Attis-Kult phallische Zeremonien seit alters
her verbunden waren in Erinnerung an die Selbstentmannung
des Attis", und dass in den heiligen Hainen von Zypern, in
denen man am Adonisfest tanzte, zahlreiche Funde von Phallen
gemacht wurden \ so muss da unbeschadet der Tatsache der
Verwandtschaft und späteren Angleichung und Gleichsetzung
der beiden8 zwischen Adonis und Attis doch sorgfältig
unterschieden werden3. In dem einschlägigen Kapitel bei Vellay4
sucht man vergeblich nach konkreten Angaben, und auch
Baudissin hat für Griechenland wenige und für Phönizien gar
keine Belege dieser Art6. Im allgemeinen jedenfalls war Adonis
nicht als Gott der Zeugungskraft gedacht. So steht jene
Vermutung Brescianis auf schwachen Füssen. Das Aufstellen von
Figuren kann ebenso wie das von Lichtern auch erst später
aufgekommen sein ; das bischöfliche Verbot begreift sich auch
so zur Genüge.

4. Nun könnte man natürlich gegenüber jener Annahme
eines historischen Zusammenhanges und einer Identität mit
den Adonisgärtchen im Nenneri auch nur ein selbständig aus
ähnlichen Voraussetzungen erwachsenes Gegenstück dazu
sehen6 ; gerade solch vegetative Bräuche sind ja oft weit über
die Erde verbreitet, ohne von einer bestimmten Stelle
ausgegangen zu sein. Auf überraschende Parallelen in Bengalen
und Indien wies schon Frazer hin7; selbst das Züchten der
blassgelben Farbe und das Werfen ins Wasser kehrt dort
wieder. Und dergleichen mag es auch noch anderwärts geben8.

1 Mit Verweis auf Max Ohnefalsch-Richter 132, engl. Ausgabe 128 f. —
2 Vgl. Farnell II 644. — 3 Ohnefalsch-Richter beschränkt jene Funde ausdrücklich

auf die Stätten des Kybele-Attiskultes. Auch zu der von Lamarmora und
Bresciani erwähnten männlichen Figur in weiblicher Kleidung hat der Adoniskult

nichts Entsprechendes zu bieten, seihst wenn Adonis einmal als „Jüngling
und Jungfrau" angeredet wird (Farnell II 752). — 4 „Le culte phallique
dans les fêtes d'Adonis", S. 159 ff. — 5 S. 179 f. — R. Dussaud erwähnt in
Syria 4 (1923) 305 3 eine aus Saida stammende Bronzestatuette des Adonis im
Louvre, deren Basis mit Phallen geschmückt sei; wie weit die Deutung auf
Adonis gesichert ist, entzieht sich meiner Kenntnis. — 6 Das erwägt z. B. Neppi-
Modona 172f. — ' Golden Bough 2 II 124ff., 3V 241 ff.; Ähnliches bei den

indischen Khond (Ljungmann 241). — 8 Lehrreich sind gewisse Parallelen aus
dem Osiriskult. Vellay 142 f. redet, wie so oft ohne genaue Belege, von eigentlichen

„Osirisgärten" : grossen steinernen Trögen, in die man Erde tat und Korn
säte für das Osirisfest am 20. Choiak bei Frühlingsende; das Korn sprosste,
welkte und starb in wenigen Tagen ab; in die Mitte stellte man die Statue des



144 W. Baumgartner

Indessen bildet unser Material bei allen lokalen Spielformen
doch ein relativ geschlossenes Ganzes in einem geographisch
einheitlichen Bereich1, der zudem zu der mutmasslichen phö-
nikischen Heimat des Brauches auch sonst in engen
Beziehungen steht. Ist doch gerade der Adoniskult über dieses

ganze Gebiet hin vielfach belegt2: für Alexandrien3, Zypern4,
Griechenland5, Karthago6, Süditalien7, Etrurien-Rom8 und
Spanien9. Gehen die Belege für Rom und für Spanien nicht

Gottes, der mit der Pflanzung starb, in einen Sarg gelegt und betrauert wurde.
Nach freundlicher Auskunft von Herrn Koll. G. Nagel in Genf handelt es sich

um die auch von Frazer 3II 140 f., 3 VI 86 ff. und Ljungmann 140ff. herangezogenen

Texte aus Dendera, deren seinerzeitige Übersetzung durch Loret,
Brugsch u. a. nur mit grösster Vorsicht zu benützen sei. — Auf eine andere
und wie es scheint zuverlässigere Parallele macht de Vaux 37 f. aufmerksam:
in säitischer Zeit pflegte man das Grab des Osiris mit c. 2 Fuss langen
Tonmodellen von Mumien zu umgeben, die als Blumenständer dienten und mit
Gerste und anderen Pflanzen besät wurden. Solche „Kornmumien", von denen

der Louvre ein Exemplar enthält, waren das jüngere Gegenstück zu den
bekannteren „Getreidcleichen" der thebanischen Zeit, s. Gressmann, Altor. Bilder 2

Abb. 205, und Tod u. Auferstehung des Osiris (D. Alte Orient XXIII 3, 1923)
8 ff. — * Nördlich der Alpen findet sich Ähnliches nur sporadisch; in Bayern
z. B. pflegt man an den drei letzten Tagen des Karneval Flachs in einem Topf
zu ziehen als Vorzeichen für den Ausfall der Ernte (Frazer 2 II 126, 3 V 244).

— ' Vgl. Baudissin 81 ff. — 3 Baudissin 83. 134 f.; neben Theokrits poetische
Schilderung XV 109 ff. ist nun der nur wenig jüngere, von G. Glotz, Revue des

Études Grecques 33 (1920) 169 ff. und A. S. F. Gow, Journal of Hellenic Studies
58 (1938) 180 ff. behandelte Papyrus getreten. — 4 Max Ohnefalsch-Richter
118 ff., Baudissin 81 f., R. Dussaud, Syria 4 (1923) 304 f. - 5 Baudissin 83.

360, M. P. Nilsson, Griechische Feste von religiöser Bedeutung (1906) 384 ff.,
L. Deubner, Attische Feste (1932) 220 ff. — 6 Baudissin 68. 83. 118, H. Stocks,

Berytus 3 (1936) 31 ff. — ' Vgl. die Tonreliefs von Lokroi aus dem zweiten
Viertel des 5. Jahrh. v. Chr., für die mir Herr Koll. Schefold die folgenden Angaben
zur Verfügung stellt. Auf Grund der stilistischen Ähnlichkeit wies B. Ashmole
im Journ. of Hellenic Studies 42 (1922) 248 ff. und Proceedings of the British
Academy 1934, 105 f. den sogenannten „Tron" in Boston, der nach seinem Stil
um 470/60 gefertigt ist, der lokrischen Kunst zu. Dieses von Studniczka, Jahrb.
d. Instituts 26 (1911) 50 ff. veröffentlichte und auf den Streit von Persephone
und Aphrodite um Adonis gedeutete Werk passt auch inhaltlich gut zu Lokroi
mit seinem wichtigen Persephonekult, zumal nach einer überzeugenden
Vermutung Studniczkas a. a. O. 142 auf lokrischen Reliefs u. a. Adonis dargestellt
ist. Die inhaltliche Deutung und die stilistische Zuweisung stützen sich gegenseitig;

vgl. auch Oldfather in Pauly-Wissowa XIII 13621 und U. Jantzen,
Bronzewerkstätten in Grossgriechenland u. Sizilien (1937) 6, 1. — 8 Baudissin

361, Cumont, Or. Rei. 3 100. — 9 Cumont, Syria 8 (1927) 330ff.: für Sevilla
einschliesslich der Gärtchen für Ende des 3. Jahrh. aus den Akten der Justa
und Rufina nachgewiesen; andere syrische Kulte belegt ungefähr für dieselbe

Zeit eine Inschrift aus Cordova, ebd. 5 (1924) 342 ff.



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 145

über die Kaiserzeit zurück, so sind die übrigen meist älter1.
Verschiedene Schübe mögen so Adonis nach dem Westen
getragen haben. Die Grundlagen für das Weiterleben seines
Kultes mussten damit nur um so fester werden2.

5. Wie verhalten sich nun die modernen „Adonisgärtchen"

nach ihrer zeitlichen Verwendung zum Datum der
antiken Adonisfeiern

Sie verteilt sich im wesentlichen auf vier verschiedene
Daten : Passions- und Osterzeit für Sardinien (Nenneri A),
Sizilien, Kalabrien, Toskana und da und dort sonst in Italien,
aber auch für Betlehem ; Johannitag (24. Juni) für Sardinien
(NenneriB), Sizilien und Abruzzen; das jüdische Neujahr (Ende
September oder Anfang Oktober) im jüdisch-italienischen

1 Für die griechischen Inseln um 600 (Sappho), für Athen im 5. Jahrh.
(Euripides), für Zypern dann entsprechend früher; auch für Lokroi wie erwähnt 5.

Jahrh. — a Diese ziemlich lückenhaften Daten sind nun dem einzufügen, was sonst

über die Ausbreitung der Phöniker im Westen bekannt ist, und diese reicht
weiter zurück, als man lange anzunehmen geneigt war. Dabei muss auch gerade
Sardinien eine wichtige Rolle gespielt haben, wo man gegen 30 phönikische
Inschriften gefunden hat, s. Corpus Inscriptionum Semiticarum I Nr. 139—162,
vier weitere bei M. Lidzharski, Ephemeris für semitische Epigraphik 3 (1915)
281 ff. Die meisten gehören den letzten vorchristlichen Jahrhunderten an und
sind punisch. Aber mindestens eine, die Inschrift von Nora, Nr. 144 des Corpus,
stammt nach der Schrift aus wesentlich früherer Zeit, wahrscheinlich dem 9.

Jahrh., s. R. Dussaud, Syria 5 (1924) 147 ff., H. Bauer, Or. Lit.-Ztg. 28 (1925)
238, und jetzt vor allem W. F. Albright, Bulletin of the American Schools of
Oriental Research 83, oct. 1941, 17 ff., der dasselbe auch für Nr. 145 und 162
des Corpus nachweist. Da Nr. 144 in Albrights neuer Lesung einen Ort des

Namens Tarschisch erwähnt — vielleicht die Fundstelle, das spätere Nora —
ist sogar mit der Möglichkeit zu rechnen, dass auch das biblische und keilin-
schriftliche Tarschisch hier und nicht im gleichnamigen südspanischen Tartessus

zu suchen ist (Bulletin 95, oct. 1944, 38). In seinem Aufsatz „The Rôle of
the Canaanites in the History of Civilization" (Leland Anniversary Volume,
Studies in the History of Culture, 1942) 44 f. nennt Albright als die vermutliche

Reihenfolge der phönikischen Kolonisation Zypern-Sizilien mit Malta-
Sardinien-Nordafrika-Spanien, und er lässt die westlichsten Ziele bereits im
10. Jahrh. erreicht sein. Damit ist der früheste mögliche Termin für die

Ausbreitung des Adoniskultes gegeben. Anderseits ist zu berücksichtigen, dass

unsere älteste Quelle für die phönikische Religion, die altphönikischen Texte

aus Ras Schamra, dem antiken Ugarit, aus dem 15. Jahrh., noch nichts von
Adonis wissen, vielmehr seine spätere Rolle auf zwei Götter, Baal und Mot,
verteilt zeigen, s. R. Dussaud, Rev. de l'Hist. des Religions 104 (1931) 377 ff.,
Baumgartner, Theol. Rundschau (1941) 92 f. Aber wenn Jesaia um 734 die

Adonisgärtchen kennt, darf man wohl annehmen, dass diese Göttergestalt um
1000 v. Chr. oder noch früher hereits ausgebildet war.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIII (1946) i°



146 W. Baumgartner

Brauch; das christliche Weihnachtsfest in der Provence,
bei den Kroaten und den Christen der syropalästinischen
Städte.

Fassen wir zuerst den Johannitag ins Auge, weil hier
ein Zusammenhang mit dem antiken Festdatum am
deutlichsten ist. Allerdings ist oder war die Zeit der Adonien
lange umstritten; nach Movers u. a. wären sie gar zwei- bis
dreimal im Jahr begangen worden. In den letzten
Jahrzehnten ist die Entscheidung aber immer deutlicher
zugunsten der Mitsommerszeit ausgefallen *

; in diese Zeit fällt
ja auch der Monat Tammuz (Juni/Juli), der den Namen
des wesensverwandten und in jüngerer Zeit mit Adonis meist
identifizierten babylonischen Gottes trägt2. Danach hat sich
der Brauch einfach mit seinem alten Datum in die christliche
Zeit hinein erhalten, und die ganze Verbindung mit dem
Johannitag und der Johannesgevatterschaft, über deren sekundären

Charakter schon Lamarmora sich im klaren war, rührt
einfach davon her, dass jenes christliche Fest gerade zeitlich
ganz nahe lag3.

Die Verbindung mit dem Gründonnerstag: Eine Adonis-
feier im Frühling ist oftmals angenommen, aber auch ebenso
entschieden bestritten worden4. Heute wird sie höchstens für
Athen vertreten5. Ein Zusammenhang liesse sich so denken,
dass die Adonien mit diesem Datum von Attika aus nach
Italien und Sardinien gebracht wurden. Mindestens ebenso

wahrscheinlich, wenn nicht wahrscheinlicher, ist eine andere
Erklärung. Wie den Karfreitag kennzeichnet auch den
Gründonnerstag schon die Stimmung tiefer Trauer, die dann an
Ostern jäh in Freude umschlägt. Derselbe plötzliche Stimmungswechsel

eignet den Adonien. Und Züge der heidnischen Feier
konnten da, selbst ohne zeitliches Zusammentreffen um so

1 Vgl. M.-J. Lagrange, Études sur les Religions Sémitiques 3 (1905)
3051, Baudissin 121 ff., Fr. Cumont, Syria 8 (1927) 338 ff., 16 (1935) 46 ff.
— 2 Vgl. Baudissin 94 ff. — 3 Auch im Volksglauben und -brauch unserer
Länder ist ja so vieles auf diesen Tag gehäuft, was einfach durch die Jahreszeit

gegeben ist, vgl. Sartori, Sitte u. Brauch III 221 ff., Handwörterbuch d. d.

Abergl. IV 704 ff. Wie auch jene Gevatterschaft letztlich mit den Naturriten
des Vorsommers zusammenhängt, zeigt Mannhardt II 290 f. — 4 Vgl. Baudissin
125 ff. — 5 Glotz, Rev. des Et. Grecques 33, 214 ff., A. P. Nock, Gnomon 10

(1934) 290 ff. und Gow, Journ. of Hell. Stud. 58, 183 *". Sie betonen, dass

die Adonien lokal verschieden und auch zu verschiedenen Zeiten begangen
wurden.



Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien 147

leichter auf die christliche übergehen1, als diese im ganzen
Mittelmeergebiet ausgesprochen dramatisch begangen wird2.

Die Adonisgärtchen beim jüdischen Neujahrsfest hätte
man früher vielleicht als Stütze für eine herbstliche Adonis-
feier verwertet; heute ist man von der Annahme einer solchen
ziemlich abgekommen3. Auch hier bedarf es dessen zur
Erklärung jenes Brauches jedenfalls nicht. Denn eine Übertragung
auf den Jahresanfang lässt sich ohne weiteres verstehen, wo
der Brauch seinen naturhaften Charakter weitgehend verloren
hatte und einfach zum Vorzeichen der Fruchtbarkeit und des
Überflusses geworden war4. Dasselbe gilt dann auch für die
Verbindung mit Weihnachten, wo der Jahreswechsel so nahe
liegt und jene Pflanzungen, wie es jedenfalls für die Provence
ausdrücklich heisst, erst im neuen Jahr beigesetzt werden.

6. Schliesslich verdient das volkskundliche Material auch
für die Frage nach dem eigentlichen Wesen und Zweck der
Adonisgärtchen Beachtung. Die Segnung durch den Priester
und die Beisetzung in Garten oder Feld, wie wir es in Sar-

1 Auch im schiitischen Passionsspiel für Husain, wie es in Kerbela und
anderwärts begangen wird, der sog. Ta'ziya, scheinen ältere Trauerbräuche —
für Tammuz? — weiterzuleben, s. Fei. Liebrecht, Ztschr. d. Deutschen Morgenland.

Gesellsch. 17 (1863) 400 f. Zur Volkskunde (1879) 254 ff, B. D. Eerd-

mans, Ztschr. f. Assyriol. 9 (1894) 80 ff., R. Strothmann, Enzykl. d. Islam IV
(1934) 770ff., Handwörterbuch d. Islam (1941) 747 ff.; zurückhaltender Baudissin
131 f., M. Streck, Festschr. Ed. Sachau (1915) 394 ff. — 2 Für die Karfreitagsfeier

in Athen vgl. die berühmte, auch von Frazer 3 V 254 f., D. gold. Zweig
502 f. im Wortlaut mitgeteilte Schilderung von Curt Wachsmuth, Das alte
Griechenland im neuen (1864) 26 f., für die auf Zypern eine solche von Magda
Ohnefalsch-Richter 91, für die Begehung des Gründonnerstags auf Patras eine

aus der Feder von E. Guimet, nach seiner „Note d'un Voyage en Grèce" (1902),
bei Vellay 181 f. In diesen Zusammenhang gehört schliesslich auch jener
arabische Bericht vom Ende des 16. Jahrhunderts über eine entsprechende
Frühlingsfeier auf Malta, in der R. Wünsch, Das Frühlingsfest auf der Insel Malta
(1902), geradezu eine auf Johannes den Täufer übertragene Adonisfeier sehen

wollte; auf die Einwände von Konrad Lübeck, Adoniskult und Christentum
auf Malta (1904), zog er das später im wesentlichen zurück (Berliner Philolog.
Wochenschrift 1904, 1455 ff. 1631 f.), was auch Schürer, Theol. Lit.-Ztg. 1905,
330 f., und Baudissin 129 f. nur gutheissen konnten. — 3 Vgl. Baudissin 125;
nur für Ägypten rechnen Glotz 216 f. und Gow, Journ. of Hell. Stud. 58, 183

und 60, 95 mit einem Herbstfest; gegen Deubners Annahme herbstlicher Adonien
in Athen (Att. Feste 221) s. Nock, Gnomon 10, 291. — 4 Vgl. Baudissin 131,

Neppi-Modona 171 f. ,• letzterer weist darauf hin, wie auch andere ähnliche
Bräuche an das jüdische Neujahr angehängt wurden; beim unseren ist es

bekanntlich nicht anders.

10*



148 W. Baumgartner

dinien und anderwärts treffen, lassen keinen Zweifel: es ist
ein die Fruchtbarkeit fördernder Feldzauber, und „in Sardinien
ist man sich dieses Zwecks noch bewusst" (Wagner). „Dadurch
erhält das Land Segen", sagt jene Bäuerin im ersten Bericht
bei E. L. Letztlich also rein dynamistisch und prädeistisch,
ist der Brauch durch die kirchliche Segnung und die Beziehung

zum heiligen Grabe nun allerdings dem Christentum
eingereiht und unterstellt. Das entspricht aber auch der
Auffassung, wie sie für die antiken Adonisgärtchen zwar nicht
von Baudissin1, wohl aber sonst von den meisten Neueren2,
die sich mit dieser Frage befassten, vertreten wird. Auch dass

man sie schliesslich ins Wasser warf, lässt sich gerade nach
jenen bengalisch-indischen Parallelen gleichfalls als magischer
Brauch, als Regen- und Fruchtbarkeitszauber verstehen3. Das
kann und soll aber natürlich noch kein Entscheid über den

gesamten Fragenkomplex um Kult und Mythus des Adonis sein.

1 S. 165. — 2 Frazer 2 II 120 ff., 3 V 231 ff, Lagrange, Études 307 3,

Nilsson 384 387, Deubner 221 f., Gressmann, Tod u. Auferstehung des Osiris
10 f. u. a. — 3 Ausser Frazer a. a. 0. vgl. Mannhardt II 288, Baudissin 139 ff.

1974, Cumont, Syria 8, 337.


	Das Nachleben der Adonisgärten auf Sardinien und im übrigen Mittelmeergebiet

