
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 43 (1946)

Artikel: Sitte, Brauch und Recht

Autor: Speiser, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sitte, Brauch und Recht.

Von Felix Speiser, Basel.

Sitte und Brauch.
Sitte und Brauch liest man sehr häufig im volkskundlichen

Blätterwalde, in welchem es sich angenehm genug
gehen lässt. Was aber bedeuten die Wörter : Sitte und Brauch
Wenn sie das Gleiche besagen sollen, so kann man füglich
auf das eine der beiden verzichten, zumal es sich ja nicht
um alliterierende Wörter handelt, bei denen sich sogar in der
wissenschaftlichen Sprache die Verdoppelung eines Begriffes
zur Not könnte rechtfertigen lassen.

Man muss also annehmen, dass für die Volkskundler die
beiden Wörter nicht dasselbe bedeuten und man wird von
ihnen erwarten dürfen, dass sie den Unterschied kennen. Ist
dies nicht der Fall, dann brauchen sie offensichtlich zwei
Wörter, deren eindeutiger Sinn ihnen selbst nicht bekannt ist,
aber dies darf in der Wissenschaft nicht vorkommen. Wissenschaft

kann nur bestehen, wenn mit klaren und eindeutigen
Begriffen gearbeitet wird, d. h. gedacht werden kann. Sollen
die beiden Wörter also nebeneinander gebraucht werden, so
definiere man sie so, dass sie nicht mehr das Gleiche bedeuten.

Dies ist kein unerlaubt pedantisches Verlangen, denn,
wie gesagt, sollen in der Wissenschaft die Grundbegriffe ihrem
Inhalte nach reinlich und klar feststehen und es scheint mir
— so wie ich die beiden Wörter begrifflich umschreiben
möchte — dass eine Unterscheidung zwischen Sitte und Brauch
für die Praxis des volkskundlichen Schreibens von einigem
Nutzen sein könnte. Dies soll in erster Linie für die
wissenschaftliche Literatur gelten, und man muss sich nur einmal,
vielleicht gegenüber gewissen Sprach-Gebräuchen etwas
ungerecht, über den Bedeutungsumfang der beiden Wörter in
der wissenschaftlichen Sprechweise geeinigt haben, dann wird
durch jedes Wort etwas ganz Bestimmtes bezeichnet werden



74 Felix Speiser

können, womit lange Ausführungen überflüssig werden und
Zeit und Druckerschwärze gespart wird. Aber man wird sich

einigen müssen.
Man spürt ganz genau, dass der Volkskundler, welcher

beständig die beiden Wörter nebeneinander gebraucht, doch
empfindet, dass ein Unterschied zwischen ihnen besteht, denn
sonst würde er sich doch sicherlich mit einem Worte begnügen.

Um es gleich vorwegzunehmen, hat sich mir, obgleich
ich kein Volkskundler bin, im Verlaufe einer Diskussion die
folgende Unterscheidung ergeben: Sitte entspringt einer lebendigen

Weltanschauung im weitesten Sinn, Brauch ist
unverstandene, d. h. geistig tot gewordene Sitte.

Ich empfand damals, dass sittlich eine ganz andere
Bedeutung habe als bräuchlich oder gebräuchlich. Sittlich
ist verpflichtend, gebräuchlich aber nicht; Sitte beruht auf
Forderung oder Verbot, Brauch auf Wunsch oder Ablehnung.
Sitte entspringt der Weltanschauung, der Summe der sozialen
und religiösen Gesetze einer Gemeinschaft. Was diese Gesetze
ihrerseits geschaffen hat, braucht uns hier nicht zu beschäftigen.
Wenn man bei Sitte muss oder nicht darf, und wenn der
Einzelne weiss und einsieht, warum er muss oder nicht darf,
so kann man einen Brauch tun oder lassen, denn der Brauch
entspringt nicht mehr der Weltanschauung oder der Religion,
hinter ihm steht keine andere, zwingende Potenz mehr, als
eben der Brauch selbst, der sittlich nicht mehr begründet ist.

Dies ist schon von Geiger angedeutet worden (Deutsches
Volkstum in Sitte und Brauch, Berlin/Leipzig 1936, 2 ff.). Er
erwähnt Freytag (Mitteldeutsche Blätter für Volkskunde 4,81),
welcher dort sagt: „Sitte ist für mich alles, was von Menschen,
die in einer Lebensgemeinschaft zusammen stehen, als
Ausdruck ihres Zusammengehörigkeitsgefühles getan wird. Sitte
ist also etwas völlig Lebendiges, ist der Ausdruck einer lebendigen

Gemeinschaft, der sich in irgendwelchen Handlungen,
verbunden mit dem Worte, niedergeschlagen hat. Brauchtum
ist das, was Menschen einer Gemeinschaft noch tun, weil es
immer getan worden ist, ohne dass sie sich der Kraftquellen,
aus der diese Handlung einmal geflossen ist, und ihres eigentlichen

Sinnes noch bewusst sind. Brauchtum ist also das
Gegenteil von Sitte, ist tote Sitte" (pag. 82). „Alle Sitte
entspringt aus einer grösseren oder kleineren Gemeinschaft, sie

ist, wie wir oben sagten, ein äusseres Zeichen für innerlich



Sitte, Brauch und Recht 75

zusammengehörige Menschen. Gleiche Motive, z. B.
Schutzmassnahmen oder die Bitte um gute Ernte, sind in jedem
lebendig und äussern sich in einer sich im Laufe der Zeit
organisch entwickelten Sitte". Geiger sagt nun, sicherlich mit
Recht, dass dieser Unterschied dem. oberdeutschen
Sprachgebrauche nicht entspreche. Er gibt immerhin zu, dass Sitte,
mehr als der Brauch, verpflichte, weil Sitte der Moral
entspringe. Er verzichtet aber bewusst darauf, in seinen weiteren
Ausführungen die beiden Begriffe genau zu scheiden, da es

ihm nicht möglich sei, jeden Brauch auf seinen inneren
Gehalt hin zu prüfen. Geiger sagt dann weiter (pag. 5), dass

die Sitte an ihrem Ursprünge noch eng mit Recht und Kult
zusammenhänge und dass man (pag. 7) bei fast allen Brauch en
als Grundlage einen Glauben finde. Weiterhin aber scheint
er Sitte und Brauch als gleichwertige Begriffe zu benützen.

Es ist bedauerlich, dass Geiger sich anscheinend aus rein
philologischen Gründen hat hindern lassen, den auch von ihm
deutlich empfundenen Unterschied zwischen Sitte und Brauch
klar festzustellen und damit in die volkskundliche Literatur
einzuführen. Es scheint mir durchaus erlaubt, zum Zwecke
einer klareren wissenschaftlichen Begriffsbildung einem
vielleicht zweideutigen Worte endgültig einen ganz bestimmten
Sinn unterzulegen und diesen als verbindlich in die
wissenschaftliche Sprache einzuführen. Wie schon gesagt, handelt
es sich im vorliegenden Falle nicht um unfruchtbare
Haarspalterei, sondern um die klare Bezeichnung zweier verschiedener

Erscheinungen, um eine, wie mir scheint, willkommene
und nützliche Trennung zweier verschiedener Begriffe. Freytags
Definition scheint mir daher durchaus brauchbar zu sein und
sie dürfte auch dem Wortgefühl der Gebildeten — auch der
Oberdeutschen — entsprechen. Im Schriftdeutschen entspringt
die Sitte aus dem, was als sittlich empfunden wird, und
Brauch aus dem, was man als gebräuchlich ansieht, und
über die ganz verschiedene Bedeutung dieser zwei Adjektiva
wird im Bereiche des Schriftdeutschen doch kaum eine

Meinungsverschiedenheit bestehen. Dies ist übrigens auch
Geigers Meinung (pag. 2).

Ich möchte darum, Freytag durchaus beistimmend,
vorschlagen, dass Volkskunde wie Völkerkunde in Zukunft unter
Sitte diejenigen Lebensformen verstehen möchten, welche einer
lebendigen Lebensanschauung entspringen und deren tiefster



76 Felix Speiser

Sinn von jedem Gliede der Gemeinschaft noch voll verstanden
wird, Lebensformen, welche sich selbständig in jedem
Individuum ergeben aus seiner Weltanschauung heraus. Unter
Brauch möchte ich die gehaltlos gewordene Sitte verstehen,
also eine Sitte, deren ursprünglichen und wirklichen Sinn
man nicht mehr kennt, die man eben nur aus Konservatismus
weiter betreibt, der allerdings dann sekundär ein neuer, aber
ursprünglich falscher Sinn untergeschoben werden kann. Dabei
muss natürlich in jedem Falle untersucht werden, ob man einen
Brauch als Sitte oder eine Sitte als Brauch zu bezeichnen habe.

Wenn Sitte so dem Leben entspringt, entsteht der Brauch
aus der Macht der Trägheit, und die beiden Impulse werden
immer miteinander im Kampfe liegen: Sitte entsteht in den

dynamischen Epochen, sie wird zum Brauch werden dann,
wenn die Dynamik, welche sie geschaffen hat, erstorben ist,
und da, wo eine Bevölkerung von der Dynamik selbst nicht
erreicht worden ist. Brauch beherrscht darum vor allem die
passiven, d. h. die kulturell tieferen Volksschichten, während
Sitte geschaffen wird von den aktiven, d. h. kulturell höheren
Volksschichten. Sitte kommt immer von oben, Brauch herrscht
unten. Dies zeigt sich z. B. deutlich in den Volkstrachten,
welche bekanntlich fossile Gesellschaftstrachten sind.

Damit soll keineswegs gesagt sein, dass Brauch
durchgehend tot ist: Brauch, welcher irgendwelche Lustgefühle
auslöst, kann sich sehr lange als solcher lebend erhalten, wie
unsere Fastnacht deutlich zeigt. Diese lebt, und sie zeigt ihr
Leben durph die beständige Veränderung ihres Charakters.
Aber aus dem alten Totenkulte und aus den Frühlings- und
Fruchtbarkeitsriten ist eine profane Belustigung geworden,
welche als solche ihr Eigenleben weiter führt, wo sie nicht
gegen die Sitte verstösst — was ja an sehr vielen Orten der
Fall gewesen ist; aber nur noch der Volkskundler weiss

um ihre eigentliche Bedeutung, und die heutige Form der
Fastnacht ist der alten Form nur noch wenig verwandt.

Jede Zeit hat ihre Weltanschauung, welche sich schneller
oder langsamer verändert. Immer werden alte Sitten zur
blossen Form, d. h. zum Brauch, der sich nur so lange erhält,
als er dem Menschen nicht unbequem ist. Der Handgruss
z. B., von dem man nicht mehr genau zu sagen weiss, wie er
entstanden ist, hat sich als Brauch bis heute erhalten, und
er scheint erst in England allmählich auszusterben, während



Sitte, Brauch und Recht 77

dort der Hutgruss als ein unverstandener Brauch schon
weitgehend recht selten geworden ist. Unsere Fastnacht aber steht
noch in voller Blüte, denn sie ist dem Menschen offenbar
keineswegs unbequem.

Brauch wird sich vor allem auf dem religiösen Gebiete
entwickeln, da wo wir eine Priesterschaft irgendwelcher Art
haben. Da kann religiöse Sitte neben dem religiösen Brauche
bestehen. Es kann sich lebendiger Animismus in allen seinen

vielfältigen Formen als reine Sitte äussern, daneben kann aber
eine Menge religiöser Brauch gehen in Riten und Zeremonien,
welche vom Priester erfunden oder seinerseits übernommen
worden sind: bestimmte Tänze und Tanzfiguren, bestimmte
Maskenarten. Dies in jeder Religion. Denn einmal fühlen nur
wenige das Bedürfnis, religiösen Formen auf den Grund zu
gehen, andererseits bewegt sich das religiöse Fühlen im Bereiche
des Irrationalen, an dem man nicht gerne auch nur das Geringste
ändert. Darum kann sich dort die alte Form besonders lange
und zähe erhalten und wird statt Sitte zum geheiligten Brauch
— Brauch aber darum, weil seiner Bedeutung nach
unverstanden. Ebenso ist es mit der Kunst der Naturvölker: diese
ist ja fast ausschliesslich religiös begründet, und daher muss
an bestimmten Geräten dieses bestimmte Ornament sein, darum
muss eine Maske ihre ganz bestimmte Form haben usw.
Deshalb wird kopiert, von einem Vorbilde aufs andere, die erst
naturalistischen Formen vereinfachen sich, werden schliesslich
zum reinen, aber notwendigen Ornamente, und aus der Sitte
der Kunst ist der Brauch der Kunst geworden, wie jeder Ethnologe

weiss. Da aber das Ornament an sich Lustgefühle erregt,
bleibt es als Brauch bestehen, ja es kann seiner Bedeutung
nach sogar neu belebt werden; dann ist es wieder Sitte, wie
z. B. in der Ornamentik der Sta. Cruz-Inseln aus dem Haifisch
der Fregattvogel geworden ist, oder umgekehrt.

Wenn es nach dem Gesagten auch überflüssig scheinen

mag, mit Beispielen aufzuwarten, soll es doch kurz geschehen.
Die Kopfjagd kann Sitte oder Brauch sein. Sitte ist

sie, wenn sie für jeden jungen Mann eine Pflicht ist, indem
er weiss, dass er durch die Kopfjagd seine Seelenkraft
vermehren, ja recht eigentlich erst schaffen kann, dass ohne die

Kopfjagd auf seinem ganzen Tun kein Segen sein wird, dass
seine Felder unfruchtbar sein werden und er selbst zeugungsunfähig.

Da entspringt also die Kopfjagd einer in der ganzen



78 Felix Speiser

Gemeinschaft lebendigen Lebensanschauung, von welcher sie
einen wesentlichen Teil bildet. Sie ist Sitte.

Brauch wird die Kopfjagd, wenn die Idee des Seelenstoffes

verloren gegangen ist, wenn man nicht mehr weiss,
dass die Kopfjagd der Vermehrung des Seelenstoffes dient,
und man nicht mehr weiss, warum man eigentlich Köpfe jagt,
sondern es eben nur noch tut, „weil man es immer so getan
hat". Zuerst wird sie zur notwendigen Vorbedingung der
Heirat — schon da geht sie in Brauch über; und dann wird
sie zur einfachen „gebräuchlichen" Tat des jungen Mannes.
Sie ist dann nicht mehr religiöse Pflicht, sondern nur noch
Brauch.

Wenn ich heute zu irgend einem sozialen Anlasse den

Zylinder anziehe, so ist dies eben „gebräuchlich", und wenn
ich es nicht tue, so kann dies einiges Befremden auslösen,
aber ein sittlicher Makel wird, wenigstens bei vernünftigen
Leuten, heute nicht mehr auf mich fallen. Das war aber vor
einigen Generationen anders: da war der Zylinder der Hut,
denn im gemütlichen Alltagsleben trug man meistens eine
Mütze. Bei feierlichen Anlässen aber durfte die bequeme
Hausmütze nicht getragen werden, denn es wäre dies der
Ausdruck der Missachtung der Feierlichkeit gewesen, also
musste der Hut, der Zylinder, aufgesetzt werden. Das war
damals Sitte. Heute gibt es neben dem Zylinder allerlei andere
Hutformen, und das Tragen des Zylinders ist nur noch Brauch,
dies desto mehr, weil unsere Zeit ja in allem viel formloser
geworden ist. Und die Formlosigkeit an sich ist heute bei
der jüngeren Generation schon beinahe zur Sitte geworden,
weil unsere Lebensanschauung der Form kein grosses Gewicht
mehr beilegt.

Früher war es Sitte, Hexen zu verbrennen. Heute ist
dies nicht nur ungebräuchlich, sondern es ist direkt unsittlich,
weil wir nicht mehr an Hexen glauben. Hier wäre also eine
Sitte direkt unsittlich geworden, ohne, wie dies meistens der
Fall ist, durch das Stadium des Brauches durchgegangen zu sein.

Es war früher Sitte, dass die Schulkinder den Hinrichtungen

beiwohnen mussten, denn sie sollten durch das
abschreckende Schauspiel vor dem Verbrechen bewahrt werden.
Heute würden wir dies als sehr unsittlich ansehen, weil wir
andere Anschauungen über die Erziehung haben und im
allgemeinen humaner geworden sind.



Sitte, Brauch und Recht 79

Es ist heute noch Brauch, einem Knaben, wenn er die
ersten langen Hosen angezogen hat, einen Fünfliber in die
Tasche zu stecken. Sitte aber war dies, als man noch an
Analogiezauber glaubte, durch welchen dem Knaben zeitlebens
die Hosentasche mit Geld gefüllt sein sollte.

Heute ist es Brauch, einen Siegelring zu tragen. Früher
war dies Sitte, als man nämlich einen Siegelring wirklich
noch brauchte.

Brauch ist heute die Fastnacht, weil nur der
Volkskundler noch weiss, dass sie einst religiös unterbaut gewesen
ist. Der „Mann auf der Strasse" wird uns heute kaum mehr
sagen können, warum man Fastnacht feiert, als weil es eben so

Brauch sei. Eben weil es nur Brauch ist, wird heute niemand

gezwungen, an der Fastnacht mitzumachen, wohl aber war er
dazu gezwungen, als die Fastnacht noch religiöse Sitte war.

Wenn noch heute im Trauerhause Kerzen angezündet
und die Fensterläden „gestellt" werden, so ist dies reiner Brauch,
denn es werden uns die wenigsten sagen können, dass dieser
Brauch dem lebendigen Animismus entsprungen ist. Früher
war es Sitte, weil jedermann wusste, warum man so handelte
(Abwehr der Seele, Abwehr gegen Dämonen). Wenn in Hinterindien,

wo der Europäer die Kopfjagd verboten hat, an Stelle des

Menschenkopfes ein Büffelschädel ans Haus gehängt wird, oder

gar nur ein Maiskolben, so ist dies Sitte, so lange man um den
Ersatz noch weiss. Brauch ist es, wenn man dies vergessen hat.

Wenn in Melanesien Speichel beim Spucken versprüht
wird, so ist dies Sitte, denn man will dadurch den Speichel
dem Kontaktzauber entziehen. Kennt man aber diese Bedeutung

der Sitte nicht mehr, dann ist sie zum Brauch geworden.
Vielfach wird heute noch mit Silex beschnitten, trotzdem

wir ausgezeichnete chirurgische Skalpelle haben. Vielfach wird
heute noch mit Bambus oder einem Muschelsplitter abgenabelt,
auch wo man Eisenmesser besitzt. Dies ist Brauch, weil man
auf diesem religiösen Gebiete an der alten Sitte — als man
noch kein Metall hatte — nichts ändern darf.

Dies sollte als Beispiel genügen.

Recht und Sitte.

„... ein Ritter dargestellt, der im allgemeinen gesetzlosen
Zustande wo nicht gesetzlich, doch rechtlich zu handeln
dachte" (Dichtung und Wahrheit I V).



80 Felix Speiser

Es mag von einem Laien, welcher sich nie mit
Rechtsphilosophie abgegeben hat, überheblich erscheinen, wenn er
sich zu diesem Problem äussert. Allein, nachdem ich die
Ausführungen von Leonhard Adam (Custom is King, London
1936) über „Recht im Werden" gelesen hatte, musste ich
erkennen, dass viele Fachleute sich über das Wesen des Rechts
noch nicht geeinigt haben, und damit auch nicht über das

Verhältnis von Recht zu Sitte.
Adam führt in seinem Aufsatze unter anderm folgendes

aus: „Eine andere rechtsphilosophische Erkenntnis dagegen
lautet, dass es kein allgemein und ewig gültiges Recht gibt,
sondern dass jedes Rechtssystem, wenigstens genetisch, aus
einer jeweils arteigenen Kultur als ihr Bestandteil hervorgeht
und an sie gebunden ist" (pag. 219).

Nach meiner Definition der Sitte kann man also sehr
wohl sagen, dass alles Recht aus Sitte entspringt.

„Recht" und „Sitte" sind Bezeichnungen für Begriffe,
die dem Europäer geläufig sind, ohne dass er sie ohne weiteres
definieren könnte, und um deren philosophische Deduktion
sich erlesene Geister durch Jahrhunderte bemüht haben. Dieses

philosophische Streben ruhte stets auf der mehr oder weniger
bewussten Grundlage des Wissens um europäische hochkultivierte

Verhältnisse Dennoch ist immer wieder versucht
worden — paradoxerweise selbst von denjenigen Ethnologen,
die das Gebiet des „primitiven" Rechts am schärfsten gegen
„juristisches" Missverständnis abriegeln wollten — einzelne
grundlegende europäische Begriffe auf jene, so durchaus
verschieden gearteten primitiven Verhältnisse anzuwenden und
daraus prinzipielle Folgerungen zu ziehen. Man kann z. B. nicht
von einer europäischen staatsrechtlichen Begriffsbestimmung
des „Staates" ausgehen und ihre Anwendbarkeit etwa auf
die Stämme der Australier oder der Tlingit von Nordwest-
Amerika leugnen und dann erklären, dass es bei den genannten
Völkern kein „Recht" gebe deshalb, weil solches die Existenz
eines souveränen Staates voraussetze. Inzwischen weiss man
längst, dass es auch ein ausserstaatliches Recht gibt und
andererseits, dass nicht jede staatliche Anordnung eo ipso
„Recht" schafft" (pag. 223).

Hier wäre zu bemerken, dass es eigentlich keinen Sinn
hat, über das Verhältnis von Recht zu Sitte zu sprechen, wenn
man nicht vorher genau definiert hat, was man unter Recht



Sitte, Brauch und Recht 81

eigentlich versteht. Wenn gesagt wird, dass man längst wisse,
dass es auch ein ausserstaatliches Recht gebe, so scheint dies
doch nicht die Meinung aller Rechtsphilosophen zu sein,
wird doch im „Grossen Brockhaus" (1933) gesagt, Recht sei

„die in allen Menschen wirkende innere, d. h. geistige Macht,
die unterstützt von einer äusseren Macht, dazu dient, das
Zusammenleben der Menschen durch Ordnung ihrer Beziehungen
untereinander und zu den Gegenständen zu befrieden. Diese

Rechtsordnung bedarf, im Unterschied zu andern Ordnungen,
z. B. der Sittenordnung, nicht nur der folgewilligen Einordnung
der Beiteiligten, sondern auch der höchsten Anerkennung
oder Feststellung durch Organe einer „höchsten Macht", der
die Befugnis zugerechnet wird, zu herrschen, d. h. höchste
Entscheidungen (auch über Leben und Tod) zu fällen und
durchzusetzen. Solche Rechtsgewalt liegt bei den Staaten,
ferner bei den Trägern einer Autonomie..." Der Autor dieses

Artikels bezieht sich hierbei auf Smend und R. Schmidt. Es
wird also hier als Vorbedingung für Recht das Dasein einer
höchsten Macht gefordert, also wohl einer staatlichen oder
kirchlichen Organisation.

Wie man sieht, sind die Meinungen über den Begriff
des Rechtes unter den Fachleuten geteilt. Jedenfalls dürfen
die Vertreter der Meinung, dass eine staatliche Macht die
Vorbedingung des Rechtes sei, durchaus folgerichtig behaupten,
dass da, wo ein Staat nicht besteht, ein Recht auch nicht
vorkommen kann.

„Wir mögen alle primitiven Normen nebst ihrem
Funktionieren „Sitten" nennen, wie Sapir und Radcliffe-Brown es

tun, oder ..Recht", wie Malinowski vorzieht — in Ansehung
des lebendigen sozialen Organismus, seiner Funktion, erscheint
die Terminologie wirklich von untergeordneter Bedeutung...
So werden wir zu der Folgerung gelangen, dass die Frage
ob Sitte oder ob Recht, für primitive Stufen überhaupt falsch
gestellt ist" (pag. 226).

Ich glaube trotzdem, dass wenn einmal der Begriff „Recht"
genau definiert ist, dies keineswegs eine falsche Fragestellung
sein würde und dass, wie ich schon im Abschnitt „Brauch"
ausgeführt habe, es für die Wissenschaft nur von Nutzen sein kann,
wenn Wörter in eindeutigem Sinne gebraucht werden können.

„Nach der Meinung von Eugen Huber steht die Sitte
in der Mitte zwischen dem rein ethischen Postulat und dem

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLIII (1946) 6



82 Felix Speiser

Rechte. Es besteht ein psychischer Zwang, der Sitte zu folgen,
„zwar ohne dass wir unmittelbar dazu gezwungen werden
könnten, aber doch in der Gestalt, dass wir uns durch Nicht-
befolgung der Sitte so viele und so grosse Unannehmlichkeiten

zuziehen, dass wir es für geboten erachten, uns in
unserem Verhalten der Sitte zu fügen". Da nun der positive
Zwang kein Begriffsmerkmal des Rechts ist, wie in der
Rechtswissenschaft längst überwiegend anerkannt ist, so kann auch
der Unterschied zwischen Recht und Sitte nicht aus der Art
oder der Stärke des Zwanges hergeleitet werden. Infolgedessen
kann ferner der Unterschied auch nicht darin bestehen, dass

zur Durchführung des Rechts ein geordnetes Verfahren
vorgesehen sei, nicht aber zur Entscheidung über Verstösse der
Sitte" (pag. 228).

Wenn positiver Zwang kein Begriffsmerkmal des Rechts
sein soll, so kann gegen Hubers Ansicht, dass man nicht
gezwungen sei, sich der Sitte zu fügen, sondern dass es nur
geboten sei, sich ihr zu fügen, gesagt werden, dass sich hier
gerade die sprachliche Gleichsetzung von Sitte und Brauch sehr
deutlich als Nachteil erweist. Huber scheint mehr an Brauch zu
denken, jedenfalls braucht er das Wort Sitte nicht in dem Sinne,
den wir ihm oben gegeben haben, nämlich als ethische Verpflichtung.

Wenn er die Naturvölker gekannt hätte, was man von ihm
keineswegs verlangen kann, und wenn er unter Sitte lebendige
Weltanschauung verstehen würde, müsste er klar gesehen haben,
dass Sitte bei den Naturvölkern etwas durchaus Verpflichtendes
ist und dass derjenige, welcher sich ihr entzieht oder sich ihr
gar entgegenstellt, aus religiösen d. h. sittlichen Gründen als ein
Schädling der Gemeinschaft betrachtet wird, den man durch
sehr „grosse Unannehmlichkeiten" unter die Sitte zwingt oder
den man aus der Gemeinschaft ausmerzt. Sitte ist bei den
Naturvölkern also ebenso verpflichtend wie bei uns das Gesetz.

Adam sagt weiter: „Alle diejenigen Regeln, die nach
der Überzeugung der Gemeinschaft lebensnotwendig sind, d. h.
realiter oder imaginär notwendig für die Existenz des
Individuums wie der ganzen Gemeinschaft, sind ,Recht'..." Unter
diesem Gesichtspunkte ist es richtig, wenn Professor Kocourek,
der im Recht ein systematisches, vom Staate ausgehendes
Ordnungssystem, ein Gesetzessystem erblickt, schreibt, dass

„custom in the earliest times is a substitute for law", und
zwar noch „in the early form of State", und dass „to day in



Sitte, Brauch und Recht 83

all civilised States nearly the whole field of custom has been

superseded by law" (pag. 233).
Diesen Sätzen von Kocourek möchte ich voll und ganz

zustimmen, und es ist nicht recht verständlich, wie Adam das,

was Kocourek ausdrücklich Sitte nennt, seinerseits als Recht
bezeichnen kann.

Adam sagt weiter : „Schon die Problemstellung ,Was ist
Sitte? Was ist Recht?' ist demnach zeit- und kulturgebunden,
ist in zeitloser Allgemeinheit gar nicht möglich. Darum lässt
sich in Gewissenhaftigkeit und Bescheidenheit nur ein
Ausdruck suchen, der für alle Kulturstufen gilt. Wir müssen dann
das, was wir heute „Sitte" nennen, und das, was wir „Recht"
nennen, unter einer einzigen Bezeichnung zusammenfassen
und einfach von 'sozialen Regeln' (Rules of Social Conduct)
sprechen" (pag. 234).

Hier muss sich Adam unklar ausgedrückt haben, denn
er will doch wohl nicht sagen, dass die Definition von Sitte
und Recht in zeitloser Allgemeinheit nicht möglich sei, sondern

nur, dass im konkreten Falle nicht immer entschieden werden
könne, ob etwas als Sitte oder als Recht zu bezeichnen sei,
denn dies könne nur aus dem Geiste der vorliegenden Kultur
heraus entschieden werden.

Wenn wir uns aber darüber einigen können, was
tatsächlich Sitte und was Recht ist, dann brauchen wir den
neuen und höchst unklaren Ausdruck von „Sozialen Regeln"
gar nicht, denn soziale Regeln sind nach Kocourek Sitte und
nach mir eventuell auch Brauch.

Adam sagt zuletzt: „Eine der Grundaufgaben der
ethnologischen Rechtswissenschaft ist es, zu ermitteln, wann, wo
und wie sich aus den 'sozialen Regeln' 'Recht' herausgelöst
hat. Diese Differenzierung des Rechts aus einem Komplex
von Regeln ist zu gleicher Zeit die Differenzierung der Sitte.
Aus unseren Betrachtungen folgt nämlich, dass Sitte und
Recht bis zu einem gewissen Grade Gegensätze sind, die aus
dem gemeinsamen sozialen Protoplasma, das wir einfach als
soziale Regeln bezeichneten, notwendigerweise im gleichen
Augenblick hervorgehen müssen. Sitte ist daher nicht, wie
vielfach angenommen wird, präjuristisch. Dies gilt sowohl
ideologisch wie chronologisch" (pag. 235).

Wenn nun bei Adam Unklarheit herrscht über das, was
Sitte und Recht unterscheidet, so vermindert er diese Unklar-



84 Felix Speiser

heit nicht dadurch, dass er ein Protoplasma von „sozialen
Regeln" aufstellt. Was sollen denn diese Regeln anders sein
als das, was man im allgemeinen Sprachgebrauch eben gerade
als Sitte bezeichnet.

So steht denn am Anfange des Rechts doch wohl die
Sitte, was allerdings nur behauptet werden kann, wenn, nachdem

wir die Sitte definiert haben, wir nun versuchen, auch
das Recht zu definieren.

Wenn wir „Recht" definieren wollen, so müssen wir uns
klar sein, dass das Wort „Recht" einen sehr weiten Begriffsinhalt

hat.
Es kann bedeuten das, was als „recht" empfunden wird

im Gegensatz zu „schlecht", was in diesem Falle dem Worte
den Sinn von sittlich geben würde (nach unserer obigen
Definition von Sitte). Ein Reehtssystem liegt dieser Rechtsempfindung

nicht zu Grunde, sondern nur die Sitte.
Es gibt ferner die Bedeutung des Wortes „Recht" im

Sinne eines allgemein anerkannten Anspruches auf etwas:
„ich habe das Recht auf..." Dies kann sich ableiten von Sitte
(z. B. jeder hat das Besitzrecht auf das von ihm selbst
hergestellte Werkzeug), es kann sich aber auch ableiten von einem
Rechtssystem (z. B. Jeder hat das Recht auf Gerechtigkeit).

Dies bringt uns auf die dritte Bedeutung des Wortes:
Recht ist Rechtssystem. Das Wort hat dann den adjektivischen

Sinn von „G e-recht". Mit dem Worte gerecht verbinden
wir unlösbar den Sinn einer zeitbedingt absoluten Gerechtigkeit,

so wie sie an den Gerichten gesucht und gesprochen
wird. Ich erlaube mir auch hier, wie ich es beim Worte „Brauch"
getan habe, dem Worte „Recht" diesen ganz bestimmten und
klaren Begriff der Gerechtigkeit zu geben, und wenn wir diesen
Sinn annehmen, was sprachlich kaum angefochten werden
dürfte, so wird es uns nicht schwer werden, den prinzipiellen
Unterschied zwischen Sitte und Recht zu finden. Ich wiederhole,

dass ich im folgenden unter Recht das Gerechte verstehe,
und dies ist auch der Sinn des Wortes „Recht", so wie wir
es in unserer heutigen Sprache anwenden.

: Das Recht ist also die Beurteilung von Handlungen
oder sozialen Bindungen, welche für alle gleich gilt (ich sehe

hier ab von Sonder- und Ständerechten und dergl.), eine
Beurteilung, welche in einer gegebenen Gemeinschaft absolut ist,
•deren Grundlagen heilig sind, denn sie leiten sich ab aus der



Sitte, Brauch und Recht 85

Lebensanschauung der Gemeinschaft, also aus der Sitte. Recht
jedoch ist selbst nicht Sitte, sondern ihr Ausfluss. Im folgenden
wird also Recht gleich gesetzt mit Justiz, mit staatlicher Rechtspflege,

eben mit Gerechtigkeit.
Wird dieser Sinn des Wortes Recht angenommen, so

bedeutet es etwas durchaus anderes als Sitte oder gar Brauch.
Sitte bedeutet, wie wir gesehen haben, die Äusserungen der
Lebensanschauung des Individuums als des Teiles einer
Gemeinschaft. Recht bedeutet die „gerechte" Beurteilung, resp.
Ahndung der aus der Sitte entspringenden oder ihr
widersprechenden Handlungen. Recht ist also die praktische und
gerechte Durchsetzung der Sitte durch eine Potenz. Die
Grundbedingung aber für eine gerechte Beurteilung ist einerseits

das Vorhandensein eines neutralen, d. h. durchaus
unbeteiligten Recht-Sprechenden, anderseits das Vorhandensein
von festen Normen, nach denen das Vergehen geahndet wird
im Namen der Allgemeinheit. Mit andern Worten: Recht
bedingt einen (theoretisch) unbeteiligten Richter und ein
(theoretisch) unantastbares Gesetz, also ein Rechtssystem, das von
irgendeiner Macht gewährleistet wird.

Dies gibt es bei Naturvölkern nicht: nicht den
unbeteiligten Richter, auch nicht das unantastbare Gesetz, weil
dieses ja nur durch die schwankende mündliche Tradition
weiter gegeben werden kann, also sich beständig ändert. Zu
den Naturvölkern rechnen wir nämlich nur diejenigen, welche
keine organisierte Schrift besitzen. Den Naturvölkern fehlt
demnach das Rechtssystem, also auch das Recht.

Wohl bestehen bei ihnen sehr klare Vorstellungen über
das, was „recht" und was „unrecht" ist, und das Unrechte wird
bei ihnen — womöglich — bestraft, wenn dadurch die Allgemeinheit

irgendwie geschädigt wird. Ist dies aber nicht der Fall,
so kümmert sie sich meistens sehr wenig um das Unrecht,
das einem einzelnen Schwachen angetan wird, und auch dies
ist nicht Recht, denn Recht soll (theoretisch) jedes Vergehen
ahnden. Die Naturvölker kennen durchaus den Begriff von
Recht und Unrecht, aber dies ist nicht „Recht" in unserem
Sinne, weil es nicht auf einem Rechtssystem beruht und weil
ihre Rechtsprechung sich darum in der Praxis meistens —
vielleicht immer — als ungerecht erweist.

Denn bei den Naturvölkern ist der Richter immer irgendwie

Partei und der wichtige Grundsatz der Trennung der Ge-



86 Felix Speiser

walten: der regierenden und der richtenden, hat sich bei
ihnen nicht durchgesetzt.

Das sog. Recht der Naturvölker wird bei ihnen getragen,
wie wir gesehen haben, durch die Sitte; diese wird ihrerseits
getragen durch die öffentliche Meinung, und diese ist bei den
Naturvölkern noch wandelbarer als bei uns. Die öffentliche
Meinung verdichtet sich im Kreise der leitenden Männer: der
Versammlung der Familienhäupter, des Rats der Alten, der
Totemvorsteher, der Priesterschaft, des Königs. Handelt es sich
um einen wirklich asozialen Menschen, so werden in den
kleinen Gemeinschaften, aus welchen die Gruppen der Naturvölker

meistens bestehen, alle Glieder dieser Gemeinschaft durch
diesen Verbrecher irgendwie geschädigt, dies besonders auch
darum, weil das ganze Leben der Naturvölker religiös durchsetzt
ist und weil darum jedes Vergehen des Einzelnen an der ganzen
Gemeinschaft durch die Ahnen oder sonstige religiöse Potenzen
bestraft wird. So wird die Wohlfahrt der ganzen Gemeinschaft
durch das asoziale Verhalten eines Einzelnen gestört und die
„Recht"-sprechende Instanz, das „Gericht" kann sich nur aus
den Geschädigten selbst zusammensetzen, die nicht unparteiisch
sind, sondern die als Partei sich am Schuldigen rächen wollen.

Gewöhnlich wird sich das „Urteil" schon vordem „Gericht"
in aller Stille gebildet haben — eben durch die öffentliche
Meinung —, und wenn es überhaupt zu einem eigentlichen
Urteil kommt, so beteiligen sich an den Verhandlungen vor
allem die direkt Geschädigten; und das Urteil wird schliesslich
nichts anderes sein als die Zusammenfassung der heftigen
Rachegefühle inmitten einer leidenschaftlich erregten
Öffentlichkeit, und es kann darum nicht gerecht sein, was es doch
sollte, wenn „Recht" bestünde.

Ein von Natur unliebenswürdiger Mensch, einer ohne
Anhang, wird schärfer abgeurteilt werden als ein
liebenswürdiger oder als das Glied einer einflussreichen Familie, so
dass die Schärfe der Strafe in weiten Grenzen schwanken
wird — und dies ist Unrecht.

Dazu sind die Methoden der Untersuchung unentwickelt.
In einigen Gebieten kennt man die Ordale, die darum ein
unzulänglicher Versuch zu Gerechtigkeit sind, weil der Priester
das Ergebnis des Ordals entweder von sich aus nach seinem
Interesse beeinflusst oder weil er der ihm schon vorher
bekannten öffentlichen Meinung nachgibt.



Sitte, Brauch und Recht 87

In einer „rechtsprechenden" Männerversammlung bestehen

die gleichen Mängel: die am meisten am Rechtsfalle
Beteiligten sind die lautesten und sie haben schon vorher die
andern „Richter" bearbeitet.

Es fehlt also bei den Naturvölkern durchaus am
unabhängigen und unbeteiligten Gerichte und an einer Normierung
der Strafe, also am Rechtssystem, also am „Recht".

Auch die Rechtssicherheit besteht nicht: der Schwache
kann vom Stärkeren misshandelt werden, und erst wenn
weitere Kreise einbezogen werden, wird die Öffentlichkeit sich
aufregen, sonst kaum. Und der Stärkere kann sich
durchsetzen, so lange er die Kraft hat, der öffentlichen Meinung
zu trotzen. Eine Stelle, die von sich aus, als Vertreterin des
Rechtes den Schwachen schützt, gibt es nicht. Dieser kann
sich höchstens auf dem seltsamen Wege, den wir aus
Melanesien kennen, Recht verschaffen, indem er das gleiche
Unrecht, welches ihm angetan worden ist, einem Dritten zufügt
dieser es einem Vierten usw., bis die Öffentlichkeit aufmerksam

wird auf den Skandal und den ersten Übeltäter zur
Rechenschaft zieht. Dies ist der Anfang von einem Rechtssystem,

aber eben nur ein Anfang.
Ebenso ist es bei einer Tyrannis, auch wenn sich der

Tyrann einigermassen an das Herkommen, d. h. die Sitte hält.
Es spielen auch bei ihm in seinen Urteilen immer persönliche

Interessen mit. Dies sieht man deutlich bei den
afrikanischen Königreichen, in denen bei Gelegenheit Hunderte von
Sklaven geopfert wurden, was das Volk als selbstverständliche
Sitte hinnahm. Daneben ergab sich der Tyrann der
ungehemmtesten Willkür zu seinem Vorteil, und als Richter fällte
er das Urteil so, dass er oder einer seiner Günstlinge daraus
Vorteil zogen. Das war möglich, weil kein Rechtssystem, kein
Rechtsgarant da war und weil ausübende und richterliche
Gewalt in der gleichen Hand waren.

Man weist vielfach auf das Tabu als auf eine
Rechtsinstitution hin. Tabu hat mit Recht sehr wenig zu tun : betrachten
wir das persönliche Tabu, das mit dem Menschen selbst
verbunden ist in der Weise, dass der Mensch heilig ist (also
Mana ausstrahlt), so beruht dies eben auf dem Glauben an
sein Mana, das auf alles übergeht, was er berührt; und wenn
z. B. polynesische Häuptlinge ihr Tabu in der Weise benützt
haben, dass sie sich Frauen durch blosse Berührung aneigneten,



88 Felix Speiser

so ist dies durch die Sitte gebilligte Auswertung eines Standes-
vorrechtes. Mit Recht Justiz hat dies aber gar nichts zu tun.

Fassen wir die andere Form des Tabu ins Auge, bei welcher
Tabu ein Verbot bedeutet, in dem Sinne, dass z. B. das Ernten
von Kokosnüssen verboten wird, so ist auch dies keine rechtliche

Einrichtung. Dieses Tabu bedeutet nämlich nichts anderes,
als dass die Übertretung dieses Verbotes unter magische
Strafe gestellt wird: das Erlassen eines derartigen Tabu ist
immer mit magischen Riten verbunden, welche den
Übertreter durch Krankheit oder dergleichen strafen sollen, und
das Tabu wird auch nur so lange geachtet werden, als man
sich vor dem hinter ihm stehenden Zauber fürchtet. Daran
ändert nichts, wenn z. B. durch Geheimgesellschaften Tabus
erlassen werden, welche nicht magisch unterbaut sind : dann
setzt sich das Tabu eben durch infolge der Angst, welche
der Übertreter vor der Strafe der Gesellschaft hat. Es hat
zwar jeder das Recht auf das Erlassen eines Tabu, aber das
Erlassen selbst ist reine Willkür oder reiner Selbstschutz. Man
kann sagen, dass Tabu das Schutzmittel des Schwachen ist,
der sein Verbot selbst nicht mit dem Knüppel in der Hand
durchsetzen kann und der darum zur Magie greift. Tabu ist
also Sitte.

Das „Jus Talionis" wird als Recht angesehen, was es

aber darum nicht ist, weil der Geschädigte es sich selbst
nimmt und wohl meistens übertrieben. Auch das sogenannte
Gewohnheitsrecht ist Sitte; Recht wird es erst, wenn es ins
Rechtssystem aufgenommen worden ist. (Es wird hier
allerdings Übergangsformen geben können, bei denen das
Gewohnheitsrecht schon so stabil geworden ist, ohne direkt
kodifiziert zu sein, dass es einem kodifizierten Recht sich
annähern kann.)

„Recht" tritt also erst auf, wenn eine theoretisch
unbeteiligte Stelle ihr Urteil völlig unvoreingenommen fällen
kann, und zwar in immer gleich bemessener Strenge, also
nach einem Gesetz. Vorbedingung hierzu sind : Trennung der
Gewalten und ein kodifiziertes Recht, das nur schriftlich
bestehen kann, also nicht bei Naturvölkern.

Von „Recht" kann man demnach erst bei Kulturvölkern
sprechen. Dass es auch bei diesen aus der Sitte
herausgewachsen ist, dass es nichts anderes als kodifizierte Sitte ist,
haben wir schon ausgeführt, und wir wiederholen, was Ko-



Sitte, Brauch und Recht 89

courek gesagt hat (s. oben), dass „custom in the earliest times
is a substitute for law" und „to day in all civilised States

nearly the whole field of custom has been superseded by law".
Man kann also meiner Meinung nach nicht sagen: „Nach

altem Rechte wurde die Frau des Häuptlings von ihren
Brüdern nach seinem Tode stranguliert." Man müsste sagen :

„Nach alter Sitte..." Die Brüder hatten wohl das Recht
auf diese Strangulierung, ja sogar die Pflicht dazu. Aber mit
einer Rechtsprechung hat dies nichts zu tun, denn es liegt
ja auf keiner Seite irgend eine Verfehlung vor. Es ist die
Sitte, welche verlangt, dass der tote Häuptling von seiner
toten Frau ins Jenseits begleitet werde, und wenn man dieser
Sitte entspricht, so tut man wohl „recht", und man täte
„unrecht", wenn man dieser Sitte nicht entspräche — aber mit
Recht Justiz hat dies gar nichts zu tun. Wird die Frau
nicht stranguliert, so werden sich die Glieder der Gemeinschaft

höchlich verwundern, sie werden eintretende Unglücksfälle

aufdie Rache des nicht befriedigten Toten zurückführen,
und sie werden sich ihrerseits gegebenen Falles vielleicht an
den Säumigen rächen. Aber eine neutrale Instanz, welche die
Strangulierung im Namen des Gesetzes erzwingen würde, gibt
es nicht.

Die Rechtsanschauungen der Naturvölker sind also ihre
Sitten-Anschauungen, die Rechts-Anschauungen der Kulturvölker

sind ihre Anschauungen über ihr Rechtssystem und
sie sind oft von den Sitten-Anschauungen sehr verschieden.
Es beruht auf Unklarheit über den Begriff des Rechtes und
auf Unkenntnis der sogenannten rechtlichen Praxis der
Naturvölker, wenn bei ihnen von Recht und nicht nur von Sitte
gesprochen wird.

Da nun Recht aus Sitte entspringt und Sitte sich beständig
ändert, so sollte sich auch das Recht beständig ändern müssen,
will es in Übereinstimmung mit dem sittlichen Empfinden der
Gemeinschaft bleiben. In gewissen Grenzen ist dies auch der
Fall, allein da das Recht, d. h. das Gesetz kodifiziert ist, die
Sitte aber nicht, das Recht etwas Absolutes und Heiliges sein
soll, so kann es sich nicht so leicht und unmerklich ändern
wie die Sitte. Daher eilen die sittlichen Anschauungen den
rechtlichen meistens in der Entwicklung (nicht im evolutio-
nistischen Sinne) voraus. Was vor Generationen als durchaus
sittlich empfunden worden sein kann, z. B. Standesrechte,



90 Felix Speiser

kann heute als unsittlich erscheinen, und tatsächlich dauerte
es lange, bis diese Anschauung sich im Rechte auswirkte.
Erstarrt das Recht, so dass es den herrschenden sittlichen
Anschauungen nicht mehr entspricht, oder wird es von einer
starken Autorität zu lange in den alten Formen erhalten, so

muss es mit Gewalt den neuen sittlichen Anschauungen
angepasst werden, und dies geschieht durch eine Revolution.
Passt das Recht sich freiwillig an, so handelt es sich um
eine Evolution oder Reform.

Recht kann dauernd im Gegensatz zur sittlichen
Anschauung einer Minorität stehen: so wird die Einschränkung
des freien Jagdrechtes seit dem Mittelalter durch unsere Bauern
als Unrecht empfunden.

Zusammenfassung.
Ich möchte vorschlagen, dass ein prinzipieller Unterschied

in der wissenschaftlichen Sprache gemacht wird zwischen der
Bedeutung der Wörter Sitte, Brauch und Recht. Als Sitte
sollte nur das bezeichnet werden, was noch lebendig aus der
einheitlichen Weltanschauung der Gemeinschaft entspringt und
was von jedem Volksgenossen aus dieser Anschauung heraus
ohne weiteres als sinnvoll verstanden werden kann.

Als Brauch wäre zu bezeichnen gestorbene, zur reinen
Form gewordene Sitte, die für den Volksgenossen in keine
Beziehung zu seiner Weltanschauung mehr gesetzt werden kann.

Als Recht wäre nur zu bezeichnen die Rechtsprechung
im weitesten Sinne, beruhend auf einem Rechtssystem.
Rechtssysteme sind bei den Naturvölkern nicht vorhanden, also haben
sie kein Recht, sondern nur ihre Anschauungen über recht
und unrecht.


	Sitte, Brauch und Recht

