Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 43 (1946)

Artikel: Sitte, Brauch und Recht

Autor: Speiser, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sitte, Brauch und Recht.
Von Felix Speiser, Basel.

Sitte und Brauch.

Sitte und Brauch liest man sehr h#ufig im volkskund-
lichen Blatterwalde, in welchem es sich angenehm genug
gehen lidsst. Was aber bedeuten die Worter: Sitte und Brauch?
Wenn sie das Gleiche besagen sollen, so kann man fiiglich
auf das eine der beiden verzichten, zumal es sich ja nicht
um alliterierende Worter handelt, bei denen sich sogar in der
wissenschaftlichen Sprache die Verdoppelung eines Begriffes
zur Not konnte rechtfertigen lassen.

Man muss also annehmen, dass fiir die Volkskundler die
beiden Worter nicht dasselbe bedeuten und man wird von
ihnen erwarten diirfen, dass sie den Unterschied kennen. Ist
dies nicht der Fall, dann brauchen sie offensichtlich zwei
Worter, deren eindeutiger Sinn ihnen selbst nicht bekannt ist,
aber dies darf in der Wissenschaft nicht vorkommen. Wissen-
schaft kann nur bestehen, wenn mit klaren und eindeutigen
Begriffen gearbeitet wird, d. h. gedacht werden kann. Sollen
die beiden Worter also nebeneinander gebraucht werden, so
definiere man sie so, dass sie nicht mehr das (leiche bedeuten.

Dies ist kein unerlaubt pedantisches Verlangen, denn,
wie gesagt, sollen in der Wissenschaft die Grundbegriffe ihrem
Inhalte nach reinlich und klar feststehen und es scheint mir
— so wie ich die beiden Worter begrifflich umschreiben
mo6chte — dass eine Unterscheidung zwischen Sitte und Brauch
fir die Praxis des volkskundlichen Schreibens von einigem
Nutzen sein kénnte, Dies soll in erster Linie fiir die wissen-
schaftliche Literatur gelten, und man muss sich nur einmal,
vielleicht gegeniiber gewissen Sprach-Gebriuchen etwas un-
gerecht, iiber den Bedeutungsumfang der beiden Worter in
der wissenschaftlichen Sprechweise geeinigt haben, dann wird
durch jedes Wort etwas ganz Bestimmtes bezeichnet werden



74 Felix Speiser

kénnen, womit lange Ausfithrungen iiberfliissig werden und
Zeit und Druckerschwirze gespart wird. Aber man wird sich
einigen miissen.

Man spiirt ganz genau, dass der Volkskundler, welcher
bestindig die beiden Worter nebeneinander gebraucht, doch
empfindet, dass ein Unterschied zwischen ihnen besteht, denn
sonst wiirde er sich doch sicherlich mit einem Worte begniigen.

Um es gleich vorwegzunehmen, hat sich mir, obgleich
ich kein Volkskundler bin, im Verlaufe einer Diskussion die
folgende Unterscheidung ergeben: Sitte entspringt einer leben-
digen Weltanschauung im weitesten Sinn, Brauch ist unver-
standene, d. h. geistig tot gewordene Sitte.

Ich empfand damals, dass sittlich eine ganz andere
Bedeutung habe als brduchlich oder gebrduchlich. Sittlich
ist verpflichtend, gebriduchlich aber nicht; Sitte beruht auf
Forderung oder Verbot, Brauch auf Wunsch oder Ablehnung.
Sitte entspringt der Weltanschauung, der Summe der sozialen
und religiosen Gesetze einer Gemeinschaft. Was diese Gesetze
ihrerseits geschaffen hat, braucht uns hier nicht zu beschéftigen.
Wenn man bei Sitte muss oder nicht darf, und wenn der
Finzelne weiss und einsieht, warum er muss oder nicht darf,
so kann man einen Brauch tun oder lassen, denn der Brauch
entspringt nicht mehr der Weltanschauung oder der Religion,
hinter ihm steht keine andere, zwingende Potenz mehr, als
eben der Brauch selbst, der sittlich nicht mehr begriindet ist.

Dies ist schon von Geiger angedeutet worden (Deutsches
Volkstum in Sitte und Brauch, Berlin/Leipzig 1936, 2f.). Er
erwahnt Freytag (Mitteldeutsche Blitter fiir Volkskunde 4, 81),
welcher dort sagt: ,Sitte ist fiir mich alles, was von Menschen,
die in einer Lebensgemeinschaft zusammen stehen, als Aus-
druck ihres Zusammengehorigkeitsgefiihles getan wird. Sitte
ist also etwas vollig Lebendiges, ist der Ausdruck einer leben-
digen Gemeinschaft, der sich in irgendwelchen Handlungen,
verbunden mit dem Worte, niedergeschlagen hat. Brauchtum
ist das, was Menschen einer Gemeinschaft noch tun, weil es
immer getan worden ist, ohne dass sie sich der Kraftquellen,
aus der diese Handlung einmal geflossen ist, und ihres eigent-
lichen Sinnes noch bewusst sind. Brauchtum ist also das
Gegenteil von Sitte, ist tote Sitte* (pag. 82). ,Alle Sitte ent-
springt aus einer grosseren oder kleineren Gemeinschaft, sie
ist, wie wir oben sagten, ein #Husseres Zeichen fiir innerlich



Sitte, Brauch und Recht 75

zusammengehorige Menschen. Gleiche Motive, z. B. Schutz-
massnahmen oder die Bitte um gute Ernte, sind in jedem
lebendig und &ussern sich in einer sich im Laufe der Zeit
organisch entwickelten Sitte“. Geiger sagt nun, sicherlich mit
Recht, dass dieser Unterschied dem, oberdeutschen Sprach-
gebrauche nicht entspreche. Er gibt immerhin zu, dass Sitte,
mehr als der Brauch, verpflichte, weil Sitte der Moral ent-
springe. Er verzichtet aber bewusst darauf, in seinen weiteren
Ausfithrungen die beiden Begriffe genau zu scheiden, da es
ihm nicht moglich sei, jeden Brauch auf seinen inneren
Gehalt hin zu prifen. Geiger sagt dann weiter (pag. b), dass
die Sitte an ihrem Ursprunge noch eng mit Recht und Kult
zusammenhinge und dass man (pag. 7) bei fast allen Brauchen
als Grundlage einen Glauben finde. Weiterhin aber scheint
er Sitte und Brauch als gleichwertige Begriffe zu beniitzen.

Es ist bedauerlich, dass Geiger sich anscheinend aus rein
philologischen Griinden hat hindern lassen, den auch von ihm
deutlich empfundenen Unterschied zwischen Sitte und Brauch
klar festzustellen und damit in die volkskundliche Literatur
einzufiithren. Es scheint mir durchaus erlaubt, zum Zwecke
einer klareren wissenschaftlichen Begriffsbildung einem viel-
leicht zweideutigen Worte endgiiltig einen ganz bestimmten
Sinn unterzulegen und diesen als verbindlich in die wissen-
schaftliche Sprache einzufiihren. Wie schon gesagt, handelt
es sich im vorliegenden Falle nicht um unfruchtbare Haar-
spalterei, sondern um die klare Bezeichnung zweier verschie-
dener Erscheinungen, um eine, wie mir scheint, willkommene
und niitzliche Trennung zweier verschiedener Begriffe. Freytags
Definition scheint mir daher durchaus brauchbar zu sein und
sie diirfte auch dem Wortgefiithl der Gebildeten — auch der
Oberdeutschen — entsprechen. Im Schriftdeutschen entspringt
die Sitte aus dem, was als sittlich empfunden wird, und
Brauch aus dem, was man als gebriduchlich ansieht, und
iber die ganz verschiedene Bedeutung dieser zwei Adjektiva
wird im Bereiche des Schriftdeutschen doch kaum eine
Meinungsverschiedenheit bestehen. Dies ist iibrigens auch
Geigers Meinung (pag. 2).

Ich moéchte darum, Freytag durchaus beistimmend, vor-
schlagen, dass Volkskunde wie Voélkerkunde in Zukunft unter
Sitte diejenigen Lebensformen verstehen mochten, welche einer
lebendigen Lebensanschauung entspringen und deren tiefster



76 Felix Speiser

Sinn von jedem Gliede der Gemeinschaft noch voll verstanden
wird, Lebensformen, welche sich selbstindig in jedem Indi-
viduum ergeben aus seiner Weltanschauung heraus. Unter
Brauch mochte ich die gehaltlos gewordene Sitte verstehen,
also eine Sitte, deren urspriinglichen und wirklichen Sinn
man nicht mehr kennt, die man eben nur aus Konservatismus
weiter betreibt, der allerdings dann sekundér ein neuer, aber
urspriinglich falscher Sinn untergeschoben werden kann. Dabei
muss natiirlich in jedem Falle untersucht werden, ob man einen
Brauch als Sitte oder eine Sitte als Brauch zu bezeichnen habe.

Wenn Sitte so dem Leben entspringt, entsteht der Brauch
aus der Macht der Trigheit, und die beiden Impulse werden
immer miteinander im Kampfe liegen: Sitte entsteht in den
dynamischen Epochen, sie wird zum Brauch werden dann,
wenn die Dynamik, welche sie geschaffen hat, erstorben ist,
und da, wo eine Bevilkerung von der Dynamik selbst nicht
erreicht worden ist. Brauch beherrscht darum vor allem die
passiven, d. h. die kulturell tieferen Volksschichten, wihrend
Sitte geschaffen wird von den aktiven, d. h. kulturell hoheren
Volksschichten. Sitte kommt immer von oben, Brauch herrscht
unten. Dies zeigt sich z. B. deutlich in den Volkstrachten,
welche bekanntlich fossile Gesellschaftstrachten sind.

Damit soll keineswegs gesagt sein, dass Brauch durch-
gehend tot ist: Brauch, welcher irgendwelche Lustgefiihle
auslost, kann sich sehr lange als solcher lebend erhalten, wie
unsere Fastnacht deutlich zeigt. Diese lebt, und sie zeigt ihr
Leben dur¢h die bestindige Verinderung ihres Charakters.
Aber aus dem alten Totenkulte und aus den Friihlings- und
Fruchtbarkeitsriten ist eine profane Belustigung geworden,
welche als solche ihr Eigenleben weiter fithrt, wo sie nicht
gegen die Sitte verstosst — was ja an sehr vielen Orten der
Fall gewesen ist; aber nur noch der Volkskundler weiss
um ihre eigentliche Bedeutung, und die heutige Form der
Fastnacht ist der alten Form nur noch wenig verwandt.

Jede Zeit hat ihre Weltanschauung, welche sich schneller
oder langsamer veréndert. Immer werden alte Sitten zur
blossen Form, d. h. zum Brauch, der sich nur so lange erhilt,
als er dem Menschen nicht unbequem ist. Der Handgruss
z. B., von dem man nicht mehr genau zu sagen weiss, wie er
entstanden ist, hat sich als Brauch bis heute erhalten, und
er scheint erst in England allm&éhlich auszusterben, wéhrend



Sitte, Brauch und Recht 0

dort der Hutgruss als ein unverstandener Brauch schon weit-
gehend recht selten geworden ist. Unsere Fastnacht aber steht
noch in voller Bliite, denn sie ist dem Menschen offenbar
keineswegs unbequem.

Brauch wird sich vor allem auf dem religiosen Gebiete
entwickeln, da wo wir eine Priesterschaft irgendwelcher Art
haben. Da kann religiose Sitte neben dem religiosen Brauche
bestehen. Es kann sich lebendiger Animismus in allen seinen
vielfiltigen Formen als reine Sitte #ussern, daneben kann aber
eine Menge religioser Brauch gehen in Riten und Zeremonien,
welche vom Priester erfunden oder seinerseits iibernommen
worden sind: bestimmte Tdnze und Tanzfiguren, bestimmte
Maskenarten. Dies in jeder Religion. Denn einmal fiihlen nur
wenige das Bediirfnis, religiosen Formen auf den Grund zu
gehen, andererseits bewegt sich das religiose Fithlen im Bereiche
des Irrationalen, an dem man nicht gerne auch nur das Geringste
dndert. Darum kann sich dort die alte Form besonders lange
und zéhe erhalten und wird statt Sitte zum geheiligten Brauch
— Brauch aber darum, weil seiner Bedeutung nach unver-
standen. Ebenso ist es mit der Kunst der Naturvilker: diese
ist ja fast ausschliesslich religios begrindet, und daher muss
an bestimmten Geriiten dieses bestimmte Ornament sein, darum
muss eine Maske ihre ganz bestimmte Form haben usw. Des-
halb wird kopiert, von einem Vorbilde aufs andere, die erst
naturalistischen Formen vereinfachen sich, werden schliesslich
zum reinen, aber notwendigen Ornamente, und aus der Sitte
der Kunst ist der Brauch der Kunst geworden, wie jeder Ethno-
loge weiss. Da aber das Ornament an sich Lustgefiihle erregt,
bleibt es als Brauch bestehen, ja es kann seiner Bedeutung
nach sogar neu belebt werden; dann ist es wieder Sitte, wie
z. B. in der Ornamentik der Sta. Cruz-Inseln aus dem Haifisch
der Fregattvogel geworden ist, oder umgekehrt.

Wenn es nach dem Gesagten auch tiberfliissig scheinen
mag, mit Beispielen aufzuwarten, soll es doch kurz geschehen.

Die Kopfjagd kann Sitte oder Brauch sein. Sitte ist
sie, wenn sie fiir jeden jungen Mann eine Pflicht ist, indem
er weiss, dass er durch die Kopfjagd seine Seelenkraft ver-
mehren, ja recht eigentlich erst schaffen kann, dass ohne die
Kopfjagd auf seinem ganzen Tun kein Segen sein wird, dass
seine Felder unfruchtbar sein werden und er selbst zeugungs-
unfihig. Da entspringt also die Kopfjagd einer in der ganzen



78 Felix Speiser

Gemeinschaft lebendigen Lebensanschauung, von welcher sie
einen wesentlichen Teil bildet. Sie ist Sitte.

Brauch wird die Kopfjagd, wenn die Idee des Seelen-
stoffes verloren gegangen ist, wenn man nicht mehr weiss,
dass die Kopfjagd der Vermehrung des Seelenstoffes dient,
und man nicht mehr weiss, warum man eigentlich Kopfe jagt,
sondern es eben nur noch tut, ,weil man es immer so getan
hat“. Zuerst wird sie zur notwendigen Vorbedingung der
Heirat — schon da geht sie in Brauch tber; und dann wird
~ sie zur einfachen ,gebriduchlichen* Tat des jungen Mannes.
Sie ist dann nicht mehr religiose Pflicht, sondern nur noch
Brauch.

Wenn ich heute zu irgend einem sozialen Anlasse den
Zylinder anziehe, so ist dies eben ,gebriuchlich“, und wenn
ich es nicht tue, so kann dies einiges Befremden auslésen,
aber ein sittlicher Makel wird, wenigstens bei verniinftigen
Leuten, heute nicht mehr auf mich fallen. Das war aber vor
einigen Generationen anders: da war der Zylinder der Hut,
denn im gemiitlichen Alltagsleben trug man meistens eine
Miitze. Bei feierlichen Anldssen aber durfte die bequeme
Hausmiitze nicht getragen werden, denn es wire dies der
Ausdruck der Missachtung der Feierlichkeit gewesen, also
musste der Hut, der Zylinder, aufgesetzt werden. Das war
damals Sitte. Heute gibt es neben dem Zylinder allerlei andere
Hutformen, und das Tragen des Zylinders ist nur noch Brauch,
dies desto mehr, weil unsere Zeit ja in allem viel formloser
geworden ist, Und die Formlosigkeit an sich ist heute bei
der jingeren (Generation schon beinahe zur Sitte geworden,
weil unsere Lebensanschauung der Form kein grosses Gewicht
mehr beilegt.

Friither war es Sitte, Hexen zu verbrennen. Heute ist
dies nicht nur ungebriuchlich, sondern es ist direkt unsittlich,
weil wir nicht mehr an Hexen glauben. Hier wére also eine
Sitte direkt unsittlich geworden, ohne, wie dies meistens der
Fall ist, durch das Stadium des Brauches durchgegangen zu sein.

Es war frither Sitte, dass die Schulkinder den Hinrich-
tungen beiwohnen mussten, denn sie sollten durch das ab-
schreckende Schauspiel vor dem Verbrechen bewahrt werden.
Heute wiirden wir dies als sehr unsittlich ansehen, weil wir
andere Anschauungen iiber die Erziehung haben und im all-
gemeinen humaner geworden sind.



Sitte, Brauch und Recht 79

Es ist heute noch Brauch, einem Knaben, wenn er die
ersten langen Hosen angezogen hat, einen Funfliber in die
Tasche zu stecken. Sitte aber war dies, als man noch an
Analogiezauber glaubte, durch welchen dem Knaben zeitlebens
die Hosentasche mit Geld gefiillt sein sollte.

Heute ist es Brauch, einen Siegelring zu tragen. Friher
war dies Sitte, als man ndmlich einen Siegelring wirklich
noch brauchte.

Brauch ist heute die Fastnacht, weil nur der Volks-
kundler noch weiss, dass sie einst religios unterbaut gewesen
ist. Der ,Mann auf der Strasse“ wird uns heute kaum mehr
sagen konnen, warum man Fastnacht feiert, als weil es eben so
Brauch sei. Eben weil es nur Brauch ist, wird heute niemand
gezwungen, an der Fastnacht mitzumachen, wohl aber war er
dazu gezwungen, als die Fastnacht noch religiose Sitte war.

Wenn noch heute im Trauerhause Kerzen angeziindet
und die Fensterldden ,gestellt” werden, so ist dies reiner Brauch,
denn es werden uns die wenigsten sagen konnen, dass dieser
Brauch dem lebendigen Animismus entsprungen ist. Frither
war es Sitte, weil jedermann wusste, warum man so handelte
(Abwehr der Seele, Abwehr gegen Démonen). Wenn in Hinter-
indien, wo der Europier die Kopfjagd verboten hat, an Stelle des
Menschenkopfes ein Biiffelschéidel ans Haus gehéngt wird, oder
gar nur ein Maiskolben, so ist dies Sitte, so lange man um den
Ersatz noch weiss. Brauch ist es, wenn man dies vergessen hat.

Wenn in Melanesien Speichel beim Spucken verspriiht
wird, so ist dies Sitte, denn man will dadurch den Speichel
dem Kontaktzauber entziehen. Kennt man aber diese Bedeu-
tung der Sitte nicht mehr, dann ist sie zum Brauch geworden.

Vielfach wird heute noch mit Silex beschnitten, trotzdem
wir ausgezeichnete chirurgische Skalpelle haben. Vielfach wird
heute noch mit Bambus oder einem Muschelsplitter abgenabelt,
auch wo man Kisenmesser besitzt. Dies ist Brauch, weil man
auf diesem religiosen Gebiete an der alten Sitte — als man
noch kein Metall hatte — nichts dndern darf.

Dies sollte als Beispiel gentigen.

Recht und Sitte.

»-- - ein Ritter dargestellt, der im allgemeinen gesetzlosen
Zustande ... wo nicht gesetzlich, doch rechtlich zu handeln
dachte“ (Dichtung und Wahrheit I V).



80 Felix Speiser

Es mag von einem Laien, welcher sich nie mit Rechts-
philosophie abgegeben hat, tiberheblich erscheinen, wenn er
sich zu diesem Problem #ussert. Allein, nachdem ich die Aus-
fithrungen von Leonhard Adam (Custom is King, London
1936) tiber ,Recht im Werden“ gelesen hatte, musste ich er-
kennen, dass viele Fachleute sich tiber das Wesen des Rechts
noch nicht geeinigt haben, und damit auch nicht tiber das
Verhiltnis von Recht zu Sitte.

Adam fiihrt in seinem Aufsatze unter anderm folgendes
aus: ,Eine andere rechtsphilosophische Erkenntnis dagegen
lautet, dass es kein allgemein und ewig giiltiges Recht gibt,
sondern dass jedes Rechtssystem, wenigstens genetisch, aus
einer jeweils arteigenen Kultur als ihr Bestandteil hervorgeht
und an sie gebunden ist“ (pag. 219).

Nach meiner Definition der Sitte kann man also sehr
wohl sagen, dass alles Recht aus Sitte entspringt.

,Recht* und ,Sitte“ sind Bezeichnungen fiir Begriffe,
die dem Européer geldufig sind, ohne dass er sie ohne weiteres
definieren konnte, und um deren philosophische Deduktion
sich erlesene Geister durch Jahrhunderte bemiiht haben. Dieses
philosophische Streben ruhte stets auf der mehr oder weniger
bewussten Grundlage des Wissens um europiische hochkulti-
vierte Verhiltnisse . ... Dennoch ist immer wieder versucht
worden — paradoxerweise selbst von denjenigen Ethnologen,
die das Gebiet des ,primitiven“ Rechts am schirfsten gegen
»juristisches* Missverstéindnis abriegeln wollten — einzelne
grundlegende europ#ische Begriffe auf jene, so durchaus ver-
schieden gearteten primitiven Verhéltnisse anzuwenden und
daraus prinzipielle Folgerungen zu ziehen. Man kann z. B. nicht
von einer europiischen staatsrechtlichen Begriffsbestimmung
des ,Staates“ ausgehen und ihre Anwendbarkeit etwa auf
die Stdmme der Australier oder der Tlingit von Nordwest-
Amerika leugnen und dann erklidren, dass es bei den genannten
Volkern kein ,Recht® gebe deshalb, weil solches die Existenz
eines souverinen Staates voraussetze. Inzwischen weiss man
langst, dass es auch ein ausserstaatliches Recht gibt und
andererseits, dass nicht jede staatliche Anordnung eo ipso
»Recht¢ schafft® (pag. 223). '

Hier wére zu bemerken, dass es eigentlich keinen Sinn
hat, iiber das Verhiltnis von Recht zu Sitte zu sprechen, wenn
man nicht vorher genau definiert hat, was man unter Recht



Sitte, Brauch und Recht 81

eigentlich versteht. Wenn gesagt wird, dass man langst wisse,
dass es auch ein ausserstaatliches Recht gebe, so scheint dies
doch nicht die Meinung aller Rechtsphilosophen zu sein,
wird doch im ,Grossen Brockhaus“ (1933) gesagt, Recht sei
,die in allen Menschen wirkende innere, d. h. geistige Macht,
die unterstiitzt von einer dusseren Macht, dazu dient, das Zu-
sammenleben der Menschen durch Ordnung ihrer Beziehungen
untereinander und zu den Gegenstinden zu befrieden. Diese
Rechtsordnung bedarf, im Unterschied zu andern Ordnungen,
z. B. der Sittenordnung, nicht nur der folgewilligen Einordnung
der Beiteiligten, sondern auch der hochsten Anerkennung
oder Feststellung durch Organe einer ,héchsten Macht®, der
die Befugnis zugerechnet wird, zu herrschen, d. h. hochste
Entscheidungen (auch tiber Leben und Tod) zu fdllen und
durchzusetzen. Solche Rechtsgewalt liegt bei den Staaten,
ferner bei den Triagern einer Autonomie...“ Der Autor dieses
Artikels bezieht sich hierbei auf Smend und R. Schmidt. Es
wird also hier als Vorbedingung fiir Recht das Dasein einer
hochsten Macht gefordert, also wohl einer staatlichen, oder
kirchlichen Organisation. ! ik

Wie man sieht, sind die Meinungen tber den Begrlff
des Rechtes unter den Fachleuten geteilt. Jedenfalls diirfen
die Vertreter der Meinung, dass eine staatliche Macht die Vor-
bedingung des Rechtes sei, durchaus folgerichtig behaupten,
‘dass da, wo ein Staat nicht besteht, ein Recht auch nicht
vorkommen kann. : 5

» Wir mogen alle primitiven Normen nebst 1h1em Funk

tion_leren ,Sitten“ nennen, wie Sapir und Radcliffe-Brown es
tun, oder ,.Recht“, wie Malinowski vorzieht — in Ansehung
-des lebendigen sozialen Organismus, seiner Funktion, erscheint
die Terminologie wirklich von untergeordneter Bedeutung..
So werden wir zu der Folgerung gelangen, dass die Frage
ob Sitte oder ob Recht, fiir primitive Stufen iiberhaupt falsch
gestellt ist* (pag. 226).

Ich glaube trotzdem, dass wenn emmal der Begriff Recht“
-genau definiert ist, dies keineswegs eine falsche Fragestellung
sein wiirde und dass, wie ich schon im 'Abse_hhitt ,Brauch“ aus-
gefiihrt habe, es fir die Wissenschaft nur von Nutzen sein kann,
wenn Worter in eindeutigem Sinne gebraucht werden kénnen.

oNach der Meinung von Eugen Huber steht die Sitte
in der Mitte zwischen dem rein ethischen Postulat und dem

Schweiz, Archiv f. Volkskunde XLIIT (1946) 6



82 Felix Speiser

Rechte. Es besteht ein psychischer Zwang, der Sitte zu folgen,
»Zzwar ohne dass wir unmittelbar dazu gezwungen werden
konnten, aber doch in der (Gestalt, dass wir uns durch Nicht-
befolgung der Sitte so viele und so grosse Unannehmlich-
keiten zuziehen, dass wir es flir geboten erachten, uns in
unserem Verhalten der Sitte zu fiigen“. Da nun der positive
Zwang kein Begriffsmerkmal des Rechts ist, wie in der Rechts-
wissenschaft langst iberwiegend anerkannt ist, so kann auch
der Unterschied zwischen Recht und Sitte nicht aus der Art
oder der Stiarke des Zwanges hergeleitet werden. Infolgedessen
kann ferner der Unterschied auch nicht darin bestehen, dass
zur Durchfiilhrung des Rechts ein geordnetes Verfahren vor-
gesehen sei, nicht aber zur Entscheidung tiber Verstosse der
Sitte“ (pag. 228).

Wenn positiver Zwang kein Begriffsmerkmal des Rechts
sein soll, so kann gegen Hubers Ansicht, dass man nicht ge-
zwungen sei, sich der Sitte zu fiigen, sondern dass es nur
geboten sei, sich ihr zu fiigen, gesagt werden, dass sich hier
gerade die sprachliche Gleichsetzung von Sitte und Brauch sehr
deutlich als Nachteil erweist. Huber scheint mehr an Brauch zu
denken, jedenfalls braucht er das Wort Sitte nicht in dem Sinne,
den wir ihm oben gegeben haben, namlich als ethische Verpflich-
tung. Wenn er die Naturvolker gekannt hitte, was man von ihm
keineswegs verlangen kann, und wenn er unter Sitte lebendige
Weltansechauung verstehen wiirde, miisste er klar gesehen haben,
dass Sitte bei den Naturviolkern etwas durchaus Verpflichtendes
ist und dass derjenige, welcher sich ihr entzieht oder sich ihr
gar entgegenstellt, aus religiosen d. h. sittlichen Griinden als ein
Schédling der Gemeinschaft betrachtet wird, den man durch
sehr ,grosse Unannehmlichkeiten“ unter die Sitte zwingt oder
den man aus der Gemeinschaft ausmerzt. Sitte ist bei den
Naturvolkern also ebenso verpflichtend wie bei uns das Gesetz.

Adam sagt weiter: ,Alle diejenigen Regeln, die nach
der Uberzeugung der Gemeinschaft lebensnotwendig sind, d. h.
realiter oder imaginir notwendig fir die Existenz des Indi-
viduums wie der ganzen Gemeinschaft, sind ,Recht‘. .. Unter
diesem Gesichtspunkte ist es richtig, wenn Professor Kocourek,
der im Recht ein systematisches, vom Staate ausgehendes
Ordnungssystem, ein (esetzessystem erblickt, schreibt, dass
y,custom in the earliest times is a substitute for law“, und
zwar noch ,in the early form of State“, und dass ,to day in



Sitte, Brauch nnd Recht 83

all civilised States nearly the whole field of custom has been
superseded by law“ (pag. 233).

Diesen Sitzen von Kocourek mochte ich voll und ganz
zustimmen, und es ist nicht recht verstindlich, wie Adam das,
was Kocourek ausdriicklich Sitte nennt, seinerseits als Recht
bezeichnen kann.

Adam sagt weiter: ,Schon die Problemstellung ,Was ist
Sitte? Was ist Recht?* ist demnach zeit- und kulturgebunden,
ist in zeitloser Allgemeinheit gar nicht moglich. Darum lésst
sich in Gewissenhaftigkeit und Bescheidenheit nur ein Aus-
druck suchen, der fir alle Kulturstufen gilt. Wir miissen dann
das, was wir heute ,Sitte“ nennen, und das, was wir ,Recht*
nennen, unter einer einzigen Bezeichnung zusammenfassen
und einfach von ‘sozialen Regeln’ (Rules of Social Conduect)
sprechen® (pag. 234).

Hier muss sich Adam unklar ausgedriickt haben, denn
er will doch wohl nicht sagen, dass die Definition von Sitte
und Recht in zeitloser Allgemeinheit nicht moglich sei, sondern
nur, dass im konkreten Falle nicht immer entschieden werden
konne, ob etwas als Sitte oder als Recht zu bezeichnen sei,
denn dies kénne nur aus dem Geiste der vorliegenden Kultur
heraus entschieden werden.

Wenn wir uns aber dariiber einigen konnen, was tat-
sichlich Sitte und was Recht ist, dann brauchen wir den
neuen und héchst unklaren Ausdruck von ,Sozialen Regeln®
gar nicht, denn soziale Regeln sind nach Kocourek Sitte und
nach mir eventuell auch Brauch.

Adam sagt zuletzt: ,Eine der Grundaufgaben der ethno-
logischen Rechtswissenschaft ist es, zu ermitteln, wann, wo
und wie sich aus den ‘sozialen Regeln’ ‘Recht’ herausgelost
hat. Diese Differenzierung des Rechts aus einem Komplex
von Regeln ist zu gleicher Zeit die Differenzierung der Sitte.
Aus unseren Betrachtungen folgt némlich, dass Sitte und
Recht bis zu einem gewissen Grade Gegensiitze sind, die aus
dem gemeinsamen sozialen Protoplasma, das wir einfach als
soziale Regeln bezeichneten, notwendigerweise im gleichen
Augenblick hervorgehen miissen. Sitte ist daher nicht, wie
vielfach angenommen wird, préjuristisch. Dies gilt sowohl
ideologisch wie chronologisch® (pag. 235).

Wenn nun bei Adam Unklarheit herrscht iiber das, was
Sitte und Recht unterscheidet, so vermindert er diese Unklar-

6%



84 Felix Speiser

heit nicht dadurch, dass er ein Protoplasma von ,sozialen
Regeln“ aufstellt. Was sollen denn diese Regeln anders sein
als das, was man im allgemeinen Sprachgebrauch eben: gerade
als Sitte bezeichnet. ‘

So steht denn am Anfange des Rechts doch wohl die
Sitte, was allerdings nur behauptet werden kann, wenn, nach-
dem wir die Sitte definiert haben, wir nun versuchen, auch
das Recht zu definieren.

Wenn wir ,Recht“ definieren wollen, so miissen wir uns
klar sein, dass das Wort ,Recht“ einen sehr weiten Begriffs-
inhalt hat.

Es kann bedeuten das, was als ,recht* empfunden wird
im Gegensatz zu ,schlecht, was in diesem Falle dem Worte
den Sinn von sittlich geben wiirde (nach unserer obigen Defi-
nition von Sitte). Ein Rechtssystem liegt dieser Rechtsempfin-
dung nicht zu Grunde, sondern nur die Sitte.

Es gibt ferner die Bedeutung des Wortes ,Recht* im
Sinne eines allgemein anerkannten Anspruches auf etwas:
sich habe das Recht auf...“ Dies kann sich ableiten von Sitte
(z. B. jeder hat das Besitzrecht auf das von ihm selbst her-
gestellte Werkzeug), es kann sich aber auch ableiten von einem
Rechtssystem (z. B. Jeder hat das Recht auf Gerechtigkeit).

Dies bringt uns auf die dritte Bedeutung des Wortes:
Recht ist Rechtssystem. Das Wort hat dann den adjekti-
vischen Sinn von ,Ge-recht“. Mit dem Worte gerecht verbinden
‘wir unlosbar den Sinn einer zeitbedingt absoluten Gerechtig-
keit, so wie sie an den Gerichten gesucht und gesprochen
wird. Ich erlaube mir auch hier, wie ich es beim Worte ,, Brauch«
getan habe, dem Worte ,Recht“ diesen ganz bestimmten und
klaren Begriff der Gerechtigkeit zu geben, und wenn wir diesen
Sinn annehmen, was sprachlich kaum angefochten werden
diirfte, so wird es uns nicht schwer werden, den prinzipiellen
Unterschied zwischen Sitte und Recht zu finden. Ich wieder-
hole, dass ich im folgenden unter Recht das Gerechte verstehe,
and . dies ist auch der Sinn des Wortes ,Recht®, so wie wir
es. in unserer heutigen Sprache anwenden.

~Das Recht ist also die Beurteilung von Handlungen
oder sozialen Bindungen, welche fiir alle gleich gilt (ich sehe
hier ab von Sonder- und Stédnderechten und dergl.), eine Be-
-urteilung; welche in einer gegebenen Gemeinschaft absolut ist,
-deren. Grundlagen heilig sind, denn sie leiten sich ab aus der



Sitte, Brauch und Recht 85

Lebensanschauung der Gemeinschaft, also aus der Sitte. Recht
jedoch ist selbst nicht Sitte, sondern ihr Ausfluss. Im folgenden
wird also Recht gleich gesetzt mit Justiz, mit staatlicher Rechts-
pflege, eben mit Gerechtigkeit. - :

Wird dieser Sinn des Wortes Recht angenommen, so
bedeutet es etwas durchaus anderes als Sitte oder gar Brauch.
Sitte bedeutet, wie wir gesehen haben, die Ausserungen der
Lebensanschauung des Individuums als des Teiles einer Ge-
meinschaft. Recht bedeutet die ,gerechte“ Beurteilung, resp.
Ahndung der aus der Sitte entspringenden oder ihr wider-
sprechenden Handlungen. Recht ist also die praktische und
gerechte Durchsetzung der Sitte durch eine Potenz. Die
Grundbedingung aber fiir eine gerechte Beurteilung ist einer-
seits das Vorhandensein eines neutralen, d. h. durchaus un-
beteiligten Recht-Sprechenden, anderseits das Vorhandensein
von festen Normen, nach denen das Vergehen geahndet wird
im Namen der Allgemeinheit. Mit andern Worten: Recht
bedingt einen (theoretisch) unbeteiligten Richter und ein (theo-
retisch) unantastbares Gesetz, also ein Rechtssystem, das von
irgendeiner Macht gewihrleistet wird.

Dies gibt es bei Naturvolkern nicht: nicht den unbe-
teiligten Richter, auch nicht das unantastbare Gesetz, weil
dieses ja nur durch die schwankende miindliche Tradition
weiter gegeben werden kann, also sich bestindig #ndert. Zu
den Naturvolkern rechnen wir ndmlich nur diejenigen, welche
keine organisierte Schrift besitzen. Den Naturvolkern fehlt dem-
nach das Rechtssystem, also auch das Recht.

Wohl bestehen bei ihnen sehr klare Vorstellungen tiber
das, was ,recht* und was ,unrecht® ist, und das Unrechte wird
bei ihnen — womdoglich — bestraft, wenn dadurch die Allgemein-
heit irgendwie geschidigt wird. Ist dies aber nicht der Fall,
so kiimmert sie sich meistens sehr wenig um das Unrecht,
das einem einzelnen Schwachen angetan wird, und auch dies
ist nicht Recht, denn Recht soll (theoretisch) jedes Vergehen
ahnden. Die Naturviolker kennen durchaus den Begriff von
Recht und Unrecht, aber dies ist nicht ,Recht“ in unserem
Sinne, weil es nicht auf einem Rechtssystem beruht und weil
ihre Rechtsprechung sich darum in der Praxis meistens —
vielleicht immer — als ungerecht erweist.

Denn bei den Naturvolkern ist der Richter immer irgend-
wie Partei und der wichtige Grundsatz der Trennung der Ge-



86 Felix Speiser

walten: der regierenden und der richtenden, hat sich bei
ihnen nicht durchgesetzt.

Das sog. Recht der Naturvolker wird bei ihnen getragen,
wie wir gesehen haben, durch die Sitte; diese wird ihrerseits
getragen durch die 6ffentliche Meinung, und diese ist bei den
Naturvolkern noch wandelbarer als bei uns. Die o6ffentliche
Meinung verdichtet sich im Kreise der leitenden Manner: der
Versammlung der Familienh&upter, des Rats der Alten, der
Totemvorsteher, der Priesterschaft, des Konigs. Handelt es sich
um einen wirklich asozialen Menschen, so werden in den
kleinen Gemeinschaften, aus welchen die Gruppen der Natur-
volker meistens bestehen, alle Glieder dieser Gemeinschaft durch
diesen Verbrecher irgendwie geschédigt, dies besonders auch
darum, weil das ganze Leben der Naturvoélker religios durchsetzt
ist und weil darum jedes Vergehen des Einzelnen an der ganzen
Gemeinschaft durch die Ahnen oder sonstige religiose Potenzen
bestraft wird. So wird die Wohlfahrt der ganzen Gemeinschaft
durch das asoziale Verhalten eines Einzelnen gestért und die
,Recht“-sprechende Instanz, das ,Gericht* kann sich nur aus
den Geschidigten selbst zusammensetzen, die nicht unparteiisch
sind, sondern die als Partei sich am Schuldigen réchen wollen.

Gewohnlich wird sich das ,, Urteil“ schon vor dem ,,Gericht“
in aller Stille gebildet haben — eben durch die tffentliche
Meinung —, und wenn es iberhaupt zu einem eigentlichen
Urteil kommt, so beteiligen sich an den Verhandlungen vor
allem die direkt Geschédigten; und das Urteil wird schliesslich
nichts anderes sein als die Zusammenfassung der heftigen
Rachegefiihle inmitten einer leidenschaftlich erregten Offent-
lichkeit, und es kann darum nicht gerecht sein, was es doch
sollte, wenn ,Recht“ bestiinde. '

Ein von Natur unliebenswiirdiger Mensch, einer ohne
Anhang, wird schirfer abgeurteilt werden als ein liebens-
wiirdiger oder als das Glied einer einflussreichen Familie, so
dass die Schirfe der Strafe in weiten Grenzen schwanken
wird — und dies ist Unrecht.

Dazu sind die Methoden der Untersuchung unentwickelt.
In einigen Gebieten kennt man die Ordale, die darum ein
unzulinglicher Versuch zu Gerechtigkeit sind, weil der Priester
das Ergebnis des Ordals entweder von sich aus nach seinem
Interesse beeinflusst oder weil er der ihm schon vorher be-
kannten offentlichen Meinung nachgibt.



Sitte, Brauch und Recht 87

In einer ,rechtsprechenden“ Minnerversammlung beste-
hen die gleichen Méngel: die am meisten am Rechtsfalle Betei-
ligten sind die lautesten und sie haben schon vorher die
andern ,Richter“ bearbeitet. » :

Es fehlt also bei den Naturvilkern durchaus am unab-
hingigen und unbeteiligten Gerichte und an einer Normierung
der Strafe, also am Rechtssystem, also am ,Recht®.

Auch die Rechtssicherheit besteht nicht: der Schwache
“kann vom Stérkeren misshandelt werden, und erst wenn
weitere Kreise einbezogen werden, wird die Offentlichkeit sich
aufregen, sonst kaum. Und der Stiirkere kann sich durch-
setzen, so lange er die Kraft hat, der offentlichen Meinung
zu trotzen. Eine Stelle, die von sich aus, als Vertreterin des
Rechtes den Schwachen schiitzt, gibt es nicht. Dieser kann
gsich hochstens auf dem seltsamen Wege, den wir aus Mela-
nesien kennen, Recht verschaffen, indem er das gleiche Un-
recht, welches ihm angetan worden ist, einem Dritten zufigt
dieser es einem Vierten usw., bis die Offentlichkeit aufmerk-
sam wird auf den Skandal und den ersten Ubeltiter zur
Rechenschaft zieht. Dies ist der Anfang von einem Rechts-
system, aber eben nur ein Anfang.

Ebenso ist es bei einer Tyrannis, auch wenn sich der
Tyrann einigermassen an das Herkommen, d. h. die Sitte hilt.
Es spielen auch bei ihm in seinen Urteilen immer person-
liche Interessen mit. Dies sieht man deutlich bei den afrika-
nischen Konigreichen, in denen bei Gelegenheit Hunderte von
Sklaven geopfert wurden, was das Volk als selbstverstindliche
Sitte hinnahm. Daneben ergab sich der Tyrann der unge-
hemmtesten Willkiir zu seinem Vorteil, und als Richter fillte
er das Urteil so, dass er oder einer seiner Giinstlinge daraus
Vorteil zogen. Das war moglich, weil kein Rechtssystem, kein
Rechtsgarant da war und weil ausiibende und richterliche
Gewalt in der gleichen Hand waren.

Man weist vielfach auf das Tabu als auf eine Rechts-
institution hin. Tabu hat mit Recht sehr wenig zu tun: betrachten
wir das personliche Tabu, das mit dem Menschen selbst ver-
bunden ist in der Weise, dass der Mensch heilig ist (also
Mana ausstrahlt), so beruht dies eben auf dem Glauben an
sein Mana, das auf alles iibergeht, was er beriihrt; und wenn
z. B. polynesische Hiuptlinge ihr Tabu in der Weise beniitzt
haben, dass sie sich Frauen durch blosse Beriihrung aneigneten,



88 ' Felix Speiser:

so ist dies durch die Sitte gebilligte Auswertung eines Standes-
vorrechtes. Mit Recht — Justiz hat dies aber gar nichts zu tun.

Fassen wir die andere Form des Tabu ins Auge, bei welcher
Tabu ein Verbot bedeutet, in dem Sinne, dass z. B. das Ernten
von Kokosniissen verboten wird, so ist auch dies keine recht-
liche Einrichtung. Dieses Tabu bedeutet ndmlich nichts anderes,
als dass die Ubertretung dieses Verbotes unter magische
Strafe gestellt wird: das Erlassen eines derartigen Tabu ist
immer mit magischen Riten verbunden, welche den Uber-
treter durch Krankheit oder dergleichen strafen sollen, und
das Tabu wird auch nur so lange geachtet werden, als man
sich vor dem hinter ihm stehenden Zauber fiirchtet. Daran
dndert nichts, wenn z. B. durch Geheimgesellschaften Tabus
erlassen werden, welche nicht magisech unterbaut sind: dann
setzt sich das Tabu eben durch infolge der Angst, welche
der Ubertreter vor der Strafe der Gesellschaft hat. HEs hat
zwar jeder das Recht auf das Erlassen eines T'abu, aber das
Erlassen selbst ist reine Willkiir oder reiner Selbstschutz. Man
kann sagen, dass Tabu das Schutzmittel des Schwachen ist,
der sein Verbot selbst nicht mit dem Kniippel in der Hand
durchsetzen kann und der darum zur Magie greift. Tabu ist
also Sitte.

Das ,Jus Talionis“ wird als Recht angesehen, was es
aber darum nicht ist, weil der Geschidigte es sich selbst
nimmt und wohl meistens iibertrieben. Auch das sogenannte
(Gewohnheitsrecht ist Sitte; Recht wird es erst, wenn es ins
Rechtssystem aufgenommen worden ist. (Hs wird hier aller-
dings Ubergangsformen geben konnen, bei denen das Ge-
wohnheitsrecht schon so stabil geworden ist, ohne direkt
kodifiziert zu sein, dass es einem kodifizierten Recht sich an-
nihern kann.)

,Recht® tritt also erst auf, wenn eine theoretisch un-
beteiligte Stelle ihr Urteil vollig unvoreingenommen fillen
kann, und zwar in immer gleich bemessener Strenge, also
nach einem Gesetz. Vorbedingung hierzu sind: Trennung der
Gewalten und ein kodifiziertes Recht, das nur schriftlich be-
stehen kann, also nicht bei Naturvilkern.

Von ,Recht“ kann man demnach erst bei Kulturviolkern
sprechen. Dass es auch bei diesen aus der Sitte heraus-
gewachsen ist, dass es nichts anderes als kodifizierte Sitte ist,
haben wir schon ausgefiithrt, und wir wiederholen, was Ko-



Sitte, Brauch und Recht , 89

courek gesagt hat (s. oben), dass,custom in the earliest times
is a substitute for law“ und ,to ‘day in all civilised States
nearly the whole field of custom has been superseded by law*.

Man kann also meiner Meinung nach nicht sagen: ,Nach
altem Rechte wurde die Frau des H#auptlings von ihren
Briiddern nach seinem Tode stranguliert. Man miisste sagen:
sNach alter Sitte...“ Die Briider hatten wohl das Recht
~auf diese Strangulierung, ja sogar die Pflicht dazu. Aber mit
einer Rechtsprechung hat dies nichts zu tun, denn es liegt
ja auf keiner Seite irgend eine Verfehlung vor. Es ist die
Sitte, welche verlangt, dass der tote Héiuptling von seiner
toten Frau ins Jenseits begleitet werde, und wenn man dieser
Sitte entspricht, so tut man wohl ,recht®, und man téte
»unrecht“, wenn man dieser Sitte nicht entspriche — aber mit
Recht = Justiz hat dies gar nichts zu tun. Wird die Frau
nicht stranguliert, so werden sich die Glieder der Gemein-
schaft hochlich verwundern, sie werden eintretende Ungliicks-
falle auf die Rache des nicht befriedigten Toten zuriickfiihren,
und sie werden sich ihrerseits gegebenen Falles vielleicht an
den Sdumigen rdchen. Aber eine neutrale Instanz, welche die
Strangulierung im Namen des Gesetzes erzwingen wiirde, gibt
es nicht.

Die Rechtsanschauungen der Naturvolker sind also ihre
Sitten-Anschauungen, die Rechts-Anschauungen der Kultur-
volker sind ihre Anschauungen tiber ihr Rechtssystem und
sie sind oft von den Sitten-Anschauungen sehr verschieden.
Es beruht auf Unklarheit iiber den Begriff des Rechtes und
auf Unkenntnis der sogenannten rechtlichen Praxis der Natur-
volker, wenn bei ihnen von Recht und nicht nur von Sitte
gesprochen wird.

Danun Recht aus Sitte entspringt und Sitte sich bestéindig
dndert, so sollte sich auch das Recht bestindig éindern miissen,
will es in Ubereinstimmung mit dem sittlichen Empfinden der
Gemeinschaft bleiben. In gewissen Grenzen ist dies auch der
Fall, allein da das Recht, d. h. das Gesetz kodifiziert ist, die
Sitte aber nicht, das Recht etwas Absolutes und Heiliges sein
soll, so kann es sich nicht so leicht und unmerklich #ndern
wie die Sitte. Daher eilen die sittlichen Anschauungen den
rechtlichen meistens in der Entwicklung (nicht im evolutio-
nistischen Sinne) voraus. Was vor Generationen als durchaus
sittlich empfunden worden sein kann, z. B. Standesrechte,



90 Felix Speiser

kann heute als unsittlich erscheinen, und tatséichlich dauerte
es lange, bis diese Anschauung sich im Rechte auswirkte.
Erstarrt das Recht, so dass es den herrschenden sittlichen
Anschauungen nicht mehr entspricht, oder wird es von einer
starken Autoritiit zu lange in den alten Formen erhalten, so
muss es mit Gewalt den neuen sittlichen Anschauungen an-
gepasst werden, und dies geschieht durch eine Revolution.
Passt das Recht sich freiwillig an, so handelt es sich um
eine Evolution oder Reform.

Recht kann dauernd im Gegensatz zur sittlichen An-
schauung einer Minoritdt stehen: so wird die Einschrinkung
des freien Jagdrechtes seit dem Mittelalter durch unsere Bauern
als Unrecht empfunden.

Zusammenfassung.

Ich mochte vorschlagen, dass ein prinzipieller Unterschied
in der wissenschaftlichen Sprache gemacht wird zwischen der
Bedeutung der Worter Sitte, Brauch und Recht. Als Sitte
sollte nur das bezeichnet werden, was noch lebendig aus der
einheitlichen Weltanschauung der Gemeinschaft entspringt und
was von jedem Volksgenossen aus dieser Anschauung heraus
ohne weiteres als sinnvoll verstanden werden kann.

Als Brauch wire zu bezeichnen gestorbene, zur reinen
Form gewordene Sitte, die fir den Volksgenossen in keine
Beziehung zu seiner Weltanschauung mehr gesetzt werden kann,

Als Recht wire nur zu bezeichnen die Rechtsprechung
im weitesten Sinne, beruhend auf einem Rechtssystem. Rechts-
systeme sind bei den Naturvolkern nicht vorhanden, also haben
sie kein Recht, sondern nur ihre Anschauungen iiber recht
und unrecht.




	Sitte, Brauch und Recht

