
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 41 (1944)

Artikel: A l'Escalade de 1602 : les "billets" du Père Alexandre

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113

A l'Escalade de 1602 : Les «billets» du Père Alexandre.
(suite)

Par W. Deonna, Genève.

20. Pèlerinage au Mont Gargan.
Die 3 MailJ) visitavits) sanrtissimum Oratorium Beati

Michaelis Archangeli in monte Gargano devotus tuus gladius3)
et confessus communionem sumps it*).

«Ce paragraphe, commentent Dufour-Vernes et Ritter,
est le plus curieux de notre texte. C'est le memento d'un
pèlerinage qu'un des assaillants avait fait au célèbre
sanctuaire du Mont Gargano élevé sur le lieu de l'apparition de

l'archange Saint Michel, dont toute l'église latine célèbre le

souvenir, le 8 mai de chaque année.»
Vers la fin du Ve siècle (en 492), ou au début du VIe

siècle, l'archange S. Michel apparut en Italie méridionale, sur
le Mont Gargan, aujourd'hui Monte Sant Angelo5). Gargan
possédait cette montagne à laquelle il avait donné son nom,
et y faisait paître ses troupeaux. Un de ses taureaux s'enfuit
un jour, et, poursuivi, se réfugia dans une grotte, d'où on
ne put le déloger ; les flèches lancées contre lui se retournèrent
contre celui qui les avait tirées. Informé de ce prodige,
l'évêque de Siponte ordonna des prières et des veilles, et
l'archange S. Michel lui apparut, l'avisa que la caverne devait

') Dufour-Vernes et Ritter, 29: «Quoique nos trois manuscrits s'accordent

sur la date du 3 mai, on peut se demander s'il n'y a pas eu là une
faute de lecture de la part du premier copiste. Un 8 a pu être pris pour
un 3.» Les autres manuscrits mentionnent la date non en chiffre, mais en

lettres: «tertia». La visite du soldat a pu avoir lieu, non pas le jour de la
fête du saint, 8 mai, mais quelques jours auparavant. — 2) Les ms. A et C

ont visitabit. Dufour-Vernes et Ritter, 29, n. 2, notent avec raison que sump-
sit, à la fin de la phrase, appelle visitavit. — 3) Dufour-Vernes et Ritter, 29 :

«Si gladius n'est pas une faute de copie pour Glodius, ce mot est employé

par métonymie pour soldat. C'est ainsi qu'on dit: «une bonne plume, une
belle fourchette», c'est-à-dire «un bon écrivain, un beau mangeur». — 4) Dufour-
Vernes et Ritter, 29, par. V; Geisendorf, 581, alinéa 3. Traduction de

Düfour-Vehnes et Ritter: «Ton soldat, dit le dévot pèlerin en continuant de

s'adresser au Christ, s'est confessé et a pris la communion, le 3 mai, dans la
très sainte église du bien heureux archange Michel, au Mont Gargan». —
5) Sur le sanctuaire de S. Michel sur le Mont Gargan : Analecta juris pontificii,

1857, II, 1441-6, Rome, fol.; Acta Sanctorum, VIII, sept. 1-123; Légende
dorée, trad, de Wyzewa, 545, n° 1 ; Leolercq et Cabrol, s. v. Michel, 905.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLI (1944) 8



114 W. Deonna

lui être consacrée comme lieu de culte, ce qui fut fait *). On

y célébrait deux fêtes solennelles en l'honneur du saint: le
8 mai, jour de l'apparition, et le 29 septembre, anniversaire
de la dédicace de la basilique. Le Mont Gargan devint un
lieu de pèlerinage réputé dans toute l'Italie, surtout pour la
protection particulière accordée à ceux qui venaient y prier.
De nombreux miracles s'y produisirent: le plus célèbre eut
lieu en 1656, à l'occasion d'une épidémie de peste. L'évêque
de Siponte fut avisé en une vision par l'archange S. Michel
que ceux qui emporteraient chez eux avec foi et dévotion
des fragments de pierre de la grotte guériraient ou seraient
préservés du fléau.

En France, le Mont-Saint-Michel au Péril de la Mer est

un autre centre de diffusion du culte de S. Michel, et sa
réputation égala et surpassa même celle du Mont Gargan2); en 708,

l'évêque d'Avranches vit en songe le saint qui lui ordonna
de lui édifier sur le mont, devenu le Mont-Saint-Michel, un
sanctuaire analogue à celui du Mont Gargan.

Il y en eut ailleurs beaucoup d'autres, dérivés des deux
précédents et souvent les imitant, et attribuant au saint les

mêmes pouvoirs protecteurs3). En 1912 encore, le curé de la
petite commune de Surdoux, près de Limoges, a été condamné
à l'amende, pour avoir transporté dans la chapelle du Mont
Gargan le cadavre d'un enfant mort, qu'il espérait faire ressusciter

par le saint4).
S. Michel est en effet par excellence un ange «psycha-

gogue» et «psychopompe» 5). Guerrier, et «prince de la milice
céleste», il assiste le mourant dans son dernier combat, son
agonie; il est invoqué «pour la bonne mort»6), lors de l'ex-

') Sur le culte de S. Michel: Leclercq et Cabrol, s. v. Anges, 2159 ss.

(référ.); Rojdestvensky, Le culte de S. Michel et le moyen âge latin, 1922;
Lecestre, Saint Michel, coll. L'art et les saints, etc. — Sur l'origine du saint:

Fraipont, Les origines occidentales du type de S. Michel debout sur le dragon,
Rev. belge d'arch. et d'hist. de l'art, 7, 1937, 289 ; de Jerphanion, L'origine
copte du type de S. Michel, Comptes rendus Acad. Inscr. et Belles Lettres,
1938, 167. — 2) Légende dorée, trad, de Wyzewa, 645, n° 2; Leclercq et
Cabrol, s. v. Michel, 906; Lecestre, 24; Huïnes, Histoire générale de

l'abbaye du Mont S. Michel au péril de la mer, 1872. — 3) Leclercq et Cabrol,
905. — 4) Le Matin, 15 juin 1912; cité par Saintyves, En marge de la
Légende dorée, 191, n. 2. — 6) Leclercq et Cabrol, s. v. Anges, 2121,

XIV, Les anges psychagogues; 2130, XV, Les anges psychopompes; Lecestre,
37, S. Michel et la liturgie. — 6) Cahier, Caractéristiques des saints, s. v.

Patrons divers, 624 ; s. v. Anges, 34.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 115

trême-onction et des prières pour les agonisants: «S. Michel
archange, défends-nous dans le combat, pour que nous ne
périssions pas dans le terrible jugement» *). Il arrache l'âme
aux griffes du démon, il la conduit devant Dieu2), et, devant
le tribunal divin, la pèse sur la balance qu'il a reçue des
dieux antiques de la psychostasie3).

L'aide qu'il accorde aux mourants et aux morts, il la
donne aussi aux vivants ; la lutte qu'il soutient contre le démon

pour sauver l'âme humaine lors de ce terrible passage, il la
soutient aussi au cours de toute son existence terrestre4). Il
est un saint protecteur par excellence5), jusque dans les plus
menues circonstances. Telle oraison est utile à ceux qui
voyagent sur eau, mais empêche aussi la clavée des

moutons6). Il dicte aux malades des ordonnances médicales: à

Constantinople, il apparaît à un homme qui ne pouvait guérir
des fièvres et lui recommande une potion faite de vin, de poivre
et de miel7).

') A l'Alléluia du Graduel, Lecestre, 42. — 2) Bréviaire et Missel,
29 septembre: «Michel archangelus... cui tradidit Deus animas sanctorum, ut
perducat eas in paradisium exaltationis». Messe des Morts, offertoire: «Signi-
fer sanctus Michael, repraesentat eas in lucem sanctam», etc. — 3) Saintyves,
Les saints successeurs des dieux; id., En marge de la Légende dorée, 129,
etc. — 4) Oraison dans un exorcisme: «Sancte Michael Archangele defende

creaturam istam N. in praelio, ut non pereat in tremendo iudicio, per
gratiam quam meruisti, te deprecor, ut servas eam ab omnibus periculis animae,
et corporis, et ab universis insidiis Daemonum, et custodias eam, ut omnes

Spiritus maligni non possint nocere ei in quocunque loco fuerit. Per Jesum
Christum salvatorem nostrum. Amen.» Dans Menghi (Mengus), Flagellum
daemonum, in Malleorum quorundam maleficarum, Francfort, 1588, 278. — Dans
les exorcismes, l'archange Michel, avec Gabriel et Raphaël, est chargé de

rejeter dans les enfers les puissances du mal; ib. 253, 256, 258, etc. — 5)

Enchiridion, éd. 1660, 116: «Pendant que l'on porte cette oraison, l'on est sous
la garde et la protection des saints archanges Michel, Gabriel et Raphaël, etc.».

Il est invoqué dans les litanies et les conjurations, Leclercq et Cabrol, s. v.
Anges, 2087. — Texte d'une quête pour la couronne de S. Michel au Mont
S.Michel: «en agissant ainsi, en vous dépouillant librement, volontairement,
généreusement de vos joyaux pour en revêtir le Chef de la milice céleste, vous
attirerez les regards de notre Seigneur sur vous... Par là, vous obtiendrez,
avec la puissante et continuelle protection de S. Michel...» Parfait, L'arsenal
de la dévotion (8), 1876, 66; Hoffmann-Krayer, s. v. Engel in den Segen. —
6) Enchiridion, éd. 1633, 127: Oraison à S. Michel, pour ceux qui voyagent
sur l'eau; 1600, 119: Oraison à S. Michel pour ceux qui voyagent sur l'eau,
elle sert aussi contre la clavée des moutons. — ') Légende dorée, trad, de

Wyzewa, 547.

CGIBUCT!,EK
dar E. T. hA

ZUCH J



116 W. Deonna

On invoque ce guerrier contre tous les ennemis, visibles
et invisibles, mortels ou surnaturels:

«Mitte mihi in adjutorium sanctum Michaelem archan-
gelum, qui me defendat et protegat ab omnibus malis. Sancte
Michael archangele, et defende me in periculo, ut non peream
in tremendo judicio O sancte Michael archangele, per gratiam
quam meruisti, te deprecor, et per unigenitum filium Dei
Dominum nostrum Jesum Christum, ut eripias me hodie a periculo
mortis .»J). — «Michael archangele, paradisi praeposite, veni
in adjutorium populo Dei, et velis nos defendere a potestate
inimici, et tecum ducere in societatem Domini...»2).

Vainqueur du démon, comme il le sera un jour de
l'Antéchrist3), S. Michel connaît les principes de la guerre et en fait
bénéficier ses fidèles. Dans leur lutte contre les Napolitains
encore païens, peu après l'apparition du Mont Gargan, les

Manfrédoniens demandèrent son aide. Il apparut de nuit à

l'évêque, lui promit la victoire, et lui conseilla d'attaquer
l'ennemi à quatre heures du matin. Six cents ennemis périrent
«tant par le fer des Manfrédoniens que par les flèches de feu
d'un arc invisible»4).

On comprend que S. Michel soit le protecteur attitré des

guerriers. Il combat dans leurs rangs, il détourne d'eux les

coups ennemis. Déjà, lors de son apparition au Mont Gargan,
la flèche lancée contre le taureau par un serviteur, «comme
repoussée par le vent, se retourna contre lui et le frappa lui-
même»; comme on se demandait ce que signifiait ce prodige,
le saint apparut à l'évêque et lui dit: «Sache que c'est par
ma volonté que cet homme a été frappé de sa flèche. Je suis

l'archange Michael»5). C'est lui que Jeanne d'Arc voit
apparaître, et dont elle entend la voix, quand elle se prépare à

sa mission6). La France a pour lui une grande dévotion7), et
dans la guerre de 1914-18, les évêques français ordonnèrent
d'invoquer son assistance pour la patrie menacée8). Et voici
la prière qui a été trouvée, dans la précédente guerre
mondiale, sur un soldat russe fait prisonnier par les Autrichiens:

«Seigneur Dieu, Tout puissant et infini, envoie ton archange
Michel au secours de ton serviteur Michel, afin qu'il me délivre
de mes ennemis, visibles et invisibles. O archange Michel,

>) Enchiridion, éd. 1633, 150; 1667, 137, oraison de S. Augustin. —
3) Ib. 1633, 127; 1660, 119; 1667, 153, oraison de S. Cyprien. — 3) Légende
dorée, trad, de Wyzewa, 547 ss. — 4) Ib. 547. — 5) Ib. 545. — 6) Lecestre,
47. — 7) Rastorel, Saint Michel, protecteur de la France, 1907. —8) Lecestre, 60.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 117

vainqueur du démon, paralyse tous les ennemis qui combattent
contre moi, afin qu'ils soient comme des moutons, et
disperse-les, afin qu'ils soient comme la balle chassée par le
vent rf).

On comprend donc pourquoi le soldat qui montait aux
échelles de l'Escalade portait sur lui le billet dont nous avons
conservé le texte. Le pèlerinage qu'il avait fait au Mont Gargan,
où il s'était confessé et où il avait communié, lui assurait la
protection de S. Michel, et l'attestation qui lui avait été délivrée
avait autant de valeur préservatrice que toute autre formule
prophylactique, telle que celle-ci:

«Sanctus Michael, sanctus Gabriel, sanctus Raphael,
defendant me in praelio ab inimicis meis, et ab omni
malo ,»2).

21. Les croix, JHS, Marie.

«On voyait en iceux des croix, les noms de Marie,
Jésus, de la Trinité .», dit Goldast.

Il n'y a pas lieu d'insister sur ces préservatifs bien connus.
La croix, dont on fait le signe, que l'on inscrit sur des objets,
que l'on écrit dans des formules, possède mainte vertu, met
en fuite le démon, protège de tout mal, guérit, etc.3). Aussi
les «billets» des assaillants, comme les multiples talismans et
oraisons, accumulent les croix, qui séparent les mots4).

Les noms divins de Jésus, de Marie, ont la même
efficacité, de sorte que, dès le haut moyen âge, on les met
sur divers objets, bagues, monnaies, etc.5), et naturellement
aussi sur les armes6).

') Deonna, Un aspect de la mentalité contemporaine, Rev. d'ethn. et
des trad, populaires, 1923, 126. — 2) Enchiridion, éd. 1633, 92. — 3) Boguet,
Discours exécrables des sorciers, Rouen, 1603, 158 ss., 244 ss.; Wecker, Les
secrets et merveilles de nature (2), Rouen, 1651, 795; Melusine, IX, 202 ss.;
Bloch, Les rois thaumaturges, 1922, 90, n. 1 ; Intermédiaire des Chercheurs et
Curieux, 1920, n° 82, 51, 178, 419; Parfait, L'arsenal de la dévotion (8), 156 ss.;
Mgr Gaume, Le signe de la croix au XIX0 siècle, 3° éd., Paris, 1864;
Hoffmann-Krayer, Handwörterbuch d. deutsch. Aberglaubens, s. v. Kreuzzeichen
(et autres mots formés avec Kreuz). — 4) Ex. Enchiridion, passim; Thiers, I, 412,
etc. — 5) Sur les portes des villes et des maisons, cf. plus loin. — °) Deonna,
Armes avec motifs astrologiques, Rev. hist, rei, XC, 1924; id., Pierres sculptées
de la vieille Genève, 279, référ.



118 W. Deonna

III. La préparation et l'emploi des «billets».

22. «Brevets» ou «billets».
Les documents genevois qualifient ces talismans de

«billets», ce qui est en effet le terme consacré. Les auteurs anciens
distinguent, et souvent avec trop de subtilité, diverses
catégories d'amulettes, de talismans: les «phylactères», «préservatifs»

ou «ligatures», en latin amuletum, «certains remèdes

superstitieux que l'on lie et que l'on attache au cou, aux
bras, aux mains, etc., pour chasser certaines maladies ou pour
détourner certains accidents» l); les «brevets» ou «billets», «qui
sont une espèce de préservatifs avec paroles, non moins
superstitieux et réprouvés que les autres»s) ; les « charmes » ou «

enchantements», soit «un certain arrangement de paroles en vers,
en rythmes, ou en prose, dont on se sert pour produire des

effets merveilleux et surnaturels»3); les «exorcismes» ou
«conjurations», les «bénédictions» ou «oraisons», «dont on se sert

pour guérir les maladies des hommes et des bêtes et pour
les préserver de certains dangers, et qui sont de véritables
charmes, selon la définition que nous avons rapportée dans
le chapitre précédent, parce qu'ils produisent des effets
merveilleux et surnaturels»4).

Nos « billets » n'étaient pas, comme l'ont dit quelques
auteurs locaux, des «médailles» et «papiers préservatifs»5), car
leur matière est d'ordinaire le parchemin, ni des «imprimés»6),
car les formules sont écrites à la main.

23. La préparation des «billets».
Pour qu'ils soient efficaces, leur préparation exige certains

rites, qui diffèrent suivant la formule employée et les effets

qu'on veut obtenir7). Un des «billets» contient l'oraison à la
Croix du Sauveur (n° 8). Or nous apprenons que :

') Thiers, I, 285 ss.: Les phylactères ou préservatifs en général; 286:
«Ainsi les phylactères, les préservatifs, et ligatures ne sont qu'une même chose
dans le fond» ; Le Brun, Superstitions anciennes et modernes, Amsterdam, I,
1733, 69 ss. — 2) Thiers, I, 366; Le Brdn, I, 88. — 3) Thiers, I, 370: Des
charmes ou enchantements; Le Brun, I, 90 ss. — 4) Thiers, I, 389: Des
exorcismes ou conjurations, des bénédictions ou oraisons, etc. ; Le Brun, I, 94 ss.
— 5) Gaberel; cf. plus haut. — 6) La nuit du 11 au 12 décembre 1602,
Drame de famille, par un vieux Genevois, 1902, 44: «on a trouvé sur presque
tous des billets imprimés, leur promettant indulgence plénière et entrée directe
au Paradis, s'ils succombaient dans cette entreprise». — ') Le chapitre de

Marques-Rivière, Amulettes, talismans, pantacles, 233, La fabrication du talisman,

ne donne que peu de renseignements.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 119

«Pour se servir de cette oraison, il faut jeûner trois jours
avant que de l'écrire, et le quatrième jour avant le lever du
soleil, ayant fait ses prières à Dieu, on dit le Psaume 50; on
l'écrira sur un parchemin vierge béni, après quoi on la
parfumera de bon parfum, puis on l'enveloppe dans du satin blanc
et on la porte sur soi»1).

Le jeûne, exigé dans les opérations magiques, est
purificateur; il chasse les démons2); on demande parfois un
nouveau jeûne après avoir écrit la formule3). Sa durée est souvent
de trois jours4), chiffre qui, ainsi que son multiple 9, a depuis
l'antiquité une valeur mystique5). On agit avant le lever du
soleil: les opérations magiques se font en règle générale de

nuit6), «avant le soleil levé»7), qui dissipe avec les ténèbres
les puissances opérant sous leur couvert, «negotium peram-
bulans in tenebris», avant le chant du coq, qui en est le
messager, et qui pour cela est redouté des démons. Mais il faut

') Enchiridion, éd. 1660, 140. — 2) Wier, Histoires, disputes et

discours, éd. 1885, II, 168, L'efficacité du jeûne à chasser les œuvres du diable;
Agrippa, La philosophie occulte ou la magie, trad. Paris, 1911, II, 242; Maury,
La magie et l'astrologie (4), 306, 307; Sébillot, Le Folklore de France, III,
480; Melusine, IV, 42; VII, 56; IX, 22, etc. — 3) «Le lendemain, mercredy,
on ne pourra boire ni manger que le soleil ne soit couché». — 4) Enchiridion,
1660, 141, jeûner trois jours et faire dire trois messes avant; 143, jeûner trois
jours; 124, être «pur et net de trois jours, tant de l'intérieur que de
l'extérieur» ; etc. — 5) Agrippa, éd. Paris, I, 1910, 228, Du nombre trinaire et
de son échelle. — Enchiridion, 1660, 131: «dire trois messes du S. Esprit par
trois lundis différents»; ib. 125: on met les talismans dans un vase où ils
doivent rester trois jours et trois nuits»; ib. 135: écrire la formule trois jours
avant son départ; ib. 142, réciter l'oraison trois fois. — Thiers, I, 336: souffler
trois fois à jeun pendant neuf matins de suite; ib. 377, frapper trois coups;
ib. 338, attacher un chevreau pendant trois heures. — Wier, Histoires, disputes
et discours, II, 1885, 119: «ce baume est purifié de bien plus graves exor-
cismes en l'église romaine, et est salué neuf fois, le genouil trois fois en terre,
avec un grand barbotement de telles paroles: Je te salue saincte huile; je te
salue par trois fois S. Chresme; je te salue par trois fois S. Baumes». — 6) Cf.

cependant Enchiridion, 1660, 137: «à l'heure du soleil»; 144: «un dimanche à

l'heure du soleil». — La cueillette des simples et herbes magiques se fait aussi

d'habitude de nuit, cf. Delatte, Herbarius (2), 33 ss.; parfois aussi au lever
du soleil, ib. 37. — 7) Enchiridion, 1660, 120: «une heure après minuit»; 129:

«une heure avant le soleil levé»; 130: «le premier mardi de la lune avant le

lever du soleil»; ib.: «le lundi à minuit»; 131: «le premier lundi de la lune
avant le soleil levé»; 133: «le mardy à onze heures du soir»; ib.: «une heure
avant le soleil levé»; 133: «sur du parchemin vierge avant le lever du soleil» ;

136, 145: «avant le soleil levé»; Le Brun I, 83: «écrire sur du parchemin vierge
avant le soleil levé»; etc.



120 W. Deonna

au préalable adresser «ses prières à Dieu», et voici le texte
de l'une d'elles:

«Prière avant toute opération. — O Dieu tout puissant,
Dieu très fort, Dieu très doux, Dieu très haut, etc... daignez
exaucer mes prières ; bénissez, je vous supplie, mon opération par
votre bonté, votre miséricorde et votre vertu toute puissante»1).

On dit encore le psaume 50, un des sept de la pénitence,
dont nous avons déjà noté les effets prophylactiques, ou d'autres,
suivant les besoins2).

Ceci fait, choisissons la matière du «billet». Ce sera parfois

un papier spécialement préparé3), mais le plus souvent du
parchemin, et celui-ci doit être vierge4): c'est «celuy qui vient
d'un animal qui n'a pas encore sailly et pour cela on doit
prendre un jeune animal qui, à cause de l'âge, n'est pas propre
à la génération, soit agneau, chevreau ou autre»5); de plus,
l'animal a été égorgé selon certaines prescriptions, avec un
couteau neuf6). Vierge, neuf, il faut en effet que l'objet servant
aux opérations magiques n'ait point encore été utilisé, c'est-
à-dire soit exempt de toute imprégnation ou influence
préalable, qui risquerait de vipier les résultats: toile neuve, toile
non décatie, verre neuf, couteau neuf, terre ou cire vierges,
etc.7). Encre et plume doivent être dans les mêmes conditions8).
Pour plus de précaution, on exorcise tout ce matériel:

«Exorcisme des parchemins, encre et plume. — Je t'exorcise,

esprit immonde, esprit d'illusion, afin qu'au nom de Dieu
tout puissant tu ayes à t'éloigner de cette opération, etc.»9).

') Enchiridion, 1660, 125. — 2) Enchiridion, 1660, 140: après l'avoir
écrite, «on récite le Psaume 44»; 144: avant d'écrire une oraison, on récite
le Psaume «Principes» et après, le Psaume «Magnificat»; il faut écrire la lettre
d'Abgar qui sert aux voyageurs, trois jours avant le départ, sur parchemin
vierge, avant le lever du soleil, en récitant le psaume 125, puis le 58p, etc. -
Marqués-Rivière, Amulettes, talismans, pantacles, 160. — 3) Papier trempé
dans du sang de bouc, Enchiridion, 1660, 140. — 4) Enchiridion, 1660, 131,
134, 136, 137, etc.; Thiers, I, 357: «écrire sur du parchemin vierge un
mercredi avant le soleil levé». — On précise parfois l'animal qui fournit le
parchemin. Enchiridion, 1660, 124: «parchemin vierge de bouc»; 131: «parchemin
vierge de chevreuil exorcisé». — 5) Le Blant, Mém. Acad. Inscr. et Belles-
Lettres, 34, 1895, 119, note. — Collin de Plancy, Diet, infernal (6), 1863,
s. v. Parchemin vierge. — 6) La «Cabale intellective», Manuscrit de la
Bibliothèque de l'Arsenal à Paris, décrit la préparation du parchemin vierge, fait
d'un agneau blanc ou d'un chevreau de six semaines. Cf. Jacob, Curiosités des
sciences occultes, 1862, 342. — 7) Ex. Thiers, I, 339, 335; III, 179; Le Brun,
II, 148; Wieb, éd. 1885, II, 80; Melusine, IV, 319, 321; VI, 24, 89; VII,
42, 285; Vili, 278; X, 43; Jacob, 342, 343; Deonna, Rev. hist, vaudoise, 1926,
353, n. 1, ex. — 8) Enchiridion, 1660, 140, 142. — 9) lb. 126.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 121

On b énit le parchemin, appelant sur lui la faveur céleste]).
Après tous ces préliminaires, on écrit la formule. Puis on

parfume le billet2), car le parfum écarte les mauvais esprits
et attire les bons8), et ce parfum lui-même aura été d'abord
béni4). Le billet est ensuite enveloppé dans du satin blanc
béni, le blanc étant une couleur rituelle5), le plus souvent
céleste, divine, symbole de pureté6). Les «billets» des Savoyards
durent vraisemblablement subir une préparation de ce genre.

Us sont alors prêts à être portés sur soi: le plus souvent
au cou7), mais autrement encore8), et parfois cachés jusque
dans les parties les plus secrètes du corps9). Ils doivent être
en tout cas dissimulés, pour agir sans opposition. Est-ce à

cette condition que fait allusion le syndic Jean du Villard?
Notant qu'en 1589 les ennemis savoyards portaient sur eux
des charmes, qui ne leur furent d'aucune utilité, il ajoute:
«car ubi le charme, ibi le corps mort»10). Veut-il dire qu'on ne
s'aperçoit de l'usage d'un charme qu'une fois abattu l'ennemi
qui le porte?

24. Les talismans de guerre.
Beaucoup de talismans servent à protéger le combattant

contre les dangers qui le menacent, envisagés dans leur gé-

') Enchiridion, 1660, 124: «parchemin vierge de bouc, exorcisé et béni.»

— 2) Ib. 120: «on la parfume de bonnes odeurs». — 3) Le manuscrit «La

Cabale intellective» montre l'importance des parfums en magie, cf. Jacob, 341.

Un autre manuscrit enseigne la composition et la consécration de divers
parfums et fumigations magiques, ib. 340, «Traité des esprits célestes et
terrestres». L'Eglise condamne cette pratique comme tant d'autres, Le Brun, I,
4, n° 10, 24. — 4) Enchiridion, 1660, 127: «Bénédiction du parfum»; Agrippa,
Les œuvres magiques, éd. Rome, 1744, 13.— 6) Enchiridion, 1660, 125: «on

les mettra ensuite dans un linge pur et bien blanc»; 139: «enveloppé d'un

linge propre»; 125, 132: «on enveloppe le tout dans un morceau de satin
blanc». — °) Sur la valeur magique de la couleur blanche, tantôt favorable,
tantôt funeste : Hoffmann-Krayer, Handwörterbuch d. deutsch. Aberglaubens,
s. v. Weiss, 339, n° 3, Weiss als Zauberfarbe; vêtements blancs portés en

magie, ib., 342 ss., 347. Cf. plus loin, à propos du «lièvre blanc» des

Savoyards. — ') Wier, éd. 1895, II, 97 ss., ex.; Wolff, Curiosus amuletorum

scrutator, 1692, 454: «De multis militibus in bello occisis quorum collo sche-

diasmata vel ejusmodi amuleta annexa fuerunt reporta, narrât non nulla Gabr.
Naudaeus 1. a. p. 394, etc.». Wolff donne lui-même des exemples.— 8) Piaciiaud
met les billets dans les poches des Savoyards; la chanson de Rocati les leur
fait avaler. Ce sont là des assertions sans valeur. — °) Goulart, Thrésor, 468,
cite le cas d'une sorcière sur qui l'on trouva des billets «fourrez dans les

parties basses, et contenans des noms estranges de malins esprits, et quelques
croix entre-deux». — 10) MDG, XXXII, 274.



122 W. Deonna

néralité, ou précisés. N'est-il pas, plus que tout autre, exposé
à la mort, et qui pis est, à la mort subite, si redoutée jadis,
c'est-à-dire sans confession ni extrême-onction? Les auteurs
anciens en mentionnent un grand nombre1), que des auteurs
modernes ont parfois patiemment réunis2). Je leur ai moi-même
consacré plusieurs mémoires auxquels je renvoie pour les

exemples cités et la bibliographie antérieure3). Cette pratique,
qui remonte à l'antiquité, persiste encore de nos jours. La
guerre mondiale de 1914-1918 l'a amplement prouvé, en
faisant surgir au grand jour ces superstitions que l'on croyait
oubliées4), ou seulement conservées par les couches les plus
incultes des populations. La nouvelle conflagration mondiale
de 1939 a-t-elle les mêmes effets? Les quotidiens et les revues

') Citons seulement: Berneggerus, Ex Taciti Germania et Agricola
quaestiones miscellaneae, 1640, Questio XXXIX: «An amuletis militaribus
aliqua contra vulnera vis insit» ; Reichelt, Exercitatio de amuletis, 1692, 75 ss.;
Delrio, Controverses et recherches magiques, trad. Du Chesne, 1611, 221-2;
Thiers, Traité des superstitions, éd. 1777, I, passim, 412, etc.: Le Brun,
Superstitions anciennes et modernes, I, 91, ex.; Wolff, Curiosus amuletorum scrutator,

1692, 438: «Victoriam, fortitudinem corporis invincibilem et impenetra-
bilem, aut a vulneribus immunem statum conferentia». — 2) Le Blant, Note

sur quelques anciens talismans de bataille, Mém. Acad. Inscr et Belles

Lettres, 34, 1895, 113; Marqués-Rivière, Amulettes, talismans, pantacles, 1938,
351 ss.; etc. — 3) Deonna, Talismans de guerre, de chasse et de tir, Indie,
ant. suisses, 1921, 142, 194, 203; Armes avec motifs astrologiques et
talismaniques, Rev. hist, rei., XC, 1924, 39; Talismans chrétiens, ib. XCV, 1927,
19. — 4) Deonna, La recrudescence des superstitions en temps de guerre et
les statues à clous, L'Anthropologie, 1916, 243; Talismans de guerre, Indie,
ant. suisses, 1921, 142, n. 2, référ.; id., Un aspect de la mentalité contemporaine:

Croyances et superstitions actuelles, Rev. d'ethn. et des trad, populaires,
1923, 37, 113; id., Armes avec motifs astrologiques et talismaniques, Rev. hist,

rei., XC, 1924, 39; Talismans chrétiens, ib. XCV, 1927, 19; Hervé,
Superstitions populaires suisses concernant les armes, le tir, la guerre, les blessures,
Rev. anthropol., 1916; Gemelli, Le superstizioni dei soldati in guerra, Rivista
di filisofia neo-scolastica, 1917; id., Folklore di guerra, Vita e pensiero, 1917;

id., Le superstizioni dei soldati in guerra, ib. 1917; D1' Dide, Les émotions

et la guerre, 1918, 218, 7°: Le sentiment religieux; Hoffmann-Krayer,
Volkskundliche Bibliographie für das Jahr 1919, 1922, 58, référ.; Superstitions de

guerre, Folklore militaire suisse, Rev. anth., XXVII, 1917, 52, n° 129, 169;
Le Goffio, La guerre qui passe, 1918, 294, Le Folklore des tranchées; 301,

Les légendes de l'arrière; Apollinaire, Contribution à l'étude des superstitions
et du folklore du front, Mercure de France, 1917, 16 févr., 650; Dauzat,
Légendes, prophéties et superstitions de la guerre, 1920, Mercure de France,
1920, 1er avril, 264; Bellucci, I vivi ed i morti nell'ultima guerra d'Italia, 1920;
id., Folklore di guerra, 1920; id., Amuleti di guerra, Contributo al folklore
di guerra.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 123

n'ont que rarement noté des faits de ce genre. Est-ce à dire
qu'ils n'intéressent plus ni le public, ni les érudits, ou que la
technique compliquée et perfectionnée de l'armement, les
connaissances de plus en plus scientifiques exigées des combattants,

ont éliminé en eux la superstition Croyance mystique,
elle est pourtant innée en chacun de nous...

Figures, symboles, caractères, noms divins ou étranges,
formules bizarres, oraisons religieuses, etc., tout ce qui doit
assurer cette protection du guerrier, est reproduit sur les armes
offensives et défensives1), sur les talismans que l'on dépose
en des lieux déterminés ou plus souvent que l'on porte sur
soi, et même qu'on inscrit sur son corps. On leur demande
«victoriam, fortidudinem corporis invincibilem et impenetra-
bilem, aut a vulneribus immunem statum»2). Ce sont, obtenus

par des moyens surnaturels, plus efficaces que les moyens
humains, de véritables «armes à l'épreuve»3).

Si le Psaume 32 peut faire lever le siège d'une ville en
sept jours4), un talisman permet de la détruire à distance:

«Pour détruire une ville, faites une image sous l'heure
de Saturne.. Puis, enterrez cette image dans le milieu de
la ville, et vous verrez merveilles ,»5).

On s'assure que sa propre balle parvient à son but6).
«Tirer de cent pas loin dans un sol et donner dedans,

en écrivant sur un morceau de papier les noms des trois Rois,
y enveloppant la balle, puis en retirant son haleine en tirant
le pistolet, le fusil, etc., dire: je te conjure d'aller droit où
je veux tirer»7).

Surtout, on protège son corps des coups de l'ennemi.
On empêche celui-ci de tirer:

«Oraison pour empêcher un fusil de tirer, dites, croisant
la jambe gauche sur la droite: Non tradas Dominum nostrum
Jesum Christum Amen»8).

') Cf. mes mémoires précédemment cités, en particilier: Armes avec

motifs astrologiques et talismaniques; Marques-Rivière, 351, Les armes
blanches gravées; Wegeli, Inschriften auf mittelalterlichen Schwertklingen,
Diss. Zürich-Leipzig, 1904. — 2) Wolff, Curiosus amuletorum scrutator, 1692,
438. — 3) Une chanson de l'Escalade dit que les Savoyards étaient munis «de

charmes, d'armes à l'espreuve». — 4) Voir plus haut n°9. — 5) Picatrix, Oeuvres;
Ms. Bibl. de l'Arsenal, Paris; Jacob, Curiosités des sciences occultes, 361. —
8) Comme les guerriers, les chasseurs connaissent maint talisman pour assurer
leur tir, Deonna, Armes à motifs astrologiques, etc.; Melusine, III, 241, 541, etc.

') Thiers, I, 375. — 8) Enchiridion, 1663, 170. — On retrouve souvent cette

formule, avec diverses variantes: «Croiser la jambe droite sur la gauche, et



124 W. Deonna

«Empêcher qu'on ne tire droit avec un canon ou un fusil,
ou une autre arme à feu, en récitant ces mots : Malaton,
Malatas, Dinor»1).

«En disant: Arquebuse, et pistolet, ou autre arme à feu,
je te commande que tu ne puisses tirer de par l'homme qui
souffrit mort et passion à l'arbre de la croix pour nous pauvres
pécheurs, et qu'il te soit donné pour pénitence de ne point
tirer, etc.»2).

«Pour charmer toutes sortes d'armes, vous écrirez sur
votre bras avec la pointe d'une épingle ces mots f Ales f Dales

f Taies. Et plantez ensuite l'épingle sur la croix du milieu,
elle ne saignera point»3).

«Pour que ton ennemi ne puisse tirer son sabre de son
fourreau ,»4).

«Charmer les armes en disant.. fois: Molatum, et ensuite:
Molatus, dives, regina ou bien: A signis coeli nolite ti-
mere quia ego vobis jubeo»5).

«Arrêter l'effet des armes à feu en disant à rebours ces
paroles de notre Seigneur à S.Paul: «Saule, Saule, quid me
persequeris?» Et en y ajoutant trois mots qui ne signifient
rien»6).

«Oraison pour conjurer toutes sortes d'armes: Conjuro
vos omnia arma, cum quibus occisi omnes sancti Martyres:

dire: Non tradas Dominum nostrum Jesum Christum. Mathon. Amen», Dr

Regnault, La sorcellerie, 1897, 188. — Dans un recueil vaudois de recettes

superstitieuses, du début du XIXe siècle: «Pour lever le feu au canon. Non
tradas Dominum nostras jesuras; Christus ma main. Il faut ce croiser la jambe
gauche sur la jambe droite pendant le fait. Non tradas Dominus nostras jesuras
Christum. Il faut ce croiser la jambe gauche sur la droite pendant le fait».
Deonna, Rev. hist, vaudoise, 1926, 231 n° 24. — Ib. 231, n°23: «Contre les

armes et les blessures. Manata, manatant, manantit, d'or ce. Croiser la jambe
gauche sur la droite, et regarder par dessus l'épaule gauche de celui qui veut
tirer». — Sur la valeur magique de la jambe croisée, Hoffmann-Krayer,
Handwörterbuch d. deutsch. Aberglaubens, s. v. Beine kreuzen; et d'autres gestes

ou figures croisés, ib., Kreuzweise; Deonna, Rev. hist, vaudoise, 1926, 231

n. 2, référ. — ») Thiers, I, 379. — 2) Ib. I, 376, n° 2. - La formule que voici
semble dériver de la précédente: «Pour arrêter le feu et le faire dur. - Poudre
et pèlerin et canon et plomb, je t'arrête, que tu ne puisses faire aucun mal
à mon corps, que je sois aussi dur comme l'acier; poudre et pèlerin et canon
et plomb, je t'arrête, que tu sois aussi ferme comme la sainte plaie de notre
Seigneur Jésus-Christ a été attaché à l'arbre de la croix; poudre et pèlerin
et canon et plomb, je t'arrête au nom de la très sainte Trinité. Amen.» cf.

Rev. hist, vaudoise, 1926, 232, n° 25. L'allusion à la sainte plaie procède
d'une oraison à la sainte plaie de Christ, Enchiridion, éd. 1633, 158; 1667,
119, «Oratio devotissima in honorem plagae Domini nostri, etc » — 3) Enchiridion,

1633, 170. — 4) Rev. hist, vaudoise, 1926, 232-3, n° 26-7. — 5) Thiers,
I, 377. — 6) Ib. I, 365; Le Brun, I, 88.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 125

piaecipio vobis per mérita Sanctorum omnium, ut non habeatis
potestatem scindendi carnem meam, nec offendendi me fa-
mulum Dei N. nec in aliquo laedendi, etc.»1).

«Conjurer les épées et les poignards en disant: Je vous
conjure par la mort et passion de J. O, que vous me soiez
aussi doux, favorables et aimable, etc.»2).

«Charmer les armes à feu et les empêcher de tirer ,»3).

On détourne ainsi de soi les traits, les balles, comme
s'ils étaient déviés par le vent4), ou, si l'on en est atteint, on
est invulnérable, impénétrable, «dur comme pierre à fusil»5),
«aussi dur comme l'acier»6).

«Oraison contre les flèches, de sorte qu'on le peut
expérimenter contre un chien ou autre bête, qu'on ne pourra
frapper s'il a au col cette oraison, ou l'autre qui suit après ...»').

«Qui portera ladite oraison sur soi ne doit rien craindre,
ni flèche, ni épée, ni autre arme ne lui pourra nuire»8).

«Oraison pour n'être blessé d'aucunes armes: dites tous
les matins ce qui suit. ,»9).

«Oraison pour se garantir des armes à feu, dire...»10).
«Ce sont les paroles que dit Adam, lorsqu'il fut en enfer

ou aux limbes, sur le bord de l'Achéron; si quelqu'un les
porte en guerre sur soi, il n'y sera pas tué par aucun que
ce soit.. ,»u),

«Se garantir d'un coup d'épée en disant: Iram quiram
fran fratem fratesque ,»12).

«Se garantir de son ennemi en disant: Sanguis Christi
sit inter te et me .»13).

«Porter sur soi ces mots ainsi écrits sur du parchemin
vierge f Ibel f Labes f Chabel f Habel f Rabel f, etc., pour
empêcher les armes à feu de blesser»14); ou bien l'on gravera
sur son épée ces mots «f Ibel, f Ebel, f Abel»15).

«Toute personne qui la dira ou fera dire une fois le jour,
et portera sur lui, il ne mourra en feu, en eau, ni en bataille
ne sera vaincu de ses ennemis»16).

') Enchiridion, 1633, 115. - Quelques variantes, ib. 24: «..Conjuro vos
omnia genera armorum, gladios, cultellos, sagittas, bipennes, lanceas, clavos, et
omnia genera armorum, et metallorum, par Patrem et Filium et Spiritum sanctum,

ut non laedatis me N. neque sanguinem meum effundatis, etc.»; éd. 1660,
101 (lettre de J. S. au roi Abgar). — 2) Le Brun, I, 101, n° 28. — 3) Sous

cette rubrique, Thiers, I, 376, n° 17, cite une série de recettes. — 4) Cf.
n° 20. — 5) Cf. chanson de Rocati. — c) Cf. plus haut. — 7) Enchiridion,
éd. 1633, 119. — 8) Ib. 113; éd. 1660, 93. — 9) Enchiridion, éd. 1633, 163.
— 10) Ib. 169. — ") Ib. 121 ; 1660, 101. — 12) Thiers, I, 376. — 13) Ib. 376.
— >4) Ib. 356; Le Brun, I, 86. — 15) Enchiridion, 1633, 164; Le Blant, Mém.
Acad. Inscr. et Belles Lettres, 34, 1895, 119. — 16) Oraison trouvée sur le

sépulcre de la Vierge, Thiers, IV, 84-5; Deonna, Indie, ant. suisses, 1921,
142, n. 4.



126 W. Deonna

Munissez-vous aussi d'«Agnus Dei». Les textes officiels de

Rome affirment qu'ils «protègent dans les combats et assurent
la victoire», et les oraisons que le pape récite sur eux lors
de leur bénédiction assurent que, «pour ceux qui les
portent dévotement, la mort ne les prenne pas à l'improviste,
que l'homme ne prévale pas contre eux, etc.»1).

Préférez-vous revêtir la «chemise de nécessité»?
«Il ne faut pas oublier icy la chemise surnommée de

nécessité, que les Allemands appellent Nothemd, tant célébrée
par nos ayeuls, et qu'ils avoyent acoutusmé de vestir en la
guerre contre les coups des dards, des balottes et boulets de
canon: tellement que par icelle ils évitoyent tous les dangers
belliques et autres incommoditez qui peuvent survenir aux
corps. Les femmes grosses ont usé de ceste mesme chemise,
afin d'accoucher plus soudainement et plus à l'aise»2).

Wier ajoute en marge: «La chemise de nécessité. Les

Français usent des chemises de nostre Dame de Chartres».
Chartres possède un fragment de la chemise de la Vierge, qui
lui a été donnée en 876 par Charles le Chauve. Par contact,
elle communique ses vertus à de précieux talismans, et au
XIXe siècle encore, à des médailles découpées en forme de

chemisette, avec cette inscription : « Cette chemisette bénite
à Chartres a touché le précieux vêtement de la Vierge». Mgr
Pie, évêque de Poitiers, en a célébré les mérites dans un de

ses discours:
«préservatif assuré, bouclier impénétrable, derrière lequel

les chevaliers ne craignent ni fer ni acier; à tel point, est-il
observé dans certain discours sur les duels, que celui qui est
muni d'un tel avantage en doit avertir son adversaire, parce
que la partie n'est plus égale»3).

On s'assurait en effet avant le duel, selon Brantôme, que
les adversaires ne portaient pas sur eux de «billets» ou autres
talismans, et cet emploi de «charmes» en cette circonstance
était déjà interdit au VIIe siècle4).

') Wier, éd. Paris, 1885, II, 55; De la dévotion aux Agnus Dei, par le
chanoine M. Barbier de Montault (4), Paris; Parfait, L'arsenal de la dévotion

(8), 326 ss.: Les Agnus Dei. — 2) Wier, Histoires, disputes et discours, éd.

Paris, 1885, II, 101; suit la fabrication de cette chemise. - Cf. aussi Wier,
De praestigiis daemonum, Bâle, 1583, 573: »Nothembd». — 3) Discours de

Mgr Pie, cité par le R. P. Huguet, La dévotion de Marie en exemples, 4° éd.,

Paris, 1868; Parfait, L'arsenal de la dévotion (8), 246-7. — 4) Le Blant,
Mém. Acad. Inscr. et Belles Lettres, 34, 1892, 294; 1895, 113; Melusine, IV,
128 ss.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 127

25. L'efficacité des «billets» portés par les soldats.
On ne saurait nier l'efficacité de ces «billets», puisqu'on

en donne maintes preuves, anciennes et contemporaines!
Jacques de Chastenet, seigneur de Puységur, qui vivait au XVIIe
siècle, éprouva un jour l'invulnérabilité d'un adversaire: aucun
coup d'épée ne put pénétrer son corps, et, terrassé, aucun
coup de mousquet, pourtant tiré à bout portant, ne l'atteignit.
«Je jugeay par là que cet homme avoit un caractère» f).

Le scapulaire est un «paraballe» de même vertu:
«Ceux qui en sont revêtus peuvent indifféremment recevoir

du plomb dans l'estomac ; en vain on leur décharge des
revolvers à bout portant; les balles dévient, tombent à leurs
pieds, et celles qui, par erreur sans doute, ont troué les habits,
viennent respectueusement s'aplatir sur le drap du scapulaire.

M. A. de L. a pu voir ainsi ses vêtements percés
impunément de vingt neuf trous dans l'insurrection du Var,
où il avait été pris pour un insurgé. Ne pouvant réussir à le
tuer, disait un gendarme, j'y ai renoncé»2).

Un jeune soldat combat à la bataille de Novare:
«Le pieux soldat saisit son scapulaire et s'en attache à

chaque bras une partie, puis il met dans sa bouche une
médaille, qu'il portait toujours sur lui, en disant: Si je meurs,
je veux mourir dans les bras de Marie. Un combat acharné
s'engage, ses compagnons tombent morts à ses côtés, seul il
reste sans blessure, au milieu des ravages de la mort»3).

Un livret, «Le Saint Suaire de N. S. Jésus-Christ», que
ses dimensions minuscules, in-64°, permettent de mettre
aisément en poche, a les mêmes effets4). On y lit:

«Le cantique d'un soldat très chrétien protégé par le
Saint Suaire contre quatre misérables Turcs qui en voulaient
à ses jours:

Mais le soldat débonnaire
Portait dessous son habit,
L'image de Jésus-Christ,
Qui est le précieux Saint Suaire
Qui lui conserva la vie
Et détourna leur envie.

*) Les mémoires de Messire Jacques de Chastenet, seigneur de

Puységur, Amsterdam, I, 1690, 16-7; Deonna, Armes avec motifs astrologiques,
Rev. hist, rei., XC, 1924; Marques-Rivière, Amulettes, talismans, pantacles, 352.

— 2) Parfait, 128 : d'après le R. P. Huguet, Vertu miraculeuse du scapulaire,
démontrée par les traits de protection, de conversion et de guérison miraculeuse,

1869, 21. — s) Parfait, 126: d'après le R. P. Huguet, 20. — 4) Parfait,
348 ss. ; Le Saint Suaire de N. S. Jésus-Christ, Moronval, éd. à Monterrau.



128 W. Deonna

«Faut qu'il ait un caractère»,
Disaient ces Turcs et païens.
Non, répondit le chrétien,
J'ai le précieux Saint Suaire
Qui m'a toujours préservé
Des malheurs en vérité.»

Moralité: «Tous bons chrétiens qui porteront
Le Saint Suaire,
De mort subite seront préservés
Et de tout danger»1).

Il suffit même d'un vœu, de la promesse d'une messe,

pour recevoir sans broncher et sans résultat balles et boulets:
«Tous les camarades d'Ignace tombèrent à ses côtés; lui-

même fut couvert de leur sang sans être jamais atteint. Dans
la retraite, il reçut plusieurs coups de feu qui ne lui firent
aucun mal: une balle qui le frappa au bras et qui traversa
tous ses habits ne lui occasionna ni enflure, ni meurtrissure;
un biscaien l'ayant atteint avec force au talon, Ignace continua
sa marche sans la moindre peine. Une autre fois, tandis qu'il
faisait face à l'ennemi, il fut frappé à la poitrine par un éclat
d'obus sans ressentir la moindre douleur»2).

Wier s'étonne avec raison que, disposant de ces moyens
puissants et économiques, les princes emploient encore à grands
frais boulets et poudre!3)

On ne peut donc s'étonner que les soldats aient recours
à ces pratiques, et que, mieux que tous autres, ils connaissent
les formules bienfaisantes qui protègent contre les blessures,
les guérissent, ou guérissent encore d'autres maux:

«Quelques-uns d'entre les Espagnols et Italiens qui fai-
soyent la guerre en Flandres, l'an mil cinq cents soixante huit:
pour s'estre garantis de la peste et de tous maux, se vantoyent
d'avoir un remède souverain, autorisé par le Pape, et qui con-
tenoit ces mots et charactères: «Crucem pro nobis subit, et
stans in illa sitit Jesus, sacratis manibus, clavis ferreis et
pedibus perfossis. Jesus, Jesus, Jesus, Domine, libera me ab
hoc malo et hac peste». C'est-à-dire, Jésus a été crucifié pour
nous, et a eu soif pendant en la croix; ses sacrées mains et
ses pieds ont été percés de clous de fer. Jésus, Jésus, Jésus,
Seigneur, délivre-nous de ce mal et de cette peste. Au bout de ce
charme, il falloit dire trois fois Pater et trois fois Ave Maria.

») Parfait, 351-2. — 2) Ib. 310; d'après le R. P. Huguet, La dévotion
à Marie en exemples, 1868, II, 152. — 3) Wier, éd. Paris, 1885, II, 62: «Pour-
quoy les princes chréstiens font-ils tant de frais pour rompre les portes et
murailles des villes avec tant de frais en boulets et poudre à canon? veu
mesmes qu'ils ne feroyent difficulté d'aller fouiller en enfer pour y trouver
des richesses, s'ils avoyent ce moyen que proposent ici*les charmes».



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 129

En la même année ces bons gendarmes faisoyent
consacrer avec je ne say quelles cérémonies et conjurations leurs
armes et estendarts contre leurs ennemis: mais j'estime que
la vérité des histoires de cette guerre montrera si tels remèdes
leur ont servi ou non. Leur principal étendart avoit (comme
j'entends) l'image de saincte Marguerite, laquelle on dit avoir
vaincu le diable, etc.»1).

Nous avons cité plus haut une oraison, dont s'inspire
un de nos «billets»: «Potentia Patris, etc.» (n° 16) et qui était
en honneur parmi les soldats espagnols.

C'est encore «une oraison de grande vertu, qu'un sergent
de village récitoit pour guérir un malade ou un blessé. Dites :

Au nom du Père, du Fils et du Saint Esprit, Madame Sainte
Anne qui enfanta la Vierge Paris ,»2).

«Et ce qu'il y a de considérable — ajoute Thiers qui
rapporte cette formule — c'est que cette oraison, toute
éloquente et spirituelle qu'elle est, guérit presque tous ceux pour
qui elle est dite, ainsi que l'ont assuré plusieurs personnes
dignes de foi»3).

«Le même sergent se sert encore de cette autre oraison
pour guérir les maladies des yeux: «Saint Jean passant par
ici trouva trois Vierges en son chemin; il leur dit...»4).

«Certains soldats Italiens guérissoient autrefois les playes
les plus dangereuses, et je ne sçai s'il n'y en auroit pas
encore aujourd'hui qui les guérissent, en touchant seulement
aux linceuils qui avoient été appliqués sur les playes. C'est
ce qui s'appelle l'art de Saint Anselme, comme si saint
Anselme en étoit l'auteur. Mais le Père Delrio témoigne que cet
art est appuyé sur un pacte avec le Démon, qu'il est de soi
un péché mortel, et qu'on ne peut sans blasphémer en attribuer

l'invention à Saint Anselme, puisque c'est Anselme de
Parme, ce fameux magicien, qui l'a trouvé»5).

26. Le port des «billets» par les Savoyards
de l'Escalade.

Ces pratiques étaient donc habituelles parmi les soldats

espagnols et italiens: «superstitions damnables de quelques
Napolitains», dit S. Goulart6): «Napolitain, dit l'annaliste
Perrin, «gent luxurieuse à merveille, et adonnée à une
profonde et ténébreuse superstition» '). Or l'armée qui tentait
l'Escalade de Genève comptait moins de Savoyards que d'Es-

») Wier, éd. Paris, 1885, II, 27-8. — 3) Enchiridion, éd. 1633, 174. —
3) Thiers, I, 400; Le Brun, I, 97. — 4) Thiers, I, 401. — 5) Le Brun, I,
107. — 6) Goulart, Thrésor, 1051. — ') Geisendorf, 507.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLI (1944) a



130 W. Deonna

pagnols, d'Italiens, et de Français1); croyant la ville gagnée,
ils s'écriaient déjà: «Vive Espagne, vive Savoie!»2). C'est
assurément un Italien, un Napolitain, qui nous a laissé son
bulletin de pèlerinage au Mont Gargano (cf. n° 20).

Il est donc très naturel qu'ils aient porté sur eux ces

«billets», d'un usage du reste général. Ce n'était pas la
première fois que les Genevois le constataient chez leurs ennemis.
Ils en avaient déjà trouvé en 1589 sur les soldats savoyards,
nous apprend le syndic Jean du Villard:

«Nota qu'il est à remarquer que tous les diets larons
d'ennemys sont marqués de plusieurs croix sur leur champ,
comme pour se recognoistre estans morts, se transporter en
leur camp, et forsse charmes. Plus, toutes leurs balles
différentes avec nostres des arquebuses et mousquets, car les nostres
sont rondes et toutes les leurs sont longues, et plus part hont
forsse charmes sur eux, par escript, mais pour cela n'importe,
car ubi le charme, ibi le corps mort»3).

Deux ans après, en 1591, dit Piaget:
«On trouva en plusieurs lieux des billets esquels il y

avoit du sang, un fouet, une hache, avec des mots: Malheur
pour le sang de Bonne»4).

27. L'effroi des assaillants et les présages.
Les historiens genevois, anciens et modernes, ont insisté

â plaisir sur la peur qui tenaillait les soldats du duc de Savoie
dans leur marche nocturne contre Genève, et qui leur fit voir
de sinistres présages :

') Selon Goldast, elle comptait 3000 Espagnols, 2000 Napolitains, 1000

Savoyards, «ou plutost Français fugitifs», éd. Gardy, 1903, 74 ss.; ce chiffre
a paru exagéré et discuté, cf. Gutllot, La nuit de l'Escalade, 19. — Fazy,
Hist. de Genève à l'époque de l'Escalade, 1902, 437: «Il y avait là un
singulier mélange de Français renégats, anciens ligueurs, d'Espagnols, d'Italiens;
dans cette petite armée d'aventuriers triés sur le volet, l'élément savoyard
faisait presque complètement défaut, et nous tenons à le constater» ; 440: «Ce

n'est pas sans répugnance que nous nous servons du mot Savoyard pour
désigner l'armée bigarrée et cosmopolite qui marchait à l'assaut de Genève; à
vrai dire, elle n'avait de savoyard que le nom». Cf. Becdelievre, 156 ss. Pour
quelle raison, sous la plume de Le Blant s'inspirant de Berneggerus, lui-même
copiant Goldast, les assaillants se sont-ils transformés en «soldats auvergnats»?
Rev. arch., 1894, II, 11. — 2) Spon, Hist. de Genève, éd. 1730, I, 431;
Dufour-Vernes et Ritter, Histoire de l'Escalade, 29; Th. Dufour, Deux
relations, 1880, 6, etc. — 3) Journal du syndic Jean du Villard, avec notes de

A. Choisy, MDG, XXXII, 274. — 4) Geisendorf, 550. — Rôle du fouet en

magie et prophylaxie, Hoffmann-Krayer, Handwörterbuch d. deutsch.
Aberglaubens, s. v. Peitsche; de la hache, ib., s. v. Axt.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 131

«On pourrait croire qu'ils avaient de sinistres pressentiments

: à plusieurs reprises, ils furent saisis de folles terreurs ;

au milieu des ténèbres épaisses, ils crurent apercevoir de
soudaines clartés; un lièvre inoffensif, qui vint s'égarer dans leurs
rangs leur fit l'effet d'un fort mauvais présage»1).

Ce lièvre, qui traverse leur route, et en effraie de plus
peureux que lui, a surtout excité leur verve2), et celle des

chansonniers :

«Les lièvres blanches d'Albigny
Que devant toi tu vis sortir
Etoient l'échantillon sans doute
De cette fatale déroute »3).

Dans le folklore et la superstition, le lièvre occupe une
place d'importance4). Il est l'animal des sorcières, qui souvent
se changent en lui5); il incarne les puissances démoniaques
et infernales; il annonce la maladie et la mort6). En rencontrer
sur son chemin est un présage de malheur7), spécialement

') Fazy, Hist. de Genève à l'époque de l'Escalade, 1902, 440. — Thourel,
Hist. de Genève, II, 1833, 390: «Cependant de sinistres pressentiments agitaient
l'âme de ces guerriers, bien que fort nombreux et armés de toutes pièces;
leur conscience timide, comme celle de l'homme qui va commettre une
mauvaise action, la rendait accessible aux craintes les plus puériles. A Champel,

un lièvre qui s'élance et fuit jette l'épouvante dans les rangs». — Cf. encore

Dufour-Vernes, Les défenseurs de Genève à l'Escalade, 1902, 9, etc. — 2) Cf.

encore: Leti, Historia Ginevrina, Amsterdam, 1686, III, 418; Bérenger,
Hist. de Genève, 1773, II, 284: «en approchant du lieu où ils tendaient, leur
âme s'ouvrit à diverses craintes. Un lièvre qui se lève et fuit les intimide..»;
Picot, Hist. de Genève, 1811, II, 305: «la vue d'un lièvre qui passe et

repasse à plusieurs reprises au milieu d'elles, leur parut d'un mauvais augure»;
Guillot, L'Escalade, Trois récits, 1902, 79; id., L'Escalade de 1602, 14, etc.

— 3) Votre Escalade, Savoyards, Chansons de l'Escalade, éd. Penard, 1916,

n° 2. - «Le lièvre», poésie de Reichstetter: «Mais lièvre, mon ami, tu ignores
peut-être / que dans tes ascendants il se trouve un ancêtre / Lequel, bien loin
de fuir, traversant une route, / Faillit tout renverser, presque mit en déroute /
Une armée et ses généraux... /Il fallut qu'à l'instant le saint Père Alexandre /
Monté sur une mule, et craignant d'en descendre, / Prit son grand courage
à deux mains: / Vade retro, dit-il, Satanas! Les oreilles / Du bon grand père
lièvre, à des cornes pareilles, / Barraient, sinistres, le chemin ...», dans: La nuit
du 11 décembre 1602, avec gravures de Monod, et poésies de Reichstetter,
1902, 44; Becdelievre, 105; Piachaud, L'Escalade, 1935, 37: «Ils étaient vrais,
les funestes présages / Du lièvre blanc, des jeux dans les nuages / Qui leur
faisaient si peur, hier en venant; / Ils étaient vrais, on le voit maintenant.»
— 4) Hoffmann-Krayer, Handwörterbuch d. deutsch. Aberglaubens, s. v. Hase ;

Melusine, III, 265; Vili, 25. — 5) Hoffmann-Krayer, s. v., 1508, n° 5. — 6) Ib.
1511, n° 8; 1512. — ') Ib. 1514, n° 14.



132 W. Deonna

pour les guerriers — on connaît de nombreux exemples de
cette croyance au moyen âge1) —, et surtout si le lièvre est

blanc2). Si la couleur blanche est souvent favorable, apotro-
païque3), elle peut aussi être démoniaque et néfaste: sorciers
et sorcières éprouvent une prédilection marquée pour elle, se

transforment en animaux blancs4); les démons de la maladie,
les animaux annonciateurs de mort, sont aussi blancs5).

La chanson de Rocati est cependant d'un autre avis:
«Ils avaient vu courir des lièvres blancs
Dont ces sorciers prenaient bonne espérance»6).

Elle n'a pas nécessairement tort. Un fièvre qui court sur
votre chemin peut être un heureux présage7); ceci dépend
de la direction qu'il suit: de gauche à droite il est
favorable, de droite à gauche funeste8). A vrai dire, ce peut être
aussi l'inverse! En magie, comme en toute activité humaine,
les contraires se touchent et s'identifient9).

Il est regrettable que les Savoyards n'aient pas recouru
à quelque rite conjurant le pouvoir malfaisant du lièvre, par
exemple cracher trois fois10), ou qu'ils n'aient pas songé à

l'attraper. Diverses parties de l'animal constituent des

talismans contre le mal11), ou d'utiles remèdes contre les
maladies12). Et certes ses vertus leur eussent rendu grand service
ce soir-là, car

«Evax et Aaron disent que, si l'on en joint les pieds
avec une pierre ou avec la tête d'un merle, ils rendront
l'homme qui les portera si hardi, qu'il ne craindra rien. Celui
qui les attachera à son bras ira partout où il voudra et y
retournera sans danger»13).

Ils avaient aussi aperçu dans le ciel des colonnes de feu:
«Un qui aperçut des colonnes de feu dit:
Qu'est-ce que cela qui me trouble la vue?
Devers Champel, l'air est tout rayonnant. —
Ce sont les gibets, qui sont de bois luisant»14).

') Hoffmann-Krayer, s. v., 1515. — 2) Ib. 1512, ex.: lièvre blanc,
annonciateur de maladie, de mort. — 3) Ib. s. v. Weiss, 339, n° 3, Weiss als

Zauberfarbe; apotropaïque, 341; favorable, 351. — 4) Ib. ex. — 6) Ib. 349ss.

— 6) La chanson de Rocati, rabobinée par Jean Mussard, 1903, n° 8. —
') Hoffmann-Krayer, s. v. Hase, 1514; 1516, n° 17, Hase als Glückzeichen.

— Voir en songe courir un lièvre annonce richesses acquises à force de travail

et d'esprit. Flamel, Le livre d'or, Paris, 1842, 93. — 8) Ib. 1516, n°17;
1519, n° 22. — 9) Ib. 1516. — 10) Ib. 1516, n° 18, Abwehr. — ") Ib. 1508,
n° 4. — 12) Ib. 1520, n° 24, Volksmedizin. — 13) Les secrets admirables du
Grand Albert, Paris, 1914, 71. — u) La chanson de Rocati, rabobinée par Jean



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 133

Ces assertions sont anciennes, et déjà rapportées par
Simon Goulart:

«En chemin, ils se donnèrent diverses alarmes et
présages par les choses qui leur apparurent, comme fusées et
colonnes de feu en l'air, lièvres ou autres bestes courantes .s1).

Des historiens catholiques les ont taxées de légendes,
comme le récit des «billets» et autres faits superstitieux de
cette nuit de l'Escalade2). L'analyse que nous avons donnée
du texte des «billets» en a prouvé la réalité. Rien n'empêche
aussi de penser que les assaillants, croyant en leur vertu,
n'aient cru de même à des présages. En cela ils n'auraient du
reste pas différé de leurs contemporains, même réformés, nous
le noterons plus loin.

Toutefois, ne s'agirait-il peut-être pas d'un lieu commun,
d'une formule consacrée en pareil cas? On le supposerait, à

lire le récit que le Citadin donne d'une autre Escalade manquée
de Genève par les Savoyards, celle de la «nuit des Echelles»
qui eut lieu en 1529:

«Car le Jeudy avant Pasques 1529 après minuict ils
vinrent avec grande quantité d'eschelles bien près des murailles,
prétendans prendre la ville d'assaut. Ils étaient plus de 3500
couverts de cuirasses. Mais entre eux furent saisis de telle
frayeur envoyée du ciel qu'ils n'eurent haste que de gagner
au pied, sans mesme avoir le loisir d'appliquer leurs eschelles...
Ceste entreprise, ou ceste nuict, fust depuis toujours nommée
la nuict des Eschelles, ou de l'Escalade»3).

28. L'efficacité des «billets» de l'Escalade.
Ces «billets» ont-ils été utiles à ceux qui les portaient?

On pourrait le croire, selon Esaïe Colladon:
«Le dit La Crose commence à en attaquer un, et ne

savoit où le blesser, tant il était bien armé de casque et de
cuirasse, et comme malheureux avoyent la plupart des billets
et des charmes»4).
Mussard, éd. 1903, n° 9. — Piachaud, L'Escalade, 1935, 19: «Les vaines
terreurs de l'armée en chemin, comme les signes apparus dans les nuages de
la nuit, lances et chevrons de feu, étonnèrent les courages, et ce n'étaient que
les jeux célestes de la bise et de la lune au-delà des nuées épaisses». —
') Dufour-Vernes et Ritter, Hist, de l'Escalade, 46 (attribuée à Piaget). —
2) Becdelievre, L'Escalade de 1602, 1903, 82: «aussi l'on comprend, sans

trop de peine, que M. Fazy ait décrit, sur la foi de ses devanciers, les
terreurs folles des Savoyards. C'est toujours un lièvre inonensif, ou des pieux,
ou même des clartés imaginaires, qui suffisent à les faire trembler...» —
3) Le Citadin de Genève, 1606, 99. — 4) Récit de l'Escalade du 12 décembre
1602, tiré du Journal d'Esaïe Colladon, 1883, 5.



134 W. Deonna

Cependant, beaucoup furent tués pendant l'assaut, et
d'autres, faits prisonniers, furent pendus! Avant de gravir
l'échelle où l'attendait le bourreau, l'un d'eux récita le Psaume
51 : le fit-il en acte de contrition, ou songea-t-il que sa vertu
protectrice pourrait peut-être encore le sauver au dernier moment?

«Un autre, natif de.. un peu avant que de monter sur
l'échelle, récita en latin avec fort bonne prononciatiou le psaume
51, et comme M. de la Faye le luy interprétait, il dit qu'il
n'entendoit aucunement le latin. Etant sur l'échelle, en propres
termes loua Dieu de la grâce qu'il lui faisait de l'avoir à ce
port salutaire pour pouvoir reconnaître ses fautes, car disait-
il, tous les vices et meschancetés qu'on peut imaginer en un
jeune homme, faites état que j'en suis coupable»x).

IV. Les «billets» et l'Eglise.

29. L'Eglise et l'Escalade.
Le texte des «billets» n'a pas été composé spécialement

pour l'Escalade — contrairement à ce que Dufour-Vernes et
Ritter supposaient pour l'un d'entre eux (n° 13) — et nous
avons démontré qu'il répète des formules courantes.

Mais ont-ils été écrits, confectionnés, spécialement à cette
occasion? On peut répondre négativement pour certains, qui
devaient être portés auparavant déjà par leurs possesseurs: tel
assurément le bulletin de pèlerinage au Mont Gargan (n° 20),
l'invocation à l'ange gardien (n° 17), la formule contre la fièvre
(n° 16); on ne comprendrait pas que ces textes spéciaux aient
été remis aux combattants de préférence à d'autres mieux
adaptés à la circonstance. Ajouterons-nous le billet avec «caractères»

(n° 19)? Il n'est guère plausible — sinon impossible
— que des prêtres aient donné eux-mêmes un billet dont la
teneur, manifestement entachée de superstition, était formellement

condamnée par l'Eglise. Remarquons que les autres textes,
s'ils ont été aussi désavoués par l'Eglise — nous le verrons —,
ne contiennent cependant que des citations bibliques et des

noms divins, mais aucun nom étrange ou cabalistique, dont
les oraisons de l'Enchiridion sont pourtant pleines.

On a présenté l'Escalade autant comme une croisade
de la Rome catholique contre la Rome protestante, que comme
une entreprise politique du duc de Savoie2). Elle aurait été

*) Ib. 8 — 2) Ceci semble avoir été admis même par les écrivains
catholiques, Becdelievre, L'Escalade de 1602, 1902, 33: «Saint François de



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 135

préparée au Jubilé de Thonon en 1601 '), pour détruire ce
nid d'hérétiques2), et favorisée par le pape Clement VIII, par
Saint-François de Sales. Il n'y a pas lieu ici d'entrer dans la
discussion qui oppose sur ce point les écrivains réformés3) et
catholiques, ces derniers s'efforçant de dégager l'Eglise de
toute préméditation et participation4). Nous ne voulons
examiner que le rôle attribué par la tradition à l'Eglise et tout
particulièrement au Père Alexandre dans la distribution des
«billets».

30. Le Père Alexandre et les «billets».
«Quelques capucins étoyent mellés en ces troupes hors

la ville et aussi un jésuite»5).
Ce «Jésuite très furieux», ce «caphard Jésuite», que les

historiens6) et les chansonniers7) ont invectivé et ridiculisé à

l'envi, est le Père Alexandre8), soit l'Ecossais Alexandre
Huma e us, ou Hume, que S. François de Sales avait appelé
avec d'autres pour ramener le Chablais au catholicisme, et

auquel il avait confié la direction du collège de Thonon9).
Sales ne jugeait pas l'Escalade autrement que le Père Alexandre. Aussi, dix-
neuf ans après l'échec, le 29 novembre 1621, il écrivait à M. Carron, et lui
parlait de ce M. de Saunaz, qui était mort, disait-il, à moytié martyr, dans
Genève. A ses yeux, l'entreprise de 1602 avait je ne sais quoi qui rappelait
une croisade, et les victimes du 12 décembre lui paraissaient être mortes à

moitié sans doute pour le service de Son Altesse, mais à moitié aussi pour
leur religion.» — ') Vray Discours, 1603, 4; Goldast, éd. Gardy, 1903, 43-4;
Spon, Hist. de Genève, 1730, I, 421, etc. — 2) Goulart décrit les cruautés

que les vainqueurs réservaient aux Genevois vaincus: «quant aux Ministres
de l'Eglise de Genève, ils étaient condamnés à être tenaillés, brûlés à petit
feu, et leurs corps réduits en poudre, réservée la tête du plus ancien d'eux
tous, laquelle eût été portée à Rome et offerte en agréable présent au Pape».
—¦ 3) Gaberel, Hist. de l'église de Genève, II, 1855, 475 ss.; id., L'Escalade
et François de Sales, Réponse aux Annales catholiques, 1853; Gardy, Histoire
de la survenue inopinée, 1903, 43 ss. — 4) Fleury, Un mot sur l'Escalade de

1602, s. d., 5; Réfutation des calomnies de M. le ministre Gaberel contre S.

François de Sales relativement à sa prétendue violence de la mission du Chablais
et sa prétendue influence sur l'Escalade de Genève, Annales catholiques de

Genève, 1852. — Sur le rôle du pape, Becdelievre, L'Escalade de 1602, 1903,
34 ss.; 149, XII, référ ; sur le rôle de S. François de Sales, ib., 147, XI, référ.
— 6) Relation de 1602 ; Th. Dufour, Deux relations de l'Escalade, 1880, 12.

— °) Voir annexe I. — 7) Voir annexes II, III. — 8) Dénommé parfois par
erreur Abraham, Alexis. — 9) Th. Claparède, Le Père Alexandre, MDG, XVII,
1872, 118; Becdelievre, L'Escalade de 1602, 1903, 142, IX (détails et
références); G. Fatio, Le Père Alexandre, L'Escalade de Genève, 335e anniversaire

1602-1937, publié par la Compagnie de 1602, fig. et spécimen de l'écriture

du Père Alexandre, et sa signature, dans les registres de baptême de

l'église de Thônex près Genève, 1604; Alexandre Hume s'était en effet
installé à la cure de Thônex en 1604; il mourut à Chambéry en 1606.



136 W. Deonna

Il est très vraisemblable qu'il assistait à l'Escalade de Genève,
au pied des échelles, exhortant les soldats en qualité
d'aumônier de l'armée1); il y aurait été blessé par la chute sur
lui d'un assaillant précipité du haut des murs2). Lui et d'autres
ecclésiastiques avaient préparé les soldats et leurs chefs par
la confession et la communion. D'Aubigné prétend qu'ils
avaient administré l'extrême-onction à certains d'entre eux, tel
Brunaulieu3), assertion qui a été mise en doute4).

*) Becdelievre, 145: «Pour ce qui est de l'Escalade, des harangues faites
au cours de la nuit fameuse, ou de la distribution des billets et des amulettes,
pas plus que la «Vie de Granier», les notices ne nous renseignent. Pourtant
il eût été curieux de préciser enfin le rôle historique du «jésuite très furieux».
L'une de ses biographies cependant indique que, durant un certain temps,
Alexandre vécut dans les armées de Charles-Emmanuel en qualité d'aumônier.
A force de zèle et d'efforts, il parvint à ramener aux pratiques d'une vie
chrétienne des soldats, qui sans doute les avaient négligées. Surtout il
s'attachait à ce qu'aucun d'entre eux ne fût emporté par la mort à l'improviste.
Aussi, dès que le bruit d'une bataille ou d'un engagement se faisait entendre,
notre aumônier partait pour soulager les blessés, corps et âmes. Même,
s'il ne pouvait arriver autrement, sans s'exposer à une perte assurée, il
s'étendait par terre et s'avançait en rampant. Peut-être, c'était en décembre
1602 qu'Alexandre Humaeus remplissait ces fonctions; dès lors il paraîtrait
moins improbable qu'il se fût trouvé sous les murs de Genève. Mais la notice
ne donne aucune date et elle continue de laisser plus d'un point dans
l'obscurité. Dans tout ce que racontent les chroniqueurs genevois, il y a probablement

un fonds de vérité, bien mince peut-être, avec une grosse part de légende.
Au reste, plus d'un trait qu'on reproche au missionnaire, ou qu'on tourne en
ridicule, est plutôt à sa louange; avant le combat, il encourage les soldats; il
les réconcilie avec Dieu ; dans la déroute, il vient relever les blessés, au risque
d'être atteint lui-même, ou écrasé sous le poids de guerriers qu'on précipite
du haut des remparts. N'est-ce pas là pour un aumônier militaire remplir
noblement son devoir?» Ib. 32: «Si nous nous mettons à leur point de vue
(des Savoyards), ce qui conviendrait parfaitement, lorsque nous parlons d'eux,
la conduite du Père Alexandre, si tant est qu'il ait agi et parlé, dans la nuit
de l'Escalade, comme on le fait agir et parler, nous semble très naturelle.
Elle perd ces surcharges naïvement ridicules, dont on l'a couverte à plaisir.
Je suppose qu'il se soit en effet trouvé au pied des échelles, encourageant, au
besoin confessant et absolvant; il n'était sans doute pas là moins à sa place,
que n'était à la sienne le pasteur de Montauban, Daniel Charnier, lorsqu'en
1621, tandis que Louis XIII assiégeait la ville, il excitait au combat les soldats
huguenots. Aucun Genevois, que je sache, n'a jamais songé à bafouer Charnier
de ce qu'il ait ainsi rempli ce qu'il pensait être son ministère, encore moins
de ce qu'il ait trouvé la mort en l'accomplissant » — 2) Vray Discours, 1602,
22: «dont Père Alexandre ne se trouve guère bon marchand, quelques armés
estans lourdement cheus dessus luy»; Spon, Hist. de Genève, I, 1730, 433;
Fazy, Hist. de Genève à l'époque de l'Escalade, 1902, 449. — 3) D'Aubigné,
L'Escalade, éd. Dufour-Vernes et Ritter, 1884, 6: «Les Jésuites avoient tous
les jours précédens fait confesser, communier et jurer sur l'hostie les principaux,

entre autres Brunaulieu, Picard, gouverneur de Bonne, premier
entrepreneur, s'estoit fait donner l'extrême-onction pour ne vouloir, ayant failli à
son entreprise, survivre à son malheur.» Cf. aussi la chanson de Rocati. — Cette
assertion est reprise par l'auteur des Chansons de l'Escalade, précédées d'un
Précis historique sur l'Escalade, 1845, 3: «Ils avaient communié avant de partir,

et avaient reçu de la main de leurs prêtres des billets, sortes d'amulettes
qui devaient les préserver de mort violente; l'on assure que Brunaulieu s'était
fait donner l'extrême-onction jurant qu'il ne survivrait pas à sa honte si son
entreprise venait à échouer.» — 4) Becdelievre, 80, 82, dit de Fazy: «du



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 137

Elle contrevient en effet aux défenses de l'Eglise:
«On s'exposeroit à la superstition du faux culte, si on

donnoit l'Extrême-Onetion à des soldats qui iroient à l'assaut
d'une place, ou à une bataille où il seroit probable que
plusieurs perdroient la vie Aussi cela est-il défendu expressément

par le quatrième Concile Provincial de Milan, en ces
mots: Parochus Extremae unctionis Sacramentum illis ne
ministret nempe ad bellum proficiscentibus.

La même défense est faite par le Concile Provincial d'Aix
en 1585, par le Rituel romain de Paul V, etc.; presque tous
les Rituels modernes disent dans le même sens: Non minis-
tretur praelium inituris, etc.» x).

Mais l'interdiction n'a-t-elle pas été rendue nécessaire par
l'usage abusif, et par suite ne confirme-t-elle pas celui-ci?

Le Père Alexandre apparaît surtout comme le distributeur

aux soldats des billets superstitieux2); aussi parle-t-on
communément des «billets du Père Alexandre»3). Dufour-Vernes
va jusqu'à prétendre que sa présence à l'Escalade ne
s'explique que pour ce motif4). D'autres textes font remettre ces
billets par «des Jésuites de Thonon»5), d'autres encore dissocient

le nom du Père Alexandre et les billets6). Si donc
l'existence de ces derniers est certaine, il est difficile de dire s'ils
avaient été remis par le Père Alexandre, par d'autres prêtres,
ou si les soldats les tenaient d'une autre source, peut-être de
leur propre initiative. Nous avons vu qu'il dut en être ainsi

pour quelques-uns de ces billets tout au moins (cf. n° 29).

31. Les «billets» bénis par le Pape.

D'Aubigné affirme que ces billets avaient été «bénits par
la main du Pape» ; Leti les fait distribuer aux soldats «de la
part du Pape». Quelle que soit la participation, discutée7), de

moins il a laissé de côté l'aventure de Brunaulieu et de son extrême-onction».

— >) Thiers, éd. 1777, IV, 335-6; Le Brun, II, 1736, 281. — 2) Vray
Discours: «il les avait auparavant la plus part charmés et abusés avec certains
billets.» —D'Aubigné: il «avoit distribué aux premiers (ceux qui s'étaient
approchés des échelles) certains billets ..» — 3) Geisendorf, 580. — 4) Dufour-
Vernes, Les défenseurs de l'Escalade, 1902, 10: «Ces 300 hommes, choisis

parmi les plus résolus, ont les avait chargés d'amulettes, outre la communion
qui leur avoit été donnée, la superstition et les pratiques religieuses de l'Eglise
romaine d'alors marchant de pair. Le Jésuite Alexandre, dont on ne
s'explique pas autrement la présence pour un simple coup de main, se tenait au

pied des échelles, les encourageant par de fallacieuses promesses». — 5)

Goldast; ms. Archives de Genève, n° 115. — •) Simon Goulart (Piaget). —
') Cf. n° 29.



138 W. Deonna

Clément VIII à l'Escalade de Genève, il est vraisemblable que
cette attribution a été suggérée par le texte d'un des billets,
mentionnant le Pape Léon IH: «epistola. quam Leo Papa
misit ,>f).

32. L'interdiction des «billets» par l'Eglise.
Est-ce à dire que nous nions toute participation des prêtres

à la distribution de ces billets? Assurément non.
«Il s'est trouvé en d'infinis procès, que les sorciers bien

souvent sont prêtres, ou qu'ils ont intelligence avec les prêtres ;

et par argent, ou par faveurs, ils sont induits à dire des messes
pour les sorciers, et les accomodent d'hosties, ou bien ils
consacrent du parchemin vierge, ou bien ils mettent des anneaux,
lames charactérisées, ou autres choses semblables sur l'autel,
ou dessous les linges : comme il s'est trouvé souvent... Or
c'est double impiété en la personne des prêtres ...»2).

La remise de «brevets» ou «billets» a maintes fois été

interdite aux prêtres par l'Eglise. Citons quelques textes, dont
les dates sont voisines de l'Escalade:

Le Concile provincial de Tours, en 1583 «défend à tous
les Ecclésiastiques, sous peine de suspension, et à tous les
laïques, sous peine d'excommunication, de se servir de Brevets».

Le même concile «défend à tous ecclésiastiques sous
peine de suspension, et à tous laïques sous peine
d'excommunication, de se servir de certaines formules de prières
conçues en des termes inconnus, et qu'ils récitent tout bas, pour
guérir les maladies, et d'y ajouter foi en quelque manière
que ce soit».

«Le synode de Bordeaux, sous Monsieur le Cardinal de
Sourdis, archevêque de Bordeaux en 1600, déclare pour
excommunié tous prêtres et clercs, qui sous prétexte de quelque
maladie ou autrement, donnent des Brevets, Ceintures ou
Billets, où il y a herbes, paroles ou autres choses réprouvées
par les saints Décrets»3).

«Et les Constitutions et Instructions synodales de S. François

de Sales et de M. D'Aranton d'Alex, évoques de Genève,
portent: Et parce qu'il se pourroit faire qu'il y auroit des
Ecclésiastiques qui par simplicité ou ignorance usent de
Conjurations pour guérir les maladies, Nous leur ordonnons de
s'en abstenir sous peine d'excommunication»4).

*) Cf. n08 7-8. — 2) Simon Goulart, Thrésor d'histoires admirables, 1610,
1050-1. — 3) Thiers, I, 367, 398. — 4) Ib. 439-40. «Puis donc, ajoute Thiers,
qu'il est défendu sous de grandes peines, et aux Ecclésiastiques et aux laïques
de guérir les maladies par Conjurations ou Oraisons, tous ceux qui entreprennent

de le faire, ne sont-ils pas manifestement rebelles aux ordres de l'Eglise'»



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 139

Répétons-le : si l'on défend une pratique, c'est bien parce
qu'elle existe. Si S. François de Sales, évêque de Genève, dont
l'histoire est intimement liée à celle de l'Escalade, la défend
aux ecclésiastiques de son diocèse, n'est-ce pas qu'il les
supposait capables d'y recourir?1)

Des ecclésiastiques de bonne foi éprouvaient eux-mêmes
quelques hésitations quant à la légalité religieuse de certaines
oraisons :

«Parmi les Pères qui assistèrent au Concile de Trente, il
y avoit un Archevêque Grec qui présenta aux Cardinaux Pré-
sidens du Concile en 1546 un remède qu'il disoit être infaillible

pour la peste C'étoit une oraison qui commençoit par
ces mots: «Crux Christi salva me», et qui devoit être écrite
et faite en certaines circonstances fort suspectes. Celui qui la
présentoit étoit un homme de grande sainteté, «magnae sancti-
tatis», et il est à croire qu'elle ne contenoit rien de faux, rien
de ridicule, rien d'impertinent.

Cependant Moure, dans son Traité des Charmes et des
Enchantements assure qu'elle est suspecte, et Marchinus qu'elle
est superstitieuse, et qu'elle a été déclarée telle par la
congrégation des Cardinaux. Je tiens cette histoire de Diana, qui
la rapporte dans sa Somme»2).

Nous connaissons cette oraison incriminée : elle figure
dans l'Enchiridion du Pape Léon, et nous l'avons déj à citée,

parce qu'elle n'est qu'une variante de l'oraison à la croix
d'un billet de l'Escalade (cf. n° 8).

De bonne heure, l'Eglise a énergiquement lutté contre
la superstition sous toutes ses formes8); à travers les siècles,
elle a réitéré ses défenses d'y recourir, par de multiples décrets

qu'énumèrent et citent les anciens auteurs4).
Elle condamne les «brevets» ou «billets». Le Concile

provincial de Rouen, en 1445, ordonne que
«ceux qui porteront des Brevets ou Billets à leur cou

jeûneront et demeureront en prison pendant un mois pour
la première fois»5).

Saint Charles Borromée, Jean-François Bonhomme, évêque
de Verceil, le Concile provincial de Tours en 1583, s'expriment
de même. Ce dernier ordonne sous peine d'excommunication :

') «Au XVIe siècle, l'herboriste Bock constate que la magie est plus
pratiquée par le clergé que par l'homme du commun». Cité par Marzell,
dans Sudhoffs Archiv f. Gesch. d. Medizin u. d. Naturwiss, XXIX, 1936, 20 ;

Delatte, Herbarius (2), 1938, 155. — 2) Thiers, I, 406-7; Le Brun, I, 99. —
3) Leclercq et Cabrol, s. v. Amulettes, 1786 ss. — 4) Thiers, Traité des
superstitions qui regardent les sacremens; Le Brun, Superstitions anciennes et
modernes; etc. — 6) Thiers, I, 366.



140 W. Deonna

«que ceux qui porteront sur eux. ou qui attacheront
à leur cou certaines paroles écrites, ou certaines oraisons, dans
la pensée qu'ils ne périront jamais, ni par l'eau, ni par le feu,
et qu'ils obtiendront tous les biens qu'ils pourront souhaiter,
ayent à les remettre entre les mains des Evêques .»')

Le synode de Bordeaux en 1600, les Statuts synodaux
de l'évêque de Cahors en 1638, réprouvent de même les «billets»,

«qui sont encore condamnés en termes formels par les
Statuts synodaux de Sens, en 1658, par ceux d'Evreux, en
1664, par ceux de S. François de Sales et ceux de M. d'Aranton
d'Alex, évêques de Genève, par ceux d'Agen en 1673 et par
les Ordonnances du diocèse de Grenoble»2).

«Il y a, disent encore les «évêques de Genève» dans les
Constitutions synodales, de la superstition, si les noms ou
caractères dont on se sert sont inconnus ou obscurs, tels que
ceux que l'on trouve dans les brevets dont on se sert pour
guérir la fièvre ou autre maladie»3).

Thiers ne se fait pas faute d'insister et de préciser:
«L'Eglise, dit-il, rejette les Philactères ou Préservatifs,

les Ligatures, les Brevets ou Billets, les ceintures d'herbe, les
figures, les caractères, les paroles et les oraisons, les pratiques
et les cérémonies, par lesquelles certaines personnes
superstitieuses entreprennent de guérir les maladies; et elle regarde
toutes ces choses comme des ouvrages des ténèbres, des restes
de l'idolâtrie, et des inventions du Démon

Et il est clair que cette condamnation doit s'étendre
à tous les Brevets ou Billets, de quelque matière qu'ils soient,
d'étoffe, de toile, de papier, de parchemin, liés, attachés,
suspendus, roulés, plies, taillés, coupés, seuls ou enfermés dans
des plumes, dans du bois, dans de l'os, dans de l'or, dans de
l'argent, dans de l'ivoyre, etc. Surtout lorsqu'ils contiennent
quelque fausseté, ou qu'on y mêle des paroles saintes avec
des vanités, ou des caractères qui n'ont nulle proportion avec
les effets qu'on attend; ou que pour s'en servir on met son
espérance dans la manière de les écrire, de les lier, de les
plier, de les rouler, de les tailler, de les porter, de les attacher,
comme s'il falloit qu'ils fussent écrits sur du parchemin
vierge, ou au soleil levant. .»4).

Les oraisons protectrices — nos «billets» en contiennent
plus d'une — peuvent être bonnes en elles-même, quand elles
sont faites de textes sacrés. Cependant l'Eglise les considère

comme superstitieuses, quand on attribue à leurs paroles une
vertu occulte5), quand elles n'ont pas été approuvées par

*) Thiers, I, 367. — 2) Ib. 368. — 3) Ib. IV, 58. — 4) Ib. I, 368; 282.

6) Ib. IV, 74: «Il y a de la superstition autant de fois qu'on met toute



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 141

elle et utilisées par des personnes autorisées par elle*). Est à

rejeter pour ces raisons, par exemple, l'oraison qui contient la
formule «Potentia Patris, etc.» d'un de nos «billets» (n° 16).

«Il semble qu'il n'y ait rien dans cette oraison que de
fort raisonnable. Elle paraît pieuse, la plupart des paroles
dont elle est composée sont prises ou de l'Ecriture sainte, ou
du Canon de la Messe Néanmoins, cette oraison fut
déclarée superstitieuse et illicite, et l'on défendit à toutes sortes
de personnes de s'en servir»2).

Quant aux oraisons qui contiennent des paroles étranges
— l'Enchiridion en donne maint exemple —, quant aux «caractères»,

tous sont repoussés avec horreur.

33. Condamnation de l'Enchiridion.
Bien que certaines préfaces de ce livret s'efforcent de

prévenir l'accusation de magie et de superstition3), il a été
condamné par l'Eglise en des termes énergiques4). Thiers le
qualifie de «détestable, abominable livre», et, après avoir donné
une analyse détaillée de son contenu, conclut par ces mots:

l'efficacité des paroles, pour saintes qu'elles soient, en quelque circonstance
vaine et inutile, comme si on croyoit que pour guérir un malade, il faut dire
trois Pater, avant le soleil levé.»— l) Thiers, I, 396: «Ainsi afin que les ex-
orcismes, les bénédictions et les oraisons soient dans l'ordre de l'Eglise, et
qu'on ne puisse les soupçonner de superstitions, elles doivent être faite» par
les personnes que l'Eglise autorise pour cela, et avoir elles-mêmes l'approbation
de l'Eglise. Sans ces deux conditions, elles sont illicites, et il y a de la
superstition à s'en servir» ; ib. 389 ss., Condamnation de ces oraisons, et textes. —
Wier, Histoires, disputes et discours, éd. Paris, 1885, H, 25: «De l'exécrable
abus de la Sainte Ecriture et des noms de Dieu en la magique oraison des

malades et en autres actes». — 2) Thiers, I, 403-4; Le Brun, I, 96b, 98. — 3) Ed.
1633, 10-11: «L'expérience que l'on en fera dissipera les doutes que l'on pour-
roit avoir, sur cet article, et la raison bannira les scrupules qui pourroient
naître de la pensée qu'il y eut en cela de la magie, ou de superstition Qu'ainsi
ne soit, pourroit-on avec raison taxer de magie ou de superstition ce que
Moyses ordonna de la part de Dieu, même au peuple d'Israel, de dresser la

figure d'un serpent d'airain pour guérir ceux du peuple qui après avoir été

piquez mortellement par des serpens dont le venin étoit plus ardens que le

feu, se garantissoient de la mort en regardant seulement cette figure du
Serpent d'airain. Estimera-t-on que le Patriarche Jacob ait été un magicien, ou
un homme superstitieux, pour s'être servi de la figure de baguettes bigarrées
qu'il présentoit à ses brebis pour leur faire faire des agneaux de différentes
couleurs » — 4) Cf. Deonna, L'inscription de Philibert Berthelier, Rev. d'histoire

suisse, 1924, 388, référ. — Thiers, I, 272: «ce détestable livre»; I, 301:
«l'abominable livre intitulé Enchiridion manuale precationum» ; IV, 57:



142 W. Deonna

«Voilà l'analyse que j'ai cru être obligé de faire de
l'Enchiridion manuale precationum, afin que ceux entre les mains
desquels il pourra tomber sçachent que c'est un véritable livret
à brûler» *).

Toutes les oraisons protectrices qu'il contient sont
superstitieuses2), entre autres celle qui est écrite tout au long en l'un
des «billets» de l'Escalade, l'Oraison à la croix, avec son
préambule (cf. n° 8).

«Il y a dans ce même livre une autre oraison qu'on dit
que le même Pape Léon envoya à Charlemagne et dont le
titre ne promet guères moins que celui de la première. Elle
commence par : Crux Christi quam semper adoro f Crux Christi
sit in porta certa salus f, etc.»3).

«L'oraison prétendue du Pape Léon, «Crux Christi, quam
semper adoro etc.». S'imaginant que ce faux, cet impie, cet
exécrable préambule qui se trouve encore dans ce malheureux

livre, seroit véritable: «Haec sunt verba quae Leo Papa
Carolo Magno Regi ac Imperatori misit quorum virtus est
probata. Quaecumque igitur persona ea supra se portaverit, aut
legerit, seu legi fecerit, eo die evadet pericula malae mortis,
neque ignis, neque aquse offensionem ullam patietur, etc.»4).

«l'abominable Enchiridion manuale precationum» ; Le Brun, I, 73, 231. —
Thiers, I, 411: «Pour empêcher que nos ennemis ne nous fassent du mal,
et pour être délivrés de toutes sortes d'infirmités et d'adversités : In principio
erat verbum, etc., Pater Noster, etc., Dulcissime Domine Jesu Christe, etc.,
qui est l'oraison superstitieuse faussement attribuée au Pape Léon, avec une
grande Préface qui promet merveilles, et qui commence par ces mots: S. Leo
Papa compilavit seu ordinavit sequentem orationem ..» Cf. Le Brun, I, 100. —
Thiers, ib. 85 ss.: «La vingt-sixième est la plus pernicieuse de toutes les
oraisons qu'on attribue sans sujet au Pape Léon. Elle se trouve dans l'Enchiridion

manuale precationum, et elle a plus de vertus que tous les Sacremens

ensemble, si le titre est véritable. Car il témoigne qu'en la disant ou en la
portant sur soi, on ne succombera jamais à la violence d'aucun ennemi; on
sera délivré de toute infirmité et de toute adversité, en quelque lieu qu'on se

rencontre; on ne sera jamais abandonné de Dieu en ce monde, dans quelque
nécessité et quelque danger qu'on soit; l'on arrivera toujours à bonne fin; on
finira ses jours heureusement; on ne mourra point ce jour-là, ni par le fer,
ni par l'eau, ni par le feu, ni de mort subite et mauvaise, ni sans confession;
l'ennemi n'aura aucun pouvoir sur nous, soit que nous dormions, soit que nous
veillions, soit que nous voyagions; on ne sera jamais vaincu, ni fait prisonnier
en guerre... Ce titre est plus que suffisant pour lui ôter toute créance.

Cependant que l'on couvre ordinairement le poison qu'on veut donner sous

quelque belle apparence, on fait commencer cette oraison par: In principio erat
verbum, etc » — J) Thiers, IV, 85-8; Le Brun, II, 222. — 2) Thiers, IV,
75. — 3) Ib. IV, 87; Le Brun, II, 222. — 4) Thiers, I, 272.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 143

Malgré ces anathèmes, ces formules superstitieuses et
talismaniques ont continué à être usitées de siècle en siècle,
et jusqu'à nos jours. N'avons-nous pas mentionné au XIXe
siècle une oraison à la Sainte Croix, dérivée de celle du Pape
Léon? (cf. n° 8). Le curieux ouvrage de P. Parfait, L'Arsenal
delà dévotion, que nous avons plus d'une fois cité1), renferme
maint exemple d'oraisons, de médailles, de scapulaires, etc.,
dont beaucoup remontent à de très anciens prototypes et ont
souvent reçu l'approbation de l'Eglise.

V. Superstitions à Genève après la Réforme.

34. La protection divine et les présages à Escalade.

Les Genevois ridiculisaient le Père Alexandre et ses

«billets»; beaucoup d'entre eux cependant croyaient à leur
efficacité2), comme y croyaient leurs adversaires, et eux-mêmes
avant la Réforme3).

S'ils ont repoussé en 1602 l'assaut des Savoyards, n'est-
ce pas par une «miraculeuse délivrance»4)? Ce ne sont pas
eux qui ont remporté la victoire, mais Dieu, «Ce qu'è l'aino
le Maitre des Batailles», entre les mains de qui ils ne furent
que des instruments:

«Dedans sa main Dieu seul tient la victoire
C'est à lui seul qu'en demeure la gloire.»

*) 8° éd. 1876. — 3) On trouvera des références sur ce sujet dans mes
mémoires: Résumé historique de l'étude des traditions populaires et de la
maison rurale dans le canton de Genève, Archives suisses des trad, populaires,

XXVIII, 1928, 193; id., L'inscription de Philibert Berthelier, Revue d'histoire
suisse, 1924, 394; id., Les croyances religieuses et superstitieuses de la Genève

antérieure au christianisme, Bull. Inst. national genevois, 1917. — 3) H. Naef, Les
origines de la Réforme à Genève, 208, Les déviation de la piété, crédulité,
supercherie, hérésie, etc. — F. Demole, Une amulette d'archer trouvée à

Genève, Rev. suisse de numismatique, XXX, 1917; cf. Deonna, Talismans de

guerre, Indie, ant. suisses, 1921, 198 (M. Hoffmann-Krayer ne croit pas qu'il
s'agisse d'une amulette, mais plutôt de l'illustration d'une scène épique). —
Deonna, L'inscription de Philibert Berthelier, 207. — Inscriptions prophylactiques

sur les cloches de Genève, Deonna, Ce que disent les inscriptions des

cloches de Genève, Genava, III, 1925, 198; id., L'ancienne cloche genevoise
des Allinges, ib. XVI, 1938, 131. — En 1529, un enfant qui ne sait pas
encore parler prédit à son père, un larron, qu'il serait bientôt mort; le voleur
est pris le lendemain et exécuté. Geisendorf, 675. — 4) Vray Discours de la
miraculeuse délivrance, 1603.



144 W. Deonna

Et, dit Goldast, «ni l'homme ni la fortune, mais Dieu
seul qui renverse les batailles gouvernoit le tout»1). Jusqu'à
nos jours, les chansons de l'Escalade rediront la croyance en
cette main tutélaire qui arrêta l'ennemi:

«Il ne peut cependant, car une main l'arrête ;

Hésitant et craintif, au pied des vieux remparts.
Et l'assaut préparé longtemps comme une fête
S'écroula dans la nuit qui reçoit les fuyards.
C'est l'ange du Seigneur qui fut ainsi propice,
C'est sa main qui brisa l'affreux rêve de sang,
Et qui n'a pas voulu que la vague engloutisse
Le récif où brillait le phare éblouissant. .»2)

Quand, au matin de la victoire, les Genevois entonnèrent
en hymne de reconnaissance à Dieu le Psaume CXXIV3), qui
fut dès lors chanté à cet anniversaire4), se souvinrent-ils de

la valeur prophylactique des Psaumes, à laquelle les assaillants

avaient eu recours dans leurs «billets»? Pourquoi n'ont-
ils pas choisi plutôt, comme ceux-ci l'avaient fait, l'«Exurgat
Dominus Deus. Que Dieu se montre seulement..» si bien
adapté à la circonstance pour les uns comme pour les autres
(cf. n° 11)?

On avait annoncé aux Genevois longtemps d'avance les

préparatifs des Savoyards: «on ne parloit selon la coustume

que de prodiges, que de signes célestes»5); dans la nuit mémorable,

les défenseurs constatèrent l'efficacité des «charmes»
adverses (cf. n° 28), mais Dieu les rendit eux-mêmes invulnérables

aux balles, selon Goldast6), et opposa à celles-ci sa

protection non moins miraculeuse:
»YÊd. 1903, 80, d'après Judith, XXVI, 3. — 2) Poème de Ch. Bonifas,

L'Ange du Seigneur, inséré dans l'Escalade, trois récits, par Denkinger, Guillot,
Goth, 1; cité par Becdelievre, L'Escalade de 1602, 1903, 104. — 3) Vray
Discours, 57: «lequel a esté composé par le peuple d'Israël sortant d'un grand
péril, qui recognoit n'avoir pas esté sauvé par sa force, ains par la faveur de

Dieu, et racompte le danger duquel il est eschappé, lequel Pseaume se peut
aussi adapter à la miraculeuse délivrance de Genève en l'an 1602». — 4) Sur

le choix de ce Psaume, attribué sans doute à tort à Th. de Bèze: Bérenger,
Hist. de Genève, II, 1773, 294; Picot, Hist. de Genève, II, 1811, 320; Guillot,
L'Escalade, in L'Escalade, trois récits, 1902,103-4; id., La Nuit de l'Escalade,
68. — Becdelievre, L'Escalade de 1602, 1903, 153, XV, référ. et discussion.

— 6) Goldast, éd. Gardy, 1903, 72. — ") Gardy, ib. 41: «Goldast émet très
sérieusement une assertion qui montre à quel point, à cette époque, les hommes

même les plus instruits et les plus cultivés étaient encore superstitieux: à l'en

croire, les Genevois auraient été miraculeusement protégés contre les balles
des ennemis, qui ne les atteignaient pas».



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 145

«Un cas merveilleux et digne d'esbahissement arriva, c'est
que les habitans passoyent à travers les balles de plomb et
l'horreur des ennemis sans en estre atteints. Car ceux me
semblent exténuer la chose en disant le canon des pistolets
n'avoir esté percé à l'endroict du bassinet. « Car moi-mesme
entendis les baies voler avec sifflement. C'est à dire que celui
qui, lorsque Theodosius combatoit les Payens, rejectoit par
le moyen du vent les flesches des ennemis contre eux, est
celuy la mesme qui rendit les Genevois inviolables aux baies
des Savoisiens»1).

Est-ce au «maître des batailles» qu'il faut attribuer
l'étrange corrélation — elle frappa les esprits — entre le nombre
des têtes coupées des morts et des pendus, et les 67 années
écoulées depuis l'adoption de la Réforme à Genève?2)

35. Superstitions à Genève aux XVP-XVIP siècles.

Qu'on lise les écrits des XVIe et XVIIe siècles: il semble

qu'à cette époque la magie, la sorcellerie, les sciences occultes,
les superstitions aient fleuri plus que jamais. Genève ne fait
pas exception. Simon Goulart (1543-1628, de Senlis3), fixé à

Genève en 1566, en est curieux. Il publie à Genève en 1579
la traduction des Cinq livres de Wier sur les tromperies des

diables4), et en 1584 à Anvers celle de Gaspard Peucer, Les

devins, ou commentaires des principales sortes de divinations,
distingué en quinze livres, esquels les ruses et impostures de

Satan sont descouvert'es5). Lui-même réunit un Thrésor d'hs-

*) Goldast, 78. — 2) Récit de l'Escalade par J. Stoer, MDG, XIX, 173:
«Les testes de ceux qui demeurèrent sur la place, avec les 13 pendans, furent
coupées et mises sur le gibet, jusques au nombre de 67, et les corps jettes au
Rosne. Et on a trouvé que ce fust justement 67 ans après la Réformation et

l'Evangile presche à Genève». Cf. Becdelievre, 81-2. — Leti, Historia ginevrina,

III, 1686, 433: «Li superstitiosi fecero qualche argumento sopra questo

numero di 54 morti dentro la lotta, et 13 prigioneri, che in tutto furono 67,
ch'era appunto il numero degli anni da che haveva comminciato la Riforma».

— 3) Jones, Simon Goulart, 1917. — Avant lui Cornelius Agrippa, médecin,
théologien, etc., est aussi versé dans les sciences occultes; il vient à Genève

en 1521, y est reçu bourgeois en 1522, et quitte la ville peu après. Gautier,
La médecine à Genève, MDG, XXX, 1906, 17. — 4) Chez Jacques Chouet.

Jones. 21-2, 567. On a dit qu'il semble admettre le point de vue de Wier,
soit que les sorciers et les démoniaques sont des malades plutôt que des

suppôts du diable, ib. 22, 299-300. Ceci ne ressort guère de la lecture du Thrésor,
où il admet «l'énormité d'être des sorciers, qui ont convention expresse avec
le diable», éd. 1610, 1050. — 5) Jones, 591; Jacob, Curiosités des sciences

occultes, 377.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLI (1944) io



146 W. Deonna

loires admirables et mémorables de notre temps; Recueillies
de plusieurs auteurs, Mémoires, et Avis de divers endroits,
qui a paru en plusieurs volumes de 1600 à 1611x), salmigondis
de faits étranges, fantastiques et diaboliques, d'apparitions
prodigieuses2), qui témoigne de la crédulité générale d'alors.
L'auteur la partage; il admet que le diable peut être chassé
du corps d'un possédé par la lecture du 11e chapitre de S.

Luc3); il croit à la vertu des «billets»4).
Dépouillons les annales des historiens genevois, les

Registres du Conseil, ceux du Consistoire; on y glanera une ample
moisson de faits de ce genre. On scrute avec inquiétude le
ciel, grand livre ouvert où Dieu inscrit en lettres de feu les

présages qu'il envoie aux humains: comètes5), éclipses de soleil
et de lune6), coloration anormale du soleil:

«Ceste année 1600 le soleil apparut tout pasle et
mortuaire le long de l'année entière, puis en la suivante il reprit
sa naturelle couleur. Prognostique certain de ce qui arriva sur
la fin de l'année suivante 1602 sur les murs de Genève»7).

') Jones, 130, 177, 242, 630; Naef, Les origines de la Réforme à

Genève, 209. — 2) Voici les titres de quelques chapitres (éd. Marceau, 1610):
113: Comètes. — 46: Apparitions diverses en l'air. —¦ 549: Visions
merveilleuses en l'air. — 530: Visions estranges, effroyables et horribles. — 944:
Présages et visions notables. - 1038: Songes extraordinaires. - 1050:
Superstitions. - 718: Enchanteurs et magiciens punis. - 142: Démoniaques. Exemples
de diverses illusions de Satan. - 178: Efficace estrange de Satan. - 464:
Sorcellerie, impostures et estranges illusions de Satan descouvertes. - 826: Justice
redoutable et très juste du Jusge souverain sur Satan esprit meurtrier et sur
ses instrumens et adhérans. - 998: Ruses de l'esprit d'erreur. - 45: Apparitions
sataniques. — 3) Ib. 145: «Alors Clath, poussé d'un saint zèle, en présence de

tous ses domestiques, commence à commander à Satan qu'il eust à sortir, au
nom de Jésus-Christ, lisant l'onziesme chapitre de l'Evangile selon Saint Luc,
où il est fait mention du diable muet jette hors par la puissance de nostre
Sauveur, et aussi de Beelzebub prince des diables». — 4) Ib. 1050: «Mais la
superstition est bien plus grande de porter des rouleaux de papier pendus au
col et autres superstitions semblables que l'Ecriture sainte appelle
abominations et train d'Amorrhéens. Cela ne se peut corriger que par la parole de

Dieu; mais bien le magistrat doit chastier les charlatans et porteurs de billets

qui vendent ces fumées-là et les bannir du pays». — 5) Ex. Geisendorf,
517, en 1576, 1577; 592, en 1605, peu de jours avant la mort de Th. de Bèze,
etc. — Cf. Erasme, De cometarum significationibus sententia, Bâle, 1578. —
") Ex. Geisendorf, 497; en 1544, éclipse de soleil et trois éclipses de lune,
«chose fort estrange et non advenue depuis Charlemagne»; Savyon, 563, éclipse
de soleil; 618, en 1618; «elle prédisoit aux hommes pécheurs les jugemens de

Dieu que sa justice manifesta durant les suivantes années..» — ') Geisendorf,

575 (Piaget).



A l'Escalade de 1602 : Les «billets» du Père Alexandre 147

En quoi ce pronostic est-il préférable à celui du lièvre
blanc qui prédit aux Savoyards leur déroute? On voit en 1543
trois soleils «et sembloient qu'ils joustassent de lances l'ung
contre l'autre»1), et en 1591, «on vit aussi en l'air des signes
et des prodiges en plein midy, comme si le Soleil et la Lune
se battoyent ensemble avec des armes, lances et chevaux, et
le soleil fut tout en sang2). En 1598, il pleut du sang sur le
Jura3). Que de signes étranges dans le ciel! En 1534, c'est
une croix blanche4); en 1575, «des grands signes et une telle
splendeur de clarté qu'on eût pu compter de l'argent»5); même
phénomène en 1617, et «au bout de deux ou trois mois après
cette apparition, le flux de sang ravagea fort la ville»6). Lors du
départ des troupes genevoises pour attaquer Versoix, en 1589 :

«un peu avant leur sortie parut au ciel certain grand
cercle blanc fort luisant, suivi tost après de quelques colonnes
de feu, ce qu'apercevant ce capitaine lieutenant d'une
compagnie de gens d'armes qui avoit sollicité ce voiage au conseil

de guerre, exhorta ses gens d'armes de sa compaignie d'avoir
bon courage et qu'avec l'aide de Dieu qui en desmontroit
grand tesmoignage l'on auroit bon succès en ceste sortie, et
à la vérité ce signal apparoissoit droit dessus Versoy et non
aultre part, estant le ciel par tout le reste fort clair et remply
d'estoiles hormis en cet endroict»7).

Ainsi, les mêmes colonnes de feu prédirent aux Genevois
de 1589 leurs victoires, aux Savoyards de 1602 leur défaite!
En 1601, huit jours après un tremblement de terre, «à mesme
heure, apparut une ouverture au ciel»8). En 1608:

«Au soir environ les 11 heures, au mois de septembre,
fut entendu en l'air un tel bruit, comme s'il y eust eu une
grande meute de chiens, qui fust cause que plusieurs se levèrent

de leur lict pour voir ce que c'estoit. Les paysans disoient
que c'estoit le Roy Herodes, se fondans indubitablement en

') Geisendorf, 496 (Savyon) : «Le dimanche 25 de febvrier furent veu

au ciel 3 soleils, c'est à dire le naturel et 2 supernaturels, desquels les deux

derniers estoient plus clairs que le naturel et sembloient qu'ils joustassent de

lances l'ung contre l'autre, et cela dura depuis 2 heures après midy jusque à

4 heures, ce qui ne fut pas veu des habitans de Genève, mais par aucungs
des pais et spécialement par les habitans du pied de la montagne de Salève

près Genève, contre midy». — 2) Ib. 197, 550. — 3) Geisendorf, 567. —
4) Geisendorf, 416 (Savyon): «en ce jour, entre 7 et 8 heures après midy,
plusieurs virent en l'air sur Genève une croix blanche», — 5) Ib. 516; 518,

en 1580: «le ciel estoit si enflammé que l'on pensoit que le feu fust en la ville».
— «) Ib. 616. — 7) Ib. 538. — 8) Ib. 578.

10*



148 W. Deonna

ceste opinion, pour avoir fait occire les petis enfans innocents,
ainsin que le rapporte S. Matthieu au commencement de son
Evangile» ').

C'est la «chasse infernale», la «chasse sauvage», dite encore
«chasse du roi Hérode», bien connue du folklore2); elle passe
aussi à minuit près de Veyrier, galopant dans la direction de

Bossey, la tête du cavalier roulant devant lui3).
Le diable apparaît aux humains, les tourmente, les

possède, les emporte4), et, pour les duper, revêt diverses
apparences : en 1603 une fille de Versoix entend parler une chouette

qui lui suggère d'aller se noyer5). Les sorciers et les
sorcières s'adonnent à leurs détestables pratiques6), malgré les

interdictions officielles7), et sont chassés de la ville8), lapidés
par le peuple9) ou brûlés par les autorités10); leur dernier
bûcher est allumé à Genève en 1652n). On recherche les

mandragores ou «démons familiers»12).
On consulte les devins et devineresses que les ordon-

*) Geisendorf, 598. — 2) F. Reclus, Les croyances populaires, I, XXI;
Carnoy, Les acousmates et les chasses fantastiques, Rev. hist, rei., IX, 1884,

370; ib. XXVII, 1893, 60; Brunck, Der wilde Jäger im Glauben des pom-
merschen Volkes, Zeitschr. d. Ver. f. Volkskunde, 1903, 179; von Negelein, Der
Tod als Jäger und sein Hund, ib. 1903, 257; Caillois, Les démons de midi,
Rev. hist, rei., CXVI, 1937, 177, La chasse sauvage; Melusine, XI, 176, 285.

— 3) Deonna, Les croyances religieuses et superstitieuses de la Genève
antérieure au christianisme, Bull. Inst. national genevois, 1917, 276, 459. — Acé-

phalie, caractère démoniaque, cf. Hoffmakn-Krater, Handwörterbuch d. deutsch.

Aberglaubens, s. v. Kopflos, etc. —¦ 4) Deonna, Les croyances, 475, ex.;
Ladame, Les possédés et les démoniaques à Genève au XVIIIe siècle, Etrennes
chrétiennes, 1892, 156. — Ex. Geisendorf, 500, en 1546; 524, en 1585; 639,

en 1624. — 5) Geisendorf, 587. — 6) Deonna, Les croyances, 473 ss.,

référ.; id., Résumé historique, Arch, suisses trad, populaires, XXVIII, 1928,

196, référ. — ') Ordonnances de la Cité de Genève sur la Réformation, Estât
et Police d'icelle, 1617, 11, n° XIV: «Que nul n'ait recours aux sorciers et
devins et autres moyens défendus par la parole de Dieu, qui est une espèce
de manifeste impiété, à peine d'estre puni exemplairement selon l'exigence du

cas». — Geisendorf, 510, en 1658 (Piaget): «Ceux qui auront recours aux
devins et à ceux qui communément sont réputés sorciers seront punis
exemplairement selon l'exigence du cas». — 8) Ex. Deonna, Les croyances, 474,

n. 3. — 9) Ex. sorcière lapidée en 1611, Naef, Les origines de la Réforme à

Genève, 215. — 10) Ex. Geisendorf, 512 (1571); 556 (1596); 563 (1598); 610

(1615); 614 (1616), etc. — ll) Ladame, Procès criminel de la dernière sorcière
brûlée à Genève, 16 avril 1652, 1888; Nangis, La dernière sorcière brûlée à

Genève, Semaine littéraire, X, 1902, 186. — 12) Ladame, Les mandragores ou
diables familiers à Genève aux XVIe et XVIIe siècles, MDG, XXIII, 1888-1894,
237.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 149

nances condamnent avec les sorciers *). On fait tourner le crible,
pour retrouver des objets perdus, découvrir l'auteur d'un larcin2),
et en 1680 plusieurs personnes sont censurées pour avoir eu
recours à ce procédé de divination3), la «coscinomantie», qui
remonte à l'antiquité4), reparaît aux XVIe et XVIIe siècles5)
avec une technique perfectionnée, et est interdit par l'Eglise
catholique6).

En 1639, une femme attache à une roue de moulin un
billet portant des caractères, pour retrouver une cuiller
d'argent7). Ce mode de divination est en effet fréquent, avec quelques

variantes: si l'on attache à une roue de moulin un objet

provenant de la personne que l'on soupçonne d'être le
voleur, et que l'on mette la roue en mouvement, le voleur
n'a plus de repos et court affolé çà et là8).

Voici des magiciens, des enchanteurs. On refuse en 1603
à un magicien italien, le comte d'Ascot, l'autorisation de
séjourner à Genève; il se rend en Allemagne, où le diable le

') Deonna, Les croyances, 475-6. — 2) Reg. Cons., 27 nov. 1680 (vol. 180,

p. 183) ; Rivoire, Comment retrouver les objets perdus, superstition d'autrefois,
BSH, V, 1925-34, 318. — 3) Hoffmann-Krayer, Handwörterbuch, s. v. Sieb;
le crible est d'un grand usage en magie, prophylaxie; ib. 1683, n° 27, Sieb-

orakel; 1686, Siebdrehen. — 4) Déjà mentionné par Théocrite, Saglio-Pottier,
Diet, des ant. grecques et romaines, s. v. Divinatio, 301; Hoffmann-Krayer, s. v.
Sieb, 1680, 1; s. v. Koskinomantie. — 5) Hoffmann-Krayer, s. v. Sieb, 1687,
n° 2, nombreux textes; Wier, Hist, disputes et discours, éd. Paris, 1885, I,
232; Thiers, éd. 1777, I, 163, 190 ss.; Pierre d'ABANNE, Eléments de magie,
ms. Bibl. de l'Arsenal, ex. ; cité par Jacob, Curiosités des sciences occultes,
1862, 311-2. — L'Enchiridion du Pape Léon, éd. 1660, 166, donne la manière
de procéder pour faire tourner le crible; cf. aussi Thiers, I, 191. — e) Thiers,
I, 190 ss. — 7) Reg. Cons., 16 août 1639, vol. 138, p. 555; Rivoire, Comment

retrouver les objets perdus, superstition d'autrefois, BSH,V, 1925-34,314. —8)

Hoffmann-Krayer, s. v. Mühlrad, 609, n° 5, référ. — De nombreuses superstitions
s'attachent à la roue de moulin, comme à sa meule (ib., s. v. Mühlstein), et
les meuniers passent pour être un peu sorciers. Thiers, I, 377: «Guérir un
rhumatisme, appelé par quelques-uns l'Enchappe, en faisant frapper trois
coups d'un marteau de moulin, proche du malade, par un meunier, ou par
une meunière de trois races, en disant: In nomine Patris, etc.» — Nous avons
mentionné (cf. n° 25) l'adversaire du chevalier de Puységur, invincible parce
qu'il portait un charme; il fut cependant abattu par un objet provenant d'un
moulin: «un de ceux-là entra dans un moulin qui était proche, où il trouva
un levier duquel il luy déchargea un coup derrière la tête, dont il mourut.»
Ce que n'avaient pu obtenir les épées et les mousquets, cette arme imprégnée
de propriétés magiques l'obtient, un charme triomphant d'un autre. Les Mémoires
de Messire Jacques de Chastenet, chevalier de Puységur, I, Amsterdam, 1690,
16-7; cf. Deonna, Armes avec motifs astrologiques, Rev. hist, rei., XC, 1924, 46.



150 W. Deonna

met en pièces1). On dit qu'un moine de S. Claude a rendu
en 1605 par un philtre une femme amoureuse de lui2). En
1666, le Conseil aimerait bien profiter d'un secret pour
convertir le mercure en argent3), mais quelques années plus tard,
en 1673, il décide de ne pas répondre à la proposition qui
lui est faite relative à la pierre philosophale4). Les chercheurs
de trésors exhument les secrets des vieux livres: en 1589,
l'un d'eux est autorisé à fouiller dans le lit du Rhône, sur
la foi d'un livre écrit en langue sainte5). A la Roche, en 1620,

on dit qu'une fontaine guérit toutes les maladies, mais trois
mois après on n'en parle plus6).

Il n'est donc pas étonnant que les Genevois aient versé
dans la superstition qu'ils reprochaient à leurs assaillants
savoyards, et que, sans cesse préoccupés de défendre leur cité,
ils aient songé eux aussi à utiliser des armes magiques7). En
1579, le Conseil arrête de faire venir un ingénieur qui se

vante de posséder un merveilleux secret pour défendre les

places, et en chasser l'ennemi par le seul moyen des femmes8).
Nous ignorons quel était ce moyen, et sommes réduits à des

suppositions9). En 1611, un Piémontais avertit que le prince
voisin possède un enchanteur qui endormira les sentinelles et
les gardes de la ville10). Dix ans après, en 1621, arrive à

Genève un charlatan, le baron du Chastelet, qui pratique la
transmutation des métaux, la guérison des maladies, et
promet, «en cas d'un siège, de nourrir longtemps sans pain»; on
l'éconduit, et, se doutant qu'il va être arrêté, il se rend auprès
du duc de Savoie auquel il promet «de luy remettre Genève en
bien peu de temps», assurément par quelque moyen magique11).
En 1667, le Conseil commande un millier de balles de fonte
«vu que celles de plomb ne font aucun effet sur le corps de

ceux qui sont charmés, dont on dit qu'il y a bon nombre
dans les troupes de Savoie»12).

Geisendorf, 586. — 2) Ib. 592. — 3) Grenus, Fragmens biogr et
hist., 1535-1792, 171. — 4) Ib. 182; Deonna, Les croyances, 476. — 5) Grenus,
69; Deonna, Les croyances, 476. — 6) Geisendorf, 622. — ;) Deonna, Talismans

de guerre dans l'ancienne Genève, Arch, suisses des trad, populaires, XXI,
1917, 97. — 8) Grenus, 51; Deonna, Talismans de guerre, 97; id. Les croyances,
476; Naef, Les origines de la Réforme à Genève, 208. — °) Deonna, Talismans

de guerre, 97. — 10) Grenus, 103; Deonna, Les croyances, 46, 476. —
") Geisendorf, 628. — 12) Grenus, 173-4; Deonna, Les croyances, 477; Arch.
suisses des trad, populaires, 1917, 98; Naef, 208. — Le plomb est un métal
très usité en magie.



A. l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 151

36. L'inscription de la maison Turrettini.
«Ego sum via, et veritas, et vita: nemo venit ad Patrem

nisi per me!» a dit Jésus selon l'Evangile de S.Jean *). «Crux est

via, veritas, vita», affirme l'oraison à la Croix du Sauveur,
dans l'un de nos billets (n° 8), et plus d'une, dans l'Enchiridion,

répète les mêmes mots : «Jesus est via f Jesus est vita
f Jesus est veritas f...»2); celle dite de S. Cyprien compte
les mots «f via f veritas f et vita f» parmi les noms divins
qu'elle énumère, et qui ont une vertu protectrice : «Haec sunt
nomina Domini nostri Jesus Christi, quicumque portaverit
super se, salvus erit, et ab omni periculo liberabitur»3). Veritas,
via, vita sont en effet des noms divins, souvent usités dans
les oraisons, dans les hymnes4), dans les exorcismes5), dans
les talismans6).

En 1620, le Lucquois François Turrettini construit à
Genève en style Renaissance sa belle demeure de la rue de
l'Hôtel de Ville, et fait graver sur la porte d'entrée des versets
du chapitre XIV de S. Jean: «In domo Patris mei multae
mansiones sunt. Joh. XIV, 1620» ; au-dessus de l'une des deux
portes: «via»; au-dessus de l'autre: «vita»; entre les deux:
«veritas»; et, sur la porte du concierge: «Nostra cura Deo, 1620»7).
En plaçant sa demeure sous la protection de Dieu, il continue
— lui réformé, et comme le feront souvent ses coreligionnaires
— un très vieil usage que le christianisme catholique avait reçu
de l'antiquité, celui de mettre sur la porte des maisons une
formule protectrice, et il choisit — coïncidence ou survivance
— des mots déjà usités par les «papistes».

On voyait auparavant à Genève, sur les portes de la cité
et des constructions privées, le trigramme JHS, que la Réforme
a conservé dans les armoiries genevoises8), ou le monogramme
de la Vierge. Le XIXe siècle catholique perpétue cet usage:
«Le très saint nom de Jésus, protecteur des maisons. Il veille

') Chap. XIV. — 2) Enchiridion, éd 1633, 54: «oraison à dire le samedy»;
1667, 65. — 3) Enchiridion, éd. 1667, 151. — 4) Dans divers hymnes, la Vierge
est aussi qualifiée de via vitae, ou vitae via. M0NE> Lateinische Hymnen des

Mittelalters, II, 1854, 261, 313, 373, 376, 378, etc.; «Ave Maria, virgo pia,
vita dia, lux in via», ib. 403, n° 588. — 5) Ex. Menghi (Mengus), Flagellum
daemonum, in Malleorum quorundam maleficarum, Francfort, 1588, 177, 182,
204. — 6) Sur une médaille talismanique à légendes hébra'iques: «Via, Veritas,
Vita». Le Blant, Rev. numismatique, 1892, 246. — ') Doumergue, La Genève

des Genevois, 156; Deonna, Les arts à Genève, 1942, 335, référ. — s) Deonna,
Pierres sculptées de la vieille Genève, 279ss.; id., Les arts à Genève, 1942, 39 ss.



152 W. Deonna

à ma porte et se tient en observation devant ma demeure.

Il sera un signe sur vos maisons et aucun fléau ne viendra
fondre sur vous», commente le texte imprimé qui accompagne
ces feuillets1). On connaît aussi les timbres du Sacré Coeur,

que l'on colle derrière les portes, avec ces mots: «Arrière, les

cœurs de Jésus et de Marie sont là»2). Vieille formule, que
le christianisme a empruntée à l'antiquité! «Christus hic est.

Hic Deus habitat», dit l'un; «Héraklès (ou tout autre dieu)
demeure ici», dit l'autre, pour protéger les maisons3).
Connaissez-vous la «Prière destinée à être attachée à la porte de

sa maison, et que l'on réclame pour obtenir de Dieu d'être
préservé du choléra et de tout autre malheur» Elle invoque
la Vierge, et a reçu l'approbation de l'évêque de Tournai4).
On peut aussi choisir un autre verset de l'Evangile selon
S. Jean, souvent utilisé comme talisman: «Si ergo me quae-
ritis.. » ; il est inscrit en lettres gothiques sur la porte du
château de Colombier-sur-Morges5).

Les religions se succèdent, les dieux changent de noms,
mais, en marge des dogmes différents qui s'opposent et se

combattent, la vieille croyance aux moyens surnaturels,
instinctive à l'homme, persiste, et maintient inchangées les
mêmes pratiques millénaires, que ce soit au temps de
l'Escalade, dans les rangs des Savoyards, plus tard encore dans
la Genève réformée, ou aujourd'hui sous nos yeux.

') Henri Briquet, libraire éditeur à Saint Dizier; cf. Parfait, L'arsenal
de la dévotion (8), 252 ss — Le Brun, Superstitions anciennes et modernes,
Amsterdam, I, 1733, 35: «Ceux qui font mettre sur les portes des maisons,

ou qui font porter des images du nom de Jésus-Christ, sur lesquelles il y a

un peu de terre qu'ils appellent sainte, afin d'être garantis de maléfices.
Remède extraordinaire en faveur duquel l'Eglise ne s'est point encore déclarée,
et peut-être se déclarera-t-elle jamais». — 2) Parfait, 354. — 3) Sur ces

formules chrétiennes et païennes, et leur filiation: cf. Deonna, Christus propulaios
et Christus hic est, Rev. arch., 1925, II, 66 ss., ex. — *) Parfait, 291-2, 375. —
5) Deonna, Si ergo me quaeritis, Rev. hist, vaudoise, XLIV, 1936, 182.



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 153

Annexe I: Le Père Alexandre et les «billets».

Spon, Hist. de Genève, éd. 1730, I, 428:

«D'Albigny, qui ne devoit rien oublier de ce qui pou-
voit faire réussir une entreprise aussi hardie, étoit au pied
des Echelles, et excitoit ses soldats par l'honneur et le butin
qu'ils alloient acquérir. Il donne courage à Sonas, qui
commença à remonter. Un Jésuite Ecossois, nommé Père Alexandre,
outre l'exhortation qu'il leur avoit faite en Plein-Palais, les
confessoit au pied de la muraille, et les assuroit que quand
même ils y demeureroient, ces échelons seraient autant de pas
qui les mèneroient droit en Paradis, mais le bon homme ne
prévoyoit pas que ce seroit, outre cela, par une autre sorte
d'échelle. Il leur avoit aussi donné certains Billets où étoient
écrits des présages de la sainte Ecriture, ou d'autres pièces
en forme de conjurations qui empêchoient ceux qui les por-
toient de mourir de mort violente.»

Leti, Historia Ginevrina, Amsterdam, 1686, III, 421:

«Nel piede della scala a mano destra vi era il padre Ales-
sandris, Gesuita Scozzese che havea già confessato buona parte
di questa gente, e chi dava gran cuore a quei che salivano
col dispensa dalla parte del Pontifice, Indulgenze, Benedizioni,
e pardoni, come pure faceva uno dei capolani di S. A. in piedi
del altra scala; l'uno et l'altro gliele figuravano simili alla
scala di Giacobo. Ma s'ingannarono breve.»

Traduction; cf. Claparède, MDG, XVII, 1872, 118:

«Au pied de l'échelle, à main droite, était le Père
Alexandre, jésuite écossais, qui avait déjà confessé une bonne
partie de ces gens, et qui donnait du courage à ceux qui
montaient, en leur distribuant, de la part du Pape, des
indulgences, des bénédictions, et des pardons, comme le faisait
aussi un des chapelains de Son Altesse au pied de l'autre
échelle. L'un et l'autre se figuraient ces échelles semblables
à celles de Jacob. Mais ils se trompaient.»



154 W. Deonna

Bérenger, Hist. de Genève, 1773, II, 285:

«D'Albigny, le Père Alexandre. Jésuite écossais, sont au
pied; l'un développe aux soldats les richesses qui vont être
le prix de leur courage, il leur peint la gloire dont ils vont
se couvrir; l'autre leur retrace toutes les promesses de la
religion, et le bonheur qui les attend s'ils meurent pour la soutenir.»

Picot, Hist. de Genève, 1811, II, 307:

«Un Jésuite écossais, nommé le Père Alexandre, se tenait
au pied des échelles pour encourager les assaillants, après
leur avoir donné des billets, sur lesquels étaient écrits des

passages de l'Ecriture Sainte, en latin, ou d'autres phrases
en forme de conjuration, et il les avait assurés que ceux qui
portaient ces billets ne pouvaient pas mourir de mort
violente; il ajoutait en les soutenant sur l'échelle, que chaque
échelon était un pas pour arriver au Paradis. On sut par la
suite ces détails par la déclaration des prisonniers.»

Thourel, Hist. de Genève, 1833, II, 391 :

«Un Jésuite écossais, le Père Alexandre, qui vous assure
que les échelons que vous allez gravir vous acheminent vers
le séjour des bienheureux.»

J. Gaberel, Patria, ou Beaux Traits de l'histoire de Genève,
1871, 244:

«De son côté, le Père Alexandre distribue des médailles
et des papiers préservatifs contre l'eau, le fer, et le feu.»

J. Gaberel, Les guerres de Genève au XVIe siècle et l'Esca¬
lade du 12 décembre 1602, 1880, 138:

«Au pied de l'échelle, le Père Alexandre va de l'un à
l'autre, en disant: Montez, montez, braves amis, ce sont les
degrés du Paradis. Il a distribué aux soldats des papiers
contenant une lettre écrite par Notre Seigneur Jésus-Christ et
envoyée par Léon X à Charles-Quint. Elle doit préserver les
porteurs du fer, de l'eau, et les garantir des peines de l'enfer.»

Jullien, Hist.de Genève, 1889, in-8°, 313:

«Au pied des échelles, d'Albigny et un moine écossais,
connu dans les chansons sous le nom de Père Alexandre,
encourageaient les soldats; le premier, l'épée à la main, leur
offre la gloire et le pillage ; l'autre fait briller à leurs yeux
un crucifix, leur distribue des amulettes et leur promet les
joies du Paradis.»



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 155

Le Nuit du 11 décembre 1602, Récit historique, avec gravures
de J. Monod, et poésies de L. Reichstetter, 1902 :

i «Au bas de l'échelle, un jésuite, le Père Alexandre,
distribue des indulgences et des amulettes aux soldats, et assure
que le Paradis est le prix du forfait et qu'ils ne craignent
ni le feu, ni l'eau, ni le glaive.»

Fazy, Hist. de Genève à l'époque de l'Escalade, 1902, 442:

«Un jésuite écossais, le Père Alexandre, exhorte et
confesse les soldats; il leur distribue des billets ou amulettes,
destinés à les préserver d'une mort violente; leur montrant
les échelles, il leur annonce que lors même qu'ils succomberaient

dans l'entreprise, ces échelons seraient autant de pas
qui les mèneront droit au Paradis.»

Guillot, L'Escalade de 1602, 18; id., La Nuit de l'Escalade,
1915, 26 (même texte):

«D'Albigny est présent pour encourager les gens et assurer
la fidèle exécution du plan. Le Père Alexandre exhorte les
soldats, leur promettant en cas de malheur de célestes
récompenses, et distribuant de petits billets renfermant des prières
capables de les préserver du feu, du fer et de la mort. Montez
hardiment, dit-il, ce sont les degrés du Paradis.»

Denkinger, Hist. populaire du canton de Genève, 1905, 232 :

«Au pied du rempart, un père jésuite écossais, Alexandre
Hume, exhorte les soldats et leur distribue de petits billets
capables de les préserver du feu, du fer, et de la mort. Montez,
montez seulement, leur dit-il, ce sont les degrés du Paradis.»

Annexe II: Le Père Alexandre dans les Chansons.

Vray Discours, 1603. Bibl. Publique de Genève, Gf 302, 28:
L'échelle.
«Ce n'est pas par l'échelle de bois
Que l'on pénètre au Paradis
Comme le Jésuite escoçois
Disoit pour rendre plus hardis
Les Savoyards, qui, estonnés,
Au pied du mur saignoyent du nez.»



156 W. Deonna

Ib. 29: Le Paradis des Jésuites.

«Quand par ces dits pleins de cautelles
Le Jésuite promettoit à ceux qui montoyent les eschelles
D'aller en Paradis tout droit.»

Ib. 32: Ample discours 32.

«Là vint le faux Père Alexandre
Escossois, pour des filets tendre
Et attraper les plus hardis,
Les envoyant en Paradis
Par l'eschelle (et se doit entendre).»

Ib. 47 : Cantique d'action de grâce.
«Au pié des murs estoit un Caphard Jésuite
Alexandre Escossois qui sans l'hoste contoit.»

Ib. 55: Epigrammes.
«Père Alexandre à ses esclaves conte
Qu'en Paradis par l'escalade on monte.»

Ib. 61.

«Et pour les persuader à escheller plus vite
D'Albigny près de soy apelle un Jésuite.»

Ib. : Cantique.
«Vous estiez-vous amusez

Abusez
A ce vipère Alexandre
Qui promettoit Paradis

Aux hardis
Qui se viendroyent faire pendre?»

Chapuzzeau, Genève délivrée, éd. Fick, 1894, 14:

«On monte, et cependant certain Père Alexandre
Loyoliste, et sans risque homme à tout entreprendre,
Sans les suivre au péril exhorte ces bandits,
Les presse et leur promet à tous le Paradis.»

Amiel, A'Escalade de 1602, Ballade historique, 1895, 12:

«Ecoutez le Père Alexis
A l'œuvre pure il vous exhorte.»



A l'Escalade de 1602: Les «billets» du Père Alexandre 157

Annexe III: Les «charmes» des Savoyards.

Vray discours, 1603. Bibl. Publique, Gf 302, 50: Regrets de
l'amant ennemi de Genève.

«J'en dis autant des charmeurs, des devins
Des Capucins et d'autres hommes vains
Qui sans repos me font monter, descendre,
Arrêter court, comme Père Alexandre,
Et Colombat, et tous les compaignons.»

Ib.60: Chanson.

«Ne craignans le péril ni la force des armes,
Pour s'être communiez et remplis tous de charmes.»

Ib. n° XIX: Cantique d'action de grâce.

«Des charmes imposteurs, diabolique amorce,
Ces cruels Philistins, trompés, ensorcelés,
Encontre tout danger s'estimoyent assurés;
Mais ils sont trébuches par la divine force.»

Ib. n» XX:
«Aucuns se promettoient que par eau, ni par terre,
Encor moins par le feu, ni le glaive meurtrier,
Nul sinistre accident ne leur feroit la guerre.
Il est vray. Car ils ont été pendus en l'air.»

Ib. 32, 41, 42: Ample Discours.

«Estans pour la plupart charmés
Et de tous harnois bien armés

Ils cuidoyent par leur art magique
Renverser cette République.
Mais leur magie et leur harnois
N'ont rien peu nuire aux Genevois.

Bien heureux qui en Dieu se fie,
Et non en l'art de magie.»



158 W. Deonna

Ibidem :

«De charmes, d'armes à l'épreuve
Ces géants pensoyent estre armés.

Aucuns se promettoyent eux-mêmes
Que par eau, par glaive, et par feu,
Nul mal, voire la mort blesme,
Ne leur pourroit nuire en nul lieu.»

Ib. 29, 31 : Cantique d'action de grâce à Dieu.

«Mais au combat ils furent descharmez

Pour trafiquer de leur enchantement...

Pour avoir creu ce faux Père Alexandre
Disant: montez, nul ne pourroit descendre
Sur vous, armez, bénits, communies
Vous ne mourrez ce jourdhui par espée
Par feu ne eau, une troupe eschappée
De ces dangers périt au gibet liez.»

La chanson de Rocati, rabobinée par Jean Mussard, orfèvre,
en patois savoyard, éd. 1903, 43, couplets 13-4 (traduction) :

«Avant d'entrer, le vipère Alexandre les confesse et leur
fait à tous prendre le Dieu de pâte et l'extrême-onction, des
caractères et autres mixtures.

En leur disant: Eussiez-vous la peau nue, vous ne craindrez
ni le fer, ni le feu, car, pour certain qui avale mes écrits
a le coeur dur comme pierre à fusil.»

Amiel, L'Escalade de 1602, Ballade historique, 1875, 10:

«Confessés, liés par un vœu ..»


	A l'Escalade de 1602 : les "billets" du Père Alexandre

