Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 41 (1944)

Artikel: Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen
Autor: Baumgartner, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-114012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-114012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen.?)
Von W.Baumgartner, Basel.

Die Frage nach den Beziehungen zwischen israelitischer
und griechischer Sageniiberlieferung reicht bis in die ersten
Zeiten des Christentums zurtick, wo seine heidnischen Gegner
den biblischen Wundern Gegenstiicke aus der klassischen
Mythologie entgegenhielten — dem Jonawunder die Verschlin-
gung und Rettung des Herakles, der wunderbaren Geburt des
Messias die des Perseus usw. — und wo dann Apologeten
und Kirchenviter dieselben als Nachahmungen und als Er-
findungen des Satan zu entwerten suchten. Zu einer ersten
wissenschaftlichen Vergleichung kam es bei den Mythologen
des 17. und 18. Jahrhunderts?); sie lag einer Zeit nahe, wo
nach der ganzen Art der Bildung gute Vertrautheit mit der
Bibel wie mit der klassischen Literatur weit verbreitet war
und dieselben Gelehrten oft auf beiden Gebieten arbeiteten.
Das 19. Jahrhundert mit seiner stirkeren Spezialisierung liess
solch vergleichende Betrachtung mehr und mehr zuriicktreten.
Wo sie doch vorkam, brachte sie sich vielfach selber in Ver-
ruf. Aber heute stellt sich diese Frage wieder mit innerer
Notwendigkeit. Seit in der alttestamentlichen wie in der klas-
sischen Forschung die Gesichtspunkte und Methoden der all-
gemeinen Mirchen- und Sagenforschung mit ihrem weltum-
spannenden Horizont, mit ihren Moglichkeiten von ,Volker-
gedanken“ und Traditionswanderungen auch allergrgssten Stils
weithin anerkannt sind, musste man auch diese so viel niher
liegenden Beziehungen wiederum sehen. Und man sieht sie
nun im Rahmen weit grosserer Kulturzusammenhéinge. Hinter
Israel taucht der Begriff des Orients auf, des Alten Orients,
von dem Israel auch nur einen, in der Uberlieferung aller-
dings besonders begiinstigten Teil darstellt, und hinter Grie-
chenland wird der Zusammenhang der ,indogermanischen“

") Vortrag in der Sektion Basel der Schweiz. Gesellschaft fir Volks-
kunde vom 10, November 1943, etwas erweitert und mit Literaturangaben
versehen. — 2 Vgl. 0. Grupre, Geschichte der klassischen Mythologie und
Religionsgeschichte (1921) 44 ff.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLI (1944) 1



2 W. Baumgartner

Volkerwelt und Europas sichtbar. Es gilt dabei nur, aus den
frither begangenen Fehlern zu lernen und vor allem die Ein-
seitigkeit der meisten #lteren Versuche zu vermeiden.

So ist in den letzten Jahrzehnten von verschiedenen
Seiten her und auch unter ganz verschiedenen Gesichtspunkten
schon allerhand Material zu unserer Frage zusammengetragen
worden. Den Assyriologen PETER JENSEN fiihrte seine Beschil-
tigung mit dem Gilgameschepos zur Sagen- und Mirchen-
forschung?). Die ,Panbabylonisten“ Epuarp Stuckex?), Huco
WinckrLer®) und ArrrED JEREMIASY) zogen das internationale
Mythen- und Mérchengut in den Zusammenhang ihrer ,alt-
orientalischen Weltanschauung®?’). Auch HermaNN GUNKEL®)
und Hueo GressMaNK 7)liessen sich dasreiche Vergleichsmaterial
der griechischen Sagenwelt nicht entgehen. Auf der Seite der
klassischen Philologie haben nach Orro GrupPE und PauL
WenpLAND namentlich Worr Ary$®) und Franz Dorxserrr?) die
Zusammenhinge mit dem orientalischen Sagengut betont *°).

Ich werde nun zunichst teils ausfiihrlicher, teils kiirzer
eine Anzahl Beispiele vorfiihren, ohne Anspruch auf Vollstéin-
digkeit, aber doch so viele, dass sich ein Bild von der Zahl
und Art der Entsprechungen wie auch von der Vielgestalt des
Problems ergibt, und dass in einem zweiten Teil dann mit
diesem Material gearbeitet werden kann.

1) Das Gilgameschepos in der Weltliteratur, I (1906), II (1928/29); vgl.
W. AnpegrsoN, Deutsche Literaturzeitung 51 (1930) 1887 ff. — %) Astralmythen
(1896—1907). — 3) Geschichte Israels II (1900); Geschichte und Geographie,
in EBerH. ScHRADER, Die Keilinschriften und das Alte Testament 3 (1902)
1—342, u. a. — *) Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients (1904),
3(1916), 4(1930). — %) Vgl. E. Sevuin in Religion in Geschichte und Gegenwart,
2V (1931) 1826 ff. — ) Genesis (1901), 2 (1910); Das Méarchen im Alten Testa-
ment (1917). — ?) Die Anfinge Israels (Schriften d. A. T. I 2, 1914, 2 1922);
Die alteste Geschichtsschreibung und Prophetie Israels (ebd. II 1, 1910, 2 1921);
Mose und seine Zeit (1913). — #) Volksmérchen, Sage und Novelle bei Herodot
und seinen Zeitgenossen (1921), — °) Antikes zum Alten Testament, Ztschr.
f. d. alttestamentl. Wiss. 52 (1934) 57 ff., 53 (1925) 153 ff., 55 (1936) 127 f,,
56 (1937) 64 ff.; Hesiods Werke und Tage und das alte Morgenland, Philo-
logus 89 (1934) 397 ff.; Altigyptische Liebeslieder, Hoheslied, Sappho, Theo-
krit, Ztschr. d. Deutschen Morgenlind. Gesellschaft 90 (1936) 589 ff.; Die an-
tike Mimesis in der altvorderasiatischen Literatur, ebd. 93 (1939) 296 ff. —
10) Unzugiinglich blieb mir S. Rapparort, Antikes zur Bibel und Agada (Fest-
schrift fir A, Kamixga, 1937). — Dass diese Anerkennung der Verdienste
der Genannten um die Frage des israelitisch-griechischen Sagenzusammenhanges
keinerlei Zustimmung zu ihren Theorien als solchen bedeutet, sollte selbstver-
standlich sein, sei aber gegeniiber Jensen und den Panbabylonisten wie auch
gegeniiber Dornseiff ausdriicklich betont; zu letzterem vgl, meine Bemerkungen
Theol. Rundschau 1936, 205 f.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 3

I

1. Der verschmihte Trunk Wasser. — Waihrend eines
(Gefechtes mit den Philistern bringen dem diirstenden David
drei seiner Recken unter Lebensgefahr Wasser aus der hei-
matlichen Zisterne des von den Feinden besetzten Bethlehem.
Er trinkt aber mnicht, da sie ihr Leben dafiir eingesetzt, son-
dern giesst es aus (II. Sam. 23, 13—17).

Ebenso giesst Alexander der Grosse wihrend eines Marsches
durch wasserlose Wiiste das ihm von Soldaten in einem Helm
dargebotene Wasser aus?). Dieselbe Geschichte begegnet noch
anderwirts?), etwas variiert und ins Wunderhafte gesteigert
auch bei Mohammed?): er giesst das unter Lebensgefahr herbei-
geschaffte Wasser sich tiber die Héinde, worauf es fiir seine ganze
Umgebung und auch noch fiir die Tiere zum Trinken langt. —
Liegt hier eine und dieselbe altorientalische Anekdote in ver-
schiedener Ausgestaltung vor?), oder hat dhnliche Situation sie
unabhingigan verschiedenenOrten,allenfallssogar mitgeschicht-
licher Grundlage?®) erstehen lassen? Aus den deutschen Kidmp-
fen in Siidwestafrika ist ein solches Vorkommnis wiederholt
belegt®), und entsprechenden Brauch kennen auch die Beduinen,
wenn mehrere zusammen nur noch ganz wenig Wasser haben 7).
Aber auch die Annahme eines ,Motivs“ setzt natiirlich, sobald
es nicht ausgesprochen mythischer Herkunft ist, solche Situa-
tionen und die Moglichkeit solchen Verhaltens voraus. Der
Entscheid tiber die Geschichtlichkeit wird daran hangen, ob
man der betreffenden Uberlieferung wirklich urkundlichen
Wert beimessen kann. Fir die israelitische jedenfalls wiirde

1} Arsiax VI 26; nach Corrios Rorus VII 20 gibt er den Soldaten das
Wagser als eigentlich fiir ihre Kinder bestimmt zuriick. — ?2) Aus meiner
Jugend meine ich mich an ein Gedicht im Ziircher Primarschullesebuch (vor
1900) zu erinnern, das dieselbe Geschichte von Rudolf von Habsburg wihrend
seines Zuges gegen Ottokar von Bohmen erzihlte, Kennt es vielleicht einer
der Leser? — 3) Vgl. Rop. Parer, Die legendire Maghazi-Literatur (1930) 4.
— %) So H. WinckLER, Gesch. Israels 11 242; Br. Baextscr, David und sein
Zeitalter (1901) 101; A. Jeremias %467 f., 4522 f.; H. Gressmany, Schr. d. A, T.
IT 1%, 185f.; vgl. C. Niesumr, Mitt. d, Vorderasiat. Ges, 22 (1918) 120 f. —
®) 8o fir David R. Kirren, Geschichte d. Volkes Israel 112 (1909) 2321, II®
(1925) 157 2, fiir Alexander Urr. WiLckeN, Alexander der Grosse (1931) 187.
— % Vgl Kmren a. a. 0.; B. von Demmivg, Aus der alten in die neue
Zeit (1930) 83. — 7) Vgl. Avors Musir, Manners and Customs of the Rwala

Bedouins (1928) 95; Bernarp VErRNER, Qédar, Carnets d’un méhariste syrien
(1938) 107.

1*



4 W. Baumgartner

ich das nicht wagen?'), und bei der Alexandergeschichte muss
die stark schwankende Lokalisation stutzig machen?).

2. Die Rahabepisode, Josua 2. — Die Dirne Rahab ver-
birgt die bei ihr eingekehrten israelitischen Kundschafter vor
ihren Verfolgern und verhilft ihnen zur Flucht. Dafiir ver-
sprechen sie ihr, dass sie und ihre Angehorigen nach der Ein-
nahme der Stadt verschont werden sollen. Das zielt auf eine
richtige Eroberung der Stadt ab, nicht auf den jetzt in c. 6
erzihlten magischen Umgang, der die Mauern zum Einsturz
bringt. Die urspriingliche Fortsetzung ist zugunsten von c. 6
abgeschnitten worden. Die Rettung der Rahab und ihrer
Familie (6, 17. 22—25) gehort mindestens sachlich hiehers3),
und die dortige Schlussbemerkung ,So liess Josua die Dirne
Rahab, ihre Familie und all ihre Habe ungeschoren, und sie
blieb mitten unter den Israeliten wohnen bis zum heutigen
Tag“ (6, 2bb) verrat die &tiologische Abzweckung der Ge-
schichte: darzutun wie es kam, dass die kanaaniische Sippe
Rahabs noch in israelitischer Zeit in der Stadt sass. — Dazu
bietet nun die klassische Uberlieferung zwei sehr bemerkens-
werte Gegenstiicke?). Bei der Wiedereinnahme von Capua im
zweiten punischen Krieg erhilt eine Dirne, die gefangenen
romischen Soldaten Nahrung zugesteckt hatte, von den Siegern
die Freiheit und ihre Habe geschenkt. Und in dem vom Feinde
besetzten Abydos nimmt eine am Heiligtum der Aphrodite an-
gestellte Dirne der schlafenden Mauerwache die Torschliissel
weg, so dass die draussen wartenden Landsleute in die Stadt
hineinkommen; der gottlichen Patronin der Dirne weihen sie
dann den Tempel der ,Dirne Aphrodite“. — In allen drei
Fillen ist die Eroberung einer Stadt mit den Verdiensten einer

) Formal und inhaltlich stechen die Anekdoten II. Sam. 23, 8—23 von
der auf Urkundenmaterial zurlickgehenden Liste 23, 24 ff. deutlich ab. — 2)
Auf der Verfolgung des Bessus in der Sogdiana am Oxus nach C. Rufus und
Plutarch (Alex. 42), hier oder auf dem Riickmarsch aus Indien in Gedrosien
nach Arrian; Frontin (Strateg. I 7, 7) verlegt sie in die Wiisten Afrikas, und
Polyaen (Strateg. IV 3, 25) lasst den Schauplatz ganz unbestimmt. — Ein
spites Gegenstiick dazu in der jidischen Legende: Alexanders Heer leidet auf
dem Marsch durch die ,Wiiste Babel* Hunger; ein Reiter findet eine Honig-
wabe und bringt sie dem Konig, der sie aber ins Wasser wirft usw. (Bin Gorion*
Der Born Judas 3III [1924] 184 f). — %) Fiir die literarkritischen Fragen vgl.
C. STEUERNAGEL, Deuteronomium und Josua (1900) 172 ff.; G. Houscasr (s. d.
folgende Anm.), 54 f. und M. Nors, Das Buch Josua (1938) 16 f. — %) Vgl
H. WirnpiscH, Ztschr. f. d. atl. Wiss. 37 (1917/18) 188 ff. und G. HorscHER, ebd.
38 (1919/20), 54 ff.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 5

Dirne verkniipft!). Auch in Jericho wird die Sippe der Rahab
der kultischen Prostitution obgelegen haben, urspriinglich fiir
die kanaandische Gottin, spiter dann fiir Jahwe (vgl. Dt. 23,
19, I Kg. 23, 7, Mi. 1,7). Ein historischer Zusammenhang
zwischen den drei Erzidhlungen braucht soweit nicht ange-
nommen zu werden. Aus #hnlichen Voraussetzungen, dem
Bestehen eines solchen (kultischen) Dirnentums und speziell
aus dem Vorhandensein eines besonderen (Geschlechtes, das
diesem oblag, sind sie nach dem bekannten d#tiologischen
Schema #dhnlich gebildet worden. Indes steckt neben dem
dtiologischen Moment noch ein anderes, mehr ,novellistisches“
oder ,mirchenhaftes darin, das in allgemein menschlichen
Voraussetzungen wurzelt. In den Sagen von Abydos und Capua
hilft die Frau ihren Landsleuten gegen die in der Stadt sitzenden
Feinde, so wie jene Magd bei der Einnahme der Burg Rotzberg,
oder wie im Mirchen die in der Gewalt des Riesen befindliche
Frau dem zu seiner Bezwingung hergekommenen jungen Hel-
den?). Rahab dagegen hilft den Landesfeinden, wie Tarpeia
und ihre antiken Schwestern es, mit Geld bestochen oder von
Liebe betort, tun?). Die jungere Moselegende bei Josephus,
Ant. IT 10, 2, bringt in Ausspinnung von Num. 12, 1 dieses
Motiv in Moses apokryphem #thiopischen Feldzug unter4):
die Tochter des Athiopenkénigs liefert ihm so die Hauptstadt
aus. Das ist novellistisch noch dankbarer, und es ist dazu
nicht einmal unwahrscheinlicher. Man denke an den Fall des
Arabienreisenden Ludovico di Varthema? (1503), an den der
indianischen H#uptlingstochter Pocahontas vom Beginn des
17. Jahrhunderts®), an das von einem deutschen Flieger be-
richtete Erlebnis vom vorigen Weltkrieg aus den Vereinigten

') Etwas weiter ab steht ein viertes Beispiel, das Justin XXIII 1, 12
erzahlt: 600 Punier, die Dionysius nach Unteritalien geschickt hat, erobern
ein Kastell durch den Verrat einer Frau namens Bruttia und nennen sich nach ihr
Bruttier. Wir haben wiederum die verriiterische Frau und ihre #tiologische
Bedeutung; nur ist sie nicht als Dirne bezeichnet. Wie hat die Geschichte
wohl bei Trogus Pompeius gelautet? — 2) Vgl. A. Aarne, Verzeichnis der
Marchentypen (1910) Nr. 32, J. G. Frazer, The Golden Bough 2 (1900) III 351 ff.,
®VIL 2 (1913) 95 ., J. Borte und G. Porivea, Anmerkungen zu den Kinder-
und Hausmérchen der Briuder Grimm, III (1918) 434 1. — 3) Vgl. W. H.
Roscrer, Lexikon d. griech. u. rom. Mythologie (1884 ff) V 111 ft.; E. Rompe,
Der griechische Roman (1876) 82. — %) Vgl. P. Wexpranp, De fabellis anti-
quis (1911) 18. — ®) Vgl. R. F. Burrox, Personal Narrative of a Pilgrimage to
El-Medinah and Meccah II (1855) 350. — ©) Vgl. Handbook of American Indians
(Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology, Bull. 30, 1910) II 269.



6 W. Baumgartner

Staaten!) usw., sowie an die auch in diesem Krieg wieder
notig gewordenen Verordnungen fiir das Verhalten der weib-
lichen Bevilkerung gegeniiber Gefangenen oder Internierten.
Man konnte fast von einem Problem der weiblichen Psyche
reden, und als solches ist es auch schon von psychiatrischer
Seite behandelt worden?).

3. Jephta, ein Recke und Stammesfiihrer der wilden
Richterzeit, gelobt vor dem Auszug in den Krieg, bei sieg-
reicher Heimkehr zu opfern, was ihm aus der Haustiire ent-
gegenkomme. Nach den damaligen Wohnverhiltnissen mochte
er dabei auch nur an ein Stiick Vieh denken. Allein es ist
dann seine Tochter, die den Sieger mit Musik und Tanz feiern
will. Sie mahnt ihn selber, sein Wort zu halten; nur moge
er ihr noch zwei Monate Zeit geben, mit ihren Gespielinnen
in den Bergen Gileads ihre Jungfrauenschaft zu beweinen.
Nachher vollzieht er an ihr das Geliibde, und seitdem, schliesst
die Erzidhlung, gehen die Tt6chter Israels alljihrlich hin, vier
Tage lang Jephtas Tochter zu besingen (Ri. 11, 30—40)3). —
Es handelt sich demnach um einen Kultbrauch mit der zu-
gehorigen Kultsage, wobei Jephtas Tochter an die Stelle der
urspriinglichen Gottheit, einer Berggottin, getreten ist, so wie
Artemis-Iphigenie zur Tochter Agamemnons vermenschlicht
wurde. Die Geschichte aber, die dabei als Kultsage Verwen-
dung gefunden hat, die Geschichte vom unwissentlich gelobten
Kinde, gehort zu jenem weitverbreiteten Sagen- und Mérchen-
typ*), wo ein Mann einem Unbekannten als Dank fiir seine
Hilfe aus irgend einer Notlage sein Kind versprechen muss.
Manchmal wird es ausdriicklich verlangt, manchmal aber,
ahnlich wie hier, in versteckter Form — was ihm bei der
Heimkehr zuerst begegne, was hinter dem Ofen oder unter
dem Apfelbaum stehe, was seine Frau unter der Schiirze
trage usw. —, so dass der ungliickliche Vater erst zu spit die
Tragweite seines Versprechens erkennt. Als Einzelsage nimmt
die Geschichte oft einen schlimmen Ausgang. Gut ist er beim
Schwank vom Teufel als dem betrogenen Baumeister®) und
beim Marchen, das die Abenteuer und schliessliche Rettung

1) Winpisce 1981, — 2) W. Stexer, Unser Seelenleben im Krieg (1916)
62 ff. — 3) Vgl. W. BaumeArTNER, Arch. f. Rel.-Wiss. 18 (1915) 240 ff. — *)
Ausser meinem eben genannten Aufsatz vgl. noch J. G. Frazer, Apollodorus,

The Library (1921) II 394 ff. — 3) Grmm, Deutsche Sagen Nr, 337, vgl. A.
Winscue, Der Sagenkreis vom geprellten Teufel (1905) 18 ff.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 7

des versprochenen Kindes folgen lisst?). Die mehr als 50 Vari-
anten, die sich von Lothringen und Island bis Indien, Tur-
kestan und China erstrecken, scheiden sich aber in einem
wesentlichen Punkte in zwei sehr ungleiche Gruppen. In der
ganz iberwiegenden Mehrzahl der Fille wird das fatale Ver-
sprechen dem Vater abgelockt von einem Zauberer oder Di-
mon, der sich des andern Notlage zunutze macht. Ein frei-
williges Geliibde dagegen ist es bei Jephta und in den drei
altgriechischen Versionen: Der Kreterkonig Idomeneus gelobt
im Sturm auf dem Meer, was ihm bei der Heimkehr zuerst
begegnen werde?). Dasselbe Geliibde tut Maiandros, der Heros
eponymos des gleichnamigen Flusses, wie er in den Krieg
zieht?). Und in der von Euripides*) gebotenen Fassung von
Iphigenies Opferung — nach C. RoBerr®) wire es sogar die
dlteste — hat Agamemnon der Artemis das Beste des Jahres
versprochen, und das ist dann seine Tochter®). Die Uberein-
stimmung zwischen der israelitischen und den griechischen
Sagen ist zu auffillig, um zufillig zu sein. Wohl gibt es bei-
spielsweise in Arabien solche unbestimmten Geliibde, wo dem
Gott selber die nihere Wahl des Opfers tiberlassen bleibt?).
Aber in unserem Fall notigt die unbestimmte Formulierung,
die sich dann so verhingnisvoll erweist, doch dazu, sie zu
jener anderen Form des abgelockten Versprechens zu stellen,
wo die Zweideutigkeit erst recht sinnvoll und darum doch wohl
auch urspriinglicher erscheint. Wire uns die Fassung mit dem
spontanen Geliibde nur aus Israel bekannt, so ldge es ja nahe

) AARNE, Mérchentypen Nr, 313A, 811. — 2) Servius zu Aeneis III
121. — %) Ps.-Prorarch, de fluviis IX. — 4) Iphigenie auf Tauris 20 ff. —
%) C. Rosert, Die griechische Heldensage (1920/21) 1095f, — ¢ Weiter ab
steht eine arkadische Lokalsage (Pausanias IX 33, 4): in grosser Diirre heisst
das delphische Orakel den Fragesteller, auf der Heimkehr den Ersten, der
ihm innerhalb der Landesgrenzen begegne, téten und opfern, und das ist dann

sein eigener Sohn. — Hinter all diesen Sagen steht der Glaube an die Macht
des Menschenopfers und entsprechender Brauch, vgl. F. Scawexy, Die Men-

schenopfer bei den Griechen und Rémern (1915) 121 ff. — 7) Al-Mundhir hat
gelobt, alljéhrlich an einem bestimmten Tag den ersten Begegnenden zu opfern;
einmal trifft das den Dichter Abid (Cu. J. Lvarr, Translations of Ancient Arab
Poetry [1885] XXVII{f). Abd-el-Muttalib, Mohammeds Grossvater, soll beim
Brunnengraben gelobt haben, wenn er auf Wasser stosse, dem Gott Hubal
einen seiner zehn Sthne zu opfern; das Los trifft den Jingsten, seinen Lieb-
ling, und nur dass die Verwandten eingreifen und ihn schliesslich mit hundert
Kamelen auslésen, rettet ihn vor dem Tode (Fr. Buar, Das Leben Muhammeds
[1930] 115): das kommt jemer Sage aus Pausanias nahe.



8 W. Baumgartner

anzunehmen, der ddmonische Gegenspieler sei dem starken
monotheistischen Zug der Jahwereligion zum Opfer gefallen.
Doch versagt diese Erkldrung fiir die griechischen Sagen.
Kommt man da um den Schluss herum, dass hier im 0st-
lichsten Mittelmeergebiet ziemlich frith — die Jephtageschichte
spielt um 1100 v. Chr. und wird nicht viel jinger sein —
diese Umgestaltung eingetreten ist, die sich dann gleicher-
massen in der griechischen wie in der israelitischen Sage
niedergeschlagen hat? Das Motiv zur Umgestaltung aber lésst
sich nur aus der Wirkung vermuten: die Sage wird damit
aus dem Bereich des Didmonenglaubens herausgenommen in
den des Menschlich-Tragischen.

4. Der Besuch der Himmlischen bei Abraham (Gen. 18,
1—16 a). — In der Mittagsglut in der Tiir seines Zeltes sitzend
empfingt Abraham den Besuch dreier unbekannter ,Ménner;
die gastfreundliche Aufnahme belohnen sie damit, dass sie
ihm den heimlichen Herzenswunsch nach einem Leibeserben
erfullen. Die verwandte Geschichte vom Besuch zweier Himm-
lischer in Sodom (Gen. 19, 1—26) legt das Hauptgewicht auf
die Bestrafung der Ungastlichkeit. Von den anderen Theo-
phanien in urspriinglichen Kultsagen, Gen. 16, Ri. 6, 11—24
usw., unterscheiden sich die beiden genannten durch diese
besondere Abzweckung und durch die Mehrzahl von Himm-
lischen. Es handelt sich um jenen Sagentypus, den schon
Homer kennt: ,Denn auch selige Gétter, in wandernder Fremd-
linge Bildung, jede Gestalt annehmend, durchziehen oft Lander
und Stidte, dass sie der Sterblichen Frevel sowohl als From-
migkeit schauen* (Od. XVII 485 —487). Angesichts der welt-
weiten Verbreitung dieses Typus?) scheint der Versuch, hier
besondere Beziehungen zwischen Griechenland und Israel fest-
zustellen, aussichtslos. Aber das ist er gar nicht. In Phrygien
spielt das lingst bekannte Gegenstiick, der Besuch von Zeus
und Hermes bei Philemon und Baucis (Ovid, Met. VIII 611
bis 724), und im phrygischen Lystra werden Paulus und Bar-
nabas nach Vollbringung einer Wunderheilung von der Be-
volkerung als Hermes und Zeus begriisst (Act. 14, 8—18):

) Vgl. Borre-Porivea II 210 ff. zu Grimm, KHM 87; GuNker, Gen.
193 f. 214, Handworterbuch d. deutschen Mirchens II 652 ff.; eine aztekische
Variante bei W, KrickeBerg, Mérchen der Azteken und Inkaperuaner (1928)
266 f., eine polynesische bei J. W. Hauer, Die Religionen I (1923) 210.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 9

L. Mavrexn hat darin aus Inschriften der Gegend phrygisch-
lykaonische Lokaltradition nachzuweisen vermocht?!). Noch
ndher kommt die bootische Sage von Hyrieus, dem Vater des
Orion, der wie Abraham den Besuch dreier Himmlischer, Zeus,
Poseidon und Hermes, erhilt und gleichfalls, allerdings unter
dem Einfluss einer Namendeutung auf sehr viel derbere Weise,
den Wunsch nach einem Sohn erfiillt sieht?). Hauer mochte
wie in seiner polynesischen Variante so auch in Gen. 18 den
Niederschlag einer Vision im Wachzustande finden. Aber darf
man den einzelnen Vertreter eines so ausgesprochenen Typus
bei dem Charakter und den Uberlieferungsverhiltnissen der
Patriarchensagen in solcher Weise individuell ausdeuten? Es
ergibt sich doch hochstens ein Hinweis darauf, wie der Typus
entstanden sein mag. Die Erwiihnung der Mittagstunde aller-
dings ist gewiss nicht zufillig; aber sie ist nicht nur in Wirk-
lichkeit, sondern ebenso fiir Sage und Mythus die fir Er-
scheinungen besonders geeignete Zeit?3).

5. Wie Dina, Jakobs Tochter, durch Chamor, den Sohn
Sichems, entfiihrt und durch ihre Briider Simeon und Levi
befreit und gerdcht wird (Gen. 34. 49, 5—7), hat seine grie-
chische Entsprechung bei Helena, die von Theseus und Pei-
rithoos, in der jiingeren Troiasage durch Paris, entfithrt und
von ihren Briidern, den Dioskuren, bzw. von Menelaos und
Agamemnon, zuriickgeholt wird*). Die Ahnlichkeit ist ver-
bliiffend. Aber auch hier handelt es sich um einen sehr ver-
breiteten Typus?®); selbst bei rdumlich weit abliegenden Vari-
anten ist die Ahnlichkeit oft kaum geringer. So wird Gudrun
vom Normannenkonig und seinem Sohn geraubt und nach
Jahren von ihrem Bruder und ihrem Verlobten befreit?). In
einer afrikanischen Erzdhlung wird ein Midchen von einem

1)y Hermes 74 (1939) 176 £, 75 (1940) 168 ff. — 2) Vgl. Roscaer, II
1029 f., PrecLer-RoBerT, Griechische Mythologie (1894) 453 f. — 3) Vgl. ausser
der von Dorxserrr, Ztschr. f. atl. Wiss. 52 (1934) 67 ! genannten Literatur noch
R. CamLvors, Rev. de I'Hist. des Religions 115 (1937, I) 142 ff, 116 (1937, II)
b4 ff. 143 ff,, und Handworterbuch des Aberglaubens VI 398 ff. 414 ff — %)
Roserr 699 ff, A. H. Krarer, Helena (Rhein. Mus. 80 [1931] 113 ff). — Un-
glicklich enden die anscheinend verwandten Sagen von Hyrnetho (Paus. II
28, 31f) und Rhadine (Strabo VIII 3, 20), vgl. Errrem, Berl. phil. Woclien-
schr. 39 (1919) 741 f — %) Vgl. GuNkeL, Mérchen 127; A. H. Krarpg, Rhein.
Mus. 80 (1931) 113ff. — °) Fr. von per Levex, Deutsches Sagenbuch II?
(1923) 234 f.



10 W. Baumgartner

Rimu entfiihrt und von seinen zwei Briidern befreit!). Das
Gotter- oder Heldenpaar gibt dem Typus weithin das Geprige:
,Dioskurenmythus“. Aber {iber einen alten indoeuropéischen
Mairitus?) fithrt das Material jedenfalls noch hinaus, ohne dass
damit eine astrale Deutung?) allgemeine Geltung beanspruchen
konnte. Eher wird man daran erinnern diirfen?), wie hiufig
Frauenraub in alten Zeiten war; und die Briider sind dann
die gegebenen Retter und Récher. Auch ihre Zweizahl braucht
nicht mythisch bedingt zu sein,

6. Die Verschlingung und Ausspeiung des Jona (Jona
c. 1 1) gehort in den weiten Kreis von Verschlingungsmérchen
und -mythen, von denen mindestens ein Teil solare oder lu-
nare Deutung zulisst, wenn nicht gar fordert®). Damit hat
man seit alters®) jene Episode der Heraklessage verglichen,
wo er die einem Meeresungeheuer preisgegebene Hesione
rettet; in einem Teil der Uberlieferung ist er vom Ungeheuer
verschlungen worden oder hat sich von ihm verschlingen lassen,
und erlegt es nun von innen heraus?). Die Rettung der aus-
gesetzten Jungfrau mit Erlegung des Drachen wird #hnlich
von Perseus und Andromeda erzéhlt®); auch hier hat wenig-
stens eine, allerdings spite Quelle®) Verschlingung des Helden
und To6tung des Ungeheuers von innen her. Verschlingung
und nachherige Ausspeiung des Helden scheint endlich auch
eine Version der Jasonsage gekannt zu haben!?). — Nach der
schwachen und spiten Bezeugung liegt es nahe, in der Ver-
schlingung des Perseus einen jungen Seitentrieb der Uber-
lieferung zu sehen!!). Aber nun muss auffallen, dass Jona sein

') Bru~o GurmaNN, Volksbuch der Wadschagga (1914) Nr. 43. Fiir eine
indianische Parallele verweist Krarpe 115 auf Rexpern Harris, Boanerges (1913)
158 [mir unzugiinglich] Die ebenfalls von ihm angefiihrte vedische Parallele,
bei A. A. Macponner, Vedic Mythology (1897) 53, scheint mehr nur kombiniert
als wirklich belegt zu sein, was mir E. Aseee (Ziirich) bestitigt. — 2) So
Kraree 126f. — 3 Paun EnrenreicH, Die allgemeine Mythologie und ihre
ethnologischen Grundlagen (1910) 186. 238. — *) Vgl, Lupwic RADERMACHER,
Mythos und Sage bei den Griechen (1938) 255 f, — %) Vgl. E. B. TyLoR, Primi-
tive Culture I (1871) 306f., Lro FroBenius, Das Zeitalter des Sonnengottes
(1904) 591f., Hans Scemipr, Jona (1907), Enresreicw, Myth, 215 ff., Wrirm.
Wounpr, Volkerpsychologie V2 (1914) 272 ff,, Elemente der Vélkerpsychologie
(1912) 274 ff. — ©¢) Vgl. Scaminr 2, — ) Vgl, Scamint 3 ff. — 8) Vgl. ScaMIDT
12ff. — °®) Lykophron., 3. Jahrh. v. Chr. — 1% Vgl L. RapermMAcHER, Das
Jenseits im Mythus der Hellenen (1903) 67, Myth. u. Sage 183 . 193 ff. u. (gegen
Rosertr 800) 326 5°°, Scammt 22 ff, — ') Wunnr V 201,



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 11

Schiff in Joppe Dbesteigt, und dass die Andromeda-Episode
neben der tiberwiegenden Lokalisation in Athiopien von einem
nicht unbetrdchtlichen und auch qualitativ beachtenswerten
Teil der Uberlieferung?) ebenfalls nach Joppe verlegt wird;
sie kannte noch vor der Stadt draussen Reste jener Fesseln,
mit denen die Andromeda an den Felsen geschmiedet war.
Das spricht nicht fiir eine spiite Erfindung oder Kombination?),
sondern fiir eine tatsichliche Lokaltradition, die in die Per-
seus- wie in die Heraklessage eindrang und anderseits auch
unserer Jonageschichte zugrunde liegt?).

7. Ein in Jesaia 14 erhaltenes prophetisches Spottlied
auf Babylons Fall, die Parodie einer Leichenklage?), redet den
letzten Babylonierkénig an: ,Wie bist du vom Himmel ge-
fallen, Helal (Strahlender), Sohn des Morgenrots, |.... Du, du
sprachst in deinem Herzen: Zum Himmel steig ich empor,
| Hoch iiber den Sternen Gottes richt’ ich auf meinen Stuhl, |
Steige auf zu den Wolkenhohen, stelle dem Héchsten mich
gleich! | Und wurdest hinabgestiirzt zur Scheol, in die tiefste
Grube...“ (14, 12—15). — Schon Herper®) hat hier einen
Mythus erkannt: den Mythus von Lucifer, dem Morgenstern®),
seinem stolzen Aufstieg und jahen Sturz?). Und schon lingst®)
vergleicht man damit den griechischen Mythus von Phaéthon,
der, eigentlich die Sonne selber, nun aber des Sonnengottes
Sohn, um seines gottlichen Ursprungs gewiss zu werden, es
beim Vater durchsetzt, einen Tag lang statt seiner den Sonnen-
wagen fahren zu diirfen; bald gehen ihm die Pferde durch
und am Himmel entsteht eine furchtbare Verwirrung, bis Zeus

1) Pseudo-Skylax, Strabo, Pausanias, Josephus, Plinius. — 2) So Roskrr
240 f. — 3) Einen solchen Zusammenhang erschloss aus dem gemeinsamen Schau-
platz Joppe schon O. Gruepe, Philologus 47 (1889) 93f — %) Vgl. Hepw.
Jarnow, Das hebriische Leichenlied (1923) 239 ff. — ®) Vom Geist der hebri-
ischen Poesie, I 345 der Suphanschen Ausgabe. — 9) So schon Septuaginta,
Vulgata und Targum. — 7) Vgl. H. Go~ger, Schipfung und Chaos (1895) 132 ff,
— H. WinckLrEr, Altorientalische Forschungen II (1901) 388, Geschichte Israels
IT 24, H. Zimuery in E. ScarapEr, Die Keilinschriften u. das A. T.? (1902) 3657
und A, Jeremias %681 wollen in ihm lieber die Mondsichel sehen. Das von
ZmveRN 464 vermutete babylonische Urbild hat sich noch immer nicht ge-
funden. Der Etanamythus (s. ZiuMer~ 564 ff, G. MEeEr im Reallexikon der
Assyriologie II 481 f)) ist in der von des Helden Himmelfahrt und Sturz han-
delnden Schlusspartie hiochstens ein gewisses Gegenstiick dazu, seine Ent-

stehung auch noch vollig ungeklirt. — ®) So zuerst, soviel ich sehe, O. GrRuPPE,
Berliner Philolog. Wochenschrift 1883, 1539 f,, Philologus 47 (1889) 98.



12 W. Baumgartner

ihn mit seinem Blitz zerschmettert und er verbrannt in die
Unterwelt stiirzt!). Gungens Warnung vor einer unmittelbaren
(Gleichsetzung von Helal und Phaéthon ist um so berechtigter
angesichts des Mythenmirchens, das sich nordamerikanische
Indianerstimme vom Nerz erziihlen?): Sohn des Sonnengottes
und einer menschlichen Mutter wird der Knabe von den Spiel-
kameraden wegen seiner angeblich gottlichen Herkunft ge-
hinselt, klettert an einer Pfeilleiter in den Himmel und erbettelt
sich von seinem Vater die Erlaubnis, einen Tag lang seine
Stelle einnehmen zu diirfen. Aber er liuft dann mit der
Sonne zu rasch, oder er ziindet alle Fackeln auf einmal an
statt in Abstinden hintereinander. Dadurch kommt das Welt-
all in Verwirrung, so dass sein Vater eingreifen muss und ihn
auf die Erde hinabschleudert, wo er zum Nerz wird. — So
hat hier die ,mythologische Apperzeption*?) der Gestirne mit
entsprechender novellistischer Ausgestaltung unabhingig zu
dhnlichen Mythengebilden gefiihrt).

8. Der Weltzeitaltermythus von Daniel 2und Hesiod, Werke
und Tage 109—201. — Bei Daniel sieht Nebukadnezar im
Traum eine Statue aus viererlei Metall: das Haupt von Gold,

1) Vgl. Roscuer I 2175 ff , PreLLER-RoBERT 438 f, GRUPPE, Griechische
Mythologie und Religionsgeschichte (1906) 959f. Die Uberlieferung ist ge-
spalten: neben Phaéthon dem Heliossohn steht ein Phaéthon Sohn oder Enkel
des Kephalos und der Eos. Nimmt man ihn entsprechend als Morgenstern,
wie es manche tun, so ist die Ahunlichkeit mit Helal noch grosser. — 2) Vgl
Franz Boas, Ztschr. f. Ethnologie 25 (1893) 451 f., The Mythology of the Bella
Coola Indians (1900), 95 {., Kutenai Tales (1918) 282 (und dazu A. van DEURSEN,
Der Heilbringer [1931] 276 f.); W. KrickeBerg, Indianermirchen aus Nord-
amerika (1924) 221 ff. — Eine &hnliche Indianergeschichte aus Britisch Kolum-
bien nennt J. G. Frazer, Pausanias’s Description of Greece II (1898) 60: Der
Sohn der Krihe und der Tochter der Sonne unternimmt es einmal, den
Sonnenwagen zu fihren; aber dann wird er unsicher, streift die Erde und
setzt die Berge — Vulkane! — in Brand, bis sein Vater ihn straft und die
Ordnung wiederherstellt, — %) Wonor IV 2 (1910) 64 ff. — %) Beim Sturz vom
Himmel mag die Erfahrung von Kometen und Sternschnuppen mit hineinspielen;
auf keinen Fall aber ist darin der ,historische Kern® des Mythus zu sehen,
wie Franz X. KueLer, Sibyllinische Sternkimpfe und Phaéthon (1927) will,
vgl. W. GuypEL, Gnomon 4 (1928) 451. — Eine kultitiologische Erklirung des
Mythus versucht S. RrinacH, Rev. de I'Hist. des Religions 58 (1908) 1 ff :
aus der periodischen Opferung eines weissen Rosses an die Sonne; in dem von
Festus erwihnten rhodischen Brauch fehlt auch das Opfer eines Wagens nicht.
Dass man aber von der naturmythologischen Auffassung nicht abzugehen braucht,
lehren eben die besprochenen Parallelen.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 13

Rumpf und Arme silbern, Bauch und Hiiften ehern, die Unter-
schenkel von Eisen, die Fiisse Kisen und Ton; und Daniel
deutet sie ihm auf die vier aufeinanderfolgenden Reiche der
Babylonier, Meder, Perser und Griechen. Bei Hesiod geht es
vom goldenen Geschlecht unter Kronos tiber das silberne,
eherne und das der Heroen bis zum eisernen der Gegenwart.
Das Geschlecht der Heroen, das die Folge der Metalle ebenso
wie den steten Niedergang unterbricht und tiberhaupt von
einem ganz anderen Geschichtsbild ausgeht, das einfach eine
erhabene Vorzeit dem Elend und der Minderwertigkeit der
Gegenwart gegeniiberstellt, ist anerkanntermassen eine Zutat
des Verfassers zu einem ihm tiiberkommenen Stoff. Zeitlich
liegen die beiden Quellen ziemlich weit auseinander. Das Daniel-
buch ist um 165 v. Chr. abgefasst, wobei in ¢. 1—6 ein Biindel
etwas #dlterer Legenden aufgenommen und durch Zusitze gleich-
falls auf die Makkabéerzeit bezogen ist; aber fir c. 2 ist Grosse
und Zerfall des Alexanderreiches gegeben und somit obere
Grenze!). Hesiod hat nach gewshnlicher Annahme im 8. Jahr-
hundert in Bootien gelebt. Schon O. Gruppe hat den hesio-
deischen Mythus als orientalisch empfunden?), wihrend noch
Ep.MeyEr ihn rein aus innergriechischen Voraussetzungen und
desDichterspersonlichenVerhiltnissen heraus verstehen wollte3).
Aber seine orientalische Herkunft ist dann von RerrzeNsTEIN?)
ausfiihrlich begriindet und trotz des Widerspruches von U. vox
Wivamowrrz®) und M. P. Nirsson®) doch wohl schlagend er-
wiesen worden. GungerL hatte ihn schon in seinem Genesis-
kommentar neben Dan. 2 und den indo-iranischen Parallelen
zum vierstufigen Offenbarungsverlauf der Priesterschrift heran-
gezogen’). Entscheidend fir die Annahme eines Zusammen-
hangs ist dabei nicht der Gedanke einer zunehmenden Welt-
verschlechterung an sich — denn der konnte schon selbstén-

1) Vgl. A. BenrzeN, Daniel (1937) 5 ff., BaumearTner, Theol. Rundschau
1939, 212 f. — ?) Griech. Mythologie 447f. — 3) Im ,Genethliakon C. Robert*
(1910) 159-187. Auch der stellenweise erweiterte Abdruck in den ,Kleinen
Schriften* II (1924) 15—66 ist hierin unveriandert geblieben, wahrend in , Ur-
sprung und Anfinge des Christentums“ II (1921) 189 ff. anlésslich der Bespre-
chung von Dan. 2 mit den iranisch-indischen Parallelen Hesiod wenigstens ein-
mal vergleichsweise erwéhnt wird '(S. 190). — *) R. Remrzessreiy (u. H. H.
ScrAEDER), Studien zum antiken Synkretismus aus Iran und Griechenland (1926)
57 ff. — ®) Hesiods Erga (1928) 141. — ¢) Gnomon 4 (1928) 614 f. — 7) Gen.!
(1901) 242, 3264 f.; vgl. auch Avrr, Berraoner, Daniel und die griechische
Gefahr (1907) 45 ff,



14 ‘W. Baumgartner

dig an verschiedenen Orten autkommen — und nicht einmal
die @hnliche Aufzihlung der vier wichtigsten Metalle in dieser
Reihenfolge, wohl aber diese besondere Verbindung von beidem:;
eben darin stehen sich Daniel und Hesiod besonders nahe.
Literarische Abhingigkeit nach der einen oder anderen Seite
kommt aber nicht in Frage. Dem Daniel muss der Stoff bereits
in dieser besonderen Gestaltung einer Verteilung der Metalle
auf die verschiedenen Teile einer Statue zugegangen sein,
wobei die Tatsache solcher Statuen aus verschiedenerlei Stoff
stark schematisiert ist. Und Hesiod ist nicht bloss durch das
hthere Alter vor dem Verdacht der Abhi#ngigkeit geschiitzt;
sein Mythus bietet auch einige Ziige, die bei Daniel fehlen
und anderseits in den indo-iranischen Parallelen vorhanden
sind!). Auch ihm muss der Mythus schon in etwas verdun-
kelter Gestalt vorgelegen haben, Dass er aus dem Orient und
speziell aus Babylon stammt, kann nicht mehr zweifelhaft
sein. Fehlen dort auch immer noch unmittelbare Belege, so
haben wir doch mit den Planetengéttern als den Herren der
einzelnen Zeitalter und der Unterscheidung der Planeten nach
Farben und Metallen alle dafiir nétigen Voraussetzungen?).
Zu beachten ist das hohe Alter der Ubernahme: im 8. Jahr-
hundert ist sie bereits vollzogen; obere Grenze dafiir wie fiir
die Entstehung des Mythus ist der Beginn der Eisenzeit, d. h.
das 12. Jahrhundert. Aber auch das ist kein Hindernis; in
dieselbe Zeit fillt ja die Ubernahme des phonizischen Alphabets
durch die Griechen. Man vergesse auch nicht, dass Hesiods
Familie von der #olisch-jonischen Kiiste stammt, wo die Be-
ziechungen zum Osten &lter und stirker waren als auf dem
griechischen Festland. Damit wird Hesiod nicht zum ,Schiiler
des Zarathustra“ herabgewiirdigt, wie Wilamowitz es ausdriickt,
und die Frage, ob wohl damals iranischer oder gar indischer
Einfluss schon so weit nach dem Westen reichte, ist miissig;
denn es handelt sich ja gar nicht um einen spezifisch indo-
iranischen Stoff?).

——ng. Rerrzensrein 63 f. zu v. 124 £, 130 und 181, — ?) Vgl. H. ZiMMERN,
Ztschr. d. Deutschen Morgenlind. Ges. 78 (1924), 28f.,, Br. MgeissNer, Baby-
lonien u. Assyrien II (1925) 117 f,, A, Jeremias, Handbuch der altorientalischen
Geisteskultur 2 (1929) 177 ff. 295 ff., H. GressmanN, Der Messias (1929) 472 ff,
— 3) Zudem wire jene Frage angesichts dessen, was man heute von Alter und
Ausdehnung des indischen Handels nach dem Westen weiss — vgl. meine Be-

merkungen im Anthropos 35—36 (1940—41) 612 ** — nicht einmal ohne wei-
teres zu verneinen.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 15

Eine Reihe weiterer Beispiele sei nur in aller Kiirze auf-
fihrt.

9. Mit der biblischen Flutsage Gen. 6—8, die in ihren
beiden Fassungen anerkanntermassen von der babylonischen
abhingig ist, stimmt die griechische mit Deukalion als Flut-
held!) iiberein im Strafcharakter der Flut, im Kastenmotiv
und im nachfolgenden Dankopfer auf dem Berg, womit der
zirnende Gott beschwichtigt wird. Dariiber, ob das zur An-
nahme eines historischen Zusammenhangs ausreiche, sind die
Meinungen geteilt?). Es diirfte aber schon mindestens eine
einheimische Flutsage, wie sie auch sonst fiir Griechenland
belegt ist, nach der vorderasiatischen umgestaltet sein.

10. Wie Lots Tochter ihren Vater trunken machen, um
von ihm Kinder zu bekommen, da sonst keine Gelegenheit
dazu da ist (Gen. 19, 30—38), so berauscht und tduscht Myrrha
oder Smyrna in verbrecherischer Liebe ihren Vater und em-
pfangt von ihm den Adonis®. Das umgekehrte Motiv, die
Liebe des Vaters zur Tochter, findet sich im Eingang man-
cher Mérchen4).

11. Die Opferung Isaaks (Gen. 22), die Abraham auf gott-
liches Geheiss vornehmen will und die ihm dann im letzten
Moment erspart bleibt, hat ihr Gegenstiick in der Opferung
der Iphigenie durch Agamemnon?. Dem als Ersatz gestellten
Ziegenbock dort entspricht eine Hindin hier, Beiderseits ist
es auch eine dtiologische Kultsage®). Historischer Zusammen-

) Vgl. H. Usexer, Die Sintflutsagen (1899) 33 ff.,, J. G. Frazer, Folklore
in the Old Testament (1919) I 146 ff. — 2?) Am wenigsten beweist natiirlich
der Strafcharakter. Die Taube (Plutarch, de sollertia animalium 13) ist nur
spit bezeugt und biblischer Herkunft auf jeden Fall stark verdéchtig, s. UseNEr
204 ff. Verneint wird ein Zusammenhang von UseNer 244 ff,, (A. UNeNAD und)
H. Gressmany, Das. Gilgamesch-Epos (1911) 2251, offen gelassen von GUNKEL,
Gen. ?74f, bejaht von M. WinterNiTZ, Die Flutsagen des Altertums und der
Naturvilker (Mitt. d. Anthropol. Ges. Wien, 31 [1901] 305ff., speziell 329),
Herw. Scunemer, Der kretische Ursprung des phonizischen Alphabets usw.
(1913) 145f,, Frazer I 154 f. — %) Vgl. RoscuEr, I 69 f., PreLLER-RoBERT 3602,
— %) Gmmmm, KHM. 21, 31 und 65, vgl. Boure-Porivea I 168. 301, W.
Wiexerr, Typen der Fabel (1925) 83, Nr. 497; A. WasseLsk1, Versuch einer
Theorie des Mirchens (1931) 139f. Auch die ,Geschichte* des Apollodor von
Tyrus beginnt damit, s, Roape, Rom. 408. — %) Vgl. Roserr 1095ff. — °) In

Gf’n' 22, 2 ist der Name der betreffenden Stitte durch das spitere Moria (=
Zion) verdringt,

— *‘N

BIBLIGTHEK dor E.T. H,
ZURICH




16 W. Baumgartner

hang wird angesichts einer nahen indischen?) und samoani-
schen?) Parallele zweifelhaft.

12. Wie Ruben sich mit dem Kebsweib seines Vaters
vergeht, und sich damit dessen Fluch zuzieht (Gen. 35, 21f.
49, 31), so auch Phoenix, der Erzieher des Achill3). Aber
beides sind nur Vertreter des in der Antike*) wie auch sonst
beliebten Motivs von der Liebe des Jungen zur Gattin des
ihm nahestehenden Alten. das uns von Tristan-Isolde, Don
Carlos usw. vertraut ist?%).

13. Zahlreich sind die griechischen Parallelen zu Joseph
und Potiphars Weib (Gen. 39): Bellerophon-Anteia®), Peleus-
Hippolyte ™), Hippolytos-Phaidra?®) usw. ?). Aber auch hier reicht
die Verbreitung sehr viel weiter, namentlich in den Orient
hinein '°).

14. Der Becher, denJoseph in Benjamins Kornsack hinein-
schmuggeln lasst, um ihn damit als Dieb zu tiberfiihren (Gen.

44), kehrt nicht nur in der griechischen Sage '), sondern auch
sonst wieder '2).

15. Der Aussetzung des Mose (Ex. 2) treten all die dhn-
lichen Geschichten aus der griechischen Gotter- und Helden-
sage an die Seite, die Usener %) zusammengestellt hat., Rich-
tig bewerten lisst sich das Verhiltnis aber auch erst, wenn
man die gesamte Verbreitung dieses Motivs beriicksichtigt#).

1) Tyror, Prim. Culture IT 366 f. — 2) G. vax pEr LEeeuw, Phidnomeno-
logie der Religion (1933) 333* — %) Il IX 447 ff, vgl. Roscuer, III 2403 f,,
RoserT 1033 ff. — %) Vgl. Rorpe, Rom. 55 ff., WexpLaxp 11ff. — %) Vgl
GunkerL, Gen.? 384; u. a. nordisch von Jormunreks Sohn und Svanhild, ger-
manisch in jiingeren Fassungen der Ermanarichsage, vgl. Thule XXI, 132{,,
O. L. siriczek, Die deutsche Heldensage * (1916) 42. 45f — ¢) Vgl. RoserT 181,
—7 Vgl, Roserr 71. — 8 Vgl. Roscmer I1I 2224 f., RoBerr 743 ff. — 9) Vgl
Roupr, Rom, 382 f.,425 ff., WexprLanD 13 ff., M. GEnorr, Das Apophthegma (1924)
68. In der jiingeren griechischen Novelle spielt hier nach K. Krrexvi, Die
griechisch-orientalische Romanliteratur (1927) 250 '°% die orientalische Semira-
missage hinein. — !°) Vgl. GuNgeL, Gen.3 421f, Mirchen 125f., TAwNEY-
Penzer, Somadeva Katha-Sarit-Sagara II (1924) 120 ff, IV, 104 ff. — **) Vgl
Diodor XVII 101, 3, Wenpraxp 17f — 1?) Vgl. Boure-Porivea 11287, 486.
489; A. WesseLski, Mérchen des Mittelalters (1925) XV, 190; O. Bockew, Psy-
chologie der Volksdichtung? (1913) 209; Hrcm, GonTER, Buddha in der abend-
lindischen Legende (1922) 165f. — %) Sintflutsagen 80 ff. — ) Vgl. H. Gress-
manN, Mose (1913) 1 {f,, Wonor V 2 297 ff,, Borre-Porivea I 276 ff,, zu KHM.
29, dem Mirchentyp AArNE Nr. 936 und 461, fir den AARNE, Der reiche Mann
und sein Schwiegersohn (1916) 56 ff. indische Herkunft wahrscheinlich macht.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 17

16. Wie Mose Wasser aus dem Felsen schlagt (Ex. 17,
1—7. Num. 20, 1—13)?), so tun es in Griechenland Gotter
wie Dionysos?) und Poseidon?®), aber auch Atalante (Paus. I1II
24, 2), Pegasus (ib. IT 81, 12) und Bellerophons Pferd (ib. IX
31, 3). Hier wie bei dem anderweitigen Vorkommen des Mo-
tivs in Sage und Legende handelt es sich so gut wie immer
um die Atiologie einer bestimmten Quelle¥).

17. Wie Simsons Kraft in seinen Haaren ruht, bis Delila
ihm sein Geheimnis entlockt und ihn den Philistern preis-
gibt (Ri. 13—16), so beruht die Lebenskraft eines Nisos und
Pterelaos auf einem oder mehreren goldenen oder purpurnen
Haaren, und auch hier ist es ein weibliches Wesen, diesmal
die eigene Tochter, die ihm die Haare ausreisst und damit
seinen Untergang veranlasst®). Auch neugriechische Sagen und
Mérchen kennen das Motiv®). Aber diese Vorstellung von der in
einem bestimmten Teil des Korpers oder der Kleidung konzen-
trierten Lebenskraft oder Seele ist auch viel weiter verbreitet?),
so dass solches Zusammentreffen nicht tiberschiitzt werden darf.

1) Dazu GressMaNy, Mose 145 ff, 150 ff, — 2 Prenier-Roserr 707, —
%) Roscaer III 2818; Prerrer-Roserr 585 ff. — %) Vgl P. Sainryves, Essais
de folklore biblique (1923) 150 ff. Der magische Charakter wird deutlich aus
primitiven Gegenstiicken bei Frazer, Folklore II 463 f. (von Celebes) und Gur-
MANN, Volksbuch der Wadschagga Nr. 105, Den Garibaldi liessen schon Zeit-
genossen das gleiche Wunder mit einer Kanone vollbringen, s. H, Hararr, Lit-
térature et Tradition (1919) 136 2. — Ein britischer Major, der iiber ein Jahr-
zehnt im Sinaigebiet Dienst getan, C, 8. Jarvis, erzéhlt, wie einmal beim Graben
nach Wasser in einem Wadi im Norden der Halbinsel durch einen Streich mit
dem Spaten eine starke Wasserader in der Felswand angeschlagen wurde:
Yesterday and Today in Sinai (1931) 174 f, Ein adhnliches Vorkommnis vom
Dschebel Musa s. in Rieam’s Handworterbuch d. bibl. Altertums (1884) II s v.
Raphidim. Aber zur Sicherung einer historischen Grundlage reicht angesichts
des Charakters der Uberlieferung und des Parallelmaterials weder das eine
noch das andere aus; auch die értliche Ubereinstimmung ist ja nur scheinbar vor-
handen. — %) Roscuer I1I 425 ff. 3262 ff., W. Krors bei Frz. SgvrscH, Gallus und
Vergil (1908) 193 ff. — 9) Vgl. J. G. von Hanx, Griechische und albanesische
Mérchen (1864) I 217, IT 282. 284; Berwu. Scmmipr, Griechische Mérchen,
Sagen und Volkslieder (1877) 91 ff. 206. — 7) Vgl. J. A. MaccurrocH, Childhood
of Fiction 2 (1905) 126 f.; H. Gusker, Reden und Aufsitze (1913) 55f.; Frazer,
Folklore II 480 ff., TawNey-Peszer VIII 107 N. Hieher gehort auch das zu
Nr. 2 erwiihnte Miirchen von der auswirts verborgenen Seele, wo gleichfalls
die Verriterin nicht fehlt. — Wenn M. Niusson, Geschichte der griechischen
Religion (1931) 20 zwischen Simson- und Nisossage einen Unterschied fest-
Stellen will: ,Dort wohnt die Stirke des Helden in seinen Haupthaaren, hier
beruht das Leben auf einer einzelnen Locke%, so zeigt das gesamte Parallel-
material, dass hier Stirke und Lebenskraft, ein Haar, mehrere Haare und das
ganze Haupthaar sachlich vollig gleichwertig sind; es kann aber auch ebenso
gut ein Band, ein Messer oder ein Sibel sein,

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLI (1944) 2



18 W. Baumgartner

18. Jungere Legende erzihlt, wie David, als er auf der
Flucht vor Saul beim Fiirsten von Gat Zuflucht sucht und
erkannt wird, nur dadurch sein Leben rettet, dass er sich
verriickt stellt (I. Sam. 21, 11—16). Dasselbe tut Odysseus, um
nicht am Zug gegen Troia teilnehmen zu miissen?), Solon,
um sich tiber ein Verbot hinwegsetzen zu konnen?). Es wird
aber auch von anderen erzdhlt: in Lebensgefahr, um sich
einer unerwiinschten Zumutung zu entziehen oder um un-
beargwohnt einen Racheplan verfolgen zu kénnen; bei Kai
Chosrau, Brutus und Hamlet steht es in einem grésseren epi-
schen Zusammenhang?). Die gerade im Orient verbreitete
animistische Auffassung des Wahnsinns erleichterte auch im
Leben solches Gebaren?).

19. Wie Uria, Davids Offizier und Batsebas Gatte, ahnungs-
los den Brief mit dem eigenen Todesurteil iiberbringt (II. Sam.
11, 24—27), hat sein Gegenstiick mit gutem Ausgang bei
Bellerophon (Ilias VI 155 ff.) und beim Spartanerkonig Pau-
sanias (Thuk. I 132, 5)5. Aber auch dieses Motiv hat eine

1) Vgl. Roscaer III 1265, Roserr 1091f. — 2) Plut., Solon 8, Justin
1I7,9—12. — % Ausser dem von O. L. Jiriczek, Ztschr. d. Ver. f. Volkskde 10
(1900) 351 ff. und Scmick (8. u. zu Nr.19) zusammengestellten Material nenne
ich noch: Ephraem, der nicht Bischof werden will (nach seiner Vita, BRockEL-
MANN, Syr. Grammatik 2 (1905) 38 *, Z. 17 ff.); ein Hofling des Chalifen Hakim,
der seinen Zorn fiirchtet (E. A. Waruis Bupee, The Chronography of Bar
Hebraeus I 1932 (189); nordisch der Achter Gisli auf der Flucht gegeniiber
seinen Verfolgern (Thule VIII [1922] 108), der Dummling Brjam bei der To-
tung des Vaters und der Geschwister (H. u. J. Navmann, Islindische Mirchen
[1923] Nr. 59). — Das weibliche Gegenstiick ist das Madchen, das sich krank
oder verriickt stellt, um einer verhassten Heirat zu entgehen; vgl. 1001 Nacht,
Reclam VII 186 ff., E. Lirrmasy III 391 ff, und P. Torpo, Ztschr. d. Ver. {.
Volkskde 15 (1905) 365 ff — *) Varthema griff zu dieser List, s. R. F. Burtox,
Personal Narrative of a Pilgrimage to El-Medinah and Meccah 1I (1855) 350.
So helfen sich auch Derwische in plotzlicher Gefahr, vgl. Burron I (1855) 21;
Fr. Scawarry, Der heilige Krieg im alten Israel (1901) 104 f, erinnert an die
gich verriickt gebardenden Kundschafter der Graslandstimme in Kamerun., —
5) Thukydides selber wagt diese Episode nur mit einem ,wie erzahlt wird“, ein-
zufithren; J. BerocH, Griech. Gesch, II 22 (1916) 154f. und Cs. Mtcks (H.
WinckLER), Vom Euphrat zum Tiber (1899) 75 * ziehen daraus die unumgéngliche
Konsequenz. W. ArLy 136 2 findet das Motiv auch in Herodot IV 164. —
Die Uria-Episode steht im Zusammenhang des im allgemeinen sehr zuverlédssigen
Quellenberichts II. Sam. 10—20, Aber schon die Einflechtung der rein per-
sonlichen Batseba-Geschichte in die Kriegsgeschichte 10, 1—11, 1 und 12, 26
bis 31 notigt, hier Unterschiede zu machen. Und so gewiss Urias Beseitigung



Tsraelitisch-griechische Sagenbeziehungen 19

sehr weite Verbreitung als Einzelsage, und dann wie bei Uria
oft mit schlimmem Ausgang, im Mérchen als Episode des zu
Nr. 15 erwidhnten Typus?).

20. In der Kriegslist, scheinbar fliichtig dem Feinde ein
mit Vorrdten reich gefiilltes Lager zu tiberlassen, um ihn
dann mit um so mehrErfolg beim Feiern des Sieges zu iiberfallen,
die zweimal von Kyros erzidhlt wird?), hat W. Avy einen typi-
schen Zug erkannt?®). In der Sage wird man des Waldgeistes
oder des weissagenden Démons habhaft, indem man Wein in
seine Quelle leitet4). Bakchos bezwingt so ein indisches Heer?),
Und eben diese Kriegslist fiirchtet in einer Prophetenlegende
der israelitische Konig, wie ihm die Réumung des feindlichen
Lagers gemeldet wird (II. Kg 7, 12)¢). Wie aber auch dieses
Motiv aus dem Leben stammt, zeigen gut geschichtliche Gegen-
stiicke : die Niederlage des Xenoitas, Generals des Antiochos IIL.,
am Tigris 221 a. Chr. (Polybius V 46—48) und die vielfachen
Vorkommnisse solcher Art im Verlauf der deutschen Friihlings-
und Sommeroffensive 19187). Es ist aber kaum zufillig,

durch David als geschichtlich gelten muss, so darf doch gefragt werden, ob
das nun aueh alles Detail deckt; vgl. WinckLer, Gesch. II 220, A. JEREMIAS,
4524, GungerL, Méarchen 132, Grrssmany, Schr. d. A. T. II 12 156, —
1) Vgl. Bovre-Porivea II 286 ff. und Asrne (s. o.zu Nr. 15) 64 ff. 914,
ferner Jos. Scuicg, Das Gliickskind mit dem Todesbrief I (1912), II (1932),
Tawxey-Penzer III (1925) 277 ff. — Scmick II 216 ff. bestreitet fiir die Uria-
Episode wie auch fir die griechischen Gegenstiicke jeden Zusammenhang
mit dem Mirchen, aber meist mit Argumenten (Verschiedenheit der Personen,
des treibenden Grundes, der inneren Haltung, des Alters der Belege usw.),
die gerade bei jemandem, der sein ganzes Leben solchen Untersuchungen
widmet, verwundern miissen, Die Frage ist doch vielmehr hier wie bei Nr. 3,
13, 15 und 18 die nach dem Verhiltnis des Einzelmotivs zum Sagen- oder
Mirchenganzen. — 2) Herodot I 211, Justin I 8, 3—9 gegen die Massageten,
Strabo XI 8, 5 gegen die Saken. — %) S. 58{. Er verweist noch auf den Sieg
der Rémer itber die Istrier, Livius 41, 2—4, wo allerdings von einer List nicht
die Rede ist. — %) Vgl. Rorpe, Roman 204 ?, Remvu. Kourer, Kleine Schriften
1(1898) 413, W. MansuarpT, Wald- und Feldkulte ? (1905) I 96 ff., R. Rerrzen-
STEIN, Hellenistische Wundererzéhlungen (1906) 51 % Borre-Porivka II 851,
Im Babylonischen Talmud fingt Salomo so den Asmodaj, Gittin fol. 68 b, vgl.
G. W, Biblische Legenden der Muselminner (1845)235. Neugriechische Ztschr,
d. Ver. £ Volkskde 15 (1905) 395. Japanisch Fer. Liesrecar, Zur Volkskunde
@1879) 72f. — % Er stellt ihnen Weinfisser hin oder verwandelt einen Fluss
In Wein, vgl, R. Komrer 1 512f. Ebenso verfihrt Vikramaditja mit einem
D&monenheer s. Bernm. Jtne, Mongolische Mérchen (1868) 92 ff. — °) Hier
hat selbst Gu~keL, Geschichten von Elisa (o. J) 61£f., das Motiv verkannt,
Wenn er von einem ,ausgekliigelten Gedanken* redet. — 7) Vgl. Hawns Scmmipr,
Warum haben wir den Krieg verloren? 2 (1925).

%



20 W. Baumgartner

dass die Absicht einer List hier fehlt oder hochstens ver-
mutet wird?)?).

21. Auf das uns durch die ,Kraniche des Ibykus“ ver-
traute, in der Antike und im Orient auch sonst bekannte Mo-
tiv von den Vogeln, die einen Mord an den Tag bringen und
den Morder der Tat tiberfithren?), spielt, wie schon H. Grotrus
gesehen, eine Stelle im ,Prediger an: ,Denn die Vogel des
Himmels entfithren den Laut, und die Fliigeltriger verraten
das Wort“ (10, 20)%).

Bis dahin konnten wir von den Namen der in den be-
treffenden Erzishlungen handelnden Personen vollig absehen.
Gehort es doch zu den elementaren Ergebnissen der Sagen-
forschung, dass solche Geschichten sich an beliebige Gestalten
der Tradition, mogen sie geschichtlich sein oder nicht, an.
héngen, so dass dieselbe Geschichte unter ganz verschiedenen
Namen lduft — der babylonische Sintflutheld heisst Utna-
pischtim, der israelitische Noah, der griechische Deukalion
— und die Feststellung solch typischer Sagen noch kein Be-
weis gegen die Geschichtlichkeit ihrer Triger ist; man denke
nur an die Geburts- und Kindheitsgeschichten bei Sargon,
Mose, Kyros, Jesus usw.?). Es gibt indes schon Fille, wo eine

1) Polybius l4sst die Frage offen; Bernu, N1esE, Geschichte der griechi-
schen und makedonischen Staaten, II (1899) 367, rechnet nicht mit einer List,
wihrend F. Stineriy, PauvLy-Wissowa, Realencyclop. XVI (1933) 10f. geneigt
ist, eine solche anzunehmen. Fir 1918 vgl. Scammor 12, 22, 27. 40. 67. —
2) Diesem Motiv des listigerweise preisgegebenen Lagers verwandt ist das
andere, wo der Fliehende seinen Verfolger dadurch aufhilt, dass er ihm etwas
Wertvolles in den Weg wirft; vgl. J. A. MaccurrocH, The Childhood of Fiction
(1905) 177 ff., der, allerdings kaum zutreffend, auch die ,magische Flucht* da-
von ableiten will, und Bovre-Porivka II 140! Auch hier fehlt das historische
Gegenstiick nicht — ich verdanke es meinem Kollegen F. STAnELIN — im 3. mithri-
datischen Krieg entgeht Mithradates nur dadurch der Gefangennahme durch
die auf des Lucullus Seite kimpfenden Galater, dass sie sich mit der Pliin-
derung eines mit des Konigs Schitzen beladenen Maulesels aufhalten (Memnon
v. Herakleia c. 44. Fragm, Hist. Graec. III 549), vgl. Tr. Rrnacu, Mithradates-
Eupator, deutsch v. A. Goerz (1895) 338, der auch in Anm. 2 auf das Weiter-
leben des Motivs aufmerksam macht. — %) Vgl. Borre-Porivia II 532 ff —
%) W. Staerk, Ztschr. f. d. atl. Wiss, 59 (1942—43) 217f, — %) Es ist kaum
ein Fortschritt, wenn Dornseirr, Ztschr. f. d. atl. Wiss. 52 (1934) 65 ' unter
Berufung auf S. Seixner, Herkunft, Entstehung und antike Umwelt des hebri-
ischen Volkes (1933) das Namengut der antiken und altorientalischen Sagen-
welt wieder in griosserem Umfang als synonym betrachten und die Namen
unter Annahme einer Ubersetzung zur Deckung bringen will. Mag es auch
solche Fille geben, wie z. B. den des sumerischen (Ziusudra) und babylonischen



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 21

bestimmte Sagenfigur wandert und wo es auf den Namen
ankommt?). So darf man gewiss (22) mit Ep. Mever?) den
Titanen Japetos, den Vater von Atlas und Prometheus, mit
Jephet, dem dritten Sohn des Noah gleichsetzen, der in der
,Volkertafel* der Genesis als Stammvater nordlicher, zumeist
kleinasiatischer Violkerschaften erscheint (10, 2); diese klein-
asiatische Sagen- oder Mythengestalt, von der wir nicht viel
mehr als den Namen kennen, muss frith zu den Griechen wie
nach Palédstina gekommen sein, wo sie dann mit den einhei-
mischen Traditionen verwoben wurde.

11.

Wir haben damit mehr als zwanzig Félle kennen gelernt,
wo israelitische und griechische Sagen sich nahe stehen, oft
geradezu identisch sind. Das bedeutet einen gewissen gemein-
samen Besitz an Sagen, wie er in Anbetracht der réumlichen
Nihe ja auch nicht weiter verwunderlich ist. Und die bei
dem beidseitigen GGesamtbestand an Sagen verhiltnisméssig
bescheidene Zahl liesse sich unschwer noch vermehren.

Achten wir nun auf das nihere Wie des Verhiltnisses,
so scheiden sich unsere Fille in zwei Gruppen. Die grosse
Mehrzahl betrifft Sagen und Sagenmotive, die aus #hnlichen
kulturellen Verhéltnissen und &dhnlicher Stellung zur Umwelt,
oder aber aus allgemein menschlichen Empfindungen und
Regungen fliessen und darum sehr wohl selbstindig an ver-
schiedenen Orten entstanden sein konnen, wenngleich ein
historischer Zusammenhang auch hier nie ganz ausgeschlossen
ist; nur ist er eben gerade bei Einzelmotiven viel schwerer
nachzuweisen als bei einem Sagen- oder Mérchenganzen mit
einer Folge von Episoden. Dahin gehoren der verschmihte
Trunk Wasser (Nr. 1), die bei der Einnahme einer Stadt be-
teiligte Dirne (Nr. 2), die Entfiithrung und Rettung der Schwe-

Fluthelden (s, ZrmmEry, Ztschr. d. Dtsch, Morgenland. Ges. 78 [1924] 24 %), so
Tlarf man damit doch nur dort rechnen, wo der Sachverhalt klar liegt, und wie oft
1st das bei Spinner mit seiner philologischen und historischen Unzulinglichkeit
de_r Fall? — 1) Es sei nur daran erinnert, wie z. B. der Bodhisattva (Buddha)
it seiner Geschichte nach dem Westen gewandert und als Joasaph-Josaphat
1o den Kreis der christlichen Heiligen aufgenommen worden ist, s. Hrca. GUNTER,
Buddha in der abendlindischen Legende (1922) 37 ff,, Borre-Porivka V 250.
— *) Die Isracliten und ihre Nachbarstimme (1906) 220f, Geschichte des

Altertums 1 23 (1913) 800; vgl. auch schon Roscuer II 55 ff. mit noch élteren
Vorgingern,




22 ‘W. Baumgartner

ster (Nr. b), der Inzest von Vater und Tochter (Nr. 10), das
gebotene und durch Tierersatz vermiedene Kindesopfer (Nr. 11),
die verbotene Liebe des Jungen (Nr. 12), die liebestolle Frau
und der keusche Jiingling (Nr. 13), der untergeschobene Becher
(Nr. 14), die Aussetzung des Gétter- oder Heldenkindes (Nr. 15),
das Wasser aus dem Felsen (Nr. 16), die Seele im Haar (Nr. 17),
der vorgetduschte Wahnsinn (Nr. 18), der Todesbrief (Nr. 19),
die Kriegslist (Nr. 20), die den Morder verratenden Vogel (Nr.
21) und, naturmythologisch, der Aufstieg und Sturz des Ge-
stirnhelden (Nr. 7). — Manche haben eine #tiologische Ab-
zweckung : so auf beiden Seiten die verriiterische Dirne (Nr. 2),
das Kindesopfer (Nr. 11), das Wasser aus dem Felsen (Nr. 16);
nur auf der israelitischen die Befreiung der entfiihrten Schwe-
ster (Nr. 5), das Inzestmotiv (Nr. 10), die verbotene Liebe (Nr.
12). Aber dabei ist genauer zu unterscheiden: ob die Sage
als Atiologie entstanden ist (Nr. 2, 16, vielleicht auch Nr.
11), oder ob eine schon vorhandene Erzdhlung sekundir zur
Erklarung eines Brauches verwendet wird!) (Nr. 5, 10 und 12).
Der letztere Fall ist daran zu erkennen, dass das Explicandum
der Atiologie nicht notwendig gerade auf diese besondere Ge-
staltung fuhrt, und dass diese auch sonst als freie Erzdhlung
begegnet. In diesem Fall wiegt die israelitisch-griechische
Ubereinstimmung naturgemiiss schwerer als im anderen.

Sehr viel kleiner ist die andere Gruppe, wo bestimmte
Griinde mehr oder weniger deutlich fiir einen historischen
Zusammenhang sprechen; so allenfalls bei der Flutsage (Nr. 9)
und deutlich bei der Verschlingungssage von Joppe (Nr. 6),
dem Besuch der Himmlischen (Nr. 4), dem unwissentlich ge-
lobten Kinde (Nr.3) und beim Weltzeitaltermythus (Nr. 8).
Auch hier finden wir gelegentlich itiologische Abzweckung
(bei Nr. 3 und 4); aber wohl nicht zufillig nur auf der israe-
litischen Seite und bloss in Sekund#rverwendung. Hierher
gehort schliesslich auch noch jener Fall einer gemeinsamen
Sagengrosse: Japetos—Jephet (Nr. 22).

Mehrmals steht der israelitischen Sage eine andere orien-
talische zur Seite. Eine babylonische bei der Sintflut (Nr. 9):
der babylonische Mythus als die Vorlage der israelitischen
und griechischen Sage. Und ebenso bei der Verschlingungs-
sage (Nr. 6): denn dass auch die Erlegung der Tiamat im

) Wie es Enrexreica, Myth. 84 f., aus siid- und nordamerikanischen
Traditionen nachweist.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 23

babylonischen Schopfungsmythus urspriinglich so verlaufen,
ist schon linger vermutet!) und durch eine seitdem bekannt
gewordene Version bestitigt worden?); die Verbindung des
Verschlingungsmotivs mit der Rettung der dem Ungeheuer
preisgegebenen Jungfrau hat dabei die griechische Sage vor
den beiden orientalischen voraus. Beim Weltzeitaltermythus
(Nr. 8) endlich sind es die iranischen und indischen Parallelen.
Wenn beim Besuch der Himmlischen (Nr. 4) und beim un-
wissentlich gelobten Kind (Nr. 8) der israelitische Beleg allein
steht, so konnte das Zufall sein, so wie ja auch fiir den Welt-
zeitaltermythus (Nr. 8) trotz der anzunehmenden babylonischen
Heimat ein babylonischer Beleg immer noch fehlt. Unwahr-
scheinlich ist das um so weniger, als wir dank dem reichen
und vielseitigen Inhalt des Alten Testaments von Paléstina,
seiner Bevolkerung und ihren Traditionen so viel mehr wissen
nicht nur als von Phonizien und Syrien, sondern mehr selbst
als von Babylon, wo das tiberreiche Inschriftenmaterial schliess-
lich doch nur gewisse Seiten hell beleuchtet. Indes ist nach-
her noch eine andere Moglichkeit zu erwigen.

Jedenfalls tut man gut, die alttestamentlichen Belege
nicht als ausschliesslich israelitische zu nehmen, so gewiss
anderseits ihre besondere Gestaltung und Verwendung nun
oft spezifisch israelitisch und jahwistisch ist, so dass ein Ver-
gleich mit der griechischen Fassung sich auch unter diesem
Gesichtspunkt lohnt: Alexander giesst das Wasser einfach aus,
um nichts vor seinen Soldaten vorauszuhaben; David giesst
es ,vor Jahwe“ aus (II. Sam. 23, 16 f), d. h. als Trank-,
genauer wohl als Entsagungsopfer?®). Rahab gibt die Sache
ihrer Landsleute nicht aus Habsucht und nicht aus Liebe
preis, sondern in Erkenntnis der iiberlegenen Macht Jahwes
(Jos. 2, 8—13). Der Weltzeitaltermythus ist bei Hesiod Aus-
druck eines tiefen Pessimismus, der auch durch das verein-
zelte ,oder nachher geboren werden“ (v. 175) kaum gemildert

) L. FroBEnius, Zeitalter d. Sonnengottes 168, Scamipr, Jona 78 ff.
A. Jeremias 3118, #727. — 2) Eg. Esrrine, Tod und Leben nach den Vorstel-
lungen der Babylonier I (1931) S. 25, Rs. 4 und S. 24. Man méchte auch an
altbabylonische Siegelbilder erinnern, wo ein Drache oder Liwe einen Menschen
zu verschlingen droht, s. W. H. Warp, The Seal Cylinders of Western Asia
(1910) 169 £., Orro WrBER, Altorientalische Siegelbilder (1920) I 81 f., H. Frank-
ForT, Cylinder Seals (1939) 150 ?; indes entzieht sich ihr genauer Sinn unserer

Kenntnis, — %) Vgl. Ap. WEeNDEL, Das Opfer in der altisraelitischen Religion
(1927) 1921,



24 W. Baumgartner

wird; bei Daniel dagegen bezeichnet er in der Ubertragung
auf die grossen historischen Reiche den Ablauf der Weltzeit,
der dann das andersgeartete ewige Gottesreich gegeniibertritt.
— Davon also abgesehen diirfen wir im allgemeinen jeden-
falls die israelitischen Sagen zugleich als Vertreter sonst ver-
lorenen altorientalischen Sagengutes betrachten, wobei die
Verbreitung mnatiirlich nicht immer gleich weit gereicht zu
haben braucht. In vielen Fillen werden sie als kanaaniisch
schon vor Israel im Lande gewesen sein und auch weiterhin
neben Israel in Phonizien und Syrien existiert haben. Ebenso
haftet das griechische Sagengut vielfach mehr am Lande als
an einem bestimmten Volk, und ist vor allem mit den Haupt-
sitzen der mykenischen Kultur verkniipft!). Nach Grurrr?)
und RapErMacHER®?) wire es damit auch vorgriechisch und
von den einwandernden Griechen erst iibernommen, was ge-
nau der Ubernahme des kanaangischen Sagengutes durch die
Israeliten entspriche. Doch nimmt man heute wohl tiber-
wiegend Griechen schon als Tréager der mykenischen Kultur
an*) — im Unterschied von der vorangegangenen minoischen
—, so dass jene Analogie entsprechend einzuschrénken wire.

Die festgestellten Beziehungen betreffen Einzelsagen von
geringem Umfang; mehr als einmal solche, die dann ander-
warts im grosseren Zusammenhang eines Marchen- oder Sagen-
ganzen wiederkehren. Das ist zu beachten gegeniiber den
verschiedenen Versuchen, Beziehungen fiir sehr viel grossere
Zusammenhénge aufzuzeigen. Von der Feststellung gewisser
Ahnlichkeiten zwischen assyrischen und israelitischen, assyri-
schen und griechischen, griechischen und israelitischen Einzel-
sagen ausgehend kam JensEN zur Annahme ganzer paralleler
Sagenreihen und schliesslich dazu, die gesamte Folge griechi-
scher Sagen, wie sie etwa im Handbuch Appollodors vorliegt,
von einem von ihm angenommenen siidisraelitischen und letzt-
lich babylonischen Sagensystem abzuleiten®): eine gewaltige
Konstruktion, von der bestenfalls Einzelheiten im Ernst dis-
kutabel sind. Weniger gigantischen Umfangs, aber um so
ofter vertreten war die Annahme eines Zusammenhanges

) Vgl. M. NiussoN, Der mykenische Ursprung der griechischen Mytho-
logie, ‘ Avridwpov, Festschrift Jacob Wackernagel (1924) 137 ff., The Mycenaean
Origin of Greek Mythology (1932) 35 ff. — ?) Ztschr. f. d. atl. Wiss. 39 (1921)
67ff. — 3 Myth. u. Sage 121f. — ¢) Vgl. ausser Nmssox a.a. 0. C. Scruce-
HARDT, Die Antike IX (1933) 303 ff. — %) Vgl, 8. 22.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 25

zwischen dem Dodekathlos, dem Kranz der zwolf ,Taten“
des Herakles, und dem babylonischen Gilgamesch-Epos mit
seinen zwolf Tafeln?). Aber der Dodekathlos ist so wenig
eine einheitliche und einmalige Schépfung?), als auf der an-
deren Seite das babylonische Epos eine solche, etwa die Spie-
gelung des jahrlichen Sonnenlaufes ist; auch die zwolf Tafeln
sind nicht als sachliche Abschnitte zu nehmen, und die tat-
séichlichen Entsprechungen beschrinken sich auf Einzelziige?®).
Daneben steht freilich die andere Tatsache, dass babylonisch-
assyrische Siegelbilder gelegentlich auffallend an Herakles und
seine T'aten erinnern: ein Mann, der ein Ungeheuer mit sieben
Kopfen und sieben Schwinzen erlegt, an die Bezwingung der
Hydra; ein anderer, der im Kampf mit Vogeln steht, an die
Stymphaliden-Episode. Und wenn man hier noch mit einem
Zufall rechnen will, kann man es auch dort, wo ein Gott
Bogen, Keule und Lowenfell tragt, die bekannten Attribute
des Herakles*)? Das Problem eines Zusammenhanges besteht
also schon, nur fithrt es wohl weit tiber die uns vorliegenden
Sagenformen zuriick %).

Fragen wir nun weiter, wie jener historische Zusammen-
hang zu denken sei, so wird man sich auch da vor jeder
vorschnellen generellen Antwort hiiten miissen. Jeder einzelne
Fall will zunichst fiir sich genommen sein, Fiir den Weltzeit-
altermythus (Nr. 8) und die Flutsage (Nr. 9) hat sich der Orient
und speziell Babylon als Heimat ergeben. Die Verschlingungs-
sage (Nr. 6) ist in Joppe verankert und auch fiir Babylon be-
legt. Fiir den Besuch der Himmlischen (Nr.4) und das un-
wissentlich gelobte Kind (Nr. 3) dagegen fehlen entscheidende
Indizien; das zahlenmissige Verhiltnis der Belege konnte so-
gar an griechische Herkunft denken lassen, wenn damit nicht
den Zufilligkeiten der Erhaltung zu viel Ehre erwiesen wird.

1) Fir die dlteste Gruppe der Heraklesabenteuer, Hesperiden und Ker-
beros, zieht noch Brrnm. Scmwrrrzer, Herakles (1922) 137 f, einen Zusammen-
hang in Erwigung. — 2) Vgl. Robert 431 ff,, Niussox, Mye. Origins 211 ff. —
®) Vgl. A. Unenap u. H. Gressmanw, Das Gilgamesch-Epos (1911) 154 ff. — ¢)
Vgl. H. Frangrorr, Cylinder Seals (1939) T. XXIII j (c. 2500 v. Chr.), XXXIV ¢
(9.—8. Jahrh)) XX e (c. 2500), 8. 115. 122. 136 2, 198. — 5 Einen entspre-
chenden Versuch wagt eben von diesem Material aus G. Racmen Lewy, The
Oriental Origin of Herakles (Journ. of Hellenic Studies 54 [1934] 40 ff.). Die
HauPtthese, dass hinter ihm ein Fruchtbarkeitsddmon orientalischer Herkunft,
etwa durch den kilikischen Sandon vermittelt, stecke, konnte zutreffen; im
einzelnen bleibt vieles problematisch.



26 W. Baumgartner

Grundsitzlich ist immerhin mit dieser Moglichkeit zu
rechnen. Es sei nur daran erinnert, wie viele mykenische
Funde im ganzen Bereich der syrisch-phonizischen Kiiste und
auch im Hinterland gemacht wurden, und dass die Bezie-
hungen bis in die friithe Bronzezeit des 3. Jahrtausends und
noch weiter zurilick reichen?'). Auch Rapermacueer?) findet in
Sagen, die man bisher meist aus dem Orient hergeleitet, grie-
chisches, ja indoeuropéisches Urgut und rechnet dementspre-
chend auch schon mit einer frithen West-Ost-Wanderung. Und
vollends trife es zu, wenn vox Sypow Recht hiitte mit seinem
Versuch, indoeurop#isches und semitisches Méarchengut rein
nach der Struktur zu trennen?®). Er unterscheidet ndmlich
einerseits das aus indoeuropéischer Urzeit stammende, in einer
unwirklichen Phantasiewelt spielende und schon symmetrisch
angelegte Wundermérchen (Beispiel Herodots ,Meisterdieb*,
II, 121) und anderseits das episodenreiche semitische und tiber-
haupt indoeuropiische Novellenmirchen, das die Handlung
in wirkliche Stidte und Lénder verlegt, den Handelnden wirk-
liche und oft historische Namen gibt und nie erkennen lasst,
was die nichste Episode bringen wird (Beispiele die Jakob-
Esau- und die Joseph-Geschichte des Alten Testaments), weiter
das zur Losung tieferer Fragen gedichtete Parabelmérchen
(die Hiobgeschichte) und das Scharfsinnsméarchen (Salomos
Urteil, I. Kg. 3, 16—18), das irgend eine schwierige (Rechts-)
Frage durch einen weisen Mann gelost werden lisst.

Allein wie steht es denn mit dem &dgyptischen Mérchen?)?
Zu v. Sypow’s Versuch, fir das ,Briidermérchen“ indogerma-
nische Herkunft nachzuweisen®), kann auf Raxkr’s wohl-

1) Vgl. J. Hempern, Westliche Kultureinfliisse auf das alteste Palistina
(Paldstina-Jahrbuch 23 [1927] 52 ff.) — 2) Myth. u. Sage 108 ff. — %) C. W. vox
Sypow, Folksagaforskningen, Folkminnen och Folktankar 14 (1927) 105 ff.; den
wichtigsten Passus zitiert A. CuristenseN, Mirchen aus Iran (1939) 20ff. in
deutscher Ubersetzung. Aus einem anderen Aufsatz desselben Verfassers im
Arkiv for Nordisk Filologi 42 (1926) 1 ff. gibt L. WemseRr, Das Volksmérchen
als indogermanische Tradition (Niederdeutsche Zeitschr. f. Volkskde 4 [1926]
207 ff.) einen Auszug. Ansfiihrlich setzt sich Fr, Raxkr, Deutsche Vierteljahrs-
schr. f, Literaturwiss. u. Geistesgesch. 14 (1936) 273 ff. mit dieser Theorie aus-
einander. Vgl. auch schon Borre-Porivea V 261. — %) Vgl, Ap. Ermav, Die
Literatur der Agypter (1923) 39ft., 197 ff., G. Roeper, Altigyptische Erzih-
lungen und Miérchen (1927), Borre-Porivea IV 95 ff.; Max Pieper im Hand-
worterbuch des Mérchens I 24 ff.,, Das agyptische Mirchen (1935). — %) Folk-
sagaforskn. 122 und in einer besonderen Untersuchung, Den fornegyptisk Sagan
om de tvd broderna, Vetenskaps-Societeten i Lund, Arsbok 1930, 51 ff., mit
franzosischer Zusammenfassung S. 84 ff.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 27

begriindete Bedenken!) verwiesen werden. Ausgesprochene
, Wundermérchen* sind aber auch die Zaubergeschichten des
Papyrus Westear, die Geschichte vom verwunschenen Prinzen,
der Wettkampf des #dgyptischen und #thiopischen Zauberers
usw. Sollte wirklich Agypten, das der Forschung die #ltesten
Marchentexte geliefert, dieselben alle aus dem Ausland bezogen
haben? Aber auch im engeren semitischen Bereiche stimmt
es nicht. Der ganze letzte Teil des Gilgamesch-Epos, die Flucht
vor dem Tod, mit Gottergarten, Reise zum Ahnen auf der
Insel der Seligen, Gewinnung und Verlust des Lebenskrautes,
kommt doch unverkennbar vom Wundermérchen her, und
Ahnliches gilt auch vom Stoff des Etanamythus?). Beim salo-
monischen Urteil, dem angeblichen echt semitischen Scharf-
sinnsmérchen, spricht manches umgekehrt fir indische Her-
kunft?®). Und wenn v. Sypow im Alten Testament einzig den
,dankbaren Toten“ des spiten Tobiabuches als Wundermir-
chen gelten lidsst, so ist ihm offenbar entgangen, dass GuNEKEL
das darin enthaltene Motiv des ,Giftm#dchens auch schon
hinter der recht alten Tamargeschichte (Gen.38) nachgewiesen
hat+4). Auch Simson mit dem Geheimnis seiner Stirke (s. o.
Nr. 17), das verlorene Paradies mit seinen Wunderbéumen,
der nie versiegende Olkrug und Mehltopf usw.?) sind doch
alles Themen des Wundermiirchens. Uberhaupt setzt jene
Theorie aber auch sicherere Kenntnis von der Herkunft der
einzelnen Mirchen voraus, als sie tatsichlich besteht. Gerade
die d#ltesten Belege sind doch recht spirlich und von allen
Zufilligkeiten des gerade Erhaltenen abhiéngig; oft stehen
sich auch einfach morgen- und abendlindische Fassungen gegen-
iiber, wobei die indoiranischen dann durchaus zu den letzteren
gehoren. Da erscheint der Versuch solcher Bindung bestimmter
Typen an die Indogermanen und noch spezieller an Kentum-
und Satemvolker, der gegeniiber der ilteren Annahme von
Méarchenwanderung nun ebenso einseitig nur mit Mirchen-
vererbung rechnet, reichlich willkiirlich und verfriiht.

So mochte ich mich mit der Feststellung begniigen, dass
bei jenem gemeinsamen Sagenbestand in einzelnen Fillen die
Heimat im Osten zu suchen ist, speziell im Zweistromland,

) A. a. 0. 2821ff. — ?) Vgl. (UxeNAD u.) GrEssmany, Gilgamesch-Epos
134 ff, Borre-Porivea IV 102 f, — 8) Vgl. GunggL, Mérchen 144 ff. — ¢) Mérchen

4t — 9 Vgl. ausser Gunker, Mirchen, auch B, HerrEr in Bonte-Porivia IV
105 ff,



28 W. Baumgartner

in anderen allenfalls im Westen. Vielleicht ist es auch da
richtiger, bei der Annahme einer Herkunft aus dem Bereich
des ostlichen Mittelmeeres mit seinen Inseln und Kiisten zu
bleiben, also in dem Gebiete, das Griechenland, Kleinasien,
Syrien-Paléstina und Agypten umfasst, wobei die letzte Heimat
offen zu lassen ist; es braucht nicht tiberall dieselbe gewesen
zu sein?). Das gilt zunéchst fiir das unwissentlich gelobte
Kind (Nr. 3), den Besuch der Himmlischen (Nr. 4) und fur
die Verschlingungssage (Nr. 6); das Fehlen babylonischer Be-
lege bei Nr. 3 und 4 wire dann vielleicht doch nicht bloss
Zufall. Und dazu kommen allenfalls noch einige Fille aus
der ersten Gruppe, wo die Entsprechung, ohne sicher histo-
rischen Zusammenhang zu verbiirgen, doch besonders auffillt:
der verschmihte Trunk Wasser (Nr. 1), die Rettung der ent-
fihrten Schwester (Nr. 5), das Kindesopfer (Nr. 11), die ver-
botene Liebe (Nr. 12), der keusche Jiingling (Nr. 13), die Seele
im Haar (Nr, 17), der Todesbrief (Nr. 19). Die Einbeziehung
Agyptens wird wesentlich beim Motiv des keuschen Jiing-
lings, das ja dort im Briidermérchen frith (im 13, Jahrhundert)
vertreten ist. Zugleich erklidren sich damit auch gewisse grie-
chisch-dgyptische Entsprechungen, wie die Wiederkehr der
Eingangsszene von Herodots Meisterdieb in der bootischen
Lokalsage von Trophonios und Agamedes?). Fiir die Zeitfrage
ist dabei zu beachten, dass der Weltzeitaltermythus (Nr. 8)
mindestens gegen 1000 v. Chr.,, das Jephtamotiv (Nr. 3) und
das Briidermirchen noch etwas hoher fithren. Angesichts der
alten und intensiven Beziehungen der &g#ischen Kultur zu
Agypten und zu Syrien-Palistina, wie auch der frithen und

) Wie mir nachtriglich bekannt wird, ist W. E. PEuckerT in einer
Untersuchung iiber das deutsche Mérchen zu einem #hnlichen Ergebnis ge-
kommen; Marchen und Sage, Schwank und Ratsel (1938) 36 ff. Nach seiner
Verbreitung und #ltesten Bezeugung wie auch nach seiner inneren Haltung,
dem Ideal eines iippigen und geruhsamen Lebens, findet er seine Heimat im
Ustlichsten Mittelmeergebiet mit Einschluss des Zweistromlandes; von hier sei
es wie nach dem Norden so auch nach dem Osten gewandert — Herodots
Meisterdieb! — und von dort dann aus indischem Blut gespeist und bereichert
zuriickgekommen, Macht es sich P. auch mit der Beweisfiihrung teilweise etwas
leicht — wie viel vorsichtiger #ussert sich z. B. ein Kenner wie Nrusson zur
Moéglichkeit, auf den kretischen Siegelbildern usw. bestimmte Sagenstoffe wieder-
zufinden (Mye. Origin 31£)! — so diirfte seine Theorie doch der ganzen Sach-
lage wesentlich besser entsprechen als die allzu einfache Scheidung v. Sypows,
— 2) Vgl. Roserr 133 {., dazu Ary 67, sowie A H. Krarpg, Arch. f. Rel.-
wiss. 30 (1933) 228 ff. speziell 238 ff., wo aber nicht alles stimmt; vor allem
sind die dgyptischen Baumeister Horos und Set (8. 233 f.) nicht die Gotter dieses
Namens, sondern historische Personen um 1400 v. Chr., sodass sie, auch wenn
sie Zwillinge waren, hier im Zusammenhang der Dioskurensage nichts zu
suchen haben.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 29

nie abgerissenen Beziehungen zwischen Agypten und Syrien
steht einer solchen Annahme gar nichts im Wege.

Zu jener anderen Feststellung, dass einige jener israe-
litisch-griechischen Erzahlungsstoffe aus Babylonien stammen,
tritt das mnicht in Widerspruch. Denn auch jene steht durch-
aus in Einklang mit dem, was wir sonst von einem Einfluss
der Kultur des Zweistromlandes auf Griechenland wissen?):
literarisch fiir die Fabeldichtung ?), wo sich die Griechen selber
des Zusammenhangs bewusst waren, aber auch fiir Spruch-
weisheit und Liebesdichtung?), im Bereich der Philosophie
fur die naturmythologischen und kosmologischen Ideen bis
hinein in die platonischen Mythen?), in der bildenden Kunst
endlich die ganze Technik der Materialbearbeitung und
charakteristische dekorative Elemente wie die Palmette, die
antithetische Gruppe zu beiden Seiten eines Baumes, den
heraldischen Adler, und weiter all die mischgestaltigen Wesen
wie Sphinx, Chimaira, Kentaur, Fliigelross und -lowe usw.?).
Es sind eben zwei Kreise, die sich teilweise iiberschneiden:
der babylonisch-assyrische mit seinen Ausstrahlungen und der
des ostlichen Mittelmeeres; und Syrien und Kleinasien, viel-
leicht auch Agypten, stehen in beider Bereich. Schon darum
begegnet eine genaue Abgrenzung des beidseitigen Erzihl-
gutes grossen Schwierigkeiten.

Mussten auch im Gang dieser Untersuchung mancher-
lei Fragen beriihrt werden, die eigentlich eine genauere Be-
handlung verlangen, so sollte doch was sich fir die Natur
der israelitisch-griechischen Sagenbeziehungen ergab, davon im
wesentlichen unberiihrt bleiben.

) Vgl C. W. VorLerAFF, Influences orientales dans la civilisation helléne
et moderne (Mélanges Bidez, 1934, 933 £.), Oostersche invloeden op de grieksche
wijshegeerte (Jaarbericht Ex Oriente Lux II 7 [1940], 347#) — 2) Vgl
Er. EpeLing, Die babylonische Fabel und ihre Bedeutung fir die Literatur-
geschichte (Mitt. d. Altor. Ges. II 3, 1927), — 3 Vgl. Fr. DornsErrr in den
eingangs erwihnten Aufsitzen. — %) Vgl. ausser Vorrerarr noch: H. Gress-
MANN, Die hellenistische Gestirnreligion (Beitr. z. Alten Orient 5, 1925) 7 ff,,
W. Jareer, Aristoteles (1923) 133 ff,, Jom. Gerrkes, Platon und der Orient
(Neue Jahrb. f. Wiss. u. Jugendbldg. 5 [1929] 517 f£), A. DirumEIER, Peripatos
und der Orient (Die Antike 14 [1938] 120 ff), Cm. Werser, La philosophie
grecque et I’Orient (Rev. de Théol. et de Phil. 26 [1938] 109 ff) — %) Wie
weit dabei noch des niheren zu unterscheiden wire — A. MoorraaT, Die
bildende Kunst des Alten Orients und die Bergvdlker (1932), und FraNKFoRT,
Cyl. Seals 180 ff. 224 ff, finden die Heimat gewisser Typen ausserhalb des eigent-
lichen Zweistromlandes — kann und braucht hier nicht weiter verfolgt zu werden.



	Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen

