
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 41 (1944)

Artikel: Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen

Autor: Baumgartner, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-114012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-114012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen.1)

Von W. Baumgartner, Basel.

Die Frage nach den Beziehungen zwischen israelitischer
und griechischer Sagenüberlieferung reicht bis in die ersten
Zeiten des Christentums zurück, wo seine heidnischen Gegner
den biblischen Wundern Gegenstücke aus der klassischen
Mythologie entgegenhielten — dem Jonawunder die Verschlingung

und Rettung des Herakles, der wunderbaren Geburt des
Messias die des Perseus usw. — und wo dann Apologeten
und Kirchenväter dieselben als Nachahmungen und als
Erfindungen des Satan zu entwerten suchten. Zu einer ersten
wissenschaftlichen Vergleichung kam es bei den Mythologen
des 17. und 18. Jahrhunderts2) ; sie lag einer Zeit nahe, wo
nach der ganzen Art der Bildung gute Vertrautheit mit der
Bibel wie mit der klassischen Literatur weit verbreitet war
und dieselben Gelehrten oft auf beiden Gebieten arbeiteten.
Das 19. Jahrhundert mit seiner stärkeren Spezialisierung liess
solch vergleichende Betrachtung mehr und mehr zurücktreten.
Wo sie doch vorkam, brachte sie sich vielfach selber in Verruf.

Aber heute stellt sich diese Frage wieder mit innerer
Notwendigkeit. Seit in der alttestamentlichen wie in der
klassischen Forschung die Gesichtspunkte und Methoden der
allgemeinen Märchen- und Sagenforschung mit ihrem
weltumspannenden Horizont, mit ihren Möglichkeiten von
„Völkergedanken" und Traditionswanderungen auch allergrössten Stils
weithin anerkannt sind, musste man auch diese so viel näher
hegenden Beziehungen wiederum sehen. Und man sieht sie

nun im Rahmen weit grösserer Kulturzusammenhänge. Hinter
Israel taucht der Begriff des Orients auf, des Alten Orients,
von dem Israel auch nur einen, in der Überlieferung
allerdings besonders begünstigten Teil darstellt, und hinter
Griechenland wird der Zusammenhang der „indogermanischen"

Vortrag in der Sektion Basel der Schweiz. Gesellschaft für Volks-
Kunde vom 10. November 1943, etwas erweitert und [mit Literaturangaben
versehen. — 2) Vgl. 0. Geuppb, Geschichte der klassischen Mythologie und
Religionsgeschichte (1921) 44 ff.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLI (1944) 1



2 W. Baumgartner

Völkerwelt und Europas sichtbar. Es gilt dabei nur, aus den
früher begangenen Fehlern zu lernen und vor allem die
Einseitigkeit der meisten älteren Versuche zu vermeiden.

So ist in den letzten Jahrzehnten von verschiedenen
Seiten her und auch unter ganz verschiedenen Gesichtspunkten
schon allerhand Material zu unserer Frage zusammengetragen
worden. Den Assyriologen Peter Jensen führte seine Beschäftigung

mit dem Gilgameschepos zur Sagen- und
Märchenforschung1). Die „Panbabylonisten" Edtjaed Stücken2), Hugo
Winckler3) und Alfred Jeremias4) zogen das internationale
Mythen- und Märchengut in den Zusammenhang ihrer
„altorientalischen Weltanschauung"5). Auch Hermann Gunkel6)
und Hugo Gressmann 7)liessen sich das reiche Vergleichsmaterial
der griechischen Sagenwelt nicht entgehen. Auf der Seite der
klassischen Philologie haben nach Otto Gruppe und Paul
Wendland namentlich Wolf Alt8) und Franz Dornseiff9) die
Zusammenhänge mit dem orientalischen Sagengut betont10).

Ich werde nun zunächst teils ausführlicher, teils kürzer
eine Anzahl Beispiele vorführen, ohne Anspruch auf Vollständigkeit,

aber doch so viele, dass sich ein Bild von der Zahl
und Art der Entsprechungen wie auch von der Vielgestalt des

Problems ergibt, und dass in einem zweiten Teil dann mit
diesem Material gearbeitet werden kann.

») Das Gilgameschepos in der Weltliteratur, 1(1906), II (1928/29); vgl.
W. Anderson, Deutsche Literaturzeitung 51 (1930) 1887 ff. — 2) Astralmythen
(1896—1907). — 3) Geschichte Israels II (1900); Geschichte und Geographie,
in Eberh. Schrader, Die Keilinschriften und das Alte Testament 3 (1902;
1—342, u. a. — 4) Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients (1904),
3(l916),4(1930) — 5) Vgl. E. Seiain in Religion in Geschichte und Gegenwart,
2 V (1931) 1826 ff. — •) Genesis (1901), 3(1910); Das Märchen im Alten Testament

(1917). — ') Die Anfänge Israels (Schriften d. A. T. I 2, 1914, 3 1922) ;

Die älteste Geschichtsschreibung und Prophétie Israels (ebd. II1, 1910,21921);
Mose und seine Zeit (1913). — 8) Volksmärchen, Sage und Novelle bei Herodot
und seinen Zeitgenossen (1921). — •) Antikes zum Alten Testament, Ztschr.
f. d. alttestamentl. Wiss. 52 (1934) 57 ff., 53 (1925) 153 ff., 55 (1936) 127 ff.,
56 (1937) 64 ff.; Hesiods Werke und Tage und das alte Morgenland, Philo-
logus 89 (1934) 397 ff. ; Altägyptische Liebeslieder, Hoheslied, Sappho, Theokrit,

Ztschr. d. Deutschen Morgenland. Gesellschaft 90 (1936) 589 ff.; Die
antike Mimesis in der altvorderasiatischen Literatur, ebd. 93 (1939) 296 ff. —
10) Unzugänglich blieb mir S. Rappaport, Antikes zur Bibel und Agada
(Festschrift für A. Kamtnka, 1937). — Dass diese Anerkennung der Verdienste
der Genannten um die Frage des israelitisch-griechischen Sagenzusammenhanges
keinerlei Zustimmung zu ihren Theorien als solchen bedeutet, sollte selbstverständlich

sein, sei aber gegenüber Jensen und den Panbabylonisten wie auch

gegenüber Dornseiff ausdrücklich betont; zu letzterem vgl. meine Bemerkungen
Theol. Rundschau 1936, 205 f.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 3

I.

1. Der verschmähte Trunk Wasser. — Während eines

Gefechtes mit den Philistern bringen dem dürstenden David
drei seiner Recken unter Lebensgefahr Wasser aus der
heimatlichen Zisterne des von den Feinden besetzten Bethlehem.
Er trinkt aber nicht, da sie ihr Leben dafür eingesetzt,
sondern giesst es aus (II. Sam. 23, 13—17).

Ebenso giesst Alexander der Grosse'während eines Marsches
durch wasserlose Wüste das ihm von Soldaten in einem Helm
dargebotene Wasser aus *). Dieselbe Geschichte begegnet noch
anderwärts2), etwas variiert und ins Wunderhafte gesteigert
auch bei Mohammed3) : er giesst das unter Lebensgefahr
herbeigeschaffte Wasser sich über die Hände, worauf es für seine ganze
Umgebung und auch noch für die Tiere zum Trinken langt. —
Liegt hier eine und dieselbe altorientalische Anekdote in
verschiedener Ausgestaltung vor4), oder hat ähnliche Situation sie

unabhängig an verschiedenenOrten,allenfalls sogarmit geschichtlicher

Grundlage5) erstehen lassen? Aus den deutschen Kämpfen

in Südwestafrika ist ein solches Vorkommnis wiederholt
belegt6), und entsprechenden Brauch kennen auch die Beduinen,
wenn mehrere zusammen nur noch ganz wenig Wasser haben ').
Aber auch die Annahme eines „Motivs" setzt natürlich, sobald
es nicht ausgesprochen mythischer Herkunft ist, solche
Situationen und die Möglichkeit solchen Verhaltens voraus. Der
Entscheid über die Geschichtlichkeit wird daran hangen, ob

man der betreffenden Überlieferung wirklich urkundlichen
Wert beimessen kann. Für die israelitische jedenfalls würde

') Arrian VI 26; nach Curtius Ruïus VII 20 gibt er den Soldaten das

Wasser als eigentlich für ihre Kinder bestimmt zurück. — 2) Aus meiner
Jugend meine ich mich an ein Gedicht im Zürcher Primarschullesebuch (vor
1900) zu erinnern, das dieselbe Geschichte von Rudolf von Habsburg während
seines Zuges gegen Ottokar von Böhmen erzählte. Kennt es vielleicht einer
der Leser? — 3) Vgl. Rud. Paret, Die legendäre Maghazi-Literatur (1930) 4.

— 4) So H. Winckler, Gesch. Israels II 242; Br. Baentsch, David und sein
Zeitalter (1901)101; A. Jeremias 3467 f., 4522f.; H. Gressmann, Sehr. d. A. T.
H la, 185 f.; vgl. C. Niebuhr, Mitt. d. Vorderasiat. Ges. 22 (1918) 120 f. —
s) So für David R. Kittel, Geschichte d. Volkes Israel II2 (1909) 232 », II8
(1925) 157 2, für Alexander Ulr. Wilcken, Alexander der Grosse (1931) 187.
— ") Vgl. Kittel a. a. O.; B. von Deimling, Aus der alten in die neue
Zeit (1930) 83. — ') Vgl. Alois Musil, Manners and Customs of the Rwala
Bedouins (1928) 95; Bernard Vernier, Qédar, Carnets d'un méhariste syrien
(1938) 107.



4 W. Baumgartner

ich das nicht wagen1), und bei der Alexandergeschichte muss
die stark schwankende Lokalisation stutzig machen2).

2. Die Rahabepisode, Josua 2. — Die Dirne Rahab
verbirgt die bei ihr eingekehrten israelitischen Kundschafter vor
ihren Verfolgern und verhilft ihnen zur Flucht. Dafür
versprechen sie ihr, dass sie und ihre Angehörigen nach der
Einnahme der Stadt verschont werden sollen. Das zielt auf eine
richtige Eroberung der Stadt ab, nicht auf den jetzt in c. 6

erzählten magischen Umgang, der die Mauern zum Einsturz
bringt. Die ursprüngliche Fortsetzung ist zugunsten von c. 6

abgeschnitten worden. Die Rettung der Rahab und ihrer
Familie (6, 17. 22—25) gehört mindestens sachlich hieher3),
und die dortige Schlussbemerkung „So liess Josua die Dirne
Rahab, ihre Familie und all ihre Habe ungeschoren, und sie

blieb mitten unter den Israeliten wohnen bis zum heutigen
Tag" (6, 25 b) verrät die ätiologische Abzweckung der
Geschichte: darzutun wie es kam, dass die kanaanäische Sippe
Rahabs noch in israelitischer Zeit in der Stadt sass. — Dazu
bietet nun die klassische Überlieferung zwei sehr bemerkenswerte

Gegenstücke4). Bei der Wiedereinnahme von Capua im
zweiten punischen Krieg erhält eine Dirne, die gefangenen
römischen Soldaten Nahrung zugesteckt hatte, von den Siegern
die Freiheit und ihre Habe geschenkt. Und in dem vom Feinde
besetzten Abydos nimmt eine am Heiligtum der Aphrodite
angestellte Dirne der schlafenden Mauerwache die Torschlüssel

weg, so dass die draussen wartenden Landsleute in die Stadt
hineinkommen ; der göttlichen Patronin der Dirne weihen sie

dann den Tempel der „Dirne Aphrodite". — In allen drei
Fällen ist die Eroberung einer Stadt mit den Verdiensten einer

') Formal und inhaltlich stechen die Anekdoten II. Sam. 23, 8 — 23 von
der auf Urkundenmaterial zurückgehenden Liste 23, 24 ff. deutlich ab. — 2)

Auf der Verfolgung des Bessus in der Sogdiana am Oxus nach C. Rufus und
Plutarch (Alex. 42), hier oder auf dem Rückmarsch aus Indien in Gedrosien
nach Arrian; Frontin (Strateg. I 7, 7) verlegt sie in die Wüsten Afrikas, und
Polyaen (Strateg. IV 3, 25) lässt den Schauplatz ganz unbestimmt. — Ein
spätes Gegenstück dazu in der jüdischen Legende: Alexanders Heer leidet auf
dem Marsch durch die „Wüste Babel" Hunger; ein Reiter findet eine Honigwabe

und bringt sie dem König, der sie aber ins Wasser wirft usw. (Bin Gorion'
Der Born Judas 3III [1924] 1841). — 3) Für die literarkritischen Fragen vgl.
C. Steuernagel, Deuteronomium und Josua (1900) 172ff.; G. Hölsoher (s. d.

folgende Anm.), 54 f. und M. Noth, Das Buch Josua (1938) 16 f. — 4) Vgl.
H. Windisch, Ztschr. f. d. atl. Wiss. 37 (1917/18) 188 ff. und G. Hölsoher, ebd.
38 (1919/20), 54 ff.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 5

Dirne verknüpft1). Auch in Jericho wird die Sippe der Rahab
der kultischen Prostitution obgelegen haben, ursprünglich für
die kanaanäische Göttin, später dann für Jahwe (vgl. Dt. 23,

19, II Kg. 23, 7, Mi. 1,7). Ein historischer Zusammenhang
zwischen den drei Erzählungen braucht soweit nicht
angenommen zu werden. Aus ähnlichen Voraussetzungen, dem
Bestehen eines solchen (kultischen) Dirnentums und speziell
aus dem Vorhandensein eines besonderen Geschlechtes, das
diesem oblag, sind sie nach dem bekannten ätiologischen
Schema ähnlich gebildet worden. Indes steckt neben dem

ätiologischen Moment noch ein anderes, mehr „novellistisches"
oder „märchenhaftes" darin, das in allgemein menschlichen
Voraussetzungen wurzelt. In den Sagen von Abydos und Capua
hilft die Frau ihren Landsleuten gegen die in der Stadt sitzenden
Feinde, so wie jene Magd bei der Einnahme der Burg Rotzberg,
oder wie im Märchen die in der Gewalt des Riesen befindliche
Frau dem zu seiner Bezwingung hergekommenen jungen
Helden2). Rahab dagegen hilft den Landesfeinden, wie Tarpeia
und ihre antiken Schwestern es, mit Geld bestochen oder von
Liebe betört, tun3). Die jüngere Moselegende bei Josephus,
Ant. II 10, 2, bringt in Ausspinnung von Num. 12, 1 dieses
Motiv in Moses apokryphem äthiopischen Feldzug unter4):
die Tochter des Äthiopenkönigs liefert ihm so die Hauptstadt
aus. Das ist novellistisch noch dankbarer, und es ist dazu
nicht einmal unwahrscheinlicher. Man denke an den Fall des
Arabienreisenden Ludovico di Varthema5) (1503), an den der
indianischen Häuptlingstochter Pocahontas vom Beginn des
17. Jahrhunderts6), an das von einem deutschen Flieger
berichtete Erlebnis vom vorigen Weltkrieg aus den Vereinigten

') Etwas weiter ab steht ein viertes Beispiel, das Justin XXIII 1, 12
erzählt: 600 Punier, die Dionysius nach Unteritalien geschickt hat, erobern
ein Kastell durch den Verrat einer Frau namens Bruttia und nennen sich nach ihr
Bruttier. Wir haben wiederum die verräterische Frau und ihre ätiologische
Bedeutung; nur ist sie nicht als Dirne bezeichnet. Wie hat die Geschichte
wohl bei Trogus Pompeius gelautet? — 2) Vgl. A. Aarne, Verzeichnis der
Märchentypen (1910) Nr. 32, J. G. Frazer, The Golden Bough 2 (1900) III351 ff.,
3 VII 2 (1913) 95 ff., J. Bolte und G. Polivka, Anmerkungen zu den Kinder-
und Hausmärchen der Brüder Grimm, III (1918) 434 ff. — 3) Vgl. W. H
Röscher, Lexikon d. griech. u. röm. Mythologie (1884 ff.) V 111 ff.; E. Rohde,
Der griechische Roman (1876) 82. — 4) Vgl. P. Wendland, De fabellis anti-
quis (1911) 18. — 5) Vgl. R. F. Burton, Personal Narrative of a Pilgrimage to
El-Medinah and Meccah II (1855) 350. — 6) Vgl. Handbook of American Indians
(Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology, Bull. 30, 1910) II 269.



6 W. Baumgartner

Staaten1) usw., sowie an die auch in diesem Krieg wieder
nötig gewordenen Verordnungen für das Verhalten der
weiblichen Bevölkerung gegenüber Gefangenen oder Internierten.
Man könnte fast von einem Problem der weiblichen Psyche
reden, und als solches ist es auch schon von psychiatrischer
Seite behandelt worden2).

3. Jephta, ein Recke und Stammesführer der wilden
Richterzeit, gelobt vor dem Auszug in den Krieg, bei
siegreicher Heimkehr zu opfern, was ihm aus der Haustüre
entgegenkomme. Nach den damaligen Wohnverhältnissen mochte
er dabei auch nur an ein Stück Vieh denken. Allein es ist
dann seine Tochter, die den Sieger mit Musik und Tanz feiern
will. Sie mahnt ihn selber, sein Wort zu halten; nur möge
er ihr noch zwei Monate Zeit geben, mit ihren Gespielinnen
in den Bergen Gileads ihre Jungfrauenschaft zu beweinen.
Nachher vollzieht er an ihr das Gelübde, und seitdem, schliesst
die Erzählung, gehen die Töchter Israels alljährlich hin, vier
Tage lang Jephtas Tochter zu besingen (Ri. 11, 30—40)3). —
Es handelt sich demnach um einen Kultbrauch mit der
zugehörigen Kultsage, wobei Jephtas Tochter an die Stelle der
ursprünglichen Gottheit, einer Berggöttin, getreten ist, so wie
Artemis-Iphigenie zur Tochter Agamemnons vermenschlicht
wurde. Die Geschichte aber, die dabei als Kultsage Verwendung

gefunden hat, die Geschichte vom unwissentlich gelobten
Kinde, gehört zu jenem weitverbreiteten Sagen- und Märchen-
tyP4)t wo ein Mann einem Unbekannten als Dank für seine
Hilfe aus irgend einer Notlage sein Kind versprechen muss.
Manchmal wird es ausdrücklich verlangt, manchmal aber,
ähnlich wie hier, in versteckter Form — was ihm bei der
Heimkehr zuerst begegne, was hinter dem Ofen oder unter
dem Apfelbaum stehe, was seine Frau unter der Schürze

trage usw. —, so dass der unglückliche Vater erst zu spät die
Tragweite seines Versprechens erkennt. Als Einzelsage nimmt
die Geschichte oft einen schlimmen Ausgang. Gut ist er beim
Schwank vom Teufel als dem betrogenen Baumeister5) und
beim Märchen, das die Abenteuer und schliessliche Rettung

*) Windisch 198'. — 2) W. Stekel, Unser Seelenleben im Krieg (1916)
62 ff. — 3) Vgl. W. Baumgartner, Arch. f. Rel.-Wiss. 18 (1915) 240 ff. — *)

Ausser meinem eben genannten Aufsatz vgl. noch J. G. Frazer, Apollodorus,
The Library (1921) II 394 ff. — 5) Grimm, Deutsche Sagen Nr. 337, vgl. A.
Wünsche, Der Sagenkreis vom geprellten Teufel (1905) 18 ff.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 7

des versprochenen Kindes folgen lässt1). Die mehr als 50
Varianten, die sich von Lothringen und Island bis Indien,
Turkestan und China erstrecken, scheiden sich aber in einem
wesentlichen Punkte in zwei sehr ungleiche Gruppen. In der

ganz überwiegenden Mehrzahl der Fälle wird das fatale
Versprechen dem Vater abgelockt von einem Zauberer oder
Dämon, der sich des andern Notlage zunutze macht. Ein
freiwilliges Gelübde dagegen ist es bei Jephta und in den drei
altgriechischen Versionen : Der Kreterkönig Idomeneus gelobt
im Sturm auf dem Meer, was ihm bei der Heimkehr zuerst
begegnen werde2). Dasselbe Gelübde tut Maiandros, der Heros

eponymos des gleichnamigen Flusses, wie er in den Krieg
zieht3). Und in der von Euripides4) gebotenen Fassung von
Iphigenies Opferung — nach C. Robert5) wäre es sogar die
älteste — hat Agamemnon der Artemis das Beste des Jahres

versprochen, und das ist dann seine Tochter6). Die
Übereinstimmung zwischen der israelitischen und den griechischen
Sagen ist zu auffällig, um zufällig zu sein. Wohl gibt es

beispielsweise in Arabien solche unbestimmten Gelübde, wo dem
Gott selber die nähere Wahl des Opfers überlassen bleibt7).
Aber in unserem Fall nötigt die unbestimmte Formulierung,
die sich dann so verhängnisvoll erweist, doch dazu, sie zu
jener anderen Form des abgelockten Versprechens zu stellen,
wo die Zweideutigkeit erst recht sinnvoll und darum doch wohl
auch ursprünglicher erscheint. Wäre uns die Fassung mit dem

spontanen Gelübde nur aus Israel bekannt, so läge es ja nahe

') Aarne, Märchentypen Nr. 313A, 811. — 2) Serviüs zu Aeneis III
121. — 3) Ps.-Plutarch, de fluviis IX. — 4) Iphigenie auf Tauris 20 ff. —
6) C. Robert, Die griechische Heldensage (1920/21) 1095 f. — 8) Weiter ab

steht eine arkadische Lokalsage (Pausanias IX 33, 4) : in grosser Dürre heisst
das delphische Orakel den Fragesteller, auf der Heimkehr den Ersten, der
ihm innerhalb der Landesgrenzen begegne, töten und opfern, und das ist dann
sein eigener Sohn. — Hinter all diesen Sagen steht der Glaube an die Macht
des Menschenopfers und entsprechender Brauch, vgl. F. Schwenn, Die
Menschenopfer bei den Griechen und Römern (1915) 121 ff. — ') Al-Muudhir hat
gelobt, alljährlich an einem bestimmten Tag den ersten Begegnenden zu opfern;
einmal trifft das den Dichter Abid (Ch. J. Lyall, Translations of Ancient Arab
Poetry [1885] XXVII f.). Abd-el-Muttalib, Mohammeds Grossvater, soll beim
Brunnengraben gelobt haben, wenn er auf Wasser stosse, dem Gott Hubal
einen seiner zehn Söhne zu opfern; das Los trifft den Jüngsten, seinen Liebling,

und nur dass die Verwandten eingreifen und ihn schliesslich mit hundert
Kamelen auslösen, rettet ihn vor dem Tode (Fr. Buhl, Das Leben Muhammeds
[1930] 115): das kommt jener Sage aus Pausanias nahe.



8 W. Baumgartner

anzunehmen, der dämonische Gegenspieler sei dem starken
monotheistischen Zug der Jahwereligion zum Opfer gefallen.
Doch versagt diese Erklärung für die griechischen Sagen.
Kommt man da um den Schluss herum, dass hier im
östlichsten Mittelmeergebiet ziemlich früh — die Jephtageschichte
spielt um 1100 v. Chr. und wird nicht viel jünger sein —
diese Umgestaltung eingetreten ist, die sich dann gleichermassen

in der griechischen wie in der israelitischen Sage

niedergeschlagen hat? Das Motiv zur Umgestaltung aber lässt
sich nur aus der Wirkung vermuten: die Sage wird damit
aus dem Bereich des Dämonenglaubens herausgenommen in
den des Menschlich-Tragischen.

4. Der Besuch der Himmlischen bei Abraham (Gen. 18,.

1—16 a). — In der Mittagsglut in der Tür seines Zeltes sitzend
empfängt Abraham den Besuch dreier unbekannter „Männer" ;

die gastfreundliche Aufnahme belohnen sie damit, dass sie

ihm den heimlichen Herzenswunsch nach einem Leibeserben
erfüllen. Die verwandte Geschichte vom Besuch zweier Himmlischer

in Sodom (Gen. 19, 1—26j legt das Hauptgewicht auf
die Bestrafung der Ungastlichkeit. Von den anderen Theo-
phanien in ursprünglichen Kultsagen, Gen. 16, Ri. 6, 11—24
usw., unterscheiden sich die beiden genannten durch diese
besondere Abzweckung und durch die Mehrzahl von
Himmlischen. Es handelt sich um jenen Sagentypus, den schon
Homer kennt: „Denn auch selige Götter, in wandernder Fremdlinge

Bildung, jede Gestalt annehmend, durchziehen oft Länder
und Städte, dass sie der Sterblichen Frevel sowohl als
Frömmigkeit schauen" (Od. XVII 485 —487). Angesichts der
weltweiten Verbreitung dieses Typus1) scheint der Versuch, hier
besondere Beziehungen zwischen Griechenland und Israel
festzustellen, aussichtslos. Aber das ist er gar nicht. In Phrygien
spielt das längst bekannte Gegenstück, der Besuch von Zeus
und Hermes bei Philemon und Baucis (Ovid, Met. VIII 611
bis 724), und im phrygischen Lystra werden Paulus und
Barnabas nach Vollbringung einer Wunderheilung von der
Bevölkerung als Hermes und Zeus begrüsst (Act. 14, 8—18):

') Vgl. Bolte-Polivka II 210 ff. zu Grimm, KHM 87; Gunkel, Gen.
193 f. 214, Handwörterbuch d. deutschen Märchens II 652 ff.; eine aztekische
Variante bei W. Krickeberg, Märchen der Azteken und Inkaperuaner (1928)
266 f., eine polynesische bei J. W. Hauer, Die Religionen I (1923) 210.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 9

L. Malten hat darin aus Inschriften der Gegend phrygisch-
lykaonische Lokaltradition nachzuweisen vermocht1). Noch
näher kommt die böotische Sage von Hyrieus, dem Vater des

Orion, der wie Abraham den Besuch dreier Himmlischer, Zeus,
Poseidon und Hermes, erhält und gleichfalls, allerdings unter
dem Einfluss einer Namendeutung auf sehr viel derbere Weise,
den Wunsch nach einem Sohn erfüllt sieht2). Hauer möchte
wie in seiner polynesischen Variante so auch in Gen. 18 den
Niederschlag einer Vision im Wachzustande finden. Aber darf
man den einzelnen Vertreter eines so ausgesprochenen Typus
bei dem Charakter und den Überlieferungsverhältnissen der
Patriarchensagen in solcher Weise individuell ausdeuten? Es

ergibt sich doch höchstens ein Hinweis darauf, wie der Typus
entstanden sein mag. Die Erwähnung der Mittagstunde
allerdings ist gewiss nicht zufällig; aber sie ist nicht nur in
Wirklichkeit, sondern ebenso für Sage und Mythus die für
Erscheinungen besonders geeignete Zeit3).

5. Wie Dina, Jakobs Tochter, durch Chamor, den Sohn
Sichems, entführt und durch ihre Brüder Simeon und Levi
befreit und gerächt wird (Gen. 34. 49, 5—7), hat seine
griechische Entsprechung bei Helena, die von Theseus und Pei-
rithoos, in der jüngeren Troiasage durch Paris, entführt und
von ihren Brüdern, den Dioskuren, bzw. von Menelaos und
Agamemnon, zurückgeholt wird4). Die Ähnlichkeit ist
verblüffend. Aber auch hier handelt es sich um einen sehr
verbreiteten Typus5); selbst bei räumlich weit abliegenden
Varianten ist die Ähnlichkeit oft kaum geringer. So wird Gudrun
vom Normannenkönig und seinem Sohn geraubt und nach
Jahren von ihrem Bruder und ihrem Verlobten befreit6). In
einer afrikanischen Erzählung wird ein Mädchen von einem

») Hermes 74 (1939) 176 ff., 75 (1940) 168 ff. — 2) Vgl. Röscher, II
1029 f., Preller-Robert, Griechische Mythologie (1894) 453 f. — 3) Vgl. ausser
der von Dornseiff, Ztschr. f. atl. Wiss. 52 (1934) 67 ' genannten Literatur noch
R. Caillois, Rev. de l'Hist. des Religions 115 (1937, I) 142 ff., 116 (1937, II)
54 ff. 143 ff., und Handwörterbuch des Aberglaubens VI 398 ff. 414 ff — 4)

Robert 699 ff, A. H. Krappe, Helena (Rhein. Mus. 80 [1931] 113 ff.). —
Unglücklich enden die anscheinend verwandten Sagen von Hyrnetho (Paus. II
28, 3 ff.) und Rhadine (Strabo VIII 3, 20), vgl. Eitrem, Beri. phil. Woclien-
schr. 39 (1919) 741 f. — 5) Vgl. Gunkel, Märchen 127; A. H. Krappe, Rhein.
Mus. 80 (1931) 113 ff. — "J Fr. von der Leyen, Deutsches Sagenbuch II2
(1923) 234 ff.



10 W. Baumgartner

Rimu entführt und von seinen zwei Brüdern befreit1). Das
Götter- oder Heldenpaar gibt dem Typus weithin das Gepräge :

„Dioskurennrythus". Aber über einen alten indoeuropäischen
Mairitus2) führt das Material jedenfalls noch hinaus, ohne dass

damit eine astrale Deutung3) allgemeine Geltung beanspruchen
könnte. Eher wird man daran erinnern dürfen4), wie häufig
Frauenraub in alten Zeiten war; und die Brüder sind dann
die gegebenen Retter und Rächer. Auch ihre Zweizahl braucht
nicht mythisch bedingt zu sein.

6. Die Verschlingung und Ausspeiung des Jona (Jona
c. 1 f.) gehört in den weiten Kreis von Verschlingungsmärchen
und -mythen, von denen mindestens ein Teil solare oder
lunare Deutung zulässt, wenn nicht gar fordert5). Damit hat
man seit alters6) jene Episode der Heraklessage verglichen,
wo er die einem Meeresungeheuer preisgegebene Hesione
rettet; in einem Teil der Überlieferung ist er vom Ungeheuer
verschlungen worden oder hat sich von ihm verschlingen lassen,
und erlegt es nun von innen heraus7). Die Rettung der
ausgesetzten Jungfrau mit Erlegung des Drachen wird ähnlich
von Perseus und Andromeda erzählt8); auch hier hat wenigstens

eine, allerdings späte Quelle9) Verschlingung des Helden
und Tötung des Ungeheuers von innen her. Verschlingung
und nachherige Ausspeiung des Helden scheint endlich auch
eine Version der Jasonsage gekannt zu haben10). — Nach der
schwachen und späten Bezeugung liegt es nahe, in der
Verschlingung des Perseus einen jungen Seitentrieb der
Überlieferung zu sehen u). Aber nun muss auffallen, dass Jona sein

J) Bruno Gutmann, Volksbuch der Wadsehagga (1914) Nr. 43. Für eine
indianische Parallele verweist Krappe 115 auf Rendel Harris, Boanerges (1913)
158 [mir unzugänglich] Die ebenfalls von ihm angeführte vedische Parallele,
bei A. A. Macdonnel, Vedic Mythology (1897) 53, scheint mehr nur kombiniert
als wirklich belegt zu sein, was mir E. Abegg (Zürich) bestätigt. — 2) So

Krappe 126 f. — 3) Paul Ehrenreich, Die allgemeine Mythologie und ihre
ethnologischen Grundlagen (1910) 186. 238. — 4) Vgl. Ludwig Radermacher,
Mythos und Sage bei den Griechen (1938) 255 f. — 5) Vgl. E. B. Tylor, Primitive

Culture I (1871) 306 f., Leo Frobenius, Das Zeitalter des Sonnengottes
(1904) 59 ff., Hans Schmidt, Jona (1907), Ehrenreich, Myth. 215 ff., Wilh.
Wundt, Völkerpsychologie V 2 (1914) 272 ff., Elemente der Völkerpsychologie
(1912) 274 ff. — °) Vgl. Schmidt 2. — 7) Vgl. Schmidt 3 ff. — 8) Vgl. Schmidt
12 ff. — 9) Lykophron., 3. Jahrh. v. Chr. — 10) Vgl. L. Radermacher, Das
Jenseits im Mythus der Hellenen (1903) 67, Myth. u. Sage 183 f 193 ff. u. (gegen
Robert 800) 326 609, Schmidt 22 ff. — ") Wundt V 291.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 11

Schiff in Joppe besteigt, und dass die Andromeda-Episode
neben der überwiegenden Lokalisation in Äthiopien von einem
nicht unbeträchtlichen und auch qualitativ beachtenswerten
Teil der Überlieferung1) ebenfalls nach Joppe verlegt wird;
sie kannte noch vor der Stadt draussen Reste jener Fesseln,
mit denen die Andromeda an den Felsen geschmiedet war.
Das spricht nicht für eine späte Erfindung oder Kombination2),
sondern für eine tatsächliche Lokaltradition, die in die
Perseus- wie in die Heraklessage eindrang und anderseits auch

unserer Jonageschichte zugrunde liegt3).

7. Ein in Jesaia 14 erhaltenes prophetisches Spottlied
auf Babylons Fall, die Parodie einer Leichenklage4), redet den
letzten Babylonierkönig an: „Wie bist du vom Himmel
gefallen, Helal (Strahlender), Sohn des Morgenrots, | Du, du
sprachst in deinem Herzen: Zum Himmel steig ich empor,
| Hoch über den Sternen Gottes rieht' ich auf meinen Stuhl, |

Steige auf zu den Wolkenhöhen, stelle dem Höchsten mich
gleich! | Und wurdest hinabgestürzt zur Scheol, in die tiefste
Grube..." (14, 12—15). — Schon Heedee5) hat hier einen
Mythus erkannt: den Mythus von Lucifer, dem Morgenstern6),
seinem stolzen Aufstieg und jähen Sturz7). Und schon längst8)
vergleicht man damit den griechischen Mythus von Phaëthon,
der, eigentlich die Sonne selber, nun aber des Sonnengottes
Sohn, um seines göttlichen Ursprungs gewiss zu werden, es

beim Vater durchsetzt, einen Tag lang statt seiner den Sonnenwagen

fahren zu dürfen; bald gehen ihm die Pferde durch
und am Himmel entsteht eine furchtbare Verwirrung, bis Zeus

*) Pseudo-Skylax, Strabo, Pausanias, Josephus, Plinius. — 2) So Robert
240 f. — 3) Einen solchen Zusammenhang erschloss aus dem gemeinsamen Schauplatz

Joppe schon 0. Gruppe, Philologus 47 (1889) 93 f. — *) Vgl. Hedw.
Jahnow, Das hebräische Leichenlied (1923) 239 ff. — 5) Vom Geist der hebräischen

Poesie, I 345 der Suphanschen Ausgabe. — 6) So schon Septuaginta,
Vulgata und Targum. — ') Vgl. H. Gunkel, Schöpfung und Chaos (1895) 132 ff.

— H. Winckler, Altorientalische Forschungen II (1901) 388, Geschichte Israels

II24, H. Zimmern in E. Schrader, Die Keilinschriften u. das A. T.3 (1902) 365 '
und A. Jeremias 4 681 wollen in ihm lieber die Mondsichel sehen. Das von
Zimmern 464 vermutete babylonische Urbild hat sich noch immer nicht
gefunden. Der Etanamythus (s. Zimmern 564 ff., G. Meier im Reallexikon der

Assyriologie II 481 f.) ist in der von des Helden Himmelfahrt und Sturz
handelnden Schlusspartie höchstens ein gewisses Gegenstück dazu, seine
Entstehung auch noch völlig ungeklärt. — 8) So zuerst, soviel ich sehe, 0. Gruppe,
Berliner Philolog. Wochenschrift 1883, 1539 f., Philologus 47 (1889) 98.



12 W. Baumgartner

ihn mit seinem Blitz zerschmettert und er verbrannt in die
Unterwelt stürzt1). Gunkels Warnung vor einer unmittelbaren
Gleichsetzung vonHelal und Phaëthon ist um so berechtigter
angesichts des Mythenmärchens, das sich nordamerikanische
Indianerstamme vom Nerz erzählen2): Sohn des Sonnengottes
und einer menschlichen Mutter wird der Knabe von den
Spielkameraden wegen seiner angeblich göttlichen Herkunft
gehänselt, klettert an einer Pfeilleiter in den Himmel und erbettelt
sich von seinem Vater die Erlaubnis, einen Tag lang seine
Stelle einnehmen zu dürfen. Aber er läuft dann mit der
Sonne zu rasch, oder er zündet alle Fackeln auf einmal an
statt in Abständen hintereinander. Dadurch kommt das Weltall

in Verwirrung, so dass sein Vater eingreifen muss und ihn
auf die Erde hinabschleudert, wo er zum Nerz wird. — So

hat hier die „mythologische Apperzeption"3) der Gestirne mit
entsprechender novellistischer Ausgestaltung unabhängig zu
ähnlichen Mythengebilden geführt4).

8. Der Weltzeitaltermythus vonDaniel 2 und Hesiod,Werke
und Tage 109—201. — Bei Daniel sieht Nebukadnezar im
Traum eine Statue aus viererlei Metall : das Haupt von Gold,

*) Vgl. Röscher III 2175 ff Preller-Robert 438 f., Gruppe, Griechische

Mythologie und Religionsgeschichte (1906) 959 f. Die Überlieferung ist
gespalten: neben Phaëthon dem Heliossohn steht ein Phaëthon Sohn oder Enkel
des Kephalos und der Eos. Nimmt man ihn entsprechend als Morgenstern,
wie es manche tun, so ist die Ähnlichkeit mit Helal noch grösser. — 2) Vgl.
Franz Boas, Ztschr. f. Ethnologie 25 (1893) 451 f., The Mythology of the Bella
Coola Indians (1900), 95 f., Kutenai Tales (1918) 282 (und dazu A. van Deursen,
Der Heilbringer [1931] 276 f.); W. Kriokeberg, Indianermärchen aus
Nordamerika (1924) 221 ff. — Eine ähnliche Indianergeschichte aus Britisch Kolumbien

nennt J. G. Frazer, Pausanias's Description of Greece II (1898) 60: Der
Sohn der Krähe und der Tochter der Sonne unternimmt es einmal, den

Sonnenwagen zu führen ; aber dann wird er unsicher, streift die Erde und
setzt die Berge — Vulkane! — in Brand, bis sein Vater ihn straft und die

Ordnung wiederherstellt. — 3) Wundt IV 2 (1910) 64 ff. — 4) Beim Sturz vom
Himmel mag die Erfahrung von Kometen und Sternschnuppen mit hineinspielen ;

auf keinen Fall aber ist darin der „historische Kern" des Mythus zu sehen,
wie Franz X. Kugler, Sibyllinische Sternkämpfe und Phaëthon (1927) will,
vgl. W. Gundel, Gnomon 4 (1928) 451. — Eine kultätiologische Erklärung des

Mythus versucht S. Reinach, Rev. de l'Hist. des Religions 58 (1908) Iff.:
aus der periodischen Opferung eines weissen Rosses an die Sonne ; in dem von
Festus erwähnten rhodischen Brauch fehlt auch das Opfer eines Wagens nicht.
Dass man aber von der naturmythologischen Auffassung nicht abzugehen braucht,
lehren eben die besprochenen Parallelen.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 13

Rumpf und Arme silbern, Bauch und Hüften ehern, die
Unterschenkel von Eisen, die Füsse Eisen und Ton; und Daniel
deutet sie ihm auf die vier aufeinanderfolgenden Reiche der
Babylonier, Meder, Perser und Griechen. Bei Hesiod geht es

vom goldenen Geschlecht unter Kronos über das silberne,
eherne und das der Heroen bis zum eisernen der Gegenwart.
Das Geschlecht der Heroen, das die Folge der Metalle ebenso
wie den steten Niedergang unterbricht und überhaupt von
einem ganz anderen Geschichtsbild ausgeht, das einfach eine
erhabene Vorzeit dem Elend und der Minderwertigkeit der
Gegenwart gegenüberstellt, ist anerkanntermassen eine Zutat
des Verfassers zu einem ihm überkommenen Stoff. Zeitlich
liegen die beiden Quellen ziemlichweit auseinander. DasDaniel-
buch ist um 165 v. Chr. abgefasst, wobei in c. 1—6 ein Bündel
etwas älterer Legenden aufgenommen und durch Zusätze gleichfalls

auf die Makkabäerzeit bezogen ist; aber für c. 2 ist Grösse
und Zerfall des Alexanderreiches gegeben und somit obere

Grenze1). Hesiod hat nach gewöhnlicher Annahme im 8.
Jahrhundert in Böotien gelebt. Schon 0. Geuppe hat den hesio-
deischen Mythus als orientalisch empfunden2), während noch
Ed. Meyee ihn rein aus innergriechischen Voraussetzungen und
des DichterspersönlichenVerhältnissen heraus verstehen wollte3).
Aber seine orientalische Herkunft ist dann von Reitzenstein4)
ausführlich begründet und trotz des Widerspruches von U. von
Wilamowitz5) und M. P. Nilsson6) doch wohl schlagend
erwiesen worden. Gunkel hatte ihn schon in seinem
Genesiskommentar neben Dan. 2 und den indo-iranischen Parallelen
zum vierstufigen Offenbarungsverlauf der Priesterschrift
herangezogen'). Entscheidend für die Annahme eines Zusammenhangs

ist dabei nicht der Gedanke einer zunehmenden
Weltverschlechterung an sich — denn der konnte schon selbstän-

]) Vgl. A. Bentzen, Daniel (1937) 5 ff., Baumgartner, Theol. Rundschau

1939, 212 f. — 2) Griech. Mythologie 447 f. — 3) Im „Genethliakon C. Robert"
(1910) 159-187. Auch der stellenweise erweiterte Abdruck in den „Kleinen
Schriften" II (1924) 15—66 ist hierin unverändert geblieben, während in
„Ursprung und Anfänge des Christentums" II (1921) 189 ff. anlässlich der Besprechung

von Dan. 2 mit den iranisch-indischen Parallelen Hesiod wenigstens
einmal vergleichsweise erwähnt wird '(S. 190). — 4) R. Reitzenstein (u. H. H.
Schaeder), Studien zum antiken Synkretismus aus Iran und Griechenland (1926)
57 ff. — 5) Hesiods Erga (1928) 141. — 6) Gnomon 4 (1928) 614 f. — ') Gen.1

(1901) 242, 3264f.; vgl. auch Alfr. Bertholet, Daniel und die griechische
Gefahr (1907) 45 ff.



14 W. Baumgartner

dig an verschiedenen Orten aufkommen — und nicht einmal
die ähnliche Aufzählung der vier wichtigsten Metalle in dieser

Reihenfolge, wohl aber diese besondere Verbindung von beidem;
eben darin stehen sich Daniel und Hesiod besonders nahe.
Literarische Abhängigkeit nach der einen oder anderen Seite
kommt aber nicht in Frage. Dem Daniel muss der Stoff bereits
in dieser besonderen Gestaltung einer Verteilung der Metalle
auf die verschiedenen Teile einer Statue zugegangen sein,
wobei die Tatsache solcher Statuen aus verschiedenerlei Stoff
stark schematisiert ist. Und Hesiod ist nicht bloss durch das
höhere Alter vor dem Verdacht der Abhängigkeit geschützt;
sein Mythus bietet auch einige Züge, die bei Daniel fehlen
und anderseits in den indo-iranischen Parallelen vorhanden
sind1). Auch ihm muss der Mythus schon in etwas verdunkelter

Gestalt vorgelegen haben. Dass er aus dem Orient und
speziell aus Babylon stammt, kann nicht mehr zweifelhaft
sein. Fehlen dort auch immer noch unmittelbare Belege, so
haben wir doch mit den Planetengöttern als den Herren der
einzelnen Zeitalter und der Unterscheidung der Planeten nach
Farben und Metallen alle dafür nötigen Voraussetzungen2).
Zu beachten ist das hohe Alter der Übernahme : im 8.
Jahrhundert ist sie bereits vollzogen; obere Grenze dafür wie für
die Entstehung des Mythus ist der Beginn der Eisenzeit, d. h.
das 12. Jahrhundert. Aber auch das ist kein Hindernis ; in
dieselbe Zeit fällt ja die Übernahme des phönizischen Alphabets
durch die Griechen. Man vergesse auch nicht, dass Hesiods
Familie von der äolisch-jonischen Küste stammt, wo die
Beziehungen zum Osten älter und stärker waren als auf dem
grieehischenFestland. Damit wird Hesiod nicht zum „Schüler
des Zarathustra" herabgewürdigt, wie Wilamowitz es ausdrückt,
und die Frage, ob wohl damals iranischer oder gar indischer
Einfluss schon so weit nach dem Westen reichte, ist müssig;
denn es handelt sich ja gar nicht um einen spezifisch
indoiranischen Stoff3).

') Vgl. Reitzenstein 63 f. zu v. 124 f., 130 und 181. — 2) Vgl. H. Zimmern,
Ztschr. d. Deutschen Morgenland. Ges. 78 (1924), 28 f., Br. Meissner, Babylonien

u. Assyrien II (1925) 117 f., A. Jeremias, Handbuch der altorientalischen
Geisteskultur 2 (1929) 177 ff. 295 ff., H. Gressmann, Der Messias (1929) 472 ff.
— 3) Zudem wäre jene Frage angesichts dessen, was man heute von Alter und

Ausdehnung des indischen Handels nach dem Westen weiss — vgl. meine
Bemerkungen im Anthropos 35—36 (1940—41) 612 104 — nicht einmal ohne
weiteres zu verneinen.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 15

Eine Reihe weiterer Beispiele sei nur in aller Kürze
aufführt.

9. Mit der biblischen Flutsage Gen. 6—8, die in ihren
beiden Fassungen anerkanntermassen von der babylonischen
abhängig ist, stimmt die griechische mit Deukalion als
Flutheld1) überein im Strafcharakter der Flut, im Kastenmotiv
und im nachfolgenden Dankopfer auf dem Berg, womit der
zürnende Gott beschwichtigt wird. Darüber, ob das zur
Annahme eines historischen Zusammenhangs ausreiche, sind die
Meinungen geteilt2). Es dürfte aber schon mindestens eine
einheimische Flutsage, wie sie auch sonst für Griechenland
belegt ist, nach der vorderasiatischen umgestaltet sein.

10. Wie Lots Töchter ihren Vater trunken machen, um
von ihm Kinder zu bekommen, da sonst keine Gelegenheit
dazu da ist (Gen. 19, 30—38), so berauscht und täuscht Myrrha
oder Smyrna in verbrecherischer Liebe ihren Vater und
empfängt von ihm den Adonis3). Das umgekehrte Motiv, die
Liebe des Vaters zur Tochter, findet sich im Eingang mancher

Märchen4).

11. Die Opferung Isaaks (Gen. 22), die Abraham auf
göttliches Geheiss vornehmen will und die ihm dann im letzten
Moment erspart bleibt, hat ihr Gegenstück in der Opferung
der Iphigenie durch AgamemnonB). Dem als Ersatz gestellten
Ziegenbock dort entspricht eine Hindin hier. Beiderseits ist
es auch eine ätiologische Kultsage6). Historischer Zusammen-

•) Vgl. H. Usener, Die Sintflutsagen (1899) 33 ff., J. G. Frazer, Folklore
in the Old Testament (1919) I 146 ff. — 2) Am wenigsten beweist natürlich
der Strafcharakter. Die Taube (Plutarch, de sollertia animalium 13) ist nur
spät bezeugt und biblischer Herkunft auf jeden Fall stark verdächtig, s. Usener
254 ff. Verneint wird ein Zusammenhang von Usener 244 ff., (A. Ungnad und)
H. Gressmann, Das Gilgamesch-Epos (1911) 225 ', offen gelassen von Gunkel,
Gen. 374f., bejaht von M. Winternitz, Die Flutsagen des Altertums und der
Naturvölker (Mitt. d. Anthropol. Ges. Wien, 31 [1901] 305 ff., speziell 329),
Herm. Schneider, Der kretische Ursprung des phönizischen Alphabets usw.
(1913) 145 f., Frazer I 154 f. — 3) Vgl. Röscher, I 69 f., Preller-Robert 3602.
— 4) Grimm, KHM. 21, 31 und 65, vgl. Bolte-Polivka I 168. 301, W.
Wienert, Typen der Fabel (1925; 83, Nr. 497; A. Wesselski, Versuch einer
Theorie des Märchens (1931) 139 f. Auch die „Geschichte" des Apollodor von
Tyrus beginnt damit, s. Rohde, Rom. 408. — 5) Vgl. Robert 1095 ff. — 6) In
wen. 22, 2 ist der Name der betreffenden Stätte durch das spätere Moria
Zion) verdrängt.

CH



16 W. Baumgartner

hang wird angesichts einer nahen indischen1) und samoani-
schen2) Parallele zweifelhaft.

12. Wie Ruben sich mit dem Kebsweib seines Vaters
vergeht, und sich damit dessen Fluch zuzieht (Gen. 35, 21 f.
49, 3 f.), so auch Phoenix, der Erzieher des Achill3). Aber
beides sind nur Vertreter des in der Antike4) wie auch sonst
beliebten Motivs von der Liebe des Jungen zur Gattin des
ihm nahestehenden Alten, das uns von Tristan-Isolde, Don
Carlos usw. vertraut ist5).

13. Zahlreich sind die griechischen Parallelen zu Joseph
und Potiphars Weib (Gen. 39): Bellerophon-Anteia6), Peleus-
Hippolyte7), Hippolytos-Phaidra8) usw.9). Aber auch hier reicht
die Verbreitung sehr viel weiter, namentlich in den Orient
hinein I0).

14. Der Becher, den Joseph in Benjamins Kornsack
hineinschmuggeln lässt, um ihn damit als Dieb zu überführen (Gen.
44), kehrt nicht nur in der griechischen Sage11), sondern auch
sonst wieder12).

15. Der Aussetzung des Mose (Ex. 2) treten all die
ähnlichen Geschichten aus der griechischen Götter- und Heldensage

an die Seite, die Usenee 13) zusammengestellt hat. Richtig

bewerten lässt sich das Verhältnis aber auch erst, wenn
man die gesamte Verbreitung dieses Motivs berücksichtigt14).

') Tylor, Prim Culture II 366 f. — 2) G. van der Leeuw, Phänomenologie

der Religion (1933) 3331 — 3) II. IX 447 ff., vgl. Röscher, III 2403 f.,
Robert 1033 ff. — 4) Vgl. Rohde, Rom. 55 ff., Wendland 11 ff. — 5) Vgl.
Gunkel, Gen.3 384; u.a. nordisch von Jörmunreks Sohn und Svanhild,
germanisch in jüngeren Fassungen der Ermanarichsage, vgl. Thule XXI, 132 f.,
0. L. jiriczek, Die deutsche Heldensage 4 (1916) 42. 45 f — °) Vgl. Robert 181.
—7 Vgl. Robert 71. — 8) Vgl. Röscher III 2224 f., Robert 743 ff. - 9) Vgl.
Rohde, Rom. 382 f.,425 ff., Wendland 13 ff., M. Gemoll, Das Apophthegma (1924)
68. In der jüngeren griechischen Novelle spielt hier nach K. Kerenyi, Die

griechisch-orientalische Romanliteratur (1927) 250 105 die orientalische Semira-

missage hinein. — 10) Vgl. Gunkel, Gen.3 421 f., Märchen 125 f., Tawney-
Penzer, Somadeva Katha-Sarit-Sagara II (1924) 120 ff. IV. 104 ff. — ") Vgl.
Diodor XVII 101, 3, Wendland 17 f. — I2) Vgl. Bolte-Polivka 1128 ', 486.

489; A. Wesselski, Märchen des Mittelalters (1925) XV. 190; 0. Böckel,
Psychologie der Volksdichtung2 (1913) 209; Hrch. Günter, Buddha in der
abendländischen Legende (1922) 165 f. — 13) Sintflutsagen 80 ff. — ») Vgl. H. Gress-

mann, Mose (1913) 1 ff., Wundt V 2 297 ff., Bolte-Polivka I 276 ff., zu KHM.
29, dem Märchentyp Aarne Nr. 936 und 461, für den Aarne, Der reiche Mann
und sein Schwiegersohn (1916) 56 ff. indische Herkunft -wahrscheinlich macht.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 17

16. Wie Mose Wasser aus dem Felsen schlägt (Ex. 17,

1—7. Num. 20, 1—13) ^, so tun es in Griechenland Götter
wie Dionysos2) und Poseidon3), aber auch Atalante (Paus. III
24, 2), Pegasus (ib. II 31, 12) und Bellerophons Pferd (ib. IX
31, 3). Hier wie bei dem anderweitigen Vorkommen des Motivs

in Sage und Legende handelt es sich so gut wie immer
um die Ätiologie einer bestimmten Quelle4).

17. Wie Simsons Kraft in seinen Haaren ruht, bis Delila
ihm sein Geheimnis entlockt und ihn den Philistern preisgibt

(Ri. 13—16), so beruht die Lebenskraft eines Nisos und
Pterelaos auf einem oder mehreren goldenen oder purpurnen
Haaren, und auch hier ist es ein weibliches Wesen, diesmal
die eigene Tochter, die ihm die Haare ausreisst und damit
seinen Untergang veranlasst6). Auch neugriechische Sagen und
Märchen kennen das Motiv6). Aber diese Vorstellung von der in
einem bestimmten Teil des Körpers oder der Kleidung konzentrierten

Lebenskraft oder Seele ist auch viel weiter verbreitet7),
so dass solches Zusammentreffen nicht überschätzt werden darf.

') Dazu Gressmann, Mose 145 ff. 150 ff. — 2) Preller-Robert 707. —
3) Röscher III 2818; Pbeller-Robert 585 ff. — 4) Vgl. P. Saintyves, Essais
de folklore biblique (1923) 150 ff. Der magische Charakter wird deutlich aus

primitiven Gegenstücken bei Frazer, Folklore II 463 f. (von Celebes) und
Gutmann, Volksbuch der Wadsehagga Nr. 105. Den Garibaldi liessen schon

Zeitgenossen das gleiche Wunder mit einer Kanone vollbringen, s. H. Harari,
Littérature et Tradition (1919) 136 2. — Ein britischer Major, der über ein
Jahrzehnt im Sinaigebiet Dienst getan, C. S. Jarvis, erzählt, wie einmal beim Graben
nach Wasser in einem Wadi im Norden der Halbinsel durch einen Streich mit
dem Spaten eine starke Wasserader in der Felswand angeschlagen wurde :

Yesterday and Today in Sinai (1931) 174 f. Ein ähnliches Vorkommnis vom
Dschebel Musa s. in Riehm's Handwörterbuch d. bibl. Altertums (1884) II s v.

Raphidim. Aber zur Sicherung einer historischen Grundlage reicht angesichts
des Charakters der Überlieferung und des Parallelmaterials weder das eine
noch das andere aus; auch die örtliche Übereinstimmung ist ja nur scheinbar
vorhanden. — 5) Röscher III 425 ff. 3262 ff., W. Kroll bei Frz. Skutsch, Gallus und
Vergil (1908) 193 ff. — 6) Vgl. J. G. von Hahn, Griechische und albanesische
Märchen (1864) I 217, II 282. 284; Bernh. Schmidt, Griechische Märchen,
Sagen und Volkslieder (1877) 91 ff. 206. — 7) Vgl. J. A. Macculloch, Childhood
of Fiction2 (1905) 126f.; H. Gunkel, Reden und Aufsätze (1913) 55f.; Frazer,
Folklore II 480 ff., Tawney-Penzer VIII 107 N. Hieher gehört auch das zu
Nr. 2 erwähnte Märchen von der auswärts verborgenen Seele, wo gleichfalls
die Verräterin nicht fehlt. — Wenn M. Nilsson, Geschichte der griechischen
Religion (1931) 20 zwischen Simson- und Nisossage einen Unterschied
feststellen will: „Dort wohnt die Stärke des Helden in seinen Haupthaaren, hier
beruht das Leben auf einer einzelnen Locke", so zeigt das gesamte Parallel-
material, dass hier Stärke und Lebenskraft, ein Haar, mehrere Haare und das

ganze Haupthaar sachlich völlig gleichwertig sind; es kann aber auch ebenso
gut ein Band, ein Messer oder ein Säbel sein.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XLI (1944) 2



18 W. Baumgartner

18. Jüngere Legende erzählt, wie David, als er auf der
Flucht vor Saul beim Fürsten von Gat Zuflucht sucht und
erkannt wird, nur dadurch sein Leben rettet, dass er sich
verrückt stellt (I. Sam. 21, 11—16). Dasselbe tut Odysseus, um
nicht am Zug gegen Troia teilnehmen zu müssen1), Solon,
um sich über ein Verbot hinwegsetzen zu können8). Es wird
aber auch von anderen erzählt: in Lebensgefahr, um sich
einer unerwünschten Zumutung zu entziehen oder um un-
beargwöhnt einen Racheplan verfolgen zu können; bei Kai
Chosrau, Brutus und Hamlet steht es in einem grösseren
epischen Zusammenhang3). Die gerade im Orient verbreitete
animistische Auffassung des Wahnsinns erleichterte auch im
Leben solches Gebaren4).

19. Wie Uria, Davids Offizier und Batsebas Gatte, ahnungslos

den Brief mit dem eigenen Todesurteil überbringt (II. Sam.
11, 24—27), hat sein Gegenstück mit gutem Ausgang bei
Bellerophon (Ilias VI 155 ff.) und beim Spartanerkönig
Pausanias (Thuk. I 132, 5)5). Aber auch dieses Motiv hat eine

l) Vgl. Röscher III 1265, Robert 10911 — 2) Plut., Solon 8, Justin

II7, 9—12. — 3) Ausser dem von 0. L. Jiriczek, Ztschr. d. Ver. f. Volkskde 10

(1900) 351 ff. und Schick (s. u. zu Nr. 19) zusammengestellten Material nenne
ich noch: Ephraem, der nicht Bischof werden will (nach seiner Vita, Brockelmann,

Syr. Grammatik2 (1905) 38 *, Z. 17 ff.); ein Höfling des Chalifen Hakim,
der seinen Zorn fürchtet (E. A. Wallis Budoe, The Chronography of Bar
Hebraeus I 1932 (189); nordisch der Ächter Gisli auf der Flucht gegenüber
seinen Verfolgern (Thule VIII [1922] 108), der Dummling Brjam bei der
Tötung des Vaters und der Geschwister (H. u. J. Naumann, Isländische Märchen

[1923] Nr. 59). — Das weibliche Gegenstück ist das Mädchen, das sich krank
oder verrückt stellt, um einer verhassten Heirat'zu entgehen; vgl. 1001 Nacht,
Reclam VII 186 ff., E. Littmann III 391 ff., und P. Toldo, Ztschr. d. Ver. f.
Volkskde 15 (1905) 365 ff — 4) Varthema griff zu dieser List, s. R. F. Burton,
Personal Narrative of a Pilgrimage to El-Medinah and Meccah II (1855) 350.

So helfen sich auch Derwische in plötzlicher Gefahr, vgl. Burton I (1855) 21;
Fr. Schwally, Der heilige Krieg im alten Israel (1901) 104 f. erinnert an die
sich verrückt gebärdenden Kundschafter der Graslandstämme in Kamerun. —
6) Thukydides selber wagt diese Episode nur mit einem „wie erzählt wird",
einzuführen; J. Belooh, Griech. Gesch. II 2 2 (1916) 154 f. und Ch. Mücke (H.

Winckler), Vom Euphrat zum Tiber (1899) 75 * ziehen daraus die unumgängliche
Konsequenz. W. Aly 136 2 findet das Motiv auch in Herodot IV 164. —
Die Uria-Episode steht im Zusammenhang des im allgemeinen sehr zuverlässigen

Quellenberichts H. Sam. 10—20. Aber schon die Einflechtung der rein
persönlichen Batseba-Geschichte in die Kriegsgeschichte 10, 1—11, 1 und 12, 26

bis 31 nötigt, hier Unterschiede zu machen. Und so gewiss Urias Beseitigung



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 19

sehr weite Verbreitung als Einzelsage, und dann wie bei Uria
oft mit schlimmem Ausgang, im Märchen als Episode des zu
Nr. 15 erwähnten Typus1).

20. In der Kriegslist, scheinbar flüchtig dem Feinde ein
mit Vorräten reich gefülltes Lager zu überlassen, um ihn
dann mit um so mehrErfolg beim Feiern des Sieges zu überfallen,
die zweimal von Kyros erzählt wird2), hat W. Aly einen
typischen Zug erkannt3). In der Sage wird man des Waldgeistes
oder des weissagenden Dämons habhaft, indem man Wein in
seine Quelle leitet4). Bakchos bezwingt so ein indisches Heer5).
Und eben diese Kriegslist fürchtet in einer Prophetenlegende
der israelitische König, wie ihm die Räumung des feindlichen
Lagers gemeldet wird (II. Kg 7, 12)6). Wie aber auch dieses

Motiv aus dem Leben stammt, zeigen gut geschichtliche Gegenstücke

: die Niederlage des Xenoitas, Generals des Antiochos III.,
am Tigris 221 a. Chr. (Polybius V 46—48) und die vielfachen
Vorkommnisse solcher Art im Verlauf der deutschen Frühlingsund

Sommeroffensive 19187). Es ist aber kaum zufällig,
durch David als geschichtlich gelten muss, so darf doch gefragt werden, ob
das nun auch alles Detail deckt; vgl. Winckler, Gesch. II 220, A. Jeremias,
4 524, Gunkel, Märchen 132, Gressmann, Sehr. d. A. T. II 12, 156. —
') Vgl. Bolte-Polivka II 286 ff. und Aarne (s. o. zu Nr. 15) 64 ff. 91 ff.,
ferner Jos. Schick, Das Glückskind mit dem Todesbrief I (1912), II (1932),
Tawney-Penzer III (1925) 277 ff. - Schick H 216 ff. bestreitet für die Uria-
Episode wie auch für die griechischen Gegenstücke jeden Zusammenhang
mit dem Märchen, aber meist mit Argumenten (Verschiedenheit der Personen,
des treibenden Grundes, der inneren Haltung, des Alters der Belege usw.),
die gerade bei jemandem, der sein ganzes Leben solchen Untersuchungen
widmet, verwundern müssen. Die Frage ist doch vielmehr hier wie bei Nr. 3,
13, 15 und 18 die nach dem Verhältnis des Einzelmotivs zum Sagen- oder

Märchenganzen. — 2) Herodot I 211, Justin I 8, 3—9 gegen die Massageten,
Strabo XI 8, 5 gegen die Saken. — 3) S. 58 f. Er verweist noch auf den Sieg
der Römer über die Istrier, Livius 41, 2—4, wo allerdings von einer List nicht
die Rede ist. — 4) Vgl. Rohde, Roman 204 3, Reinh. Köhler, Kleine Schriften
I (1898) 413, W. Mannhardt, Wald- und Feldkulte 2 (1905) I 96 ff., R. Reitzenstein,

Hellenistische Wundererzählungen (1906) 51 ', Bolte-Polivka II 85 '.
Im Babylonischen Talmud fängt Salomo so den Asmodaj, Gittin fol. 68 b, vgl.
G.Weil, Biblische Legenden der Muselmänner (1845) 235. Neugriechische Ztschr.
d Ver. f. Volkskde 15 (1905) 395. Japanisch Fel. Liebrecht, Zur Volkskunde
1879) 72 f. _ 5) gr stellt ihnen Weinfässer hin oder verwandelt einen Fluss

in Wein, vgl. R. Köhler I 512 f. Ebenso verfährt Vikramaditja mit einem
Dämonenheer, s. Bernh. Jülg, Mongolische Märchen (1868) 92 ff. — 6) Hier
hat selbst Gunkel, Geschichten von Elisa (o. J.) 61 f., das Motiv verkannt,
wenn er von einem „ausgeklügelten Gedanken" redet. — ') Vgl. Hans Schmidt,
Warum haben wir den Krieg verloren? 2 (1925).

2*



20 W. Baumgartner

dass die Absicht einer List hier fehlt oder höchstens
vermutet wird1)2).

21. Auf das uns durch die „Kraniche des Ibykus"
vertraute, in der Antike und im Orient auch sonst bekannte Motiv

von den Vögeln, die einen Mord an den Tag bringen und
den Mörder der Tat überführen8), spielt, wie schon H. Gkotius
gesehen, eine Stelle im „Prediger" an: „Denn die Vögel des

Himmels entführen den Laut, und die Flügelträger verraten
das Wort" (10, 20)4).

Bis dahin konnten wir von den Namen der in den
betreffenden Erzählungen handelnden Personen völlig absehen.
Gehört es doch zu den elementaren Ergebnissen der
Sagenforschung, dass solche Geschichten sich an beliebige Gestalten
der Tradition, mögen sie geschichtlich sein oder nicht,
anhängen, so dass dieselbe Geschichte unter ganz verschiedenen
Namen läuft — der babylonische Sintflutheld heisst Utna-
pischtim, der israelitische Noah, der griechische Deukalion
— und die Feststellung solch typischer Sagen noch kein
Beweis gegen die Geschichtlichkeit ihrer Träger ist ; man denke

nur an die Geburts- und Kindheitsgeschichten bei Sargon,
Mose, Kyros, Jesus usw.5). Es gibt indes schon Fälle, wo eine

*) Polybius lässt die Frage offen; Bernh. Niese, Geschichte der griechischen

und makedonischen Staaten, II (1899) 367, rechnet nicht mit einer List,
während F. Stähelin, Pauly-Wissowa, Realencyclop. XVI (1933) 10 f. geneigt
ist, eine solche anzunehmen. Für 1918 vgl. Schmidt 12. 22. 27. 40. 67. —
2) Diesem Motiv des listigerweise preisgegebenen Lagers verwandt ist das

andere, wo der Fliehende seinen Verfolger dadurch aufhält, dass er ihm etwas

Wertvolles in den Weg wirft; vgl. J. A. Macoulloch, The Childhood of Fiction
(1905) 177 ff., der, allerdings kaum zutreffend, auch die „magische Flucht"
davon ableiten will, und Bolte-Polivka II 140 '. Auch hier fehlt das historische

Gegenstück nicht — ich verdanke es meinem Kollegen F. Stähelin — im 3. mithri-
datischen Krieg entgeht Mithradates nur dadurch der Gefangennahme durch
die auf des Lucullus Seite kämpfenden Galater, dass sie sich mit der
Plünderung eines mit des Königs Schätzen beladenen Maulesels aufhalten (Memnon

v. Herakleia c. 44. Fragm. Hist. Graec III 549), vgl. Th. Reinach, Mithradates-

Eupator, deutsch v. A. Goetz (1895) 338, der auch in Anm. 2 auf das Weiterleben

des Motivs aufmerksam macht. — 3) Vgl. Bolte-Polivka II 532 ff —
4) W. Staerk, Ztschr. f. d. atl. Wiss. 59 (1942—43) 217 f. — 5) Es ist kaum
ein Fortschritt, wenn Dornseife, Ztschr. f. d. atl. Wiss. 52 (1934) 65 ' unter
Berufung auf S. Spinner, Herkunft, Entstehung und antike Umwelt des

hebräischen Volkes (1933) das Namengut der antiken und altorientalischen Sagenwelt

wieder in grösserem Umfang als synonym betrachten und die Namen

unter Annahme einer Übersetzung zur Deckung bringen will. Mag es auch

solche Fälle geben, wie z. B. den des sumerischen (Ziusudra) und babylonischen



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 21

bestimmte Sagenfigur wandert und wo es auf den Namen
ankommt1). So darf man gewiss (22) mit Ed. Meyee2) den

Titanen Japetos, den Vater von Atlas und Prometheus, mit
Jephet, dem dritten Sohn des Noah gleichsetzen, der in der
,Völkertafel" der Genesis als Stammvater nördlicher, zumeist
kleinasiatischer Völkerschaften erscheint (10, 2); diese
kleinasiatische Sagen- oder Mythengestalt, von der wir nicht viel
mehr als den Namen kennen, muss früh zu den Griechen wie
nach Palästina gekommen sein, wo sie dann mit den
einheimischen Traditionen verwoben wurde.

II.
Wir haben damit mehr als zwanzig Fälle kennen gelernt,

wo israelitische und griechische Sagen sich nahe stehen, oft
geradezu identisch sind. Das bedeutet einen gewissen gemeinsamen

Besitz an Sagen, wie er in Anbetracht der räumlichen
Nähe ja auch nicht weiter verwunderlich ist. Und die bei
dem beidseitigen Gesamtbestand an Sagen verhältnismässig
bescheidene Zahl Hesse sich unschwer noch vermehren.

Achten wir nun auf das nähere Wie des Verhältnisses,
so scheiden sich unsere Fälle in zwei Gruppen. Die grosse
Mehrzahl betrifft Sagen und Sagenmotive, die aus ähnlichen
kulturellen Verhältnissen und ähnlicher Stellung zur Umwelt,
oder aber aus allgemein menschlichen Empfindungen und
Regungen fliessen und darum sehr wohl selbständig an
verschiedenen Orten entstanden sein können, wenngleich ein
historischer Zusammenhang auch hier nie ganz ausgeschlossen
ist; nur ist er eben gerade bei Einzelmotiven viel schwerer
nachzuweisen als bei einem Sagen- oder Märchenganzen mit
einer Folge von Episoden. Dahin gehören der verschmähte
Trunk Wasser (Nr. 1), die bei der Einnahme einer Stadt
beteiligte Dirne (Nr. 2), die Entführung und Rettung der Schwe-

Fluthelden (s. Zimmern, Ztschr. d. Dtsch. Morgenland. Ges. 78 [1924] 24 5), so
darf man damit doch nur dort rechnen, wo der Sachverhalt klar liegt, und wie oft
ist das bei Spinner mit seiner philologischen und historischen Unzulänglichkeit
der Fall? — i) Es sei nur daran erinnert, wie z. B. der Bodhisattva (Buddha)
mit seiner Geschichte nach dem Westen gewandert und als Joasaph-Josaphat
m den Kreis der christlichen Heiligen aufgenommen worden ist, s. Hrch. Günter,
Buddha in der abendländischen Legende (1922) 37 ff., Bolte-Polivka V 250.

- 2) Die Israeliten und ihre Nachbarstämme (1906) 220 f, Geschichte des
Altertums I 23 (1913) 800; vgl. auch schon Röscher II 55 ff. mit noch älteren
Vorgängern.



22 W. Baumgartner

ster (Nr. 5), der Inzest von Vater und Tochter (Nr. 10), das

gebotene und durch Tierersatz vermiedene Kindesopfer (Nr. 11),
die verbotene Liebe des Jungen (Nr. 12), die liebestolle Frau
und der keusche Jüngling (Nr. 13), der untergeschobene Becher
(Nr. 14), die Aussetzung des Götter- oder Heldenkindes (Nr. 15),
das Wasser aus dem Felsen (Nr. 16), die Seele im Haar (Nr. 17),
der vorgetäuschte Wahnsinn (Nr. 18), der Todesbrief (Nr. 19),
die Kriegslist (Nr. 20), die den Mörder verratenden Vögel (Nr.
21) und, naturmythologisch, der Aufstieg und Sturz des
Gestirnhelden (Nr. 7). — Manche haben eine ätiologische Ab-
zweckung : so auf beiden Seiten die verräterische Dirne (Nr. 2),
das Kindesopfer (Nr. 11), das Wasser aus dem Felsen (Nr. 16);
nur auf der israelitischen die Befreiung der entführten Schwester

(Nr. 5), das Inzestmotiv (Nr. 10), die verbotene Liebe (Nr.
12). Aber dabei ist genauer zu unterscheiden : ob die Sage
als Ätiologie entstanden ist (Nr. 2, 16, vielleicht auch Nr.
11), oder ob eine schon vorhandene Erzählung sekundär zur
Erklärung eines Brauches verwendet wirdl) (Nr. 5, 10 und 12).
Der letztere Fall ist daran zu erkennen, dass das Explicandum
der Ätiologie nicht notwendig gerade auf diese besondere
Gestaltung führt, und dass diese auch sonst als freie Erzählung
begegnet. In diesem Fall wiegt die israelitisch-griechische
Übereinstimmung naturgemäss schwerer als im anderen.

Sehr viel kleiner ist die andere Gruppe, wo bestimmte
Gründe mehr oder weniger deutlich für einen historischen
Zusammenhang sprechen; so allenfalls bei der Flutsage (Nr. 9)
und deutlich bei der Verschlingungssage von Joppe (Nr. 6),
dem Besuch der Himmlischen (Nr. 4), dem unwissentlich
gelobten Kinde (Nr. 3) und beim Weltzeitaltermythus (Nr. 8).

Auch hier finden wir gelegentlich ätiologische Abzweckung
(bei Nr. 3 und 4) ; aber wohl nicht zufällig nur auf der
israelitischen Seite und bloss in Sekundärverwendung. Hierher
gehört schliesslich auch noch jener Fall einer gemeinsamen
Sagengrösse: Japetos—Jephet (Nr. 22).

Mehrmals steht der israelitischen Sage eine andere
orientalische zur Seite. Eine babylonische bei der Sintflut (Nr. 9):
der babylonische Mythus als die Vorlage der israelitischen
und griechischen Sage. Und ebenso bei der Verschlingungssage

(Nr. 6) : denn dass auch die Erlegung der Tiamat im

*) Wie es Ehrenreich, Myth. 84 f., aus Süd- und nordamerikanischen
Traditionen nachweist.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 23

babylonischen Schöpfungsmythus ursprünglich so verlaufen,
ist schon länger vermutet1) und durch eine seitdem bekannt
gewordene Version bestätigt worden2); die Verbindung des

Verschlingungsmotivs mit der Rettung der dem Ungeheuer
preisgegebenen Jungfrau hat dabei die griechische Sage vor
den beiden orientalischen voraus. Beim Weltzeitaltermythus
(Nr. 8) endlich sind es die iranischen und indischen Parallelen.
Wenn beim Besuch der Himmlischen (Nr. 4) und beim
unwissentlich gelobten Kind (Nr. 3) der israelitische Beleg allein
steht, so könnte das Zufall sein, so wie ja auch für den
Weltzeitaltermythus (Nr. 8) trotz der anzunehmenden babylonischen
Heimat ein babylonischer Beleg immer noch fehlt.
Unwahrscheinlich ist das um so weniger, als wir dank dem reichen
und vielseitigen Inhalt des Alten Testaments von Palästina,
seiner Bevölkerung und ihren Traditionen so viel mehr wissen
nicht nur als von Phönizien und Syrien, sondern mehr selbst
als vonBabylon, wo das überreiche Inschriftenmaterial schliesslich

doch nur gewisse Seiten hell beleuchtet. Indes ist nachher

noch eine andere Möglichkeit zu erwägen.
Jedenfalls tut man gut, die alttestamentlichen Belege

nicht als ausschliesslich israelitische zu nehmen, so gewiss
anderseits ihre besondere Gestaltung und Verwendung nun
oft spezifisch israelitisch und jahwistisch ist, so dass ein
Vergleich mit der griechischen Fassung sich auch unter diesem
Gesichtspunkt lohnt: Alexander giesst das Wasser einfach aus,
um nichts vor seinen Soldaten vorauszuhaben; David giesst
es „vor Jahwe" aus (II. Sam. 23, 16 f.), d. h. als Trank-,
genauer wohl als Entsagungsopfer3). Rahab gibt die Sache
ihrer Landsleute nicht aus Habsucht und nicht aus Liebe
preis, sondern in Erkenntnis der überlegenen Macht Jahwes
(Jos. 2, 8—13). Der Weltzeitaltermythus ist bei Hesiod
Ausdruck eines tiefen Pessimismus, der auch durch das vereinzelte

„oder nachher geboren werden" (v. 175) kaum gemildert

') L. Frobenius, Zeitalter d. Sonnengottes 168, Schmidt, Jona 78 ff.
A. Jeremias 311 8, 4 727. — a) Er. Ebeling, Tod und Leben nach den Vorstellungen

der Babylonier I (1931) S. 25, Rs. 4 und S. 24. Man möchte auch an
altbabylonische Siegelbilder erinnern, wo ein Drache oder Löwe einen Menschen
zu verschlingen droht, s. W. H. Ward, The Seal Cylinders of Western Asia
(1910) 169 f., Otto Weber, Altorientalische Siegelbilder (1920) I 81 f., H. Frankfort,

Cylinder Seals (1939) 150 2; indes entzieht sich ihr genauer Sinn unserer
Kenntnis. — 3) Vgl. Ad. Wendel, Das Opfer in der altisraelitischen Religion
(1927) 192 f.



24 W. Baumgartner

wird; bei Daniel dagegen bezeichnet er in der Übertragung
auf die grossen historischen Reiche den Ablauf der Weltzeit,
der dann das andersgeartete ewige Gottesreich gegenübertritt.
— Davon also abgesehen dürfen wir im allgemeinen jedenfalls

die israelitischen Sagen zugleich als Vertreter sonst
verlorenen altorientalischen Sagengutes betrachten, wobei die
Verbreitung natürlich nicht immer gleich weit gereicht zu
haben braucht. In vielen Fällen werden sie als kanaanäisch
schon vor Israel im Lande gewesen sein und auch weiterhin
neben Israel in Phönizien und Syrien existiert haben. Ebenso
haftet das griechische Sagengut vielfach mehr am Lande als
an einem bestimmten Volk, und ist vor allem mit den Hauptsitzen

der mykenischen Kultur verknüpft1). Nach Gruppe2)
und Radermacher3) wäre es damit auch vorgriechisch und
von den einwandernden Griechen erst übernommen, was
genau der Übernahme des kanaanäischen Sagengutes durch die
Israeliten entspräche. Doch nimmt man heute wohl
überwiegend Griechen schon als Träger der mykenischen Kultur
an4) —¦ im Unterschied von der vorangegangenen minoischen

—, so dass jene Analogie entsprechend einzuschränken wäre.
Die festgestellten Beziehungen betreffen Einzelsagen von

geringem Umfang; mehr als einmal solche, die dann anderwärts

im grösseren Zusammenhang eines Märchen- oder
Sagenganzen wiederkehren. Das ist zu beachten gegenüber den
verschiedenen Versuchen, Beziehungen für sehr viel grössere
Zusammenhänge aufzuzeigen. Von der Feststellung gewisser
Ähnlichkeiten zwischen assyrischen und israelitischen, assyrischen

und griechischen, griechischen und israelitischen Einzelsagen

ausgehend kam Jensen zur Annahme ganzer paralleler
Sagenreihen und schliesslich dazu, die gesamte Folge griechischer

Sagen, wie sie etwa im Handbuch Appollodors vorliegt,
von einem von ihm angenommenen südisraelitischen und letztlich

babylonischen Sagensystem abzuleiten5): eine gewaltige
Konstruktion, von der bestenfalls Einzelheiten im Ernst
diskutabel sind. Weniger gigantischen Umfangs, aber um so

öfter vertreten war die Annahme eines Zusammenhanges

*) Vgl. M. Nilsson, Der mykenische Ursprung der griechischen Mythologie,

' Avrióapov. Festschrift Jacob Wackernagel (1924) 137 ff., The Mycenaean

Origin of Greek Mythology (1932) 35 ff. — 2) Ztschr. f. d. atl. Wiss. 39 (1921)
67 ff. — 3) Myth. u. Sage 121 f. — 4) Vgl. ausser Nilsson a. a. 0. C. Schuch-

hardt, Die Antike IX (1933) 303 ff. — 5) Vgl. S. 22.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 25

zwischen dem Dodekathlos, dem Kranz der zwölf „Taten"
des Herakles, und dem babylonischen Gilgamesch-Epos mit
seinen zwölf Tafeln1). Aber der Dodekathlos ist so wenig
eine einheitliche und einmalige Schöpfung2), als auf der
anderen Seite das babylonische Epos eine solche, etwa die
Spiegelung des jährlichen Sonnenlaufes ist; auch die zwölf Tafeln
sind nicht als sachliche Abschnitte zu nehmen, und die
tatsächlichen Entsprechungen beschränken sich auf Einzelzüge8).
Daneben steht freilich die andere Tatsache, dass babylonischassyrische

Siegelbilder gelegentlich auffallend an Herakles und
seine Taten erinnern: ein Mann, der ein Ungeheuer mit sieben

Köpfen und sieben Schwänzen erlegt, an die Bezwingung der
Hydra; ein anderer, der im Kampf mit Vögeln steht, an die

Stymphaliden-Episode. Und wenn man hier noch mit einem
Zufall rechnen will, kann man es auch dort, wo ein Gott
Bogen, Keule und Löwenfell trägt, die bekannten Attribute
des Herakles4)? Das Problem eines Zusammenhanges besteht
also schon, nur führt es wohl weit über die uns vorliegenden
Sagenformen zurück5).

Fragen wir nun weiter, wie jener historische Zusammenhang

zu denken sei, so wird man sich auch da vor jeder
vorschnellen generellen Antwort hüten müssen. Jeder einzelne
Fall will zunächst für sich genommen sein. Für den
Weltzeitaltermythus (Nr. 8) und die Flutsage (Nr. 9) hat sich der Orient
und speziell Babylon als Heimat ergeben. DieVerschlingungs-
sage (Nr. 6) ist in Joppe verankert und auch für Babylon
belegt. Für den Besuch der Himmlischen (Nr. 4) und das
unwissentlich gelobte Kind (Nr. 3) dagegen fehlen entscheidende
Indizien; das zahlenmässige Verhältnis der Belege könnte
sogar an griechische Herkunft denken lassen, wenn damit nicht
den Zufälligkeiten der Erhaltung zu viel Ehre erwiesen wird.

*) Für die älteste Gruppe der Heraklesabenteuer, Hesperiden und
Kerberos, zieht noch Beenh. Schweitzer, Herakles (1922) 137 f. einen Zusammenhang

in Erwägung. — 3) Vgl. Robert 431 ff., Nilsson, Myc. Origins 211 ff. —
3) Vgl. A. Ungnad u. H. Gressmann, Das Gilgamesch-Epos (1911) 154 ff. — 4)

Vgl. H. Frankfort, Cylinder Seals (1939) T. XXIII j (c. 2500 v. Chr.), XXXIV c
(9—8. Jahrh.) XX e (c. 2500), S. 115. 122. 136 2. 198. — 5) Einen entsprechenden

Versuch wagt eben von diesem Material aus G. Rachel Lewy, The
Oriental Origin of Herakles (Journ. of Hellenic Studies 54 [1934] 40 ff.). Die
Hauptthese, dass hinter ihm ein Fruchtbarkeitsdämon orientalischer Herkunft,
etwa durch den kilikischen Sandon vermittelt, stecke, könnte zutreffen; im
einzelnen bleibt vieles problematisch.



26 W. Baumgartner

Grundsätzlich ist immerhin mit dieser Möglichkeit zu
rechnen. Es sei nur daran erinnert, wie viele mykenische
Funde im ganzen Bereich der syrisch-phönizischen Küste und
auch im Hinterland gemacht wurden, und dass die
Beziehungen bis in die frühe Bronzezeit des 3. Jahrtausends und
noch weiter zurück reichen1). Auch Radermacher 2) findet in
Sagen, die man bisher meist aus dem Orient hergeleitet,
griechisches, ja indoeuropäisches Urgut und rechnet dementsprechend

auch schon mit einer frühen West-Ost-Wanderung. Und
vollends träfe es zu, wenn von Sydow Recht hätte mit seinem
Versuch, indoeuropäisches und semitisches Märchengut rein
nach der Struktur zu trennen3). Er unterscheidet nämlich
einerseits das aus indoeuropäischer Urzeit stammende, in einer
unwirklichen Phantasiewelt spielende und schön symmetrisch
angelegte Wundermärchen (Beispiel Herodots „Meisterdieb",
II, 121) und anderseits das episodenreiche semitische und
überhaupt indoeuropäische Novellenmärchen, das die Handlung
in wirkliche Städte und Länder verlegt, den Handelnden wirkliche

und oft historische Namen gibt und nie erkennen lässt,

was die nächste Episode bringen wird (Beispiele die Jakob-
Esau- und die Joseph-Geschichte des Alten Testaments), weiter
das zur Lösung tieferer Fragen gedichtete Parabelmärchen
(die Hiobgeschichte) und das Scharfsinnsmärchen (Salomos
Urteil, I. Kg. 3, 16—18), das irgend eine schwierige (Rechts-)
Frage durch einen weisen Mann gelöst werden lässt.

Allein wie steht es denn mit dem ägyptischen Märchen4)?
Zu v. Sydow's Versuch, für das „Brüdermärchen" indogermanische

Herkunft nachzuweisen5), kann auf Ranke's wohl-

') Vgl. J. Hempel, Westliche Kultureinflüsse auf das älteste Palästina
(Palästina-Jahrbuch 23 [1927] 52 ff.) - 2J Myth. u. Sage 108 ff. — 3) C. W. von
Sydow, Folksagaforskningen, Folkminnen och Folktankar 14 (1927) 105ff.; den

wichtigsten Passus zitiert A. Christensen, Märchen aus Iran (1939) 20 ff. in
deutscher Übersetzung. Aus einem anderen Aufsatz desselben Verfassers im
Arkiv för Nordisk Filologi 42 (1926) 1 ff. gibt L. Weiser, Das Volksmärchen
als indogermanische Tradition (Niederdeutsche Zeitschr. f. Volkskde 4 [1926]
207 ff.) einen Auszug. Ausführlich setzt sich Fr. Ranke, Deutsche Vierteljahrs-
schr. f. Literaturwiss. u. Geistesgesch. 14 (1936) 273 ff. mit dieser Theorie
auseinander. Vgl. auch schon Bolte-Polivka V 261. — 4) Vgl. Ad. Erman, Die
Literatur der Ägypter (1923) 39 ff., 197 ff., G. Roeder, Altägyptische Erzählungen

und Märchen (1927), Bolte-Polivka IV 95ff.; Max Pieper im
Handwörterbuch des Märchens I 24 ff., Das ägyptische Märchen (1935). — 5) Folk-
sagaforskn. 122 und in einer besonderen Untersuchung, Den fornegyptisk Sagan
om de tvâ bröderna, Vetenskaps-Societeten i Lund, Arsbok 1930, 51 ff., mit
französischer Zusammenfassung S. 84 ff.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 27

begründete BedenkenJ) verwiesen werden. Ausgesprochene
„Wundermärchen" sind aber auch die Zaubergeschichten des

Papyrus Westcar, die Geschichte vom verwunschenen Prinzen,
der Wettkampf des ägyptischen und äthiopischen Zauberers

usw. Sollte wirklich Ägypten, das der Forschung die ältesten
Märchentexte geliefert, dieselben alle aus dem Ausland bezogen
haben? Aber auch im engeren semitischen Bereiche stimmt
es nicht. Der ganze letzte Teil des Gilgamesch-Epos, die Flucht
vor dem Tod, mit Göttergarten, Reise zum Ahnen auf der
Insel der Seligen, Gewinnung und Verlust des Lebenskrautes,
kommt doch unverkennbar vom Wundermärchen her, und
Ähnliches gilt auch vom Stoff des Etanamythus2). Beim
salomonischen Urteil, dem angeblichen echt semitischen Scharfsinn

smärchen, spricht manches umgekehrt für indische
Herkunft3). Und wenn v. Sydow im Alten Testament einzig den

„dankbaren Toten" des späten Tobiabuches als Wundermärchen

gelten lässt, so ist ihm offenbar entgangen, dass Gunkel
das darin enthaltene Motiv des „Giftmädchens" auch schon

hinter der recht alten Tamargeschichte (Gen. 38) nachgewiesen
hat4). Auch Simson mit dem Geheimnis seiner Stärke (s. o.

Nr. 17), das verlorene Paradies mit seinen Wunderbäumen,
der nie versiegende Ölkrug und Mehltopf usw.5) sind doch
alles Themen des Wundermärchens. Überhaupt setzt jene
Theorie aber auch sicherere Kenntnis von der Herkunft der
einzelnen Märchen voraus, als sie tatsächlich besteht. Gerade
die ältesten Belege sind doch recht spärlich und von allen
Zufälligkeiten des gerade Erhaltenen abhängig; oft stehen
sich auch einfach morgen- und abendländische Fassungen gegenüber,

wobei die indoiranischen dann durchaus zu den letzteren
gehören. Da erscheint der Versuch solcher Bindung bestimmter
Typen an die Indogermanen und noch spezieller an Kentum-
und Satemvölker, der gegenüber der älteren Annahme von
Märchenwanderung nun ebenso einseitig nur mit
Märchenvererbung rechnet, reichlich willkürlich und verfrüht.

So möchte ich mich mit der Feststellung begnügen, dass
bei jenem gemeinsamen Sagenbestand in einzelnen Fällen die
Heimat im Osten zu suchen ist, speziell im Zweistromland,

') A. a. 0. 282 ff. — 2) Vgl. (Ungnad u.) Gressmann, Gilgamesch-Epos
134 ff, Bolte-Polivka IV 102 f. — 3) Vgl. Gunkel, Märchen 144 ff. — 4) Märchen
'* f- — 5) Vgl. ausser Gunkel, Märchen, auch B, Heller in Bolte-Polivka IV
105 ff.



28 W. Baumgartner

in anderen allenfalls im Westen. Vielleicht ist es auch da
richtiger, bei der Annahme einer Herkunft aus dem Bereich
des östlichen Mittelmeeres mit seinen Inseln und Küsten zu
bleiben, also in dem Gebiete, das Griechenland, Kleinasien,
Syrien-Palästina und Ägypten umfasst, wobei die letzte Heimat
offen zu lassen ist; es braucht nicht überall dieselbe gewesen
zu sein1). Das gilt zunächst für das unwissentlich gelobte
Kind (Nr. 3), den Besuch der Himmlischen (Nr. 4) und für
die Verschlingungssage (Nr. 6) ; das Fehlen babylonischer
Belege bei Nr. 3 und 4 wäre dann vielleicht doch nicht bloss
Zufall. Und dazu kommen allenfalls noch einige Fälle aus
der ersten Gruppe, wo die Entsprechung, ohne sicher
historischen Zusammenhang zu verbürgen, doch besonders auffällt:
der verschmähte Trunk Wasser (Nr. 1), die Rettung der
entführten Schwester (Nr. 5), das Kindesopfer (Nr. 11), die
verbotene Liebe (Nr. 12), der keusche Jüngling (Nr. 13), die Seele

im Haar (Nr, 17), der Todesbrief (Nr. 19). Die Einbeziehung
Ägyptens wird wesentlich beim Motiv des keuschen Jünglings,

das ja dort im Brüdermärchen früh (im 13. Jahrhundert)
vertreten ist. Zugleich erklären sich damit auch gewisse
griechisch-ägyptische Entsprechungen, wie die Wiederkehr der
Eingangsszene von Herodots Meisterdieb in der böotischen
Lokalsage von Trophonios und Agamedes2). Für die Zeitfrage
ist dabei zu beachten, dass der Weltzeitaltermythus (Nr. 8)
mindestens gegen 1000 v. Chr., das Jephtamotiv (Nr. 3) und
das Brüdermärchen noch etwas höher führen. Angesichts der
alten und intensiven Beziehungen der ägäischen Kultur zu
Ägypten und zu Syrien-Palästina, wie auch der frühen und

') Wie mir nachträglich bekannt wird, ist W. E. Peuckert in einer
Untersuchung über das deutsche Märchen zu einem ähnlichen Ergebnis
gekommen; Märchen und Sage, Schwank und Rätsel (1938) 36 ff. Nach seiner
Verbreitung und ältesten Bezeugung wie auch nach seiner inneren Haltung,
dem Ideal eines üppigen und geruhsamen Lebens, findet er seine Heimat im
östlichsten Mittelmeergebiet mit Einschluss des Zweistromlandes; von hier sei
es wie nach dem Norden so auch nach dem Osten gewandert — Herodots
Meisterdieb — und von dort dann aus indischem Blut gespeist und bereichert
zurückgekommen. Macht es sich P. auch mit der Beweisführung teilweise etwas
leicht — wie viel vorsichtiger äussert sich z. B. ein Kenner wie Nilsson zur
Möglichkeit, auf den kretischen Siegelbildern usw. bestimmte Sagenstoffe
wiederzufinden (Myc. Origin 31 f.)! —so dürfte seine Theorie doch der ganzen Sachlage

wesentlich besser entsprechen als die allzu einfache Scheidung v. Sydows.
— 2) Vgl. Robert 133 f., dazu Aly 67, sowie A H. Krappe, Arch. f. Rel.¬
wiss. 30 (1933) 228ff. speziell 238 ff, wo aber nicht alles stimmt; vor allem
sind die ägyptischen Baumeister Horos und Set (S. 233 f.) nicht die Götter dieses
Namens, sondern historische Personen um 1400 v. Chr., sodass sie, auch wenn
sie Zwillinge waren, hier im Zusammenhang der Dioskurensage nichts zu
suchen haben.



Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen 29

nie abgerissenen Beziehungen zwischen Ägypten und Syrien
steht einer solchen Annahme gar nichts im Wege.

Zu jener anderen Feststellung, dass einige jener
israelitisch-griechischen ErzählungsstofTe aus Babylonien stammen,
tritt das nicht in Widerspruch. Denn auch jene steht durchaus

in Einklang mit dem, was wir sonst von einem Einfluss
der Kultur des Zweistromlandes auf Griechenland wissen1):
literarisch für die Fabeldichtung2), wo sich die Griechen selber
des Zusammenhangs bewusst waren, aber auch für
Spruchweisheit und Liebesdichtung3), im Bereich der Philosophie
für die naturmythologischen und kosmologischen Ideen bis
hinein in die platonischen Mythen4), in der bildenden Kunst
endlich die ganze Technik der Materialbearbeitung und
charakteristische dekorative Elemente wie die Palmette, die
antithetische Gruppe zu beiden Seiten eines Baumes, den
heraldischen Adler, und weiter all die misch gestaltigen Wesen
wie Sphinx, Chimaira, Kentaur, Flügelross und -löwe usw.5).
Es sind eben zwei Kreise, die sich teilweise überschneiden:
der babylonisch-assyrische mit seinen Ausstrahlungen und der
des östlichen Mittelmeeres; und Syrien und Kleinasien,
vielleicht auch Ägypten, stehen in beider Bereich. Schon darum
begegnet eine genaue Abgrenzung des beidseitigen Erzählgutes

grossen Schwierigkeiten.
Mussten auch im Gang dieser Untersuchung mancherlei

Fragen berührt werden, die eigentlich eine genauere
Behandlung verlangen, so sollte doch was sich für die Natur
der israelitisch-griechischen Sagenbeziehungen ergab, davon im
wesentlichen unberührt bleiben.

') Vgl. C. W. Vollgraff, Influences orientales dans la civilisation hellène
et moderne (Mélanges Bidez, 1934, 933 f.), Oostersche invloeden op de grieksche
wijsbegeerte (Jaarbericht Ex Oriente Lux II 7 [1940], 347 ff.) — 2) Vgl.
Er. Ebeling, Die babylonische Fabel und ihre Bedeutung für die
Literaturgeschichte (Mitt. d. Altor. Ges. II 3, 1927). — 3) Vgl. Fr. Dornseiff in den

eingangs erwähnten Aufsätzen. — 4) Vgl. ausser Vollgraff noch: H. Gress-

mann, Die hellenistische Gestirnreligion (Beitr. z. Alten Orient 5, 1925) 7 ff.,
W. Jaeger, Aristoteles (1923) 133 ff., Joh. Geffken, Piaton und der Orient
(Neue Jahrb. f. Wiss. u. Jugendbldg. 5 [1929] 517 ff.), A. Dirlmeier, Peripatos
und der Orient (Die Antike 14 [1938] 120 ff.), Ch. Werner, La philosophie
grecque et l'Orient (Rev. de Théol. et de Phil. 26 [1938] 109 ff.) — 5) Wie
weit dabei noch des näheren zu unterscheiden wäre — A. Moortgat, Die
bildende Kunst des Alten Orients und die Bergvölker (1932), und Frankfort,
Cyl. Seals 180 ff. 224 ff., finden die Heimat gewisser Typen ausserhalb des eigentlichen

Zweistromlandes — kann und braucht hier nicht weiter verfolgt zu werden.


	Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen

