Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 39 (1941-1942)

Artikel: Von Minaretten, Saulenheiligen und Totenleuchten
Autor: Reinhardt, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-113717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-113717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

40

Von Minaretten, Saulenheiligen und Totenleuchten.
Von Hans Reinhardt, Basel.

Mancher Leser wird vielleicht verwundert den Kopf dariiber
schiitteln, dass diese Dinge miteinander etwas zu tun haben
sollen. Der Schreiber dieser Zeilen hiitte es urspriinglich auch
nicht gedacht, er hat sich aber von diesen seltsamen Zu-
sammenhingen im Verlaufe des Studiums eines unserer eigen-
artigsten Denkmiler in der Schweiz davon iiberzeugen miissen.
Dieses hochst interessante Dokument ist der Pergamentplan
des Klosters von St. Gallen, der, am Rande dem Abte Gozbert
gewidmet, zur Vorbereitung des Wiederaufbaus der Abtei im
Jahre 830 gedient hat. FEr wird noch heute in der Stifts-
bibliothek aufbewahrt.

Der grosse Benediktiner Gelehrte Mabillon hat bei seiner
Schweizerreise im Jahre 1683 den Plan vom damaligen
Bibliothekar, dem Subprior Hermann Schenk gezeigt be-
kommen?'). Er hat sogleich die ausserordentliche Bedeutung
des Dokuments erkannt und als erster die gelehrte Welt darauf
aufmerksam gemacht. Nach einer Kopie, die er damals erhielt,
hat er einen Nachstich in seinem berithmten Werke der
y»Annales Ordinis sancti Benedicti“ veroffentlicht®). Im Jahre
1842 hat die Ziircher Antiquarische Gesellschaft ein Faksimile
des Planes, auch dies nur eine allerdings sehr sorgfiltige
lithographische Nachzeichnung, herausgegeben mit einem
schénen begleitenden Texte ihres damaligen Priisidenten
Ferdinand Keller?). Inzwischen ist noch Manches tiber den
Gegenstand geschrieben worden, und man sollte sich denken,
dass das Wesentliche gesagt worden und kaum mehr viel Neues
zu entdecken geblieben sei. Und doch ist gerade viel Wichtiges
und Grundlegendes noch nicht richtig durchforscht worden.

1) ,Asservatur in eadem bibliotheca vetus monasterii sancti Galli deli-
neatio, ante annos octingentos depicta, omnes loci officinas adjunctis versibus
accurate exhibens: cujus exemplum Hermanni beneficio accepimus®., MasLon,
Iter germanicum. Vgl. auch P. Gall Heer O.S. B., Johannes Mabillon und das
Kloster St. Gallen. Diss. Freiburg i. Ue. 1932, Engelberg 1938, S.142—145.
— 2) Annales Ordinis sancti Benedicti, t. II, p. 132, — #) Bauriss des Klosters

St. Gallen vom Jahr 820, im Facsimile herausgegeben und erliutert von Fer-
dinand Keller, Zirich 1842.



Von Minaretten, Sdulenheiligen und Totenleuchten 41

Wir haben an anderem Orte gezeigt, welch interessante
Schliisse allein aus dem Plane der Kirche noch gezogen werden
konnen'). Dort haben wir uns ausschliesslich mit ihr ab-
gegeben und die dabei stehenden Tiirme nur vorbeigehend
erwihnt. Aber auch sie sind hochst seltsame Gebilde, deren
Eigenart bisher noch kaum richtig gewiirdigt worden ist.

Man pflegt die Tirme des St. Galler Klosterplans im
allgemeinen als ganz gewdhnliche Kirchtiirme anzusehen und
hat sich deshalb noch selten Gedanken dariiber gemacht.
Kirchtiirme sind aber vor allem Triger von Glocken. Sie sind
deshalb moglichst enge mit der Kirche verbunden, ja sie
erheben sich sogar womdoglich iiber dem Kirchengebiude
selbst, damit man rasch und ungehindert vom Altare oder
vom Platze der Chorsiinger aus an die in die Kirche herab-
hingenden Seile treten kann, um das Zeichen zum Stunden-
gebet oder zur Handlung der Messe zu geben.

In Gallien haben sich zweifellos schon seit dem 5. Jahr-
hundert Tiirme tiber dem Kirchengebiude erhoben, und man
darf vermuten, dass schon diese hohen Spitzen mit Glocken
behangen gewesen sind?). Jedenfalls ist es Gregor von Tours
im 7. Jahrhundert ganz geldufig, dass die Glockenseile im
Innern der Kirche herab hiingen?). Im 8. Jahrhundert wird
es bereits als eine ,alte Sitte“ bezeichnet, dass sich die Glocken
in einem grossen Turme, in bescheideneren Bauten in einem
Dachreiter tiber der Kirche befinden?).

Auf dem St. Galler Klosterplan sind aber die Tirme
in keiner Weise mit der Kirche verbunden. Sie stehen auch
nicht in der Nihe des Chores und des Hauptaltars, sondern
weit entfernt davon beim Eingang, isoliert neben dem halb-
runden Vorhofe. Auch erwéhnen die Beischriften nichts von

!) Hans Reingarpr, Comment interpréter le plan de Saint-Gall? Bulletin
Monumental, Paris 1937, p. 1—15. — 2) Sowohl in St. Martin in Tours (erbaut
um 472) (Greg. Tur., De mirac. s, Martini, I, 33 und II, 11; Odilo von Cluny,
Bibl. Cluniac., col. 146), in St. Felix zu Narbonne (erbaut um 500) (Greg.
Tur., De gloria Martyrum, I, 92) als auch an der Kathedrale von Nauntes (erbaut
567) (Venantius Fortunatus, ITI, 7) stiegen grosse Tirme tiber dem Kirchen-
gebiude selbst auf. — 3) Greg. Tur., De virtutibus s. Juliani, 27. — %) In
St. Denis bei Paris heisst es bei der Weihe im Jahre 775: ,basilicaec fabrica
completa, impositaque turri, in qua signa, ut moris est, penderent...“ (Mirac.
s. Dionysii, 15, bei Mabillon, Acta S8, I1I, 2). In Fontenelle-St. Wandrille
unterhalb Rouen héngt um 735 die Glocke in einem Dachreiter: ,campanam
in turricula eiusdem (basilicae) collocandam, ut moris est ecclesiarum, .....
praecepit“ (Gesta abb. Font., 10).



42 Hans Reinhardt

D I}

&b bofpef
uel tevnpthn T,,,_-_ "
{“L t‘“‘ - T cerun f‘m
Difeenaif feolae T lancﬁum bie
pulchra tunenta turbu fub
fumud nnerec™
%, te
.i / ‘
Y % 5
Dywrdty N '
< - Aclswn;enfmlm-& A\ g8
) populus bue w“&ur
!!ul’d’w

Vorhof und Westapsis der Kirche von St. Gallen mit den
isolierten Rundtirmen. Ausschnitt aus dem Klosterplan
von 820, Nach dem Facsimile von F. Keller.

Glocken; sie besagen bloss, dass man mit Schneckenstiegen
— in der Zeichnung durch Spirallinien angegeben — hinauf
steigen konne, um von oben alles zu iiberschauen und zu iiber-
wachen: ,ascensus per cocleam ad universa superinspicienda“.
Auf dem Gipfel der Tiirme besteht jeweils ein kleines Heiligtum
eines Erzengels: das des hl. Michael auf dem nérdlichen, das
des hl. Gabriel auf dem stidlichen Turm. Bekanntlich lassen sich
ja die Engel als Himmelsbewohner gerne auf einer Bergspitze,
einem abrupten Felsen oder oben auf einem Turme nieder?).

Uber das Isoliertsein der Tiirme von St. Gallen hat man
sich bisher keine besonderen Sorgen gemacht. Man hat auf
die Campanilen in italienischen Gegenden verwiesen, die ja
auch vollstéindig getrennt neben der Kirche stehen. Im
allgemeinen reichen jene schmalen Tirme aber kaum vor
das 12. Jahrhundert zuriick. Viel #lter scheinen zwar die
ebenfalls runden Tiirme zu sein, die isoliert neben den Basiliken
von Ravenna stehen. Sie sind zweifellos die friihesten, die

1) Uber den Kult des hl. Michael, vgl. CaBroL-LECLERCQ, Dictionnaire
d’archéologie chrétienne et de liturgie, Bd. XII, col. 903—907, und namentlich

auch den schtnen Aufsatz von Emile Mile iiber den Mont-Saint-Michel in Art
et artistes au moyen age, Paris 1927, 8. 162—164.



Von Minaretten, Sdulenheiligen und Totenleuchten 43

man auf italienischem Boden antrifft; sie stammen aber erst
aus dem vorgeriickten 9. Jahrhundert, sind also eher jiinger
als diejenigen von St. Gallen'). Sie sind viel gewaltiger als
diese und gemahnen eher an die runden, bewohnbaren Donjons
mittelalterlicher Schlosser. Sie mogen Wachttirme gewesen
sein. Wir erwihnen sie, da sie als solche wohl auch in
unseren Zusammenhang gehéren und ebenfalls aus ihm heraus
ihre Erklidrung finden kénnen, Glockentréger sind auch sienicht.

Schlanke, runde Tiirme, #@hnlich denen von St. Gallen,
finden sich namentlich in Irland?®). Sie sind zweifellos sehr
alt. Im Gegensatz zu denen von St. Gallen sind sie im Innern
hohl, konnen aber #hnlich wie ein Fabrikkamin auf vor-
kragenden Steinen erstiegen werden. Eine einwandfreie Deutung
haben sie bis heute eigentlich nicht gefunden. Eine sehr
ausfiihrliche Abhandlung von George Petrie in den Sitzungs-
gerichten der irischen Akademie in Dublin von 18456 entlisst
uns ziemlich ratlos®), und auch der Artikel tiber die keltische
Kunst in der an Auskiinften so reichen Encyclopédie liturgique
von Cabrolund Leclereq gibt uns nicht die gehoffte befriedigende
Antwort. Der grosse Architekt und Wiederhersteller der
franzosischen Kathedralen, Viollet-le-Due, der fiir alles Mittel-
alterliche ein so waches Interesse hatte, ist auch an den
Tirmen von Irland nicht voriiber gegangen; er hat iiber sie
einige Bemerkungen gemacht, die einmal mehr von seinem
klaren Spiirsinn Zeugnis ablegen. ,J’ai toujours considéré les
tours isolées d’Irlande“, so sagte er, ,comme ayant été cons-
truites pour ces deux fins: éclairer ou guetter). Am tiefsten
ist schon 1829 der beriihmte Schriftsteller Sir Walter Scott
in diese Probleme eingedrungen. Manche seiner Bemerkungen
nehmen bereits Erwigungen vorweg, die auch wir bei der
Betrachtung der Tirme von St. Gallen angestellt hatten;
einige seiner Schliisse sind aus dem Rationalismus seiner Zeit
zu verstehen und diirfen heute von uns entsprechend berichtigt
werden. ,Sie konnen kaum Leuchttiirme gewesen sein“, so
erklart Walter Scott, ,denn sie stehen oft an niedrigen und
ungeeigneten Orten, obschon ganz in der Nihe Stellen sind,

) Corrado Ricci, Romanische Baukunst in Italien, Stuttgart 1925,
S. X—XII. — ?) Casror-LEcLERCQ, II/2, col. 2936—2937. — ?) George PETRIE,
An Inquiry into the Origin and Uses of the Round Towers of Ireland. Trans-
actions of the Royal Irish Academy, T. XX, Dublin 1845. — *) Brief von

Viollet-le-Duec an Marg. Stokes, abgedruckt in deren Werk: Early christian
architecture in Ireland, London 1878, p. 141.



44 Hans Reinhardt

die wohl berechnet sein konnten fiir Wachttiirme. Sie konnen
auch keine Einsiedeleien sein, obschon wir vermuten, dass
eine gewisse Gruppe von Anachoreten den Gedanken des
Saulenheiligen Simeon nachahmten und ihren Sitz in der
Hohe aufschlugen, wie der heilige Syrer sich begniigte, auf
dem Gipfel eines Pfeilers sich aufzuhalten. Sie sind auch
kaum Wehrtiirme gewesen, und wenn sie auch stets an und
neben einer Kirche stehen, so ist doch oben keine Offnung
vorhanden, dass der Klang der Glocken richtig gehort werden
konnte. Minarette konnten sie gewiss gewesen sein, wenn
wir berechtigt wiren anzunehmen, dass die altén Christen
wie die Mohammedaner durch die Stimme von Rufern zum
Gebet ermahnt worden wiren. Wie dem auch sei, es ist kein
Ziweifel moglich, dass es kirehliche Gebdude gewesen sind.
Die Tiirme mogen vielleicht dazu gedient haben, dass sich
die Priester eine Zeit lang dorthin zuriickziehen konnten,
und dazu bestimmt, die heiligen Gerite bei einem Uberfalle
vor Entweihung zu schiitzen. Solche Uberfille“, so durfte er
damals hinzu ftigen, ,konnten in den damaligen, unsicheren
Zeiten plotzlich vorkommen und ebenso schnell wieder vor-
uber gehen“’).

Der Gedanke, der sich auch beim Betrachten der Tiirme
auf dem St. Galler Plan unmittelbar einstellt, das ist der
Vergleich mit den runden Minaretten tiirkischer, aber auch
schon élterer kleinasiatischer Moscheen®). Auch dort finden

) .They could not have been beacons, for they are often placed
in low and obscure situations, for they are often placed in low and obscure
situations, though there are sites adjacent well calculated for watch-towers.
They could not be hermitages, unless we suppose that some caste of
anachorites had improved on the idea of Simon Stylites, and taken up their
abode in the hollow of such a pillar a that of which the Syrian holy man was
contented to oceupy the top. They could hardly be belfries, for though always
placed close or near to a church, there is no aperture at the top for suffe-
ring the sound of the bells to be heard. Minarets they might have been ac-
counted . if we had authority for believing that the ancient Christians were sum-
moned to prayers like the Mahometans by the voice of criers. It is, however,
all but impossible to doubt that they were ecclesiastical buildings.... These
towers might, possibly, have been contrived for the temporary retreat of the
priest, and the means of protecting the ,holy things* from desecration on the
occasion of alarm, which in those uncertain times suddenly happened, and as
suddenly passed away“." Review of Ritson’s Annals-of the Caledonian, Picts
and Scots, Quarterly Review 1829, XLI. — 2) Auch Georg Dehio dachte in seiner
Kirchlichen Baukunst des Abendlandes an einen Zusammenhang zwischen den
Kirchtiirmen, zumal der Campanilen und den Minaretten: Bd. I, S. 563—567.
Er hat sich aber um eine scharfe Definition nicht bemiiht.



Von Minaretten, Saulenheiligen und Totenleuchten 45

wir die Schneckentreppen im Innern, den Aufstieg zu einer
Plattform, auf der ein Gehiuse steht. Es ist aber kaum
glaubhaft, dass man in einem christlichen Kloster wie St. Gallen
Bauwerke des Islam habe nachahmen wollen. Wenn man
schon Tirme bauen wollte, so hiitten es in dieser Zeit eigentlich
Glockentiirme sein miissen. Dem gegeniiber weisen die Rund-
bauten des Planes offenbar auf einen &lteren und andersartigen
Brauch, als es die Glockentiirme gewesen sind. Da die #ltesten
Minarette ungefihr aus derselben Zeit stammen wie die Tiirme
von St. Gallen, so darf man in der Tat vermuten, wie es auch
schon Scott getan hatte, dass sie wie jene auf ein #hnliches
Urbild zuriick gehen. ’

Woher stammt aber die Form des Minarets? Die FEr-
klarung, die bisher am meisten Anklang gefunden hat, ist
diejenige des Architekten Hermann Thiersch. In seinem
grossen Buche tiiber den Pharus von Alexandrien spricht er
die Anschauung aus, die &ltesten Minarette seien nichts an-
deres gewesen, als eine Nachbildung dieses antiken Leucht-
turms?’). Von ihm hitten die Araber auch die Bezeichnung
dieser Bauten tibernommen: ,manara“ heisst auf arabisch
tatsiichlich Leuchtturm. Der Pharus von Alexandrien war
aber kein runder Bau, sondern bestand aus einem hohen,
viereckigen Turme, auf dem ein runder, tempelartiger Auf-
satz ruhte. Er konnte also nur den viereckigen Minaretten
zum Vorbild gedient haben, wie wir sie zum Teil in Syrien
und Aegypten, fast ausschliesslich in Nordafrika und Spanien
finden, nicht aber fiir die runden in der eigentlichen Levante,
in Persien und im Iran. Thiersch sah sich daher selbst noch
zu einer anderen Erkldrung genostigt. Er kam auf den Gedanken,
die Sdulenheiligen Syriens, die von ihrem hohen Sitze herab
predigten und das Gebet der unten versammelten Gemeinde
leiteten, mochten die Anregung zu den Gebetsrufern, den
Mueddins, gegeben haben.

Die Art der Frommigkeit der Saulenheiligen, der selt-
samen Mé#nner, die trotz Hitze, Wind und Regen auf der
schmalen Plattform ihres Pfeilers jahrelang aushielten, kommt
uns Heutigen recht fremd und abstrus vor?). Der eigent-
. ) Hermann TaierscH, Pharus, Antike, Islam und Occident. Leipzig 1909.
Uber die Minarette vgl. namentlich den vortrefflichen Abschnitt 2a des Artikels
»Masdjid“ von Joh. Pepersen (Kopenhagen) in der Encyclopaedie des Islam,

Bd. III, 8. 391—395, der noch ergiebiger ist, als der besondere Aufsatz tiber
,Manara“, Tbid., S. 247—251. — ?) Uber die Saulenheiligen vgl. die ausgezeich-



46 Hans Reinhardt

liche Begriinder dieses eigenartigen Wesens war der beriihmte
hl. Symeon, der auf einer Séule auf einem Berge im syrischen
Hinterlande, zwischen Antiochia und Aleppo, wohnte. Trotz
der Abgelegenheit des Ortes stromten viele Pilger dort hin.
Nach dem Tode des Heiligen wurden vier Kirchenschiffe in
Kreuzform um den Hof erbaut, in dessen Mitte die Saule
stand. Ihr Sockel hat sich inmitten der Ruinen noch heute
erhalten. Andere S#ulenheilige strebten nicht nur in der
Einsamkeit, sondern sogar in den Stddten das Vorbild Symeons
nachzuahmen. Einer von ihnen, der hl. Daniel in Konstantinopel,
bewohnte nacheinander drei verschiedene S#iulen, von denen
die né#chstfolgende jeweils wiederum hoher war als die vor-
angegangene; er verschmi#hte es aber, beim Wechseln mit
einer Leiter auf den Erdboden hernieder zu kommen, und
liess sich deshalb einen schrig ansteigenden Steg von der
einen zur andern anlegen: im Angesicht des Kaisers und
einer applaudierenden Menge schritt er zu seinem neuen
Aufenthalte hiniiber. Ein Lombarde mit Namen Vulfolaicus
versuchte sogar, wie uns Gregor von Tours erzéhlt, in unseren
Breiten auf diese Weise zu leben. Er liess sich in den Ardennen,
in der Niahe des heutigen Carignan, eine Sidule neben einem
heidnischen Gotterbild der Diana aufrichten und erreichte es
durch seine Predigt und sein Ausharren, dass das Bild neben
ihm umgestiirzt wurde. Allein, er hatte nicht mit der Harte
unseres Winters gerechnet: der Frost verwandelte seinen Bart
in einen Eiszapfen, die Finger- und Zehennigel begannen ihm
abzufallen. Da redete ihm der Bischof zu, er mdge nun, da
er seinen Hauptzweck erreicht habe, herunterkommen und
die Lebensweise der Briider annehmen. Der Italiener wollte
~ zuerst nicht nachgeben; da berief ihn der Bischof zu sich,
und wihrend er mit ihm sprach, liess er von seinen Dienst-
leuten die Siule umwerfen. Als Vulfolaicus an die Stitte
zurtickkam, um seine S#ule wieder zu besteigen, aber sie nun
zerstort antraf, weinte er zuerst heftig tiber ihren Verlust,
liess sich aber dann dazu herbei, mit den Briidern zusammen
zu wohnen und er befand sich, wie er Gregor von Tours
selber gestand, recht wohl dabei?).

nete Arbeit von P. H, DeLeravE, Les Stylites, im Compte rendu du 3° Congres
scientifique international des catholiques, tenu & Bruxelles 1894, erweitert in:
Les Saint Stylites, Briissel und Paris 1923, — ') Greg. Tur., Hist. Franc.,
VIII, 15. : :



Von Minaretten, S#ulenheiligen und Totenleuchten 47

Diese Séulenheiligen, die von oben herab riefen, hitten
nach der Meinung Thierschs auf das sensible Gemiit der
Orientalen einen unausléschlichen Eindruck gemacht: ihre
Saulen, wie auch die Hofanlage, die sogenannte Mandra, welche
als Versammlungsraum den Platz um die Séule umgab, seien
von ihnen als Moschee und Minarett tibernommen worden.

Diese Erklarung Thierschs hat zur Voraussetzung, dass
die Moslim die Vollséiule der syrischen Asketen durch eine
innere Treppe erst wieder begehbar gemacht hiitten. Es steht
aber fest, dass die Araber eigentlich nichts erfunden, sondern
fir alle Bestandteile ihrer Kultbauten sich bereits bestehende
Formen — und zwar in jedem Lande wieder verschiedene —
angeeignet haben. Wie primitiv und rudimentir die Ruf-
kanzeln sind, welche die Moslim selbst geschaffen haben,
zeigen die frithen Moscheen in Aegypten und Anatolien:
eine gerade Treppe fiihrt einfach auf das Dach hinauf'). Es
- ist unter diesen Umstinden recht unwahrscheinlich, dass sie
den Gedanken entwickelt hitten, in die kompakte Siule der
Styliten eine Wendeltreppe zu legen um sie dadurch zum
Gebetsruf verwendbar zu machen, wenn nicht solche Siulen
schon vorhanden gewesen wiiren. Solche Bauten haben existiert
und sind tatsdchlich auch von Einsiedlern benutzt worden.
Der pikardische Ritter Robert de Clari und der Ménch Giinther
aus dem Vogesenklosterlein Pairis hinter Kaisersberg berichten
einstimmig, als sie von den Wundern der Weltstadt Konstan-
tinopel erzdhlten, in die sie durch den Kreuzzug von 1204
gekommen waren, es habe dort zwei Sdulen gegeben, drei
Armlingen dick und finfzig Klafter hoch, und darauf hitten
in kleinen H#uslein Eremiten gewohnt; dahin habe man mit
inneren Wendeltreppen hinaufsteigen konnen. So hatten sich
diese Ménner, wie Giinther hinzufiigt, ,mitten in der be-
rithmten Stadt eine Einsiedelei geschaffen?).

1) Joseph ScmacHT, Ein archaischer Minarett-Typ in Aegypten und
Anatolien. Ars Islamica, Michigan 1938. V, p. 52—5b4, Den Hinweis auf diesen
Artikel verdanke ich Herrn Prof. Dr. Rud. Tschudi. — 2) Robert de Crari:
»Il y avoit deux colonnes, si avoit bien chascune trois braciées & homme de
grosseur, et si avoit bien chascune cinquante toises de haut; et sur chascune
de ces colonnes manoit uns hermites lassus, en petits habitacles qui y estoient;
et si y avoit huis par dedens les colonnes par ou on y montoit¥. — Guntherus
Parisiensis: ,De pyramide autem illa.... quam plerique columnam vocant,
aliquid notabile dici potest: exstructa est itaque de maximis lapidibus, ferro
quidem artissime consertis, incipiens ex magna spissitudine et paulatim se



48 Hans Reinhardt

Die beiden S#ulen waren die alten Triumphalsiulen des
Theodosius und des Arkadius, die Gegenstiicke in der dstlichen
Hauptstadt zu den beiden Siulen von Rom, derjenigen des
Trajan und des Marc Aurel. In Form und Gestalt entsprechen
diese Sdulen mit ihren inneren Wendeltreppen, sofern man
natiirlich von den aussen spiralférmig aufgewundenen Relief-
bindern absieht, tatsichlich genau dem Typus der runden
Minarette. Man wird uns freilich entgegenhalten, dass die
beiden Beispiele des Benutzens von besteigbaren Siulen in
Konstantinopel ja erst aus sehr spiter Zeit stammen und
dieser Brauch in fritheren Epochen nicht belegt sei. Dem-
gegeniiber ist zu sagen, dass die Zeit der Abfassung eines
Berichtes nichts beweist fiir das wirkliche Alter eines Brauchs.
Der kann in diesem Moment schon viele Jahrzehnte und selbst
Jahrhunderte dlter sein. Und so glauben wir, dass schon da-
mals, als es mit der antiken Kultur zu Ende ging, auch in
andern Stidten des Ostens solche Sidulen von weltfliichtigen
Asketen bezogen wurden. Der hl. Willibald von Eichstitt sah
im Jahre 723 zwei Siulenheilige in Milet, die vielleicht auf
solchen Monumenten wohnten'). Die Neuerung des hl. Symeon
hatte vermutlich nur darin bestanden, dass er die Treppe, die
ihn noch mit der Erde verband, wegliess und damit die Askese
verschérfte. Interessant ist jedenfalls, dass auch im Islam auf
den Minaretten besonders heilige Moslim als Einsiedler ge-
haust haben ?).

Es steht ausser Zweifel, dass der Islam nicht nur die
Bauformen, sondern auch fast alle religivsen Briuche nicht
selber erfunden, sondern von den Christen iibernommen hat?),

arcuens in immensam celsitudinis quantitatem; in cuius tamen summitate soli-
tarinm quoddam latibulum habuisse commendant, qui terrenam sibi habitati-
onem negans, nedum celestern attingens, quasi inter utrumque medius heremum
sibi fecerat in medio celeberrime civitatis®. — ') ,Ibi sedebant duo solitarii
in stulice, id est, fabricata atque firmata cum muro magno de lapidibus, valde
summa“. Vita seu potius hodoeporicon sancti Willibaldi, in: Descriptiones
Terrae Sanctae, herausgegeben von Titus Tobler, Leipzig 1874, S, 20. —
%) Encycl. des Islam, III, S. 393 und 395. Als am Anfang des 8. Jahr-
hunderts al Walid die Johanneskirche von Damaskus zur Moschee umbaute,
fand er auf dem polygonalen Turme einen christlichen Asketen. H. SAuvAIgE,
Description de Damas, im Journal Asiatique 1896, S. 189, — 2) Joh. PEDERSEN
im Artikel Masdjid der Encycl. des Islam betont mehrfach diese Tatsache. Herr
Prof. Rud. Tschudi, der mich auf jenen Artikel verwies, bestatigte mir, dass
Riickschliisse aus diesen Gegebenheiten durchaus zulissig seien. Fiir manche
wichtige Auskunft und fiir das Interesse, das er meiner Untersuchung entgegen-
brachte, sei ihm hier herzlich Dank gesagt.



Von Minaretten, S#aulenheiligen und Totenleuchten 49

Und so ist auch Sir Walter Scott gewiss auf dem richtigen
Wege gewesen, wenn er die Ahnung aussprach, schon die
alten Christen wiren wie die Mohammedaner durch die Stimme
von Rufern zum Gebet gemahnt worden. In der Ostkirche
ist das umso wahrscheinlicher, als sie ja bis heute, im Gegensatz
zum Westen, den Gebrauch der Glocken nicht kennt. Die
griechische Kirche bedient sich als Zeichen holzerner Stibe,
der sogennanten Semanterien oder Simandren, die durch das
Anschlagen mit Hémmern zum Vibrieren und Ténen gebracht
werden?'). Berichte, die uns die Sitte des Gebetsrufers bei den
Christen bezeugen, sind allerdings ausserordentlich rar, es ist
aber zu hoffen, dass man nun, da man darauf aufmerksam
geworden, weitere Aussagen finden konnte. Jedenfalls erzihlt
der Biograph Konstantins des Grossen, Euseb, dass im vierten
Jahrhundert durch einen besonderen Herold zur Kirche gerufen
worden sei?). Man hat diese Aussage zumeist so verstanden,
das, was Euseb berichte, beziehe sich noch auf die Zeit der
Verfolgungen vor dem Toleranzedikt, das Konstantin 313 in
Mailand erliess. Damals sei es natiirlich notig gewesen, einen
Boten heimlich von Haus zu Haus zu schicken, um die
Christen einzeln zum Gottesdienst zu laden. Aber in seiner
Predigt tiber den Sonntag, in der er diesen Rufer erwéhnt,
ist nicht mehr von Vorsichtsmassnahmen die Rede, sondern
er spricht von einem friedlichen, ungestérten Brauch; auch
ladet der Herold ja nicht personlich ein, sondern Euseb sagt,
er rufe. Also geschah das offentlich. Der hl. Pachomius, der
um die gleiche Zeit dem Monchstum in der &gyptischen
Wiiste eine neue Regel gab, schrieb vor, die Zeiten zur
Meditation sollten mit einer Tuba gegeben werden®. Auch
der Begriinder des Monchstums im Westen, der hl. Benedikt.
macht in seiner Regel keinerlei Anspielung, dass Glocken
geldutet werden sollten, sondern er verlangt, die Stunden
sollten ,angekiindigt* werden: also scheint es sich auch da
am ehesten um ein Rufen zu handeln?*). Interessant ist, dass

1) Uber das onwavmjotov vgl. Casror-Lecrrrog 111/ 2, col. 1970—1976.
— ) [ Kalsl sic vy éuxdnolav 6 wjové“, Oratio de domenico die; MiGNE.
Patr. greca, LXXXVI, col. 417. — %) ,Cumque audierit vocem tubae ad
collectam vocantis, statim egrediatur cellulam suam, de seripturis aliquid meditans
usque ad ostium conventiculi“., MiexE, Patr, latina, XXIII, col. 65. — *) ,Nun-
tianda hora operis Dei dies noctisque sit cura abbatis aut ipse nuntiare aut

tali sollicito fratri iniungat hanc curam, ut omnia horis competentibus com-
pleantur®, Regula s. Benedicti, cap. 47.

Schweiz. Archiv f.Volkskunde XXXIX (1941) 4



50 Hans Reinhardt

ganz am Anfange des Islam, als Mohammed mit seinen
Genossen, Abu Bakr und Omar, beriet, was als Zeichen zum
Gebet das geeignetste sei, genau dieselben Arten vorgeschlagen
wurden. Man entschied sich fiir den Rufer, aber zugleich
waren auch die anderen Moglichkeiten besprochen worden:
Kloptholzer oder Trompeten zu benutzen, eine Fahne aufzu-
stecken und in der Nacht eine Lampe anzuziinden?). Dies
alles ist also offenbar christlicher Brauch gewesen. In Tunis
wurden sogar wie in den Kirchen des Westens Glocken gelautet?).
Ja, es wurden von den Minaretten Vigilien gesungen, und der
melodische Vortrag wurde von andern Tiirmen aufgenommen
und wiederholt,sodass
eine Art Wechselge-
sang entstand, wie er
im christlichen Kultus
Sitte war$).

Auf einer wahr-
scheinlich kleinasiati-
schenElfenbeinbiichse
aus Werden, die im
Victoria und Albert-
Museum zu London
aufbewahrt wird, ist
eine Kirche zu sehen,

Kirche mit zwei runden Minaretten. Auf einer

spitantiken Elfenbeinpyxis. London, Victoria die .‘:%n den Flanken von
and Albert-Museum. Nach Cabrol-Leclercq. zwei schlanken Rund-
tirmen eingefasstwird,

zweifellos sind es keine Glockentriger, und auch Cabrol und
Leclereq zaudern nicht, in ihnen eine Art von Minaretten zu
erblicken*). Da die meisten Arten des Zeichens zum Gebet, die
Mohammed und seine Genossen erwogen, auf christlichen Ur-
sprung zuriickgefiihrt werden kénnen, so scheint uns der Schluss
wohl erlaubt, dass auch die Minarette in der glockenlosen ost-
lichen Kirche vorhanden gewesen sein miissen. IThre Zweizahl
auf der Biichse aus Werden deutet darauf, dass auch in der
christlichen Kirche Wechselgesinge nicht nur im Innern des
Gotteshauses, sondern auch von Turm zu Turm abgehalten
worden sind. Die Zweizahl der Tiirme von St. Gallen erklirt
sich offenbar aus diesem gleichen Bediirfnis.

1) Encycl. des Islam III, S.432. — ?) Ibid, S.434. — 3) Ibid, S. 395
und S. 434, — %) Casror-LecLErcq, II/1, col. 576 und 577.



Von Minaretten, Saulenheiligen und Totenleuchten 51

Wenn es auch die Christen gewesen sind, die den Moslim
das Vorbild fiir die Minarette geliefert haben, so haben sie
doch auch ihrerseits diese Art von Bauten nicht erfunden. Genau
so, wie sie fiir die Kirchengebdude an die Anlagen der grossen
romischen Marktbasiliken angekniipft haben, genau so haben sie
die Rufttirme einer anderen Gruppe der imperialen Reprisen-
tationskunst entlehnt, eben den kaiserlichen Triumphalsiulen,
die ja auch von den Einsiedlern gerne aufgesucht wurden.

Wiéhrend wir genau wissen, wozu die antiken Basiliken
gedient haben, namlich als Versammlungshallen fiir den Markt
und als Gerichtsstitte — das Tribunal, das in der halbrunden
Apsis sass, wurde spiter durch den gleichfalls Recht sprechenden
Bischof und seine Berater ersetzt, woher dieser Teil der Kirche
in Italien heute noch Tribuna heisst — so erfahren wir doch
gar nicht, welches die Funktion der Triumphalsiulen gewesen
ist. Das Band mit den Kriegstaten des Kaisers hitte sich ja
fir einen Fries besser geeignet, und es ist im Gegenteil selt-
sam, dass es ausgerechnet an einer Siule emporgewunden
worden ist. Woher kam aber der (Gedanke, solche hohe
Monumente zu errichten?

Die erste und é#lteste der Triumphalsiulen, die auf uns
gekommen ist, ist die des Trajan in Rom. Gewiss ist auch
sie nicht eine Erfindung ohne Vorstufe gewesen. Aber die
Arch#ologen, die sich mit ihr beschiftigt haben, pflegten sich
fast ausschliesslich nur fiir den Bildstreifen und seine Bedeutung
als historisches und kiinstlerisches Dokument zu interessieren;
fiir das, worauf es uns ankommt, lassen sie uns im Stich. Einzig
Wilhelm Froehner hat sich in seiner jetzt veralteten Publikation
der Trajanssiule, die er 18656 im Paris Napoleons III. heraus-
gab, auch diese Frage gestellt’). Er glaubte den Typus des
besteigharen Monumentes vom Paneion in Alexandrien her-
leiten zu konnen. Nach der Beschreibung des Strabo war
dieses: ,eine kiinstliche Anhohe von Kegelgestalt, eine Art
steinerner Hiigel, ersteigbar durch einen Schneckenaufgang.
Von der Spitze aus kann man die ganze Stadt, die ihr zu
Fissen liegt, vollig tiberblicken“?). KEs handelte sich also
keineswegs um eine Siule, sondern um ein kegelférmiges

1) W. Froeuner, La Colonne trajane, Paris 1865. — %) «'Hote 0& xal
ITdvetov Dyog wt yetpomointov, orooPiioctdés, dupeots byt meroddet, it
xoxAtov Ty dwdPBaow Exov. amd 0& Tiic xogueis fotwy Gmidelv 6Any T
6w Dmoxsiwbvyy adrd maviayddevs, Strabon, bei Froehner, S. 50.

4%



52

Hans Reinhardt

Die Trajanssdule in Rom.
Nach einer Zeichnung des
Gillis van Valkenborch aus
dem Jahre 1590. Aus Egger,
Romische Veduten.

Sdulenminaret in Isfahan
(Persien), mit einer Leuchte
tiber der heute fehlenden
Ausruferlaube. Aus A. U.
Pope, A Survey of Persian

Art. Oxford Univ. Press1938.

Gebilde, an dem aussen in Spiralen ein Weg zum Gipfel
emporfithrte, also um ein Bauwerk, das unmittelbar an den
berithmten Minaret von Samarra mit seinem #usseren, spiral-
formigen Aufgang gemahnt. In Kairo selbst, der Nachfolgerin
Alexandriens als Hauptstadt von Aegypten, besteht ebenfalls
ein Minaret, das mit einer Schnecke endigt: dasjenige der
Moschee Ibn Tulun. Es scheint also, dass gleich wie der
Pharus, die Sdulen und die Rundtiirme der Christen auch
das Paneion von Alexandrien als Vorbild fir die Ausgestaltung
der Minarette benutzt worden ist. Ihre Herkunft ist ja tiber-
haupt mannigfach: man nahm alles zur Vorlage, was sich
als geeignet zeigte. Die Vorstufe fiir die Trajanssiule ist aber
das Paneion von Alexandrien gewiss nicht.



Von Minaretten, Siaulenheiligen und Totenleuchten 53

Rundturm im Klosterbezirk

vonGlendalough (Irland), ver-

mutlich aus dem 8. Jahr-

hundert. Nach einer Post-
karte.

Totenleuchte in Cellefrouin
bei Angouléme (Departe-
ment de la Charente, West-
frankreich), aus dem 12.
Jahrhundert, Photographie

des Monuments historiques.

Ehe man nach den Urspriingen der Trajanssiule sucht,
scheint es uns fruchtbarer zu sein, erst einmal nach der
eigentlichen Zweckbestimmung dieses kaiserlichen Denkmals
zu fragen. Wie die Inschrift am Sockel selbst angibt, zeigt
der 40 Meter hohe Schaft die Hohe des Erdreichs an, das
fir die Anlage des Trajansforums weggeschafft werden musste.
Dafiir und als Tréger der Statue des Imperators hiitte zwar auch
eine gewdhnliche Sidule geniigt und einer inneren Treppenein-
richtung hétte esnicht bedurft. Andererseits hatte das Monument
gewiss auch nicht bloss der Lustbarkeit einer weiten Rund-
sicht zu dienen: dazu lag es, zum Unterschied der spitern
Mare Aurel-Séule, zu eng eingeschlossen zwischen den Hiigeln
des Capitol, des Viminal und des Quirinal. Wie uns Cassius



54 Hans Reinhardt

Dio bezeugt, war im Sockel der Sdule die Asche des Kaisers
beigesetzt?). Sie war also ein Grabdenkmal. Weshalb sollte
man aber dieses ersteigen konnen? Spitere Nachbildungen
der S#ule scheinen uns dariiber noch Aufschluss zu geben.
Nicht erst Napoleon I. hat mit seiner Sdule auf der Place
Vendéme in Paris das Motiv des mit Reliefbéindern um-
wundenen Siegesdenkmals erneuert, schon die Architekten
des 17. und 18. Jahrhunderts haben es bei ihren grossen
Stadt-, Palast- und Kirchen-Konzeptionen gerne, meist sogar
in der Zweizahl, verwendet. So hat der franzosische Bau-
meister Jean Marot in seinem unausgefiihrt gebliebenen Pro-
jekt fiir das kurfurstlich-pfilzische Palais in Mannheim von
1670 zwei solche Séulen in den Brennpunkten des weiten,
querovalen Hofes vorgesehen?. Vor der Karl Borroméus-
Kirche in Wien hat Johann Bernhard Fischer von Erlach
1717 an Stelle von Tirmen zwei Triumphalsiulen angebracht.
Interessant ist der cbere Abschluss dieser Denkmiler. Der
zylinderférmige Aufsatz, der sich tiber der Deckplatte des
Kapitells erhebt, ist nicht kompakt wie im heutigen Zustande
der Trajanssdule und auch an der Colonne Venddéme, sondern
mit Offnungen durchbrochen: er bildet eine Laterne. Diese
Architekten haben noch einen #lteren Zustand der Trajans-
séule gekannt und noch gewusst, dass auch dort das zapfen-
artige Gebilde, das einst die Statue des Kaisers trug und
heute als Sockel fiir die eines der Apostelfiirsten dient,
urspriinglich eine Laterne war. Auf alten Zeichnungen aus
dem 16. und dem Anfang des 17. Jahrhunderts erkennt man
deutlich die Offnungen in dem zylinderfésrmigen Aufsatz {iber
dem Kapitell?). Die Trajanssidule war also nichts anderes als
eine gewaltige, monumentale Totenleuchte?).

) Dro Casswos, LXVIII, 16. — Karl Leaman~-HartreseN, Die Trajans-
sidule, Berlin und Leipzig 1926, S. 4, glaubt, die Saule sei erst naehtriiglich
zum Grabmal bestimmt worden. Seine Argumente — urspriinglich sel auf der
Spitze ein Adler und nicht die Figur des Kaisers vorgesehen gewesen — scheinen
mir nicht geniigend Gewicht zu besitzen und sogar eher das Gegenteil zu
beweisen. Der Adler als Seelenvogel des Kaisers spricht sogar noch deutlicher
fiir die Konzeption als Grabdenkmal als die Statue des Prinzeps. — 2) Stich von
Jean Marot in seiner ,Architecture frangoise“, dem sog. ,Grand Marot“. —
%) H. EccEr, Romische Veduten, Bd. II, Wien 1931, Taf. 45 und 46. — %) Die
mittelalterliche Kopie der Trajanssidule, die wesentlich verkleinerte Bernward-
siule im Dom zu Hildesheim ist doch jedenfalls auch ein Lichtertriger
gewesen. Sie trug die Osterkerze, die das Wiedererscheinen des Lichtes an-

kiindigte. Das schliesst nicht aus, dass an den ibrigen Tagen des Jahres
darauf ein Kreuz stand, wie das neuerdings wahrscheinlich gemacht worden ist.



Von Minaretteu, Sadulenheiligen und Totenleuchten 55

Durch die gewundenen Treppen musste man empor-
steigen konnen zum Warten des Lichtes, und die Verwendung
als Pharus schliesst nicht aus, dass auch Wichter von dort
oben aus das Gebiet der Foren iiberschauen konnten.

Das Aufstecken von Lichtern bei den Toten ist bei den
verschiedensten Volkern und Religionen bekannt. Es wurde
bei den Juden geiibt?) und ist uns namentlich aus der katho-
lischen Kirche vertraut: im Mittelalter vor allem spielte das
»Beztinden“ nicht nur bei der Totenfeier selbst, sondern auch
bei den Anniversarien des Todestages und den gemeinsamen
Gedenkgottesdiensten eine uns heute kaum mehr vorstellbare
Rolle: die Bruderschaften, dann die Ziinfte, verdankten zu
einem wesentlichen Teile diesem Totenkulte ihre Entstehung.
In den Tiirben, den Grabmoscheen der tiirkischen Sultane,
stehen dicke Kerzen neben den Siirgen der Herrscher. Seltener
als dieses Lichterbrennen an bestimmten Tagen ist der Brauch,
auf dem Grabe selbst stindig eine Flamme zu unterhalten.
Wir kennen bei uns nur das Beziinden des Friedhofs durch
eine gemeinsame Totenleuchte: wir kommen spéter noch auf
diese zuriick. Das Beleuchten eines einzelnen Grabes ist
jedenfalls auch im Orient bekannt gewesen. Als der grosse
Saladin starb, so weiss die Chronik von Reims zu erzihlen,
da wurde er auf dem Friedhofe in Akkon neben seiner Mutter
bestattet, die dort auf das reichste begraben lag: tiber ihnen er-
hob sich ein Tiirmchen, schon und gross: dort brannte Tag und
Nacht eine Lampe mit Olivendl?). Solche Monument scheinen
aber auch schon in der rémischen Kaiserzeit vorgekommen-
zu sein: Petronius, der unter Kaiser Nero lebte, schildert uns
in einer seiner Satiren eine Witwe aus Ephesus, die sich von
ihrem verstorbenen Gatten nicht trennen wollte, und deshalb
in seinem Grabmal Wohnung bezog. Bei der trauernden Witwe
im Grabdenkmal sass auch die treue Magd und fachte das
Licht, das im Monument brannte, jeweils, wenn es zu ver-
loschen drohte, wieder an?®). Was weiter dort geschah, gehort

1) Vgl. J. A. Wensinck, Verhandlungen der Koninklyke Akademie van
‘Wetenschappen te Amsterdam, Afdeeling Letterkunde, Nieuwe Reeks 18, Nr. 1,
1917, S. 37 ff. Freundliche Mitteilung von Prof. Dr. Karl Meuli. — 2) ,Adont
moru Sahaladin...... et fut enfouis en la cymetére Saint-Nicholai-d’Acre de
jouste sa meére qui moult ricement y fut ensevelie; et a sur eux une tourniere
biéle et grand, ou est nuit et jour une lampe pleine d’huile d’olive“. Chronique
de Rains, — %)  Assidebat aegrae (matronsz in hypogaeum) fidissima ancilla. ..
et quotienscunque defecerat positum in monumento lumen, renovabat“. Petronius,
Sat., ed. Biicheler-Heraeus 1922, III, 4. Auch diesen Hinweis verdanke ich
Herrn Prof. Dr. Karl Meuli.



56 Hans Reinhardt

nicht hierher. Interessant ist fiir uns, dass der Gebrauch der
Totenleuchte im romischen Reiche schon vor Trajan bezeugt
ist, Das Besondere an seinem Monument ist, dass es unge-
wohnlich monumentale Dimensionen angenommen hat.

Fir die Wahl einer Séule als Feuertriger diirften viel-
leicht gewisse Heiligtlimer des Ostens massgeblich gewesen
sein'). Eine Sdule wie diejenige des Sonnentempels von
Palmyra wird wohl nicht nur mit einem leuchtenden, ver-
goldeten Kapitell gekront gewesen sein?), sondern vielleicht
nachts ein Feuer getragen haben. Mit dem Sonnenkulte des
Baal ist offenbar auch die Verehrung des Feuers verbunden
gewesen. Recht bedeutsam ist in diesem Zusammenhang das
seltsame turmartige Geh#use, das von unserem Genfer Lands-
mann Paul Collart im Vorhofe des Tempels von Baalbek
entdeckt und rekonstruiert worden ist®). Ein ganzes System
von Treppen, die den ungehinderten Durchzug grosser Pilger-
prozessionen erlaubten, fithrte auf die Hohe einer Plattform,
auf der zweifellos ein Feuer unterhalten wurde.

Wenn also die Minarette als Leuchttiirme bezeichnet
werden, so kommt es gewiss nicht daher, weil sie der dusseren
Gestalt nach den Pharus von Alexandrien nachahmten, sondern
weil diese Tiirme urspriinglich wirklich selber Leuchten gewesen
sind. Sowohl aus Damaskus wie auch aus Fez in Algerien
ist es ja bezeugt, dass auf den Minaretten wihrend der Nacht
die Gebetszeiten mit Lampen angezeigt wurden?).

Kehren wir mit den an den Minaretten gewonnenen
Erkenntnissen zu den Rundtiirmen Irlands zuriick, so scheint
sich uns keine Schwierigkeit zu bieten, in ihnen eine ganz
ahnliche Zweckbestimmung zu erkennen. Die Vermutungen,
die einst von Walter Scott gesussert worden sind, stellen sich
offensichtlich als zutreffend heraus. Wenn er freilich der Ansicht
war, als Leuchttiirme wiiren sie nicht in Betracht gekommen,
da sie an unbrauchbaren Stellen ldgen, so erweist er sich
darin als der Vertreter eines rationalistischen Zeitalters. Die
Lage der Tirme musste ja gar keinem praktischen Zwecke

) In gewissen Heiligtiimern standen auch zwei Séulen im Vorhofe, so
im Tempel von Jerusalem (1. Kon. 7, 13—22); es heisst aber nicht, dass sie
Feuertriger waren, — 2) Vgl. die schone Schilderung Palmyras im hinter-
lassenen Schriftchen von Ernst Prunw, Ostgriechische Reisen, Basel 1940, S. 79.
— 3) Vortrag in der Historisch-antiquarischen Gesellschaft zu Basel im
Winter 1940/41. — %) Encyel. des Islam, III, S. 392, 393 und 432,



Von Minaretten, Séulenheiligen und Totenleuchten 57

entsprechen, die Leuchte war rein symbolisch. Sie bedeutete
den Sieg des Lichtes iiber die Finsternis und breitete auch
in der Nacht einen zwar matten Schein tiber die heilige
Stitte aus. Auch der Grund, dass fiir einen Leuchtturm die
Schlitze oben am Turme zu klein und zu spérlich seien, gilt
beim sinnbildlichen Charakter des Lichtes nicht. Interessant
ist, dass die Offnungen in mehreren Fillen genau den vier
Himmelsrichtungen entsprechen.

Dass die Tirme der irischen Kloster wirklich Leuchten
waren, wird durch eine ihrer wichtigsten Niederlassungen
auf dem Festlande bestitigt, durch das Kloster Luxeuil.
Wiederum ist es der grosse Mabillon, der als hervorragender
Beobachter die Existenz eines solchen Turmes beim Eingang
der dortigen Kirche festgehalten hat. Auf der Riickkehr von
seiner Reise in die Schweiz und nach Siiddeutschland fuhr
er iiber das Elsass und die Burgunderpforte nach Frank-
reich zurtick und beriihrte dabei die bertithmte Griindung des
hl. Columban. ,Bei der Haupttiir der Kirche“, so berichtet er
da, ,erblickt man einen Leuchtturm, der dort Laterne genannt
wird. Ich habe einst einen ganz éhnlichen im Kloster Bonneval
bei Chartres gesehen. Er scheint den Zweck gehabt zu haben,
denen den Weg zu zeigen, die nachts zur Kirche zu kommen
pflegten’)“. In seiner Deutung der Leuchte macht sich freilich
gewiss auch schon ein Beigeschmicklein des kommenden
rationalistischen Zeitalters bemerkbar.

Wir erinnern uns daran, dass ja auch das Kloster St. Gallen
eine irische Griindung ist und zwar eigentlich eine Tochter
von Luxeuil. Von dort war der hl. Gallus als Begleiter des
hl. Columban ausgezogen, und als ihn sein Meister krank am
Bodensee zuriicklassen musste, siedelte er sich im Tale der
Steinach an, wo spéter das Kloster entstand. Auch in den
folgenden Jahrhunderten brach der Zusammenhang St. Gallens
mit der griinen Insel, auf die sich durch seltsame Umstinde
die klassische Bildung tber die Zeit der Barbarei gerettet
hatte, obschon sie nie zum romischen Gebiet gehort hatte,
nicht ab. Moénche kamen von dort und brachten die bekannten
irischen Handschriften mit, die noch heute den besonderen
Ruhm der Stiftsbibliothek ausmachen.

1)  Luxovium. Cernitur prope majorem ecclesiae portam pharus, quam
laternam vocant, cujus omnino consimilem vidi aliquando in Bonaevallensi
monasterio apud Carnotas. Ei usui fuisse videtur, in gratiam eorum, qul noctu
ecclesiam frequentabant“. MasmuLow, Iter germanicum.



b8 Hans Reinhardt

Sollte auch der karolingische Klosterplan aus dem irischen
Kreise stammen? Uber seine Herkunft sind schon die ver-
schiedenartigsten Hypothesen in Umlauf gesetzt worden.
Diejenige, die in neuerer Zeit fast allgemein Anklang gefunden
hat, sieht im St. Galler Pergamentplan das Muster einer
Anlage, wie sie fiir die Klosterreform unter Kaiser Ludwig
dem Frommen durch den hl. Benedikt von Aniane festgelegt
worden sei. Vom Konzil zu Inden bei Aachen im Jahre 816
sei die Zeichnung iiber das Kloster Reichenau, das selbst
damals eine neue Kirche erhielt, nach St. Gallen gelangt.
Aber bei dieser Erklirung, die namentlich vom Wiener Volks-
wirtschaftler A. Dopsch und neuerdings von Josef Hecht in
seinem Buche tiber die Kirchen im Gebiete des Bodensees
besonders eingehend begriindet wurde, ist gewiss gegentiber
den Tatsachen die Phantasie etwas allzu reichlich beteiligt
gewesen'). Als die neuesten Ausgrabungen auf der Reichenau
das Ergebnis erbrachten, dass die dortige Kirche, die iibrigens
im Jahre des Konzils von Inden schon fertig gestellt war,
eine ganz andere Gestalt besass, als diejenige des Klosterplans,
so war nattirlich diese Hypothese bereits schwer erschiittert ?).
Génzlich zu Fall bringt sie die Priifung der Schrift. Es ist
eigentlich unbegreiflich, dass die Hilfe der Paldographie bisher
noch von keinem Deuter des Klosterplans beigezogen worden
ist. Nach dem Urteil des besten Kenners unserer karolingischen
Klosterschreibstuben, Dr. Albert Bruckner, des Herausgebers
der ,Seriptoria Helvetica medii aevi“, ist die Form der Schrift
weder die des Klosters St. Gallen noch die des Klosters
Reichenau; sie ist fortgeschrittener als das bei beiden der
Fall ist und scheint in ihrem eleganten und flissigen Duktus
nach dem Westen zu weisen. Sollte sie in Nordfrankreich oder
gar auf den britischen Inseln zu Hause sein? Von der
Nachforschung, woim speziellen diese Schreibart zu lokalisieren
sei, erwarten wir die interessantesten Aufschliisse?).

Solche Leuchttirme werden zwar nicht nur eine Sonder-

) A. Dopscr, Das Capitulare de Villis, die Brevium Exempla und der
Bauplan von St. Gallen. Vierteljahrsschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte
XIII, 1916, 8. 44—70. — Josef Hecur, Die romanischen Kirchen des Boden-
seegebietes, Basel 1928, 8. 27 und 89. — 2) Vgl. unsern Aufsatz iiber den
St. Galler Klosterplan im Bulletin Monumental 1937, S, 2, Anm. 2. — 3%) Herr
Dr. A, Bruckner hat sich freundlich bereit erklirt, fiir die von mir geplante

Neuausgabe des Planes von St. Gallen die genaue paldographische Untersuchung
zu bernehmen,



Von Miuaretten, Sdulenheiligen und Totenleuchten 59
°

erscheinung in den Klostern der irischen Monche gewesen
sein, sondern wir haben Grund anzunehmen, dass sie auch
sonst zu den frithen Monchsiedlungen gehoért haben. Einen
besonders interessanten Bericht tiberliefert uns Gregor von
Tours aus der Stadt Poitiers. Als der erst neuerdings und
zwar katholisch getaufte Chlodwig gegen den arianischen
Westgotenkonig Alarich II. zog, da kam er auch vor Poitiers.
Er schlug vor den Mauern sein Lager auf, und als er nachts
vor sein Zelt trat, da leuchtete ihm der brennende Pharus,
der im Hilariuskloster emporragte, entgegen. Das erschien
ihm wie ein Zeichen des hl. Hilarius, der einst die Arianer
so eifrig bekdampft hatte, dass er ihm auch jetzt mit seinem
Lichte im Kampfe gegen das Heer der Ketzer helfen wolle?).
Der hl. Hilarius, der um 300 in Poitiers geboren wurde und
dort 367 oder 368 als Bischof starb, hatte die engsten Be-
ziehungen mit dem Orient besessen. Nicht nur stand er in
personlichem Verkehr mit den Vertretern der Orthodoxie in
der Ostkirche, sondern weilte sogar selbst im Jahre 356 einige
Zeit in Phrygien im Exil, als Kaiser Constantius die Ortho-
doxen verbannte und den Arianern Recht gab. Diese Ver-
bindungen mit dem Osten mochten in seinem Kloster auch
noch fernerhin andauern, da ja bis zum Einbruch des Islam
der Zusammenhang mit dem Orient nie abgerissen war. Das
Hin und Her zwischen Gallien und dem Osten war auch nach
dem Untergang des westromischen Reiches noch wihrend
200 Jahren ausserordentlich lebhaft gewesen. Die syrischen
Kaufleute bildeten in den grossen Stidten, in Vienne, Lyon,
Bordeaux und Orléans, ganze Kolonien, und in Paris war es
den Syrern sogar gelungen, das Kapitel von Notre Dame zum
Teil zu kaufen, zum Teil zu verdringen und einen der Ihrigen,
Euseb, zum Bischof zu machen?). Andererseits vernahm
der berihmte S#ulenheilige Symeon in den Bergen hinter
Antiochien durch die syrischen Héndler, es lebe in Paris eine
heilige Genovefa, und er liess sie durch die wiederum dorthin
zuriickfahrenden Leute griissen ®).

1) ,Veniente autem regi (Chlodovecho) apud Pictavus, dum in tenturiis
commoraret, pharus ignea de basileca sancti Hilarii egressa, visa est ei tamquam
super advenire, scilicet ut lumine beati confessoris adiutus Hilarii liberius here-
ticas acies, contra quae saepe isdem sacerdos pro fide conflixerat, debellaret®.
Greg. Tur., Hist, Frane., II, 27. — %) Uber die Kolonie von Orléans: Greg. Tur., Hist.
Franc., VIII, 1. — Uber die Umtriebe der Syrer und die Erhebung des Euseb
zum Erzbischof in Paris: Ibid,, X, 26. — %) , Fuit quidam sanctus in partibus Orientis



60 Hans Reinbhardt
#®
Es ist interessant, dass gerade in der Umgebung von
Poitiers und weiterhin gegen Aquitanien die berihmten,
hohen ,Lanternes des Morts“ stehen, deren bedeutendste
diejenigen von Fénioux und Cellefrouin sind'). In ihnen
scheint der Pharus von Saint-Hilaire in Poitiers weiter zu
leben. Immerhin darf man nicht vergessen, dass schon zu
heidnischer Zeit in Gallien seltsame Tiirme gestanden haben,
die sogenannten ,Piles romaines“ oder ,Fana“, Heiligtlimer,
die wahrscheinlich auch Leuchten gewesen sind?). Und dann
kommen oder kamen ja auch in andern Gegenden Frankreichs
auf den Friedhofen Totenleuchten vor; aber im allgemeinen
haben sie nicht mehr diese monumentalen Ausmasse besessen.
Hochst bedeutsam ist freilich die grosse Totenleuchte
von Charlieu in Burgund, die uns vom Abte von Cluny,
Petrus Venerabilis, beschrieben wird. ,In Charlieu,“ so be-
richtet er, ,steht in der Mitte des Friedhofs ein steinernes
Bauwerk, auf dem sich zu oberst der Platz fiir eine Lampe
befindet. Diese erleuchtet’ jeweilen die Nacht hindurch jenen
geweihten Ort mit ihrem Scheine aus Ehrfurcht vor den
(#laubigen, die dort ruhen. Es sind Stufen vorhanden, mittels
derer man hinaufsteigen kann, und oben ist gentigend Raum,
dass zwel oder drei Leute dort stehen oder sitzen konnen*3).
Die Leuchte von Charlieu war also noch immer ein stattliches
Monument mit einem Treppenaufgang wie die Trajanssiule
und die Minarette der Moslim.
Sonst hat sich das Ausmass und die Bedeutung der
Totenleuchten gegeniiber den fritheren Feuertiirmen reduziert:
sie erhellen nicht mehr einen ganzen heiligen Bezirk, die

valde contemptor seculi nomine Simeon in Siria Cilicie eminus ab Anthiocia
constitutus in columna annis fere quadraginta. Quem aiunt sedole negotiatores
euntes ac redeuntes de Genovefa interrogasse, quam etiam veneratione profusa
salutasse et, ut eum in orationibus suis memorem haberet, proposuisse ferunt“.
Vita Genevefae virg. Parisiensis, 27. Scriptores rerum Merovingicarum III, S. 226.
— 1) Uber die Lanternes des Morts vgl. namentlich ViorLrer-Le-Duc, Dict.
rais. de l'architecture frangaise Bd. 6, S. 154—161, und Robert de LASTEYRIE,
L’Architecture religieuse en France 4 1’époque romane, 2. Aufl,, Paris 1929,
S. 720/723. — ?) Casror-LecLERCq, XIV/1, col. 1057—1062. — 3) ,Apud Carum
Locum ... obtinet medium coemeterii locum structura quedam lapidea, habens
in summitate sui quantitatem unius lampadis capacem, que ob reverentiam
fidelium ibi quiescentium totis noctibus fulgore suo locum illum sacratum illustrat,
Sunt et gradus per quos illuc ascenditur, supraque spatium duobus vel tribus
ad standum vel sedendum hominibus sufficiens ..., Petrus Venerabilis, De
miraculis, II, 27, MicNE, Patr. lat.,, CLXXXIX, col. 942—943.



Von Minaretten, Saulenheiligen und Totenleuchten 61

Wohn- und Gebetsstiatten der Lebenden, sondern nur noch
den der Toten, die vorangegangen?). Es sind mehr oder
weniger geschmiickte steinerne Gehiuse, die sich in der Mitte
des Begribnisplatzes erheben. Die Tatsache, dass sie stets
aus Stein sind, zeugt noch davon, dass es einst grossere und
bedeutendere Monumente gewesen sind.

In Basel zum Beispiel ist eine solche Leuchte im grossen
(Gtarten des Miinsterkreuzganges gewesen. Die Lage eines Grabes
wird im Gridberbuch und im Liber Vitae bestimmt als be-
findlich: ,im Wasen by der Ampelen gegen den mitlen Criitz-
gang“ oder ,in cespite ambitus juxta et in pede luminis“?).
Ein recht ansehnliches Licht stand neben dem Chor der Kirche
des Klingentalklosters im Kleinen Basel: sie ist auf dem be-
rithmten Stadtplan des Matthdus Merian deutlich zu erkennen3).
In Deutschland waren die Totenleuchten kaum bekannt, da-
gegen waren sie im Noricum, in Oesterreich und Bayern,
ganz geldufigd). Einige recht interessante Beispiele besitzt
auch noch die Schweiz. Zwei Lichterh#duslein im Beinhause
von Stans und eines in demjenigen von Zug stehen zwar nicht
mehr frei auf dem Gottesacker, sondern sind im Innern der
Kapelle an die Mauer gelehnt®). Nicht uninteressant ist ihr
oberer Abschluss: die eigentliche Lampe zeigt die Gestalt
eines gewohnlichen H#usleins mit einem Satteldach, als wiirde
es sich um eines der Hiittlein handeln, die wohl einst auf
den kaiserlichen Triumphalsiulen fir die Einsiedler auf-
geschlagen waren. Auf dem heute nicht mehr benutzten
Friedhofe neben der Kirche von Flums bei Wallenstadt endlich
steht noch ein allerdings spétes Beispiel einer sehr schlichten

) Dass eine Leuchte einen ganzen, besonders geweihten Sitz erhellt,
lebt noch weiter in Saudi-Arabien: Wenn der Herrscher in seiner Residenz
Riadh anwesend ist, so wird die Nacht tber auf dem hochsten Punkte des
Schlosses ein Feuer angeziindet (Atlantis 1930, S. 524). Fiir den Orientalen
ist der Konigspalast seit uralter Zeit ein heiliger Bezirk. Auch in Byzanz hiess
das ausgedehnte Schloss an der Spitze der Stadt das heilige Palais. — ?) Bau-
geschichte des Basler Miinsters von Karl Stehlin, Basel 1895, S. 287. —
%) Vgl. auch Rudoif WackerNAGEL, Geschichte der Stadt Basel, Bd. II/2,
S. 769. — %) Vgl Mitt. der k. k. Centralkommission, VI, 8. 216 (Oedenburg),
VIL, S. 317 (Oesterreich), VIII, S. 82 (Voigtsherg in Steiermark). Freundliche
Mitteilung von Herrn Dr. C. H, Baer. — %) R. Durrer, Kunstdenkmdler von
Unterwalden. S. 820—821, Abb. 522 und 523. — Linus BircHLER, Kunst-
denkmaler von Zug, II, S.123, Abb. 66 und 69.



62 Hans Reinbhardt

Leuchte von 1768; was ihr aber einen besonderen Reiz verleiht,
das ist, dass sie noch immer frei inmitten der Griber steht?).

Mit der Reformation und mit dem FEindringen des
Rationalismus auch in die katholische Kirche sind diese oft
schlichten Denkméler in Abgang geraten. Dank ihrer ur-
alten (feschichte und ihrem schénen Sinne als Ged#chtnis
der Lebenden an die Toten wiirden sie aber wohl verdienen,
gehiitet und gepflegt zu werden.

Wir sind am Ende unserer weiten Wanderung angelangt
und fassen zusammen:

1. Es ist hochst wahrscheinlich, dass die altchristliche
Kirche des Ostens, welche die Glocken nicht kannte, schon
Ruftiirme, Minarette, gebrauchte. Sie iibernahm dafiir den
Bautypus der ersteigbaren Feuersiule.

2. Die Moslim kntipften, wie in so vielem, an einen
christlichen Brauch an, wenn auch sie den Rufer an die
ersteigharen Tiirme iibernahmen. Diese bezeichneten sie noch
immer als Feuertiirme, Manara. Das Zeichen zum Gebete
wurde in der Nacht zuweilen tatséichlich durch eine Flamme
gegeben. Gleich wie bei den Christen wohnten auf den
Tirmen auch bei ihnen Asketen, die dem Himmel ni#her
sein wollten., Diesen Wunsch sieht auch der Monch Giinther
von Pairis am Anfange des 13. Jahrhunderts als die Vor-
stellung dieser Einsiedler an, wenn er von den S#dulenheiligen
in Konstantinopel schreibt: ,sie fliehen die irdische Wohnung
und haben, da sie den Himmel noch nicht erreichen kotnnen,
sich gewissermassen in der Mitte zwischen beiden eine einsame
Klause geschaffen“?. Nach dem Vorbild der christlichen
Kirche wurden auch von den Mueddins Vigilien und Litaneien
von Turm zu Turm gesungen. '

3. Offenbar zum Wechselgesang besitzt die Kirche, die
auf der Werdener Elfenbeinbtichse dargestellt ist, zwei solcher
schlanker Rundttirme, und auch in St. Gallen sind dem
Plane nach zwei Tirme vorgesehen gewesen. Die Monche,
welche dort oben die Nacht hindurch ihre Vigilien sangen,
iibten zugleich auch die Funktion von Wichtern aus. Sie

) Hans ReiNEARDT, Totenleuchten. Schweizer Volkskunde. Korrespon-

denzblatt der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde 1940, 8. 65—69
— 2) Vgl. oben S. 47, Anmerkung 2.



Von Minaretten, Saulenheiligen und Totenleuchten 63

mussten alles tiberblicken und tiberwachen, wie es auf dem
Plane von St. Gallen heisst. Zwei bis drei Leute konnten sich
noch auf der Leuchte von Charlieu aufhalten. So waren denn
auch nicht nur die Klausen einzelner Einsiedler auf den
Tidrmen eingerichtet, sondern es haben fiir die Mdnche, die
dort oben ihrem Dienst oblagen, kleine Heiligttimer bestanden :
in St. Gallen die Altire der schiitzenden Erzengel Michael
und Gabriel ?),

4. Diese Ruf-, Feuer- und Wachttiirme wurden zusammen
mit dem Monchsturm in den Westen iibertragen. Dort ist
aber, zum mindesten in (allien, seit dem 5. Jahrhundert zum
Gottesdienst mit Glocken geldutet worden.

5. Vielleicht eben deshalb, weil man sich fiir das kirchliche
Leben der Glocken bediente, verengerte sich der Gebrauch
der Rundtiirme auf den Totenkult. Die Leuchte von Charlieu
scheint in der Tat eine Zwischenstufe vom Minaret zum
Totenlicht zu bilden. Die Flamme ist nicht mehr das Symbol
des Lichtes, das im heiligen Bezirke gehiitet wird, sondern
dient nur noch, wie Petrus Venerabilis bezeugt, dem Gedichtnis
der Toten, als Wachtfeuer auf dem Friedhof. Es handelt
sich also um eine Riickkehr zu Vorstellungen, die auch in
anderen Religionen bestehen und die namentlich auch im
alten Gallien geldufig waren. Die Entwicklung der schlanken
runden Tirme war ja einst von den Totenleuchten, vom
Typus der Trajanssiule, ausgegangen.

) Im grossen Neubau der Kirche von Cluny, den der Abt Hugo, der
Heilige, in den Jahren 1084 bis 1095 unternahm, stand der Michaelsaltar in
einem Kapellchen, unmittelbar tiber dem Hauptportal; der Gabrielsaltar aber
befand sich in einem Gemache ganz oben im Treppenturm, der sich an den
- siidlichen Querschiffarm lehnt.




	Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten

