
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 39 (1941-1942)

Artikel: Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten

Autor: Reinhardt, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40

Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten.

Von Hans Reinhardt, Basel.

Mancher Leser wird vielleicht verwundert den Kopf darüber
schütteln, dass diese Dinge miteinander etwas zu tun haben
sollen. Der Schreiber dieser Zeilen hätte es ursprünglich auch
nicht gedacht, er hat sich aber von diesen seltsamen
Zusammenhängen im Verlaufe des Studiums eines unserer
eigenartigsten Denkmäler in der Schweiz davon überzeugen müssen.
Dieses höchst interessante Dokument ist der Pergamentplan
des Klosters von St. Gallen, der, am Rande dem Abte Gozbert
gewidmet, zur Vorbereitung des Wiederaufbaus der Abtei im
Jahre 830 gedient hat. Er wird noch heute in der
Stiftsbibliothek aufbewahrt.

Der grosse Benediktiner Gelehrte Mabillon bat bei seiner
Schweizerreise im Jahre 1683 den Plan vom damaligen
Bibliothekar, dem Subprior Hermann Schenk gezeigt
bekommen1). Er hat sogleich die ausserordentliche Bedeutung
des Dokuments erkannt und als erster die gelehrte Welt darauf
aufmerksam gemacht. Nach einer Kopie, die er damals erhielt,
hat er einen Nachstich in seinem berühmten Werke der
„Annales Ordinis sancti Benedicti" veröffentlicht2). Im Jahre
1842 hat die Zürcher Antiquarische Gesellschaft ein Faksimile
des Planes, auch dies nur eine allerdings sehr sorgfältige
lithographische Nachzeichnung, herausgegeben mit einem
schönen begleitenden Texte ihres damaligen Präsidenten
Ferdinand Keller3). Inzwischen ist noch Manches über den
Gegenstand geschrieben worden, und man sollte sich denken,
dass das Wesentliche gesagt worden und kaum mehr viel Neues

zu entdecken geblieben sei. Und doch ist gerade viel Wichtiges
und Grundlegendes noch nicht richtig durchforscht worden.

*) „Asservatur in eadem bibliotheca vetus monasterii sancti Galli
delineato, ante annos octingentos depicta, omnes loci officinas adjunctis versibus
accurate exhibens: cujus exemplum Hermanni beneficio accepimus". Mabillon,
Iter germanicum. Vgl. auch P. Gall Heer O. S. B., Johannes Mabillon und das

Kloster St.Gallen. Diss. Freiburg i. Ue. 1932, Engelberg 1938, S. 142—145.

— 2) Annales Ordinis sancti Benedicti, t. II, p. 132. — 3) Bauriss des Klosters
St. Gallen vom Jahr 820, im Facsimile herausgegeben und erläutert von
Ferdinand Keller, Zürich 1842.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 41

Wir haben an anderem Orte gezeigt, welch interessante
Schlüsse allein aus dem Plane der Kirche noch gezogen werden
können1). Dort haben wir uns ausschliesslich mit ihr
abgegeben und die dabei stehenden Türme nur vorbeigehend
erwähnt. Aber auch sie sind höchst seltsame Gebilde, deren
Eigenart bisher noch kaum richtig gewürdigt worden ist.

Man pflegt die Türme des St. Galler Klosterplans im
allgemeinen als ganz gewöhnliche Kirchtürme anzusehen und
hat sich deshalb noch selten Gedanken darüber gemacht.
Kirchtürme sind aber vor allem Träger von Glocken. Sie sind
deshalb möglichst enge mit der Kirche verbunden, ja sie

erheben sich sogar womöglich über dem Kirchengeb äude
selbst, damit man rasch und ungehindert vom Altare oder
vom Platze der Chorsänger aus an die in die Kirche
herabhängenden Seile treten kann, um das Zeichen zum Stundengebet

oder zur Handlung der Messe zu geben.
In Gallien haben sich zweifellos schon seit dem 5.

Jahrhundert Türme über dem Kirchengebäude erhoben, und man
darf vermuten, dass schon diese hohen Spitzen mit Glocken
behangen gewesen sind2). Jedenfalls ist es Gregor von Tours
im 7. Jahrhundert ganz geläufig, dass die Glockenseile im
Innern der Kirche herab hängen3). Im 8. Jahrhundert wird
es bereits als eine „alte Sitte" bezeichnet, dass sich die Glocken
in einem grossen Turme, in bescheideneren Bauten in einem
Dachreiter über der Kirche befinden4).

Auf dem St. Galler Klosterplan sind aber die Türme
in keiner Weise mit der Kirche verbunden. Sie stehen auch
nicht in der Nähe des Chores und des Hauptaltars, sondern
weit entfernt davon beim Eingang, isoliert neben dem
halbrunden Vorhofe. Auch erwähnen die Beischriften nichts von

') Hans Reinhardt, Comment interpréter le plan de Saint-Gall? Bulletin
Monumental, Paris 1937, p. 1—15. — 2) Sowohl in St. Martin in Tours (erbaut
um 472) (Greg. Tur., De mirac. s. Martini, I, 33 und II, 11 ; Odilo von Cluny,
Bibl. Cluniac, col. 146), in St. Felix zu Narbonne (erbaut um 500) (Greg.
Tur., De gloria Martyrum, I, 92) als auch an der Kathedrale von Nantes (erbaut
567) (Venantius Fortunatus, III, 7) stiegen grosse Türme über dem Kirchengebäude

selbst auf. — 3) Greg. Tur., De virtutibus s. Julian7, 27. — 4) In
St. Denis bei Paris heisst es bei der Weihe im Jahre 775 : „basilicae fabrica
completa, impositaque turri, in qua signa, ut moris est, penderent. .." (Mirac.
s. Dionysii, 15, bei Mabillon, Acta SS., Ill, 2). In Fontenelle-St. Wandrille
unterhalb Rouen hängt um 735 die Glocke in einem Dachreiter : „campanam
in turricula eiusdem (basilicae) collocandam, ut moris est ecclesiarum,

praecepit" (Gesta abb. Font., 10).



42 Hans Reinhardt

io Q
AVrtd IICillhubc{fef

wei e^mplic*^*.

fui »lu l ittCta mon&f
CtfU. f*rt\Atr
Latvcutn bit*

WvTreC—

H«P rt*wf«U<
<H_J <"Pi feruti) fcoUe-

fimul

* J. Kri

0 o^ »Vm WM^S

o„ <y

V^* ,vJY/
¦^J 15°-£*¦„ whJ-

ppuulu/* ]>» «jp&>

Vorhof und Westapsis der Kirche von St. Gallen mit den
isolierten Rundtürmen. Ausschnitt aus dem Klosterplan

von 820. Nach dem Facsimile von F. Keller.

Glocken; sie besagen bloss, dass man mit Schneckenstiegen
— in der Zeichnung durch Spirallinien angegeben — hinauf
steigen könne, um von oben alles zu überschauen und zu
überwachen: „ascensus per cocleam ad universa superinspicienda".
Auf dem Gipfel der Türme besteht jeweils ein kleines Heiligtum
eines Erzengels: das des hl. Michael auf dem nördlichen, das
des hl. Gabriel auf dem südlichen Turm. Bekanntlich lassen sich

ja die Engel als Himmelsbewohner gerne auf einer Bergspitze,
einem abrupten Felsen oder oben auf einem Turme nieder1).

Über das Isoliertsein der Türme von St. Gallen hat man
sich bisher keine besonderen Sorgen gemacht. Man hat auf
die Campanilen in italienischen Gegenden verwiesen, die ja
auch vollständig getrennt neben der Kirche stehen. Im
allgemeinen reichen jene schmalen Türme aber kaum vor
das 12. Jahrhundert zurück. Viel älter scheinen zwar die
ebenfalls runden Türme zu sein, die isoliert neben den Basiliken
von Ravenna stehen. Sie sind zweifellos die frühesten, die

') Über den Kult des hl. Michael, vgl. Cabrol-Leclbkcq, Dictionnaire
d'archéologie chrétienne et de liturgie, Bd. XII, col. 903—907, und namentlich
auch den schönen Aufsatz von Emile Mâle über den Mont-Saint-Michel in Art
et artistes au moyen âge, Paris 1927, S. 162—164.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 43

man auf italienischem Boden antrifft; sie stammen aber erst
aus dem vorgerückten 9. Jahrhundert, sind also eher jünger
als diejenigen von St. Gallen1). Sie sind viel gewaltiger als
diese und gemahnen eher an die runden, bewohnbaren Donjons
mittelalterlicher Schlösser. Sie mögen Wachttürme gewesen
sein. Wir erwähnen sie, da sie als solche wohl auch in
unseren Zusammenhang gehören und ebenfalls aus ihm heraus
ihre Erklärung finden können. Glockenträger sind auch sie nicht.

Schlanke, runde Türme, ähnlich denen von St. Gallen,
finden sieh namentlich in Irland2). Sie sind zweifellos sehr
alt. Im Gegensatz zu denen von St. Gallen sind sie im Innern
hohl, können aber ähnlich wie ein Fabrikkamin auf
vorkragenden Steinen erstiegen werden. Eine einwandfreie Deutung
haben sie bis heute eigentlich nicht gefunden. Eine sehr
ausführliche Abhandlung von George Pétrie in den
Sitzungsgerichten der irischen Akademie in Dublin von 1845 entlässt
uns ziemlich ratlos3), und auch der Artikel über die keltische
Kunst in der an Auskünften so reichen Encyclopédie liturgique
von Cabrol und Leclercq gibt uns nicht die gehoffte befriedigende
Antwort. Der grosse Architekt und Wiederherst'eller der
französischen Kathedralen, Viollet-le-Duc, der für alles
Mittelalterliche ein so waches Interesse hatte, ist auch an den
Türmen von Irland nicht vorüber gegangen; er hat über sie

einige Bemerkungen gemacht, die einmal mehr von seinem
klaren Spürsinn Zeugnis ablegen. „J'ai toujours considéré les

tours isolées d'Irlande", so sagte er, „comme ayant été
construites pour ces deux fins: éclairer ou guetter"4). Am tiefsten
ist schon 1829 der berühmte Schriftsteller Sir Walter Scott
in diese Probleme eingedrungen. Manche seiner Bemerkungen
nehmen bereits Erwägungen vorweg, die auch wir bei der
Betrachtung der Türme von St. Gallen angestellt hatten;
einige seiner Schlüsse sind aus dem Rationalismus seiner Zeit
zu verstehen und dürfen heute von uns entsprechend berichtigt
werden. „Sie können kaum Leuchttürme gewesen sein", so

erklärt Walter Scott, „denn sie stehen oft an niedrigen und
ungeeigneten Orten, obschon ganz in der Nähe Stellen sind,

') Corrado Ricci, Romanische Baukunst in Italien, Stuttgart 1925,
S. X—XII. — *) Cabkol-Leclekcq, II/2, col. 2935—2937. — 3) George Petbib,
An Inquiry into the Origin and Uses of the Round Towers of Ireland.
Transactions of the Royal Irish Academy, T. XX, Dublin 1845. — 4) Brief von
Viollet-le-Duc an Marg. Stokes, abgedruckt in deren Werk: Early christian
architecture in Ireland, London 1878, p. 141.



44 Hans Reinhardt

die wohl berechnet sein könnten für Wachttürme. Sie können
auch keine Einsiedeleien sein, obschon wir vermuten, dass

eine gewisse Gruppe von Anachoreten den Gedanken des

Säulenheiligen Simeon nachahmten und ihren Sitz in der
Höhe aufschlugen, wie der heilige Syrer sich begnügte, auf
dem Gipfel eines Pfeilers sich aufzuhalten. Sie sind auch
kaum Wehrtürme gewesen, und wenn sie auch stets an und
neben einer Kirche stehen, so ist doch oben keine Öffnung
vorhanden, dass der Klang der Glocken richtig gehört werden
könnte. Minarette könnten sie gewiss gewesen sein, wenn
wir berechtigt wären anzunehmen, dass die alten Christen
wie die Mohammedaner durch die Stimme von Rufern zum
Gebet ermahnt worden wären. Wie dem auch sei, es ist kein
Zweifel möglich, dass es kirchliche Gebäude gewesen sind.
Die Türme mögen vielleicht dazu gedient haben, dass sich
die Priester eine Zeit lang dorthin zurückziehen konnten,
und dazu bestimmt, die heiligen Geräte bei einem Überfalle
vor Entweihung zu schützen. Solche Überfälle", so durfte er
damals hinzu fügen, „konnten in den damaligen, unsicheren
Zeiten plötzlich vorkommen und ebenso schnell wieder
vorüber gehen" ').

Der Gedanke, der sich auch beim Betrachten der Türme
auf dem St. Galler Plan unmittelbar einstellt, das ist der
Vergleich mit den runden Minaretten türkischer, aber auch
schon älterer kleinasiatischer Moscheen2). Auch dort finden

') „They could not have been beacons, for they are often placed
in low and obscure situations, for they are often placed in low and obscure
situations, though there are sites adjacent well calculated for watch-towers.
They could not be hermitages, unless we suppose that some caste of
anachorites had improved on the idea of Simon Stylites, and taken up their
abode in the hollow of such a pillar a that of which the Syrian holy man was
contented to occupy the top. They could hardly be belfries, for though always
placed close or near to a church, there is no aperture at the top for suffering

the sound of the bells to be heard. Minarets they might have been
accounted if we had authority for believing tnat the ancient Christians were
summoned to prayers like the Mahometans by the voice of criers. It is, however,
all but impossible to doubt that they were ecclesiastical buildings These
towers might, possibly, have been contrived for the temporary retreat of the
priest, and the means of protecting the „holy things" from desecration on the
occasion of alarm, which in those uncertain times suddenly happened, and as

suddenly passed away". Review of Ritson's Annals of the Caledonian, Picts
and Scots, Quarterly Review 1829, XLI. — 2) Auch Georg Dehio dachte in seiner
Kirchlichen Baukunst des Abendlandes an einen Zusammenhang zwischen den

Kirchtürmen, zumal der Campanilen und den Minaretten: Bd. I, S. 563—567
Er hat sich aber um eine scharfe Definition nicht bemüht.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 45

wir die Schneckentreppen im Innern, den Aufstieg zu einer
Plattform, auf der ein Gehäuse steht. Es ist aber kaum
glaubhaft, dass man in einem christlichen Kloster wie St. Gallen
Bauwerke des Islam habe nachahmen wollen. Wenn man
schon Türme bauen wollte, so hätten es in dieser Zeit eigentlich
Glockentürme sein müssen. Dem gegenüber weisen die
Rundbauten des Planes offenbar auf einen älteren und andersartigen
Brauch, als es die Glockentürme gewesen sind. Da die ältesten
Minarette ungefähr aus derselben Zeit stammen wie die Türme
von St. Gallen, so darf man in der Tat vermuten, wie es auch
schon Scott getan hatte, dass sie wie jene auf ein ähnliches
Urbild zurück gehen.

Woher stammt aber die Form des Minarets? Die
Erklärung, die bisher am meisten Anklang gefunden hat, ist
diejenige des Architekten Hermann Thiersch. In seinem

grossen Buche über den Pharus von Alexandrien spricht er
die Anschauung aus, die ältesten Minarette seien nichts
anderes gewesen, als eine Nachbildung dieses antiken
Leuchtturms1). Von ihm hätten die Araber auch die Bezeichnung
dieser Bauten übernommen: „manara" heisst auf arabisch
tatsächlich Leuchtturm. Der Pharus von Alexandrien war
aber kein runder Bau, sondern bestand aus einem hohen,
viereckigen Turme, auf dem ein runder, tempelartiger Aufsatz

ruhte. Er konnte also nur den viereckigen Minaretten
zum Vorbild gedient haben, wie wir sie zum Teil in Syrien
und Aegypten, fast ausschliesslich in Nordafrika und Spanien
finden, nicht aber für die runden in der eigentlichen Levante,
in Persien und im Iran. Thiersch sah sich daher selbst noch
zu einer anderen Erklärung genötigt. Er kam auf den Gedanken,
die Säulenheiligen Syriens, die von ihrem hohen Sitze herab
predigten und das Gebet der unten versammelten Gemeinde
leiteten, möchten die Anregung zu den Gebetsrufern, den
Mueddins, gegeben haben.

Die Art der Frömmigkeit der Säulenheiligen, der
seltsamen Männer, die trotz Hitze, Wind und Regen auf der
schmalen Plattform ihres Pfeilers jahrelang aushielten, kommt
uns Heutigen recht fremd und abstrus vor2). Der eigent-

') Hermann Thiersch, Pharus. Antike, Islam und Occident. Leipzig 1909.
Über die Minarette vgl. namentlich den vortrefflichen Abschnitt 2 a des Artikels
„Masdjid" von Joh. Pedersen (Kopenhagen) in der Encyclopaedie des Islam,
Bd. Ill, S. 391—395, der noch ergiebiger ist, als der besondere Aufsatz über
„Manara", Ibid., S. 247—251. — a) Ober die Säulenheiligen vgl. die ausgezeich-



46 Hans Reinhardt

liehe Begründer dieses eigenartigen Wesens war der berühmte
hl. Symeon, der auf einer Säule auf einem Berge im syrischen
Hinterlande, zwischen Antiochia und Aleppo, wohnte. Trotz
der Abgelegenheit des Ortes strömten viele Pilger dort hin.
Nach dem Tode des Heiligen wurden vier Kirchenschiffe in
Kreuzform um den Hof erbaut, in dessen Mitte die Säule
stand. Ihr Sockel hat sich inmitten der Ruinen noch heute
erhalten. Andere Säulenheilige strebten nicht nur in der
Einsamkeit, sondern sogar in den Städten das Vorbild Symeons
nachzuahmen. Einervon ihnen, derhl. Daniel in Konstantinopel,
bewohnte nacheinander drei verschiedene Säulen, von denen
die nächstfolgende jeweils wiederum höher war als die

vorangegangene; er verschmähte es aber, beim Wechseln mit
einer Leiter auf den Erdboden hernieder zu kommen, und
liess sich deshalb einen schräg ansteigenden Steg von der
einen zur andern anlegen: im Angesicht des Kaisers und
einer applaudierenden Menge schritt er zu seinem neuen
Aufenthalte hinüber. Ein Lombarde mit Namen Vulfolaicus
versuchte sogar, wie uns Gregor von Tours erzählt, in unseren
Breiten auf diese Weise zu leben. Er liess sich in den Ardennen,
in der Nähe des heutigen Carignan, eine Säule neben einem
heidnischen Götterbild der Diana aufrichten und erreichte es

durch seine Predigt und sein Ausharren, dass das Bild neben
ihm umgestürzt wurde. Allein, er hatte nicht mit der Härte
unseres Winters gerechnet : der Frost verwandelte seinen Bart
in einen Eiszapfen, die Finger- und Zehennägel begannen ihm
abzufallen. Da redete ihm der Bischof zu, er möge nun, da

er seinen Hauptzweck erreicht habe, herunterkommen und
die Lebensweise der Brüder annehmen. Der Italiener wollte
zuerst nicht nachgeben; da berief ihn der Bischof zu sich,
und während er mit ihm sprach, liess er von seinen Dienstleuten

die Säule umwerfen. Als Vulfolaicus an die Stätte
zurückkam, um seine Säule wieder zu besteigen, aber sie nun
zerstört antraf, weinte er zuerst heftig über ihren Verlust,
liess sich aber dann dazu herbei, mit den Brüdern zusammen
zu wohnen und er befand sich, wie er Gregor von Tours
selber gestand, recht wohl dabei1).

nete Arbeit von P. H. Delehaye, Les Stylites, im Compte rendu du 3e Congrès

scientifique international des catholiques, tenu à Bruxelles 1894, erweitert in:
Les Saint Stylites, Brüssel und Paris 1923. — ') Greg. Tur., Hist. Franc,
VIII, 15.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 47

Diese Säulenheiligen, die von oben herab riefen, hätten
nach der Meinung Thierschs auf das sensible Gemüt der
Orientalen einen unauslöschlichen Eindruck gemacht: ihre
Säulen, wie auch die Hofanlage, die sogenannte Mandra, welche
als Versammlungsraum den Platz um die Säule umgab, seien

von ihnen als Moschee und Minarett übernommen worden.
Diese Erklärung Thierschs hat zur Voraussetzung, dass

die Moslim die Vollsäule der syrischen Asketen durch eine
innere Treppe erst wieder begehbar gemacht hätten. Es steht
aber fest, dass die Araber eigentlich nichts erfunden, sondern
für alle Bestandteile ihrer Kultbauten sich bereits bestehende
Formen — und zwar in jedem Lande wieder verschiedene —
angeeignet haben. Wie primitiv und rudimentär die
Rufkanzeln sind, welche die Moslim selbst geschaffen haben,
zeigen die frühen Moscheen in Aegypten und Anatolien:
eine gerade Treppe führt einfach auf das Dach hinauf1). Es
ist unter diesen Umständen recht unwahrscheinlich, dass sie
den Gedanken entwickelt hätten, in die kompakte Säule der
Styliten eine Wendeltreppe zu legen um sie dadurch zum
Gebetsruf verwendbar zu machen, wenn nicht solche Säulen
schon vorhanden gewesen wären. Solche Bauten haben existiert
und sind tatsächlich auch von Einsiedlern benutzt worden.
Der pikardische Ritter Robert de Clari und der Mönch Günther
aus dem Vogesenklösterlein Pairis hinter Kaisersberg berichten
einstimmig, als sie von den Wundern der Weltstadt Konstantinopel

erzählten, in die sie durch den Kreuzzug von 1204

gekommen waren, es habe dort zwei Säulen gegeben, drei
Armlängen dick und fünfzig Klafter hoch, und darauf hätten
in kleinen Häuslein Eremiten gewohnt; dahin habe man mit
inneren Wendeltreppen hinaufsteigen können. So hatten sich
diese Männer, wie Günther hinzufügt, „mitten in der
berühmten Stadt eine Einsiedelei geschaffen"s).

') Joseph Schacht, Ein archaischer Minarett-Typ in Aegypten und
Anatolien. Ars Islamica, Michigan 1938. V, p. 52—54. Den Hinweis auf diesen

Artikel verdanke ich Herrn Prof. Dr. Rud. Tschudi. — 2) Robert de Clari:
„Il y avoit deux colonnes, si avoit bien chascune trois braciées à homme de

grosseur, et si avoit bien chascune cinquante toises de haut; et sur chascune
de ces colonnes manoit uns hermites lassus, en petits habitacles qui y estoient;
et si y avoit huis par dedens les colonnes par où on y montoit". — Guntherus
Parisiensis: „De pyramide autem illa.... quam plerique columnam vocant,
aliquid notabile dici potest: exstructa est itaque de maximis lapidibus, ferro
quidem artissime consertis, incipiens ex magna spissitudine et paulatim se



48 Hans Reinhardt

Die beiden Säulen waren die alten Triumphalsäulen des

Theodosius und des Arkadius, die Gegenstücke in der östlichen
Hauptstadt zu den beiden Säulen von Rom, derjenigen des

Trajan und des Marc Aurei. In Form und Gestalt entsprechen
diese Säulen mit ihren inneren Wendeltreppen, sofern man
natürlich von den aussen spiralförmig aufgewundenen
Reliefbändern absieht, tatsächlich genau dem Typus der runden
Minarette. Man wird uns freilich entgegenhalten, dass die
beiden Beispiele des Benutzens von besteigbaren Säulen in
Konstantinopel ja erst aus sehr später Zeit stammen und
dieser Brauch in früheren Epochen nicht belegt sei.
Demgegenüber ist zu sagen, dass die Zeit der Abfassung eines
Berichtes nichts beweist für das wirkliche Alter eines Brauchs.
Der kann in diesem Moment schon viele Jahrzehnte und selbst
Jahrhunderte älter sein. Und so glauben wir, dass schon
damals, als es mit der antiken Kultur zu Ende ging, auch in
andern Städten des Ostens solche Säulen von weltflüchtigen
Asketen bezogen wurden. Der hl. Willibald von Eichstätt sah
im Jahre 723 zwei Säulenheilige in Milet, die vielleicht auf
solchen Monumenten wohnten1). Die Neuerung des hl. Symeon
hatte vermutlich nur darin bestanden, dass er die Treppe, die
ihn noch mit der Erde verband, wegliess und damit die Askese
verschärfte. Interessant ist jedenfalls, dass auch im Islam auf
den Minaretten besonders heilige Moslim als Einsiedler
gehaust haben2).

Es steht ausser Zweifel, dass der Islam nicht nur die
Bauformen, sondern auch fast alle religiösen Bräuche nicht
selber erfunden, sondern von den Christen übernommen hat3J.

arcuens in immensam celsitudinis quantitatem ; in cuius tamen summitate soli-
tarium quoddam latibulum habuisse commendant, qui terrenam sibi habitati-
onem negans, nedum celestem attingens, quasi inter utrumque médius heremum
sibi fecerat in medio celeberrime civitatis". — *) „Ibi sedebant duo solitarii
in stulice, id est, fabricata atque firmata cum muro magno de lapidibus, valde
summa". Vita seu potius hodoeporicon sancti Willibaldi, in: Descriptiones
Terrae Sanctae, herausgegeben von Titus Tobler, Leipzig 1874, S. 20. —
2) Encycl. des Islam, III, S. 393 und 395. Als am Anfang des 8.
Jahrhunderts al Walid die Johanneskirche von Damaskus zur Moschee umbaute,
fand er auf dem polygonalen Turme einen christlichen Asketen. H. Sauvaire,
Description de Damas, im Journal Asiatique 1896, S. 189. — 3) Joh. Pedersen
im Artikel Masdjid der Encycl. des Islam betont mehrfach diese Tatsache. Herr
Prof. Rud. Tschudi, der mich auf jenen Artikel verwies, bestätigte mir, dass
Rückschlüsse aus diesen Gegebenheiten durchaus zulässig seien. Für manche
wichtige Auskunft und für das Interesse, das er meiner Untersuchung entgegenbrachte,

sei ihm hier herzlich Dank gesagt.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 49

Und so ist auch Sir Walter Scott gewiss auf dem richtigen
Wege gewesen, wenn er die Ahnung aussprach, schon die
alten Christen wären wie die Mohammedaner durch die Stimme
von Rufern zum Gebet gemahnt worden. In der Ostkirche
ist das umso wahrscheinlicher, als sie ja bis heute, im Gegensatz
zum Westen, den Gebrauch der Glocken nicht kennt. Die
griechische Kirche bedient sich als Zeichen hölzerner Stäbe,
der sogennanten Semanterien oder Simandren, die durch das

Anschlagen mit Hämmern zum Vibrieren und Tönen gebracht
werden1). Berichte, die uns die Sitte des Gebetsrufers bei den
Christen bezeugen, sind allerdings ausserordentlich rar, es ist
aber zu hoffen, dass man nun, da man darauf aufmerksam
geworden, weitere Aussagen finden könnte. Jedenfalls erzählt
der Biograph Konstantins des Grossen, Euseb, dass im vierten
Jahrhundert durch einen besonderen Herold zur Kirche gerufen
worden sei2). Man hat diese Aussage zumeist so verstanden,
das, was Euseb berichte, beziehe sich noch auf die Zeit der
Verfolgungen vor dem Toleranzedikt, das Konstantin 313 in
Mailand erliess. Damals sei es natürlich nötig gewesen, einen
Boten heimlich von Haus zu Haus zu schicken, um die
Christen einzeln zum Gottesdienst zu laden. Aber in seiner
Predigt über den Sonntag, in der er diesen Rufer erwähnt,
ist nicht mehr von Vorsichtsmassnahmen die Rede, sondern
er spricht von einem friedlichen, ungestörten Brauch; auch
ladet der Herold ja nicht persönlich ein, sondern Euseb sagt,
er rufe. Also geschah das öffentlich. Der hl. Pachomius, der
um die gleiche Zeit dem Mönchstum in der ägyptischen
Wüste eine neue Regel gab, schrieb vor, die Zeiten zur
Meditation sollten mit einer Tuba gegeben werden3). Auch
der Begründer des Mönchstums im Westen, der hl. Benedikt,
macht in seiner Regel keinerlei Anspielung, dass Glocken
geläutet werden sollten, sondern er verlangt, die Stunden
sollten „angekündigt" werden: also scheint es sich auch da
am ehesten um ein Rufen zu handeln4). Interessant ist, dass

') Über das or\[havvi\Qiov vgl. Cabrol-Leclercq HI / 2, col. 1970—1976.

— 2) „Kalel sic xr\v èxxXrjoiav ó xiZiqvC". Oratio de domenico die; Migne.
Patr. greeca, LXXXVI, col. 417. — 3) „Cumque audierit vocem tubae ad

collectam vocantis, statim egrediatur cellulam suam, de scripturis aliquid meditans

usque ad ostium conventiculi". Migne, Patr. latina, XXIII, col. 65. — 4) „Nun-
tianda hora operis Dei dies noctisque sit cura abbatis aut ipse nuntiare aut
tali sollicito fratri iniungat hanc curam, ut omnia horis competentibus com-

pleantur". Regula s. Benedicti, cap. 47.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXIX (1941) i



50 Hans Reinhardt

ganz am Anfange des Islam, als Mohammed mit seinen
Genossen, Abu Bakr und Omar, beriet, was als Zeichen zum
Gebet das geeignetste sei, genau dieselben Arten vorgeschlagen
wurden. Man entschied sich für den Rufer, aber zugleich
waren auch die anderen Möglichkeiten besprochen worden:
Klopfhölzer oder Trompeten zu benutzen, eine Fahne
aufzustecken und in der Nacht eine Lampe anzuzünden1). Dies
alles ist also offenbar christlicher Brauch gewesen. In Tunis
wurden sogar wie in den Kirchen des Westens Glocken geläutet2).
Ja, es wurden von den Minaretten Vigilien gesungen, und der
melodische Vortrag wurde von andern Türmen aufgenommen

und wiederholt, sodass

eine Art Wechselgesang

entstand, wie er
im christlichen Kultus
Sitte war3).

Auf einer
wahrscheinlich kleinasiati-
schenElfenbeinbüchse
aus Werden, die im
Victoria und Albert-
Museum zu London
aufbewahrt wird, ist
eine Kirche zu sehen,
die an denFlanken von
zwei schlanken
Rundtürmen eingefasstwird,

zweifellos sind es keine Glockenträger, und auch Cabrol und
Leclercq zaudern nicht, in ihnen eine Art von Minaretten zu
erblicken4). Da die meisten Arten des Zeichens zum Gebet, die
Mohammed und seine Genossen erwogen, auf christlichen
Ursprung zurückgeführt werden können, so scheint uns der Schluss
wohl erlaubt, dass auch die Minarette in der glockenlosen
östlichen Kirche vorhanden gewesen sein müssen. Ihre Zweizahl
auf der Büchse aus Werden deutet darauf, dass auch in der
christlichen Kirche Wechselgesänge nicht nur im Innern des

Gotteshauses, sondern auch von Turm zu Turm abgehalten
worden sind. Die Zweizahl der Türme von St. Gallen erklärt
sich offenbar aus diesem gleichen Bedürfnis.

») Encycl. des Islam III, S. 432. — a) Ibid, S. 434. — 3) Ibid., S. 395
und S. 434. — 4) Cabrol-Leclercq, II/l, col. 576 und 577.

S<£

ISw
^~

^
IIP

as ¦v»

Kirche mit zwei runden Minaretten. Auf einer
spätantiken Elfenbeinpyxis. London, Victoria

and Albert-Museum. Nach Cabrol-Leclercq.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 51

Wenn es auch die Christen gewesen sind, die den Moslim
das Vorbild für die Minarette geliefert haben, so haben sie
doch auch ihrerseits diese Artvon Bauten nicht erfunden. Genau
so, wie sie für die Kirchengebäude an die Anlagen der grossen
römischen Marktbasiliken angeknüpft haben, genau so haben sie
die Ruftürme einer anderen Gruppe der imperialen
Repräsentationskunst entlehnt, eben den kaiserlichen Triumphalsäulen,
die ja auch von den Einsiedlern gerne aufgesucht wurden.

Während wir genau wissen, wozu die antiken Basiliken
gedient haben, nämlich als Versammlungshallen für den Markt
und als Gerichtsstätte — das Tribunal, das in der halbrunden
Apsis sass, wurde später durch den gleichfalls Recht sprechenden
Bischof und seine Berater ersetzt, woher dieser Teil der Kirche
in Italien heute noch Tribuna heisst — so erfahren wir doch

gar nicht, welches die Funktion der Triumphalsäulen gewesen
ist. Das Band mit den Kriegstaten des Kaisers hätte sich ja
für einen Fries besser geeignet, und es ist im Gegenteil
seltsam, das3 es ausgerechnet an einer Säule emporgewunden
worden ist. Woher kam aber der Gedanke, solche hohe
Monumente zu errichten?

Die erste und älteste der Triumphalsäulen, die auf uns
gekommen ist, ist die des Trajan in Rom. Gewiss ist auch
sie nicht eine Erfindung ohne Vorstufe gewesen. Aber die
Archäologen, die sich mit ihr beschäftigt haben, pflegten sich
fast ausschliesslich nur für den Bildstreifen und seine Bedeutung
als historisches und künstlerisches Dokument zu interessieren;
für das, worauf es uns ankommt, lassen sie uns im Stich. Einzig
Wilhelm Froehner hat sich in seiner jetzt veralteten Publikation
der Trajanssäule, die er 1865 im Paris Napoleons III. herausgab,

auch diese Frage gestellt1). Er glaubte den Typus des

besteigbaren Monumentes vom Paneion in Alexandrien
herleiten zu können. Nach der Beschreibung des Strabo wTar

dieses: „eine künstliche Anhöhe von Kegelgestalt, eine Art
steinerner Hügel, ersteigbar durch einen Schneckenaufgang.
Von der Spitze aus kann man die ganze Stadt, die ihr zu
Füssen liegt, völlig überblicken"2). Es handelte sich also

keineswegs um eine Säule, sondern um ein kegelförmiges

') W. Froehner, La Colonne trajane, Paris 1865. — 2) «'Eon òè xal
üäveiov vipog n ZBtQOJtoirjvov, ovgoßiloeioeg, èpupegèç oyßq> nezgdoet, olà
Kofkiov vtyv avdßaaiv ëxov. ànò òè zijg xogviprjg èovw àmòelv òlry» vw>

nóXiv -bnoKeijnévriv a-önp navzaxó'&ev». Strabon, bei Froehner, S. 50.



52 Hans Reinhardt

?T<

U

:

W â

-J!> ¥¦¦
<»

Die Trajanssäule in Rom.
Nach einer Zeichnung des
Gillis van Valkenborch aus
dem Jahre 1590. Aus Egger,

Römische Veduten.

Säulenminaret in Isfahan
(Persien), mit einer Leuchte
über der heute fehlenden
Ausruferlaube. Aus A. U.
Pope, A Survey of Persian
Art. Oxford Univ. Pressl938.

Gebilde, an dem aussen in Spiralen ein Weg zum Gipfel
emporführte, also um ein Bauwerk, das unmittelbar an den
berühmten Minaret von Samarra mit seinem äusseren,
spiralförmigen Aufgang gemahnt. In Kairo selbst, der Nachfolgerin
Alexandriens als Hauptstadt von Aegypten, besteht ebenfalls
ein Minaret, das mit einer Schnecke endigt: dasjenige der
Moschee Ibn Tulun. Es scheint also, dass gleich wie der
Pharus, die Säulen und die Rundtürme der Christen auch
das Paneion von Alexandrien als Vorbild für die Ausgestaltung
der Minarette benutzt worden ist. Ihre Herkunft ist ja
überhaupt mannigfach: man nahm alles zur Vorlage, was sich
als geeignet zeigte. Die Vorstufe für die Trajanssäule ist aber
das Paneion von Alexandrien gewiss nicht.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 53

Hl

Rundturm im Klosterbezirk
vonGlendalough (Irland),
vermutlich aus dem 8.
Jahrhundert. Nach einer Post¬

karte.

Totenleuchte in Cellefrouin
bei Angoulême (Departement

de la Charente,
Westfrankreich), aus dem 12.
Jahrhundert. Photographie
des Monuments historiques.

Ehe man nach den Ursprüngen der Trajanssäule sucht,
scheint es uns fruchtbarer zu sein, erst einmal nach der
eigentlichen Zweckbestimmung dieses kaiserlichen Denkmals
zu fragen. Wie die Inschrift am Sockel selbst angibt, zeigt
der 40 Meter hohe Schaft die Höhe des Erdreichs an, das
für die Anlage des Trajansforums weggeschafft werden musste.
Dafür und als Träger der Statue des Imperators hätte zwar auch
eine gewöhnliche Säule genügt und einer inneren Treppeneinrichtung

hätte es nicht bedurft. Andererseits hatte das Monument
gewiss auch nicht bloss der Lustbarkeit einer weiten Rundsicht

zu dienen: dazu lag es, zum Unterschied der spätem
Marc Aurel-Säule, zu eng eingeschlossen zwischen den Hügeln
des Capitol, des Viminal und des Quirinal. Wie uns Cassius



54 Hans Reinhardt

Dio bezeugt, war im Sockel der Säule die Asche des Kaisers
beigesetzt1). Sie war also ein Grabdenkmal. Weshalb sollte
man aber dieses ersteigen können? Spätere Nachbildungen
der Säule scheinen uns darüber noch Aufschluss zu geben.
Nicht erst Napoleon I. hat mit seiner Säule auf der Place
Vendôme in Paris das Motiv des mit Reliefbändern
umwundenen Siegesdenkmals erneuert, schon die Architekten
des 17. und 18. Jahrhunderts haben es bei ihren grossen
Stadt-, Palast- und Kirchen-Konzeptionen gerne, meist sogar
in der Zweizahl, verwendet. So hat der französische
Baumeister Jean Marot in seinem unausgeführt gebliebenen Projekt

für das kurfürstlich-pfälzische Palais in Mannheim von
1670 zwei solche Säulen in den Brennpunkten des weiten,
querovalen Hofes vorgesehen2). Vor der Karl Borromäus-
Kirche in Wien hat Johann Bernhard Fischer von Erlach
1717 an Stelle von Türmen zwei Triumphalsäulen angebracht.
Interessant ist der obere Abschluss dieser Denkmäler. Der
zylinderförmige Aufsatz, der sich über der Deckplatte des

Kapitells erhebt, ist nicht kompakt wie im heutigen Zustande
der Trajanssäule und auch an der Colonne Vendôme, sondern
mit Öffnungen durchbrochen: er bildet eine Laterne. Diese
Architekten haben noch einen älteren Zustand der Trajanssäule

gekannt und noch gewusst, dass auch dort das zapfenartige

Gebilde, das einst die Statue des Kaisers trug und
heute als Sockel für die eines der Apostelfürsten dient,
ursprünglich eine Laterne war. Auf alten Zeichnungen aus
dem 16. und dem Anfang des 17. Jahrhunderts erkennt man
deutlich die Öffnungen in dem zylinderförmigen Aufsatz über
dem Kapitell3). Die Trajanssäule war also nichts anderes als

eine gewaltige, monumentale Totenleuchte4).

*) Dio Cassiüs, LXVIII, 16. — Karl Lehmann-Hartleben, Die Trajanssäule,

Berlin und Leipzig 1926, S. 4, glaubt, die Säule sei erst nachträglich
zum Grabmal bestimmt worden. Seine Argumente — ursprünglich sei auf der
Spitze ein Adler und nicht die Figur des Kaisers vorgesehen gewesen — scheinen
mir nicht genügend Gewicht zu besitzen und sogar eher das Gegenteil zu
beweisen. Der Adler als Seelenvogel des Kaisers spricht sogar noch deutlicher
für die Konzeption als Grabdenkmal als die Statue des Prinzeps. — 2) Stich von
Jean Marot in seiner „Architecture françoise", dem sog. „Grand Marot". —
3) H. Egger, Römische Veduten, Bd. II, Wien 1931, Taf. 45 und 46. - *) Die
mittelalterliche Kopie der Trajanssäule, die wesentlich verkleinerte Bernwardsäule

im Dom zu Hildesheim ist doch jedenfalls auch ein Lichterträger
gewesen. Sie trug die Osterkerze, die das Wiedererscheinen des Lichtes
ankündigte. Das schliesst nicht aus, dass an den übrigen Tagen des Jahres
darauf ein Kreuz stand, wie das neuerdings wahrscheinlich gemacht worden ist.



Von Minaretteu, Säulenheiligen und Totenleuchten 55

Durch die gewundenen Treppen musste man emporsteigen

können zum Warten des Lichtes, und die Verwendung
als Pharus schliesst nicht aus, dass auch Wächter von dort
oben aus das Gebiet der Foren überschauen konnten.

Das Aufstecken von Lichtern bei den Toten ist bei den
verschiedensten Völkern und Religionen bekannt. Es wurde
bei den Juden geübtJ) und ist uns namentlich aus der
katholischen Kirche vertraut: im Mittelalter vor allem spielte das

„Bezünden " nicht nur bei der Totenfeier selbst, sondern auch
bei den Anniversarien des Todestages und den gemeinsamen
Gedenkgottesdiensten eine uns heute kaum mehr vorstellbare
Rolle: die Bruderschaften, dann die Zünfte, verdankten zu
einem wesentlichen Teile diesem Totenkulte ihre Entstehung.
In den Türben, den Grabmoscheen der türkischen Sultane,
stehen dicke Kerzen neben den Särgen der Herrscher. Seltener
als dieses Lichterbrennen an bestimmten Tagen ist der Brauch,
auf dem Grabe selbst ständig eine Flamme zu unterhalten.
Wir kennen bei uns nur das Bezünden des Friedhofs durch
eine gemeinsame Totenleuchte: wir kommen später noch auf
diese zurück. Das Beleuchten eines einzelnen Grabes ist
jedenfalls auch im Orient bekannt gewesen. Als der grosse
Saladin starb, so weiss die Chronik von Reims zu erzählen,
da wurde er auf dem Friedhofe in Akkon neben seiner Mutter
bestattet, die dort auf das reichste begraben lag: über ihnen
erhob sich ein Türmchen, schön und gross : dort brannte Tag und
Nacht eine Lampe mit Olivenöl2). Solche Monument scheinen
aber auch schon in der römischen Kaiserzeit vorgekommen-
zu sein: Petronius, der unter Kaiser Nero lebte, schildert uns
in einer seiner Satiren eine Witwe aus Ephesus, die sich von
ihrem verstorbenen Gatten nicht trennen wollte, und deshalb
in seinem Grabmal Wohnung bezog. Bei der trauernden Witwe
im Grabdenkmal sass auch die treue Magd und fachte das

Licht, das im Monument brannte, jeweils, wenn es zu
verlöschen drohte, wieder an3). Was weiter dort geschah, gehört

') Vgl. J. A. Wensinck, Verhandlungen der Koninklyke Akademie van
Wetenschappen te Amsterdam, Afdeeling Letterkunde, Nieuwe Reeks 18, Nr. 1,
1917, S. 37 ff. Freundliche Mitteilung von Prof. Dr. Karl Meuli. — 2) „Adont
moru Sahaladin et fut enfouis en la cymetère Saint-Nicholai-d'Acre de
jouste sa mère qui moult ricement y fut ensevelie; et a sur eux une tournière
bièle et grand, où est nuit et jour une lampe pleine d'huile d'olive". Chronique
de Rains. — 3) „Assidebat aegrae (matronse in hypogaeum) fidissima ancilla...
et quotienscunque defecerat positum in monumento lumen, renovabat". Petronius,
Sat., ed. Bücheler-Heraeus 1922, III, 4. Auch diesen Hinweis verdanke ich
Herrn Prof. Dr. Karl Meuli.



56 Hans Reinhardt

nicht hierher. Interessant ist für uns, dass der Gebrauch der
Totenleuchte im römischen Reiche schon vor Trajan bezeugt
ist. Das Besondere an seinem Monument ist, dass es
ungewöhnlich monumentale Dimensionen angenommen hat.

Für die Wahl einer Säule als Feuerträger dürften
vielleicht gewisse Heiligtümer des Ostens massgeblich gewesen
sein1). Eine Säule wie diejenige des Sonnentempels von
Palmyra wird wohl nicht nur mit einem leuchtenden,
vergoldeten Kapitell gekrönt gewesen sein2), sondern vielleicht
nachts ein Feuer getragen haben. Mit dem Sonnenkulte des
Baal ist offenbar auch die Verehrung des Feuers verbunden
gewesen. Recht bedeutsam ist in diesem Zusammenhang das
seltsame turmartige Gehäuse, das von unserem Genfer Landsmann

Paul Collart im Vorhofe des Tempels von Baalbek
entdeckt und rekonstruiert worden ist8). Ein ganzes System
von Treppen, die den ungehinderten Durchzug grosser
Pilgerprozessionen erlaubten, führte auf die Höhe einer Plattform,
auf der zweifellos ein Feuer unterhalten wurde.

Wenn also die Minarette als Leuchttürme bezeichnet
werden, so kommt es gewiss nicht daher, weil sie der äusseren
Gestalt nach den Pharus von Alexandrien nachahmten, sondern
weil diese Türme ursprünglich wirklich selber Leuchten gewesen
sind. Sowohl aus Damaskus wie auch aus Fez in Algerien
ist es ja bezeugt, dass auf den Minaretten während der Nacht
die Gebetszeiten mit Lampen angezeigt wurden4).

Kehren wir mit den an den Minaretten gewonnenen
Erkenntnissen zu den Rundtürmen Irlands zurück, so scheint
sich uns keine Schwierigkeit zu bieten, in ihnen eine ganz
ähnliche Zweckbestimmung zu erkennen. Die Vermutungen,
die einst von Walter Scott geäussert worden sind, stellen sich
offensichtlich als zutreffend heraus. Wenn er freilich der Ansicht
war, als Leuchttürme wären sie nicht in Betracht gekommen,
da sie an unbrauchbaren Stellen lägen, so erweist er sich
darin als der Vertreter eines rationalistischen Zeitalters. Die
Lage der Türme musste ja gar keinem praktischen Zwecke

') In gewissen Heiligtümern standen auch zwei Säulen im Vorhofe, so

im Tempel von Jerusalem (1. Kön. 7, 13—22); es beisst aber nicht, dass sie

Feuerträger waren. — 2) Vgl. die schöne Schilderung Palmyras im hinter-
lassenen Schriftchen von Ernst Peühl, Ostgriechische Reisen, Basel 1940, S. 79.

— 3) Vortrag in der Historisch-antiquarischen Gesellschaft zu Basel im
Winter 1940/41. — 4) Encycl. des Islam, III, S. 392, 393 und 432.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 57

entsprechen, die Leuchte war rein symbolisch. Sie bedeutete
den Sieg des Lichtes über die Finsternis und breitete auch
in der Nacht einen zwar matten Schein über die heilige
Stätte aus. Auch der Grund, dass für einen Leuchtturm die
Schlitze oben am Turme zu klein und zu spärlich seien, gilt
beim sinnbildlichen Charakter des Lichtes nicht. Interessant
ist, dass die Öffnungen in mehreren Fällen genau den vier
Himmelsrichtungen entsprechen.

Dass die Türme der irischen Klöster wirklich Leuchten
waren, wird durch eine ihrer wichtigsten Niederlassungen
auf dem Festlande bestätigt, durch das Kloster Luxeuil.
Wiederum ist es der grosse Mabillon, der als hervorragender
Beobachter die Existenz eines solchen Turmes beim Eingang
der dortigen Kirche festgehalten hat. Auf der Rückkehr von
seiner Reise in die Schweiz und nach Süddeutschland fuhr
er über das Elsass und die Burgunderpforte nach Frankreich

zurück und berührte dabei die berühmte Gründung des

hl. Columban. „Bei der Haupttür der Kirche", so berichtet er
da, „erblickt man einen Leuchtturm, der dort Laterne genannt
wird. Ich habe einst einen ganz ähnlichen im Kloster Bonneval
bei Chartres gesehen. Er scheint den Zweck gehabt zu haben,
denen den Weg zu zeigen, die nachts zur Kirche zu kommen
pflegten1)". In seiner Deutung der Leuchte macht sich freilich
gewiss auch schon ein Beigeschmäcklein des kommenden
rationalistischen Zeitalters bemerkbar.

Wir erinnern uns daran, dass ja auch das Kloster St. Gallen
eine irische Gründung ist und zwar eigentlich eine Tochter
von Luxeuil. Von dort war der hl. Gallus als Begleiter des

hl. Columban ausgezogen, und als ihn sein Meister krank am
Bodensee zurücklassen musste, siedelte er sich im Tale der
Steinach an, wo später das Kloster entstand. Auch in den

folgenden Jahrhunderten brach der Zusammenhang St. Gallens
mit der grünen Insel, auf die sich durch seltsame Umstände
die klassische Bildung über die Zeit der Barbarei gerettet
hatte, obschon sie nie zum römischen Gebiet gehört hatte,
nicht ab. Mönche kamen von dort und brachten die bekannten
irischen Handschriften mit, die noch heute den besonderen
Ruhm der Stiftsbibliothek ausmachen.

*) „Luxovium. Cernitur prope majorem ecclesiae portam pharus, quam
laternam vocant, cujus omnino consimilem vidi aliquando in Bonaevallensi
monasterio apud Carnotas. Ei usui fuisse videtur, in gratiam eorum, qui noctu
ecclesiam frequentabant". Mabillon, Iter germanicum.



58 Hans Reinhardt

Sollte auch der karolingische Klosterplan aus dem irischen
Kreise stammen? Über seine Herkunft sind schon die
verschiedenartigsten Hypothesen in Umlauf gesetzt worden.
Diejenige, die in neuerer Zeit fast allgemein Anklang gefunden
hat, sieht im St. Galler Pergamentplan das Muster einer
Anlage, wie sie für die Klosterreform unter Kaiser Ludwig
dem Frommen durch den hl. Benedikt von Aniane festgelegt
worden sei. Vom Konzil zu Inden bei Aachen im Jahre 816
sei die Zeichnung über das Kloster Reichenau, das selbst
damals eine neue Kirche erhielt, nach St. Gallen gelangt.
Aber bei dieser Erklärung, die namentlich vom Wiener
Volkswirtschaftler A. Dopsch und neuerdings von Josef Hecht in
seinem Buche über die Kirchen im Gebiete des Bodensees
besonders eingehend begründet wurde, ist gewiss gegenüber
den Tatsachen die Phantasie etwas allzu reichlich beteiligt
gewesen1). Als die neuesten Ausgrabungen auf der Reichenau
das Ergebnis erbrachten, dass die dortige Kirche, die übrigens
im Jahre des Konzils von Inden schon fertig gestellt war,
eine ganz andere Gestalt besass, als diejenige des Klosterplans,
so war natürlich diese Hypothese bereits schwer erschüttert2).
Gänzlich zu Fall bringt sie die Prüfung der Schrift. Es ist
eigentlich unbegreiflich, dass die Hilfe der Paläographie bisher
noch von keinem Deuter des Klosterplans beigezogen worden
ist. Nach dem Urteil des besten Kenners unserer karolingischen
Klosterschreibstuben, Dr. Albert Bruckner, des Herausgebers
der „Scriptoria Helvetica medii aevi", ist die Form der Schrift
weder die des Klosters St. Gallen noch die des Klosters
Reichenau; sie ist fortgeschrittener als das bei beiden der
Fall ist und scheint in ihrem eleganten und flüssigen Duktus
nach dem Westen zu weisen. Sollte sie in Nordfrankreich oder

gar auf den britischen Inseln zu Hause sein? Von der
Nachforschung, wo im speziellen diese Schreibart zu lokalisieren
sei, erwarten wir die interessantesten Aufschlüsse3).

Solche Leuchttürme werden zwar nicht nur eine Sonder-

') A. Dopsch, Das Capitulare de Villis, die Brevium Exempla und der
Bauplan von St. Gallen. Vierteljahrsschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte
XIII, 1916, S. 44—70. — Josef Hecht, Die romanischen Kirchen des

Bodenseegebietes, Basel 1928, S. 27 und 89. — 2) Vgl. unsern Aufsatz über den
St. Galler Klosterplan im Bulletin Monumental 1937, S. 2, Anm. 2. — 3) Herr
Dr. A. Bruckner hat sich freundlich bereit erklärt, für die von mir geplante
Neuausgabe des Planes von St. Gallen die genaue paläographische Untersuchung
zu übernehmen.



Von Miuaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 59

•
erscheinung in den Klöstern der irischen Mönche gewesen
sein, sondern wir haben Grund anzunehmen, dass sie auch
sonst zu den frühen Mönchsiedlungen gehört haben. Einen
besonders interessanten Bericht überliefert uns Gregor von
Tours aus der Stadt Poitiers. Als der erst neuerdings und
zwar katholisch getaufte Chlodwig gegen den arianischen
Westgotenkönig Alarich II. zog, da kam er auch vor Poitiers.
Er schlug vor den Mauern sein Lager auf, und als er nachts
vor sein Zelt trat, da leuchtete ihm der brennende Pharus,
der im Hilariuskloster emporragte, entgegen. Das erschien
ihm wie ein Zeichen des hl. Hilarius, der einst die Arianer
so eifrig bekämpft hatte, dass er ihm auch jetzt mit seinem
Lichte im Kampfe gegen das Heer der Ketzer helfen wolle1).
Der hl. Hilarius, der um 300 in Poitiers geboren wurde und
dort 367 oder 368 als Bischof starb, hatte die engsten
Beziehungen mit dem Orient besessen. Nicht nur stand er in
persönlichem Verkehr mit den Vertretern der Orthodoxie in
der Ostkirche, sondern weilte sogar selbst im Jahre 356 einige
Zeit in Phrygien im Exil, als Kaiser Constantius die Orthodoxen

verbannte und den Arianern Recht gab. Diese
Verbindungen mit dem Osten mochten in seinem Kloster auch
noch fernerhin andauern, da ja bis zum Einbruch des Islam
der Zusammenhang mit dem Orient nie abgerissen war. Das
Hin und Her zwischen Gallien und dem Osten war auch nach
dem Untergang des weströmischen Reiches noch während
200 Jahren ausserordentlich lebhaft gewesen. Die syrischen
Kauf leute bildeten in den grossen Städten, in Vienne, Lyon,
Bordeaux und Orléans, ganze Kolonien, und in Paris war es

den Syrern sogar gelungen, das Kapitel von Notre Dame zum
Teil zu kaufen, zum Teil zu verdrängen und einen der Ihrigen,
Euseb, zum Bischof zu machen2). Andererseits vernahm
der berühmte Säulenheilige Symeon in den Bergen hinter
Antiochien durch die syrischen Händler, es lebe in Paris eine

heilige Genovefa, und er liess sie durch die wiederum dorthin
zurückfahrenden Leute grüssen3).

') „Veniente autem regi (Chlodovecho) apud Pictavus, dum in tenturiis
commoraret, pharus ignea de basileca sancti Hilarii egressa, visa est ei tamquam
super advenire, scilicet ut lumine beati confessons adiutus Hilarii liberius here-
ticas acies, contra quae saepe isdem sacerdos pro fide conflixerat, debellaret".
Greg. Tur., Hist. Frane, II, 27. —2) Über die Kolonie von Orléans : Greg. Tur., Hist.
Franc, Vili, 1. — Über die Umtriebe der Syrer und die Erhebung des Euseb
zum Erzbischof in Paris : Ibid., X, 26. —3) „Fuit quidam sanctus in partibus Orientis



60 Hans Reinhardt

•
Es ist interessant, dass gerade in der Umgebung von

Poitiers und weiterhin gegen Aquitanien die berühmten,
hohen „Lanternes des Morts" stehen, deren bedeutendste
diejenigen von Fénioux und Cellefrouin sind1). In ihnen
scheint der Pharus von Saint-Hilaire in Poitiers weiter zu
leben. Immerhin darf man nicht vergessen, dass schon zu
heidnischer Zeit in Gallien seltsame Türme gestanden haben,
die sogenannten „Piles romaines" oder „Fana", Heiligtümer,
die wahrscheinlich auch Leuchten gewesen sind2). Und dann
kommen oder kamen ja auch in andern Gegenden Frankreichs
auf den Friedhöfen Totenleuchten vor; aber im allgemeinen
haben sie nicht mehr diese monumentalen Ausmasse besessen.

Höchst bedeutsam ist freilich die grosse Totenleuchte
von Charlieu in Burgund, die uns vom Abte von Cluny,
Petrus Venerabilis, beschrieben wird. „In Charlieu," so

berichtet er, „steht in der Mitte des Friedhofs ein steinernes
Bauwerk, auf dem sich zu oberst der Platz für eine Lampe
befindet. Diese erleuchtet jeweilen die Nacht hindurch jenen
geweihten Ort mit ihrem Scheine aus Ehrfurcht vor den

Gläubigen, die dort ruhen. Es sind Stufen vorhanden, mittels
derer man hinaufsteigen kann, und oben ist genügend Raum,
dass zwei oder drei Leute dort stehen oder sitzen können"3).
Die Leuchte von Charlieu war also noch immer ein stattliches
Monument mit einem Treppenaufgang wie die Trajanssäule
und die Minarette der Moslim.

Sonst hat sich das Ausmass und die Bedeutung der
Totenleuchten gegenüber den früheren Feuertürmen reduziert:
sie erhellen nicht mehr einen ganzen heiligen Bezirk, die

valde contemptor seculi nomine Simeon in Siria Cilicie eminus ab Anthiocia
constitutus in columna annis fere quadraginta. Quem aiunt sedole negotiatores
euntes ac redeuntes de Genovefa interrogasse, quam etiam veneratione profusa
salutasse et, ut eum in orationibus suis memorem haberet, proposuisse ferunt".
Vita Genevefae virg. Parisiensis, 27. Scriptores rerum Merovingicarum III, S. 226.

— ') Über die Lanternes des Morts vgl. namentlich Viollet-le-Duc, Diet,
rais, de l'architecture française Bd. 6, S. 154—161, und Robert de Lasteyrie,
L'Architecture religieuse en France à l'époque romane, 2. Aufl., Paris 1929,
S. 720/723. - 2) Cabrol-Leclercq, XIV/1, col. 1057—1062. — 3) „Apud Carum

Locum... obtinet medium coemeterii locum structura quedam lapidea, habens

in summitate sui quantitatem unius lampadis capacem, que ob reverentiam
fidelium ibi quiescentium totis noctibus fulgore suo locum illum sacratum illustrât.
Sunt et gradus per quos illuc ascenditur, supraque spatium duobus vel tribus
ad standum vel sedendum hominibus sufficiens ...". Petrus Venerabilis, De

miraculis, II, 27. Migne, Patr. lat., CLXXXIX, col. 942—943.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 61

Wohn- und Gebetsstätten der Lebenden, sondern nur noch
den der Toten, die vorangegangen1). Es sind mehr oder
weniger geschmückte steinerne Gehäuse, die sich in der Mitte
des Begräbnisplatzes erheben. Die Tatsache, dass sie stets

aus Stein sind, zeugt noch davon, dass es einst grössere und
bedeutendere Monumente gewesen sind.

In Basel zum Beispiel ist eine solche Leuchte im grossen
Garten des Münsterkreuzganges gewesen. Die Lage eines Grabes
wird im Gräberbuch und im Liber Vitae bestimmt als
befindlich: „im Wasen by derAmpelen gegen den mitlen Crütz-

gang" oder „in cespite ambitus juxta et in pede luminis"2).
Ein recht ansehnliches Licht stand neben dem Chor der Kirche
des Klingentalklosters im Kleinen Basel: sie ist auf dem
berühmten Stadtplan des Matthäus Merian deutlich zu erkennen3).
In Deutschland waren die Totenleuchten kaum bekannt,
dagegen waren sie im Noricum, in Oesterreich und Bayern,
ganz geläufig4). Einige recht interessante Beispiele besitzt
auch noch die Schweiz. Zwei Lichterhäuslein im Beinhause

von Stans und eines in demjenigen von Zug stehen zwar nicht
mehr frei auf dem Gottesacker, sondern sind im Innern der
Kapelle an die Mauer gelehnt5). Nicht uninteressant ist ihr
oberer Abschluss: die eigentliche Lampe zeigt die Gestalt
eines gewöhnlichen Häusleins mit einem Satteldach, als würde
es sich um eines der Hüttlein handeln, die wohl einst auf
den kaiserlichen Triumphalsäulen für die Einsiedler
aufgeschlagen waren. Auf dem heute nicht mehr benutzten
Friedhofe neben der Kirche von Flums bei Wallenstadt endlich
steht noch ein allerdings spätes Beispiel einer sehr schlichten

*) Dass eine Leuchte einen ganzen, besonders geweihten Sitz erhellt,
lebt noch weiter in Saudi-Arabien: Wenn der Herrscher in seiner Residenz

Riadh anwesend ist, so wird die Nacht über auf dem höchsten Punkte des

Schlosses ein Feuer angezündet (Atlantis 1930, S. 524). Für den Orientalen
ist der Königspalast seit uralter Zeit ein heiliger Bezirk. Auch in Byzanz hiess

das ausgedehnte Schloss an der Spitze der Stadt das heilige Palais. — 2)

Baugeschichte des Basler Münsters von Karl Stehlin, Basel 1895, S. 287. —¦

3) Vgl. auch Rudolf Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, Bd. H/2,
S. 769. — 4) Vgl. Mitt. der k. k. Centralkommission, VI, S. 216 (Oedenburg),

VII, S. 317 (Oesterreich), VIII, S. 82 (Voigtsberg in Steiermark). Freundliche

Mitteilung von Herrn Dr. C. H. Baer. — 5) R. Dürrer, Kunstdenkmäler von
Unterwaiden. S. 820—821, Abb. 522 und 523. — Linus Birchler,
Kunstdenkmäler von Zug, II, S. 123, Abb. 66 und 69.



62 Hans Reinhardt

Leuchte von 1768; was ihr aber einen besonderen Reiz verleiht,
das ist, dass sie noch immer frei inmitten der Gräber steht1).

Mit der Reformation und mit dem Eindringen des

Rationalismus auch in die katholische Kirche sind diese oft
schlichten Denkmäler in Abgang geraten. Dank ihrer
uralten Geschichte und ihrem schönen Sinne als Gedächtnis
der Lebenden an die Toten würden sie aber wohl verdienen,
gehütet und gepflegt zu werden.

Wir sind am Ende unserer weiten Wanderung angelangt
und fassen zusammen:

1. Es ist höchst wahrscheinlich, dass die altchristliche
Kirche des Ostens, welche die Glocken nicht kannte, schon
Ruftürme, Minarette, gebrauchte. Sie übernahm dafür den

Bautypus der ersteigbaren Feuersäule.

2. Die Moslim knüpften, wie in so vielem, an einen
christlichen Brauch an, wenn auch sie den Rufer an die

ersteigbaren Türme übernahmen. Diese bezeichneten sie noch
immer als Feuertürme, Manara. Das Zeichen zum Gebete
wurde in der Nacht zuweilen tatsächlich durch eine Flamme
gegeben. Gleich wie bei den Christen wohnten auf den
Türmen auch bei ihnen Asketen, die dem Himmel näher
sein wollten. Diesen Wunsch sieht auch der Mönch Günther
von Pairis am Anfange des 13. Jahrhunderts als die
Vorstellung dieser Einsiedler an, wenn er von den Säulenheiligen
in Konstantinopel schreibt: „sie fliehen die irdische Wohnung
und haben, da sie den Himmel noch nicht erreichen können,
sich gewissermassen in der Mitte zwischen beiden eine einsame
Klause geschaffen"2). Nach dem Vorbild der christlichen
Kirche wurden auch von den Mueddins Vigilien und Litaneien
von Turm zu Turm gesungen.

3. Offenbar zum Wechselgesang besitzt die Kirche, die
auf der Werdener Elfenbeinbüchse dargestellt ist, zwei solcher
schlanker Rundtürme, und auch in St. Gallen sind dem
Plane nach zwei Türme vorgesehen gewesen. Die Mönche,
welche dort oben die Nacht hindurch ihre Vigilien sangen,
übten zugleich auch die Funktion von Wächtern aus. Sie

*) Hans Reinhardt, Totenleuchten. Schweizer Volkskunde. Korrespondenzblatt

der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde 1940, S. 65—69

— 2) Vgl. oben S. 47, Anmerkung 2.



Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten 63

mussten alles überblicken und überwachen, wie es auf dem
Plane von St. Gallen heisst. Zwei bis drei Leute konnten sich
noch auf der Leuchte von Charlieu aufhalten. So waren denn
auch nicht nur die Klausen einzelner Einsiedler auf den
Türmen eingerichtet, sondern es haben für die Mönche, die
dort oben ihrem Dienst oblagen, kleine Heiligtümer bestanden :

in St. Gallen die Altäre der schützenden Erzengel Michael
und Gabriel1).

4. Diese Ruf-, Feuer- und Wachttürme wurden zusammen
mit dem Mönchsturm in den Westen übertragen. Dort ist
aber, zum mindesten in Gallien, seit dem 5. Jahrhundert zum
Gottesdienst mit Glocken geläutet worden.

5. Vielleicht eben deshalb, weil man sich für das kirchliche
Leben der Glocken bediente, verengerte sich der Gebrauch
der Rundtürme auf den Totenkult. Die Leuchte von Charlieu
scheint in der Tat eine Zwischenstufe vom Minaret zum
Totenlicht zu bilden. Die Flamme ist nicht mehr das Symbol
des Lichtes, das im heiligen Bezirke gehütet wird, sondern
dient nur noch, wie Petrus Venerabilis bezeugt, dem Gedächtnis
der Toten, als Wachtfeuer auf dem Friedhof. Es handelt
sich also um eine Rückkehr zu Vorstellungen, die auch in
anderen Religionen bestehen und die namentlich auch im
alten Gallien geläufig waren. Die Entwicklung der schlanken
runden Türme war ja einst von den Totenleuchten, vom
Typus der Trajanssäule, ausgegangen.

') Im grossen Neubau der Kirche von Cluny, den der Abt Hugo, der
Heilige, in den Jahren 1084 bis 1095 unternahm, stand der Michaelsaltar in
einem Kapellchen, unmittelbar über dem Hauptportal; der Gabrielsaltar aber
befand sich in einem Gemache ganz oben im Treppenturm, der sich an den

südlichen Querschiffarm lehnt.


	Von Minaretten, Säulenheiligen und Totenleuchten

