
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 38 (1940)

Artikel: Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns

Autor: Fry, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


140

Die Votivtafeln
der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns.

Von Dr. Karl Fry, Truns.

Im Rahmen der Inventarisierung derVotive1) der Schweiz
durch die Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde
übernahm der Verfasser mit H. H. P. Notker Curti in Disentis die
Bestandesaufnahme für den Kanton Graubünden. Die
Weitläufigkeit und die Verkehrsverhältnisse des „Landes der 150
Täler" bedingte eine Arbeitsteilung in der Weise, dass jeder
der beiden Beauftragten einen Teil des Kantons bereiste.
Verfasser übernahm mit Herrn Conradin Tomaschett, Truns,
als Amateurphotographen die Kreise Gruob (Ilanz), Lugnez
(ohne Vais), Rhäzüns, Domleschg, dann teilweise die Kreise
Disentis, Oberhalbstein und Münstertal, schliesslich Mastrils
und Tarasp-Fontana. Wir konnten an 32 verschiedenen Orten
unsere Funde auf 288 Fragebogen und in 322 Lichtbildern
festhalten. Von diesen Aufnahmen entfallen nicht weniger als
168 Fragebogen und 170 Photos auf den Wallfahrtsort Maria
Licht bei Truns. Maria Licht hat somit allein bedeutend mehr
Votive als alle andern von uns besuchten Orte zusammen'
genommen. Es dürfte sich schon aus diesem Grunde
rechtfertigen, im folgenden dieses nun der Forschung zugängliche
Material näher zu beleuchten. Es handelt sich wohl um das

grösste und lückenloseste Material an einem Orte in der Schweiz.
Wir begnügen uns in unserer Arbeit, in grossen Zügen
anzudeuten, in welcher Weise das Untersuchungsmaterial
ausgewertet werden könnte.

1. Die Wallfahrtskirche Maria Licht.
Wir beabsichtigen nicht, hier die Geschichte der

Wallfahrtskirche Maria Licht zu schreiben. Die Schweizerische
Gesellschaft für Volkskunde geht eben daran, die Wallfahrtsorte

der Schweiz ähnlich wie die Votive in knapper Form zu
erfassen. Der Schlußstrich unter diese Aufnahme wird dann

') Wir bezeichnen damit sowohl Votivtafeln, wie auch alle anderen

Votivgaben.



Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns 141

wohl eine zusammenhängende Darstellung der einzelnen
Wallfahrtsorte sein. Wir möchten uns daher hier auf wenige
Angaben beschränken, die zur Einreihung der Votive unerläss-
lich sind.

Die Muttergotteskirche auf dem Marienberg bei Truns
wurde 1663/64 erbaut, an Stelle einer älteren Sebastianskapelle,
die ein paar Hundert Meter weiter oben im Hofe Acladira
stand. Warum bei der Erneuerung der baufällig gewordenen
Sebastianskapelle das Patrozinium gewechselt wurde, steht
nicht eindeutig fest. Vielleicht wollte die Pfarrei das vor
einigen Menschenaltern zugunsten von St. Anna aufgegebene
Marienpatrozinium *) wieder zu Ehren ziehen, oder es gab
einfach, was wahrscheinlicher ist, die ausgesprochene
Marienverehrung des Hochbarock dabei den Ausschlag. Eine nächtliche

Lichterscheinung beim Bau der Kapelle war der Anlass,
dass das neue Heiligtum bald den Namen „Maria zum Licht"
annahm2). Der wunderbare Vorfall hess den Crest de Nossadunna

rasch eine immer wachsende Anziehungskraft in die
Weite ausstrahlen3). Nicht ganz 20 Jahre nach der Erbauung
der Kapelle wurde in einer architektonisch überaus
glücklichen Lösung die capella zu einer ecclesia B. V. M. (1681/83)
erweitert. An der nördlichen Verbindungsstelle zwischen
Kapelle und Schiff erhob sich nun ein stolzer Turm himmelan,

und das neue Gotteshaus wurde durch reichen Stuck und

') s. Fry, Neues zur St. Annakapelle, im Bündner Monatsblatt 1933,
H. 11. — 2) Der Name taucht zum erstenmal auf in einem Wallfahrtslied aus
dem Jahre 1685. Auf den Votivtafeln erscheint es zuerst 1697, um von dort
an ständig zu bleiben. Bezeichnend ist, dass 1673 bereits Augenleidende zur
Mutter auf Acladira ihre Zuflucht nehmen, ohne dass die Jungfrau jedoch
auf der Votivtafel mit dem Titel zum Licht bezeichnet würde. Auf den

früheren Tafeln ist die Rede von der Mutter Gottes schlechthin, oder von

„U. L. Frau von Truns". 1677 wallfahrt ein Pilger zur „gnadenreichen Kapelle
der unbefleckten Jungfrau Maria in Truns". Irrig ist die in der Literatur
auftretende Behauptung, der Name „Maria zum Licht" sei infolge der Lawinengefahr

1720, bei der die Kirche mit Schnee gefüllt wurde, ohne dass das ewige
Licht erloschen wäre, entstanden. — Der Marientitel zum Licht ist übrigens
in Italien, Frankreich und selbst in Brasilien belegt. — 3) Das Aufblühen des

Wallfahrtsortes ist durch die Lichterscheinung allein nicht erklärlich. Denn
kurz darauf soll auch im nahen Cartatscha heim Bau der Kapelle ein Licht
gesehen worden sein, ohne dass sich dort eine Wallfahrt gebildet hätte. Solche

Lichterscheinungen sind überhaupt nicht selten, namentlich in dieser Zeit.
Entscheidend für die Wallfahrt war vielmehr die zentrale Lage des Ortes und

vor allem ihre Förderung durch die Disentiser Benediktiner.



142 Karl Fry

einen doppelten Gemäldezyklus aus dem Leben Mariens kunstreich

geschmückt (1683/90). 1685 wurde bei der Kirche ein
neues Pfrundhaus gebaut, das noch heute völlig unversehrt
steht, ein Beweis für die Widerstandskraft einer soliden
Holzkonstruktion. Die Vergrösserung der Kapelle war durch den

gleich nach dem Bau einsetzenden Pilgerzustrom notwendig
geworden, und dieser seinerseits war in Fluss gekommen
besonders seitdem die Benediktiner von Disentis die Pastoration
auf dem Marienberg übernommen (1679) und im ersten
Wallfahrtspater, P. Karl Decurtins, einen überaus energischen und
zielbewussten Kustos gestellt hatten, der die Wallfahrt während
33 Jahren betreute und zur Blüte brachte.

Zur Baugeschichte der Kirche, zur Verbreitung und zum
Einzugsgebiet der Wallfahrt leisten nun die Votivtafeln
aufschlussreiche Beiträge, dies umsomehr, als in Maria Licht kein
Mirakelbuch existiert *).

2. Die Votivtafeln in Maria Licht.
Die oben angeführten 170 photographischen Aufnahmen

in Maria Licht umfassen über 200 Votive, von denen bis auf
2 Arme, 2 Beine, 1 Hand und 1 Kopf, die aus Holz
geschnitzt sind, und 2 in Laubsägearbeit, alle gemalte Tafeln
sind. Neben den 68 zumeist wertlosen Bildern aus neuester
Zeit besitzt die Wallfahrtskirche heute noch nicht weniger
als 152 alte Tafeln, von denen die älteste auf das Jahr
des Kapellenbaues (1664) zurückgeht2). Wir sagen heute
noch. Denn die Votivtafeln haben auch in Maria Licht die

traurige Geschichte der Votive überhaupt mitgemacht. Als
wir daran gingen, sie zu sammeln und zu sichten, hingen
wohl nicht mehr als höchstens 3/4 des heutigen Bestandes
noch in der Kirche. Der Rest lag im Pfarrhaus zerstreut.
Einige Tafeln waren an die Wände von Rumpelkammern
genagelt, andere lagen auf dem Estrich in offenen Kisten
unter allem möglichen Plunder. Mäuse und Ratten, Vögel
und Katzen hatten in den zusammengerollten Leinwandbündeln

') P. Karl Decortins (f 1712) soll ein Wunderverzeichnis angelegt
haben (bis zum Jahre 1711 reichend), das aber nie gedruckt wurde und heute
verschollen ist. Es dürfte in der Hauptsache die auf den Votivtafeln registrierten
Wunder enthalten haben. — 3) Man bedenke dabei, dass ein Wallfahrtsort von
der Bedeutung von Mariastein die älteste Votivtafel erst 1675 aufweist (Basler
Volksbl. 1940, 4. Mai).



Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns 143

geschabt und genistet. Selbst die Tafeln, die noch in der
Kirche hingen, waren zum Teil barbarisch mit grossen Nägeln
durch die Rahmen oder durch die Leinwand an die Mauer
geschlagen, vom Mauerkalk, vom Staub, vom Einfluss des

Temperaturwechsels arg beschädigt. An sehr vielen fehlten
die Rahmen ganz oder teilweise. Viele Tafeln — und wohl
nicht die unschönsten! — sind noch in jüngster Zeit, wie
uns glaubwürdig versichert wird, verschenkt oder verschleudert

worden *).

Wir standen nun vor der Frage, wie das immerhin noch
Vorhandene vor gänzlichem Verfall geschützt werden konnte.
Einige Reste konnten wir nur wegwerfen, da kaum noch
einige Farbschuppen übrig geblieben waren. Andere, die noch
als Tafeln identifiziert werden konnten, hatten Löcher und
Risse, die Farbe war weithin abgebröckelt, die Leinwand
brüchig geworden. Zunächst mussten wir an die Konservierung

der erhaltungsfähigen und erhaltungswerten Tafeln
denken. Es konnte sich bei den nur bruchstückweise erhaltenen

aus historischen Gründen leider eben nur mehr um
eine Konservierung, nicht um eine eigentliche Renovation
handeln. Für uns aber hatten auch Bruchstücke einer
dargestellten Szene, ein Kopf, Teile eines Kleides, eines Bettes,
einer Landschaft, eines Muttergottesbildes, aus denen man
das Original mühsam rekonstruieren muss, ihren Wert. Es
musste in solchen Fällen verhütet werden, dass die Leinwand
weiter riss und die Farbe abbröckelte. Das Vorhandene musste
fixiert werden. Tafeln, die eindeutige Ergänzungen zuliessen,
sowohl in der Zeichnung wie in der Tönung, wurden fach-
gemäss renoviert, was mit Rücksicht auf ihre Aufstellung in
der Kirche begründet und auch historisch unbedenklich war2).
Ferner liessen wir alle Tafeln, die ursprünglich gerahmt
gewesen, mit neuen Rahmen versehen, die im Stil der alten
schwarz gestrichen wurden. Einigen wenigen gab Stöckli einen
zur Tönung des Bildes passenden grau - melierten Rahmen.
Weiter isolierten wir die Kirchenmauern, an denen die Tafeln
zu hängen hatten, mit Xylothinplatten, um die Einwirkung

*) So stammt eine im Besitze des H. H. Pfarrers Beer von Ruis befindliche

Tafel aus dem Jahre 1702 unzweifelhaft aus M. L. und kam durch einen
ehemals in Truns wirkenden Geistlichen in den heutigen Besitz. — 2) Einige
auf diese Weise von Kunstmaler Stöckli in Stans renovierte Tafeln, die sehr
defekt waren, wirken nun fein und doch ganz zeitgenössisch.



144 Karl Fry

der Aussentemperatur und den Kalkstaub der Mauer fernzuhalten.

Schliesslich gruppierten wir die Tafeln neu. Leider
war aus praktischen Gründen eine chronologische Anordnung,
die zu Studienzwecken erwünscht gewesen, nicht möglich.
Die Aufstellung geschah im Kirchenschiff rechts und links
an der Kirchenmauer, in je einer symmetrischen Reihe, wobei
darauf geschaut wurde, dass die unterste Kante soweit wie

möglich eben verlief, während die oberste mit einer Schlussleiste

abgedeckt wurde.
Bei dieser Gelegenheit wurden alle neueren Bilder hinten

in der Kirche an der Mauer zusammengestellt, wo sie nicht
mehr stören, während sie früher wahllos zwischen, über und
unter den alten Tafeln zerstreut hingen.

Die ganze Sammlung, wie sie sich heute in Maria Licht
präsentiert, umfasst 152 (alte) Tafeln, von denen 6 Doppeltafeln
sind (2 dreifache, 2 vierfache und 2 sechsfache Tafeln). Von
diesen sind 33 Stück renoviert. Für die Renovation, bezw. Konservierung

der andern alten Tafeln fehlten uns bisher die Mittel.
Was die technische Seite der alten Tafeln betrifft, sind

37 Tafeln auf Holz gemalt, davon 20 Ölbilder direkt auf Holz,
16 Aquarelle auf Papier mit einer Holzunterlage und 1 Aquarell
auf Papier mit Leinwandun terlage; alle übrigen sind Ölbilder
auf Leinwand. Die älteste Tafel (1664, Nr. 1) ist Öl auf Holz.
Auf Holz sind überhaupt einige der ältesten und schönsten

Tafeln, die wahrscheinlich alle vom gleichen Künstler gemalt
sind1). Das erste Aquarell datiert von 167 und ist auf
Papier mit Leinwandunterlage gemalt2). 1673 findet sich
das erste auf Leinwand gemalte Ölbild; einige Jahrzehnte
stehen Holz und Leinwand friedlich nebeneinander, dann
verdrängt die Leinwand das Holz, bis dieses anfangs des 19.

Jahrhunderts wieder auftritt, sei es als Unterlage für die auf
Papier gemalten Aquarelle, sei es für Ölbilder. Mit 1836 geht
die alte Tradition der lokalbetonten Tafeln zu Ende, und es

beginnt, nach einer Pause von rund 50 Jahren, aus denen

überhaupt nichts mehr vorhanden ist, die Zeit der wertlosen
Fabrikware. Manche alte Tafeln sind in der Ausführung so

fein in Zeichnung und Farbengebung, in Spiel von Licht und
Schatten, dass sie wahren Künstlern zugeschrieben werden

') Vgl. unsere Nr. 2, 3; auf Nr. 2 erscheint in der linken Ecke oben

die Wallfahrtskapelle. — 2) Die letzte Ziffer der Jahrzahl ist leider nicht
mehr festzustellen.



Schweiz. Archiv fürVolkskunde Band XXXVIII (1940/1) Heft 3.

Archives suisses des Trad, popul. Vol. XXXVIII (1940/1) Cah. 3.

*

' -v

¦/i

r-

SiointRrv» VON CAPOUU PER. oAT1A RECEVTQ ANMOJOO*
JACIjrri tU drXumn^, Ujng, tl „|,,„ iU, j^j

Nr. 1 Nr. 2

-m-ma»tept EK

ABC.

r
\

&ÙL
afeusfe

m tz.JK,Xi
siiwaCTfc

Xr. 3 Nr. 4





Schweiz. Archiv fürVolkskunde Band XXXVIII (1940/1) Heft 3.

Archives suisses des Trad, popul. Vol. XXXVIII (1940/1) Cah. 3.

4T

/ \m

/k

»I
WO TO

*

Nr. 5 Nr/6

Y?

k »»fl» »SM U«H ABU* »Mn Ol «.AFOM'i

L »5

Xr. 7 Nr. 8





**

n.«Si ritiW (inc. i,.i
nur.Uli;. UliIff

ant
KMCUM

* i fr t^fl
1

'1
»L j

#

¦ ^

¦ ni!
^H

Gretto. Capruri"\iorA\olHàa.-i hapa.üm Covutliûh tjatt «inscurì s<Am

tvWi am litj<j«n aiW <S«wit /ia ^ank «xìamJt, Afe bas jit mi mtAui tencr

ijf ïmaknJjHr tlpj fardjjen t'ùmn&ii.'cyàia Ü «ai«! rio/wl/Doima mVteirwm
Wter Jot flavi l/ì astino uan aUin. <n>tÌM«en «iWtcef vooricn .t^cl*^7^ ìW^Vtotóf^-C^ u«i W^cWVw.àtóioSc^.

> CQ
i-i n
a —
& 3
<' c_
7
US

S"

CO Y
5_ h
Y o
- <
& s
<7>

•J.

<
r-3 O

po K
a. IT.

¦çj g
o

—5 CL
S o
f' K
Y
oi—'

po

H x
M x
X X
< Y
— i—i
M h-1
1—i ^H

.—
^_ —'
(C Ci
hi- rf-
5 J5
h* 1—»

O K
pa (B
tr" SU

Ü3 ÜS

Nr. U Nr. 10





Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns 145

müssen und sich unschwer von der einfachen Volkskunst, zu
der der Grossteil der Tafeln gehört, in die Sphäre eigentlicher

Kunstwerke reihen liessen. Dabei sind die besten

gleichwertigen Tafeln ganz offensichtlich dem gleichen
Künstler zuzusprechen. Einzelne Tafeln weisen eine vortreffliche
Miniaturmalerei auf, die auf tüchtiges Können schhessen lässt1).
Immer sind die alten Tafeln durch ihr Lokalkolorit bedeutsam.

Selbst wenn es sich um Kopien alter klassischer Bilder
handelt, ist die Veranlassung des Votivs irgendwie in Schrift
oder Darstellung verzeichnet2).

Unter den 68 Bildern und Bildchen der neuesten Zeit
figurieren einzelne ordentliche Druckreproduktionen klassischer
Bilder grosser Meister (Murillo, Raffael, Velasquez u. a.). Eine
interessante Wachsmadonna mit Gold- und Silberfadenstickerei
ist leider bei der photographischen Aufnahme zerbrochen.
Aus neuester Zeit datieren neben ein paar handgemalten
Ölbildern (auf Leinwand und Karton) 3 vom Rabiuser
Schnitzler Tumaisch Deplazes in Arvenholz geschnitzte und
mit Aquarell bezw. Öl bemalte Tafeln, die auf die alte
Tradition zurückzugreifen suchen. Erwähnt seien auch noch
aus ganz neuer Zeit 2 Votive in Laubsägearbeit und 2 in
Bleiverglasung an zwei Kirchenfenstern. Im übrigen zeigen
die Aufnahmen der neuesten Votive in Maria Licht den
völligen Verlust des Verständnisses für Votive im alten Sinn8).

Aufschlussreich ist die Tatsache, dass weitaus die Mehrzahl

der Votive in Maria Licht sich auf die ersten 100 Jahre
nach der Erbauung der Kapelle erstreckten und namentlich
auf die drei ersten Dezennien des 18. Jh.4). Nach der Mitte
des 18. Jh. finden sich nur mehr 24 Tafeln vor und etwa 26

*) Wir haben die typischsten und schönsten leider nicht reproduzieren
können ; vgl. immerhin Nr. 4, 5. —¦ s) Die Cranachsche Madonna von Innsbruck
zeigt neben der Inschrift, die den Ursprung der Tafel beschreibt, die beiden Stifter
in prächtigen Kostümen. Die Kopie ist übrigens von einem ausgezeichneten
Künstler gemacht (1673). — 3) Nicht nur fehlen zumeist die Inschriften völlig,
aus denen auf Herkunft und Veranlassung der Weihegabe geschlossen werden

könnte, es sind auch sinnlose Sachen darunter, wie kleinere und grössere
Andachtsbildchen und Bilder irgendeiner Madonna, ja der hl. Theresia vom Kinde
Jesu, des sei. Nikiaus von Flüe usw., die mit dem Gnadenort in gar keiner
Verbindung stehen. — 4) Aus der Zeit von 1664—1700 sind noch etwa 38,
1700—1750 etwa 60 Tafeln vorhanden. Da nicht alle Tafeln datiert sind, sind
sie nicht mit absoluter Sicherheit einzureihen, und die Zahlen lassen sich
somit einigermassen verschieben.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXV1I1 (1940/41) io



146 Karl Fry

bis Mitte des 19. Jh. Daraus ist ersichtlich, dass die Wallfahrt
nach der Errichtung der Kapelle rasch aufblühte, sich in den
ersten Jahrzehnten des 18. Jh. auf den Kulminationspunkt
schwang, um dann ebenso rasch gegen Ende des Jahrhunderts
abzusinken und vor Mitte des 19. auf einige Jahrzehnte fast
gänzlich zu erlöschen. Bestimmend dafür war, hier wie anderswo,

der kalte Hauch der über Europa fegenden Aufklärung,
die mit der französischen Revolution zum Durchbruch kam.
Die Not der napoleonischen Kriege und die Zeit der Restauration

und der Romantik liessen die Volksfrömmigkeit wieder
aufleben. Nach den Dreissigerjahren aber erstickte die Liebe
des Volkes zu Wallfahrten und Prozessionen im Zeichen des

Materialismus vollends. Für Maria Licht kamen aber auch
äusserliche Gründe hinzu, indem die Disentiser Patres um die
Mitte des 19. Jahrhunderts den Marienberg verliessen1) und
unter den nun einziehenden Weltgeistlichen eine eher
unregelmässige und ziellose Förderung der Wallfahrt einsetzte.

3. Die Bedeutung der Votivtafeln für Geschichte
und Volkskunde.

Das in Maria Licht vorhandene Material bildet nun eine

eigentliche, oft die einzige Quelle für die Forschung aufmanchen
Gebieten der Geschichte und Volkskunde.

Zunächst kann aus diesem Material für die Geschichte
des Baues und der Innenausstattung der Wallfahrtskirche

nachgewiesen werden, dass die ursprüngliche Kapelle
(1663/64) nur einen Altar und zwei einfache Seitennischen
am Chorbogen hatte. Den ersten Altar schmückte als Altarbild

das jetzt der Kanzel gegenüber hängende Heimsuchungsbild
eines unbekannten Meisters, das beste Gemälde der

Wallfahrtskirche, das durch einen im Lande arbeitenden,
wahrscheinlich italienischen Künstler gemalt sein muss, da die

dargestellten Personen in die Gegend gestellt sind2). Ferner
standen rechts und links vom Altar die heute noch am Hoch-

') Der letzte Benediktiner auf Maria Licht wirkte bis 1857, womit die
Pastoration der Disentiser Mönche auf dem Crest de Nossaduna volle 178 Jahre
umfasst. — 2) Es erscheinen auf dem Bild die Brigelserhörner, die Val Pun-

teglias, der Marienberg mit der Kapelle. — Maria Heimsuchung war der
ursprüngliche Titel der Kapelle. 1683, nach dem Türkensieg vor Wien, wurde
er gegen den Titel Maria Namen vertauscht. Dabei wurde wohl auch das Bild
durch die bekleidete Statue ersetzt.



Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns 147

altar prangenden Statuen der Heiligen Sebastian und Martin,
deren erstere wohl noch aus der alten Sebastianskapelle
stammen dürfte. In den Nischen am Chorbogen scheinen die
beiden Benediktinerinnen St. Mechtild und St. Gertrud
gestanden zu haben1). 1690 (Nr. 10) ist das Heimsuchungsbild
einer bekleideten Statue gewichen; im übrigen ist der alte
Altar geblieben, nur ist ein Tabernakel mit der Kommunionbank

hinzu gekommen, doch fehlen immer noch die beiden
vorderen Seitenaltäre2).

Wertvollen Aufschluss gibt das Bildmaterial über die
Verbreitung der Andacht zur Mutter vom Licht und
über das Einzugsgebiet der Wallfahrt. Zunächst kommen
naturgemäss die umliegenden Gemeinden in Betracht, dann
sind aber auch entferntere Gegenden, so das Oberhalbstein,
Vais, Churwalden, Meis, Glarus, Schaan in Lichtenstein, ja
sogar Volkertshausen im Hegau belegt3).

Neben einfachen Männern und Frauen aus den untersten
Ständen des Volkes finden sich unter den Pilgern der Mutter
vom Licht Geistliche, Landammänner und Kaufleute.

In welchen Anliegen nahmen nun die Pilger
ihre Zuflucht zur Mutter vom Licht und wie
erbaten sie sich ihre Hilfe? Da ist vor allem die „grosse
Not" des Landes und der Vorzeit, wie man es nennen möchte :

Frauen, die ihrer schweren Stunde entgegensehen oder an
ihr leiden, oder Mütter mit sterbenden Säuglingen und
totgeborenen Kindern rufen die Mutter vom Licht an. Nicht
umsonst starb Ende des 17. und anfangs des 18. Jh. nach
dem Ausweis der Tauf- und Sterbebücher unserer Pfarreien
ein erschreckender Prozentsatz der Neugeborenen, betraf un-

') Vgl. unsere Nr. 9. — 2) Es ist zu beachten, dass die Daten der
Votive nicht immer urgiert werden dürfen. Wir kennen Fälle einer späteren
Datierung, so ist ein Lawinenunglück des Jahres 1720 auf einer Tafel von
1723 vermerkt. Die spätere Darstellung kann sich somit auf frühere Verhältnisse

beziehen, doch ist ein terminus post quem immer gegeben, in dem Sinn,
dass eine auf einer Tafel eines bestimmten Jahres festgehaltene Tatsache
damals in Wirklichkeit vorhanden gewesen sein musste. — 3) Bei der Renovation
des Chores 1938 wurden am Chorpfeiler bei der Kommunionbank mit roter
und schwarzer Farbe eingetragen gefunden 1703 ein Jacob Wid[mer?] von
Ragaz, 1726 ein Johann Lang (nicht gesagt woher), 1704 ein Jacob Linder
von Wallenstadt. — Der aus Volkertshausen belegte „Bergschreiber aus dem

hochgräflich Wellspergischen Eisenhammerwerk zu V." war wohl durch die
Trunser Eisengruben mit der Wallfahrt auf M. L. bekannt geworden (Nr. 4).

10*



148 Karl Fry

gefähr die Hälfte der Todesfälle regelmässig neugeborene
Kinder. Anfangs des 19. Jh. scheint wieder eine ausserordentliche

Kindersterblichkeit aufgetreten zu sein*). In einem Fall
legen in kindlichem Vertrauen auf Maria gleich zwei
Ehepaare ihre beiden Säuglinge unter ihren Schutzmantel.

In dieser Not der Mütter um ihre Kinder ging es oft
nicht so sehr um das irdische Leben der Lieblinge, als um
ihr Seelenheil. Man betete vor einem totgeborenen, oder
gleich nach der Geburt gestorbenen Kind, um es durch die
Fürbitte Mariens wieder zum Leben zu erwecken, damit es

wenigstens noch getauft werden könnte. Nützte das Gebet
daheim nicht, so trug man das tote Kind oft Stunden, ja
halbe Tage weit an den Gnadenort, um das Wunder dort zu
erwirken. Unter den Trunser Tafeln bezeugen dies mehrere2).

Aber auch Unglücksfälle und Naturkatastrophen
aller Art, die Alltagsnot der Hochgebirgler, führen die
Verehrer Mariens auf ihren Berg im Herzen der Cadi,

Da fällt ein Mann vom Kirschbaum. Eine Wäscherin
gleitet am abschüssigen Bach aus und stürzt ins Wasser.
Hirten werden von einem Steinschlag überrascht. Die
bewegte Unglückschronik der Passübergänge in den III Bünden
wird auf den Votivtafeln lebendig: auf Passhöhen und an
gefährlichen Wegstellen werden Kaufleute und Säumer, die
den köstlichen Veltliner ins Land bringen, von heimtückischen

Lawinen bedroht. Aber auch ganze Dörfer werden
von Lawinen und Rufen und Hochwasser und Feuersbrünsten
heimgesucht und nehmen ihre Zuflucht nach Acladira.

Unter den Krankheiten, die normalerweise den
Menschen plagen, in jener „arztlosen und schrecklichen Zeit"
zur wahren Seuche auswuchsen und die Menschen regelmässig
übernatürliche Hilfe erflehen liessen, finden wir die auch
heute nicht restlos abgeklärte und noch weniger restlos heilbare

Fallsucht, „il mal", „das Übel" der Rätoromanen schlechthin.

Ferner Fälle von Besessenheit (1677), Kinder mit dem

„bösen Grind" (1691), Atemnot, Männer mit dem „grossen

*) In dieser Zeit häufen sich die diesbezüglichen Tafeln. 1806 knien auf
einer Tafel (Nr. 6) Vater und Mutter an den Bahren von nicht weniger als
4 Wickelkindern (Vierlinge?) und von den grösseren mit ihnen knieenden
6 Kindern sind alle mit einem Kreuz gezeichnet, was wohl auch ihren Tod
andeutet. Unter unseren Tafeln beziehen sich an zwei Dutzenden auf die hier
genannte Frauennot. — 2) Vgl. Nr. 7.



Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns 149

Schmerz genannt Assiatica" (1689) und von der „Laufsucht
angegriffen" (1691). Gelähmte und mit dem Schlagfluss
befallene, von akuten und chronischen Krankheiten geplagte
und von den Ärzten und der Medizin aufgegebene Patienten
erlangen durch die Mutter vom Licht plötzliche, oder wenigstens

auffallende und rasche Heilung.
Die Tafeln legen auch Zeugnis ab, wie die nach echter

Bündner Art in alle Welt zerstreuten Landeskinder,
in grossen Nöten auf fremder Erde die Mutter daheim
anrufen. Eine Pilgergesellschaft nach Rom und Loreto gerät
im Heiligen Jahr 1775 irgendwo auf der Reise in Seenot und
fleht zur Mutter vom Licht; reisenden Kaufleuten passiert
das gleiche Missgeschick und sie verhalten sich nicht weniger
gläubig als die Pilger. Ein Trunser Rompilger gerät im Jubeljahr

1700 auf der Romreise bei Fiorenziola in Todesgefahr und
wird von U. L. Frau in Truns errettet1). Selbstverständlich
lassen auch die Fremdendienste, in die gerade Bündner
Oberländer traditionsgemäss zogen — wir denken vor allem
an die de Mont, de Florin, de Castelberg, de Latour und de

Caprez — ihre Spuren auf den Tafeln zurück. Der Offizier,
der heil und siegreich, wie es scheint, unter Toten und
Verwundeten unter den Mauern einer (belagerten?) Stadt mit
mächtigen Wällen daherreitet, dürfte (ein de Anthoniis?) in
kaiserlichen Diensten amspanischenErbfolgekriegteilgenommen
haben (dat. 1706). Zwei Tafeln erinnern an die Zeit der
französischen Revolution und der napoleonischen Kriege : Die
Erschiessung eines Schweizer Gardisten durch Sansculotten
und die Errettung eines andern im Jahre 1789 steht wohl
mit der Erstürmung der Bastille im Zusammenhang, während
der sterbende Schweizer Offizier aus dem Jahre 1815 auf die
Wirren im Gefolge der „100 Tage" zu datieren wäre2).

Mit dem bisher Gesagten ist der volkskundliche Wert
der Votivtafeln noch lange nicht erschöpft. Sie geben auch
Auskunft über die Art der Anrufung der Mutter Gottes
und die Entstehung der Tafeln. Die Pilger werden in der

') Die 21 Trunserpilger aus diesem Jahre sind notiert bei Vincenz,
Geschichte der Gemeinde Truns S. 54 (Ilanz 1940). Darunter figuriert auch
der auf unserer Tafel genannte Matthias Albrecht von Campliun. — 2) s. Nr. 8.
Äusserst originell ist auf diesem Bild die Tatsache, dass der im Vordergrund des

Bildes sterbende Soldat im Hintergrund im Kreise seiner Familienangehörigen
als Verstorbener erscheint (mit dem f über dem Kopf).



150 Karl Fry

Regel auf Grund eines Gelübdes erhört. Bald wird ein
Besuch und die Anhörung oder Bestellung einer hl. Messe am
Gnadenort gelobt, bald wird ein „Salid de Nossadunna"1),
bald ein Flachsopfer dargebracht. Gelähmte Leute lassen sich

zu Pferd oder zu Wagen auf den Marienberg fahren2). Dass
die Mutter Gottes es mit den Gelübden ernst nahm, bezeugt
der Fall des Johannes Fontana von Dandiast (Andest, 1698):
Von einem grossen Schmerz an einem Fuss befallen, verspricht
der Mann eine Wallfahrt nach Maria Licht; beim Aufhören
des Schmerzes vergisst er sein Gelübde ; sofort wird aber der
andere Fuss vom gleichen Schmerz ergriffen, und diesmal
verschwindet das Übel erst nach vollbrachter Wallfahrt.

Den Tafeln müsste ein besonderes Kapitel zur Familien-
und Namengeschichte, zur Trachten- und Wohnkunde
gewidmetwerden. Wir begnügen uns damit, es angedeutet zu haben.

Was die Trachtenkunde betrifft, bieten die Tafeln in
Maria Licht eine lückenlose Materialiensammlung zur Männer-
und Frauentracht vom ausgehenden 17. bis Mitte des 19.

Jahrhunderts. Schnitt und Farbe der Trachten können an Hand
unserer Tafeln bis ins Einzelne, vom Sturz und von der
weissen Haube über das „Hinterfür" und die Perücken Louis
XV. hinweg bis zur Biedermeiertracht, verfolgt werden.

Die Wohnkunde findet auf den Tafeln Belege für das

massive, breite Holzhimmelbett des ausgehenden 17.

Jahrhunderts, für die Herrschaftstube des 18., für die Pfarrstube
in Nossadunna um die Wende des 17. zum 18. Jahrhundert
mit ihren Butzenscheiben, dem Schiefertisch und die um die
Wände laufenden Bänke, wie für die einfache Bauernstube des

18./19. Jahrhunderts mit dem unter das Elternbett gerückten
Kinderbett und der unvermeidlichen Truhe vor dem Bett.

Mit unseren Ausführungen glauben wir den Nachweis
geliefert zu haben, dass eine Konservierung der Votivtafeln
vollauf angezeigt ist.

') Eine noch heute an katholischen Orten beliebte Andacht zu den
sieben Freuden, oder den sieben Schmerzen Mariens. — 2) So lässt sich 1700

ein Mann aus Schaan von seinen Geschwistern auf einem Ross nach Truns
führen, ganz „unsinnig und taub und rasend". Schon auf dem Rückweg kommt
er völlig zu Verstand und löst nun sein Versprechen, eine Tafel aufzustellen,
ein. Die Tafeln gehen übrigens sehr oft auf gemachte Versprechen, sie

aufzustellen, zurück.


	Die Votivtafeln der Wallfahrtskirche Maria Licht in Truns

