
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 37 (1939-1940)

Artikel: Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum

Autor: Geiger, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


229

Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum

von Paul Geiger, Basel.

Die Vorgeschichte unseres Weihnachtsfestes ist seit Usener
durch die religionsgeschichtliche Forschung in ihren Hauptzügen

geklärt1). Noch vielfach umstritten ist aber die Frage,
wie sich diese Feier mit der christlichen Mission bei den
keltischen, germanischen und slavischen Völkern verbreitet habe,
was sich ihr schon von römischen Kaiendenbräuchen
angeschlossen habe und was von Volksbräuchen in den verschiedenen

Ländern darein eingegangen sei, eine Frage, um deren
Lösung sich die Volkskunde schon seit langem bemüht2).

Eine ältere Auffassung glaubte, man könne den ganzen
Inhalt des volkstümlichen Weihnachtsfestes als römisches Lehngut

erklären, das durch die Kirche vermittelt und umgeformt
worden sei3). Man übersah aber dabei die Frage, wer eigentlich

die Träger einer solchen Übermittlung gewesen seien, und
ob denn der kirchliche Brauch in einen ganz festlosen Raum
vorgestossen sei. Denn es ist nicht recht vorstellbar, wie sich
aus kirchlichen Riten, denen sich einige Kaiendenbräuche
angeheftet hätten, das bunte volkstümliche Weihnachtsfest
könnte entwickelt haben, ohne dass sich wie auch bei andern
Festen Volksbrauch damit verschmolzen hätte.

Dem gegenüber hat nun besonders die Arbeit
skandinavischer Forscher erwiesen, dass wir im nordischen Julfest
deutlich erkennbare Reste einer vorchristlichen Mittwinterfeier
besitzen, einer Festzeit, die auch andere germanische Stämme
kannten, wie Ableitungen vom Worte Jul im Angelsächsischen
und Gotischen verraten4).

Die alte und die jüngere Überlieferung zeigt uns nun
in dieser Festzeit zwei Züge, die wir nicht aus christlichen
Gedanken erklären können: das Erscheinen der Toten und
die Sorge für Fruchtbarkeit und Gedeih enim nächsten Jahr.
Wie bei andern Völkern ist die Mittwinterzeit, die Zwölften
oder die Zeit „zwischen den Jahren", wie sie etwa heisst, eine
Übergangszeit, wo man die Rückkehr der Toten und von ihrem
Erscheinen Segen für Acker, Vieh und Menschen erwartet.



230 Paul Geiger

Wenn auch zuweilen an den unheimlichen Gästen die schreckhaften

Züge stärker hervortreten, so dürfen wir nicht
übersehen, dass Besuch und Pflege der Toten eng mit der
Förderung der Fruchtbarkeit und des Gedeihens verbunden sind,
und dass man darum Totenkult und Vegetationszauber nicht
als zwei von einander unabhängige Gebiete trennen darf5).

Im nordischen Brauch können wir noch deutlich, im
deutschen schon stärker verwischt, diese Züge erkennen. So

stellt der Nordländer, wie übrigens auch der Russe, Speise
und Trank für die heimkehrenden Toten bereit und heizt für
sie die Badstube6). Unter christlichem Einfluss nennt man
diese Gäste in Schweden wie im Berner Oberland „Engel",
und wenn sie am Ende der Julzeit verabschiedet oder gar
ausgetrieben werden, so heisst man diesen Tag „Farängla-
dagen" 7). In weniger freundlicher Gestalt erscheinen die Toten
im wilden Heer oder in seinen irdischenVertretern, den Maskenzügen,

die um die Julzeit durchs Land fahren und Bewirtung
heischen; aber auch von ihren Läufen und Tänzen erhofft der
Bauer noch an manchem Orte Segen8).

Til ârs, für das Keimen, das Gedeihen, opferte der
heidnische Nordmann an Jul9); und das Backen von Säekuchen,
das Aufstecken voller Garben, die reichliche Fütterung des

Viehs u. a. verraten noch heute im Süden wie im Norden, dass

man sich um den Segen des künftigen Jahres sorgt10).
Wenn sich auch bei den deutschen Stämmen weder das

Wort Jul noch eine andere Bezeichnung für eine entsprechende
vorchristliche Festzeit hat nachweisen lassen, so zeigt das Brauchtum

doch genügend sichere Züge, insbesondere das Maskentreiben,

die darauf schliessen lassen, dass auch hier eine Festzeit

im Mittwinter nicht gefehlt hat. Freilich haben nicht alle
Überreste beim Weihnachtsfest Unterschlupf gefunden, sondern
sie haben sich auch an benachbarte Tage geheftet, deren Heiligkeit

von der Kirche nicht so stark betont wurde ; andere
wurden von der Kirche selbst auf ihren Totengedenktag, auf
Allerseelen herüber gezogen11).

Ein Zug freilich, den wir in der Mittwinterzeit am ehesten
erwarten sollten, nämlich Sonnenzauber12), ist auch im alten
Volksbrauch nur in undeutlichen Spuren nachzuweisen, und
manches, was darauf hinzudeuten scheint, muss anders erklärt
werden, so z. B. das Anzünden des Weihnachtsklotzes, der
wohl ursprünglich den besuchenden Toten Licht und Wärme



Weihnachtsfest und AVeihnachtsbaum 231

spenden sollte, vielleicht auch mit einem alten Herdkult
zusammenhängt13).

Aber ist nicht der kerzengeschmückte Tannenbaum das
deutlichste Zeichen für einen alten Lichtkult? Reichen seine

Anfänge nicht in vorchristlichen Sonnenkult zurück; oder ist
er rein christlichen Ursprungs, ein Symbol für die Geburt des

Herrn, des Lichts der Welt? Hatte das eine Volk recht, das

ihn als heidnisch-germanisch ablehnte, oder das andere, das

ihn als christlich verbot?14) Aus welchen Gefühlen und
Vorstellungen ist er erwachsen, und mit welchen Grundgedanken
des Weihnachtsfestes müssen wir ihn A7erbinden?15)

Bevor wir versuchen, diese Fragen zu beantworten, wird
es gut sein, die ältesten Zeugnisse für unsern Weihnachtsbaum
recht genau zu betrachten. Vielleicht erweist es sich dann,
dass wir die Fragen anders stellen müssen.

Die ersten Nachrichten stammen aus dem Elsass, bekanntlich

aus ziemlich später Zeit, dem Anfang des 17. Jh. Eine
Schlettstadter Chronik erzählt zum Jahre 1600 von einem
Brauch der Herrenstube, einer Vereinigung vornehmer Bürger,
geistlicher Herren und adliger Ritter: „so man die meyen uff-
richt am christtag abendt, bringen die Förster die meyen ; zu
nacht helffen die potten, leuffer und solder dem schenken die
uffrichten und mit ostien, öpfflin zieren ." Die Meien bleiben
bis zum Dreikönigstag stehen; dann halten die Herren ein
fröhliches Mahl, und zum Schluss sollen „der Herren und
Stubengesellen buoben kommen, die meyen schüttlin"16). Und
fast um dieselbe Zeit, 1605, erfahren wir aus Strassburg: „Auff
Weihenachten richtet man Dannenbäum zu Strassburg in den
Stuben auf, daran hencket man Rosen aus vielfarbigem Papier
geschnitten, Äpfel, Oblaten, Zischgold, Zucker usw."17). Schon

um 1640 weiss dann ein Strassburger, dass man den „Weihnacht-

oder Tannenbaum" zu Hause aufrichtet, mit Zucker
und Puppen behängt und ihn „hiernach schüttelt und ab-
blümen" lässt18).

Vom ersten Lichterbaum erfahren wir durch Liselotte
von der Pfalz. In zwei Briefen aus den Jahren 1708 und 1711

erzählt sie als Jugenderinnerung, sicher vom Hof in Hannover,
also aus den 1660 er Jahren, wie man damals für die Kinder
Geschenktische herrichtete, und „auf diese Tische stellte man
Buchsbäume, an deren Zweige Kerzchen befestigt waren"19).

Führt schon diese Nachricht aus Süddeutschland hinaus,



232 Paul Geiger

so wundern wir uns nicht, wenn ein Danziger Lokaldichter
um 1698 in einem Poem vom „Heiligen Christbaum" erzählt,
wie man auf dem Christmarkt Bäumchen „mit fremder Frucht"
geschmückt kaufe, sie mit Spielzeug behängt den Kindern
„aufsetze" und nachher von diesen „abschütteln" lasse20).

Kurze urkundliche Notizen aus verschiedenen Elsässer
Städten wissen seit etwa 1520 vom Abhauen der „Weihnachts-
meyen", das durch die Obrigkeit geregelt wird. Es ist auch
einmal als Höchstmass die stattliche Länge von 8 Schuh
genannt, ohne dass wir aber genauer erfahren, wer den Brauch
ausübte und was mit den Meien geschah21).

Stellen wir nun fest, was diese ältesten Nachrichten
Sicheres aussagen: in städtischen Gesellschaften („Stuben"),
später in den Familien, werden mit Schmuck und Geschenken
behängte Bäume aufgestellt und nachher durch die Kinder
geplündert. In höfischer Gesellschaft stehen lichtergeschmückte
Bäumchen neben den Geschenken.

Von der weiteren Verbreitung des Weihnachtsbaumes sei

nur kurz folgendes erwähnt22) : im 18. Jh. taucht der Lichterbaum

in verschiedenen Gegenden Deutschlands auf, 1741

sogar in Schweden23) und 1775 in Zürich24), in Städten oder
in vornehmen Kreisen und unter verschiedenen Namen: Goethe
nennt ihn im Werther den geputzten Baum, Jean Paul spricht
vom Lichterbaum und Jung-Stilling vom Lebensbaum25), während

er in einzelnen Landschaften im 18. und noch im 19. Jh.
Buchsbaum, Tannenbaum, Christkindeisbaum oder Zuckerbaum

heisst20). Weder im Aussehen noch im Namen ist
Einheitlichkeit festzustellen26a). Erst im 19. Jh. verbreiten sich der
Brauch und die Bezeichnung Christ- oder Weihnachtsbaum
rasch, auch im Ausland, aber zunächst, wie wir in der Schweiz
beobachten können, in den Städten und von da aus allmählich

auch aufs Land hinaus, wobei er vielfach als protestantische

Sitte gegen den Widerstand der Katholiken zu kämpfen
hat27).

Obschon also der Lichterbaum recht spät auftaucht, und
obschon sich daneben bis in die jüngste Zeit an manchen
Orten auch ein lichterloser Weihnachtsbaum erhalten hat28),

glaubte man doch zumeist, man müsse seinen Ursprung in
einem kirchlichen oder einem vorchristlichen Lichterbaum
suchen, Man konnte nicht \Terstehen, dass ein so einleuchtendes

Sinnbild nicht auf uralte Zeiten zurückgehen soll29).



Weihnachtsfest und AVeihnachtsbaum 233

Freilich: Grün und Licht, die beiden Hauptelemente
des heutigen Weihnachtsbaums, lassen sich im Brauch der
Kirche sowie auch des Volks weit zurückverfolgen.

Bei der Deutung von grünen Zweigen oder Bäumen
im Volksbrauch behält Mannhardt30) noch zum grössten Teil
recht, wenn er darin ursprünglich die Vorstellung von einem
Wachstumsgeist, oder sagen wir vorsichtiger von einer Wachstums-

und Segenskraft sieht, die der Mensch zu gewinnen und
zu übertragen sucht. Der Baum insbesondere ist ausserdem
nicht nur ein Vertreter der frischen Vegetation, sondern er
ist in manchen Fällen ein Nachfahre des Lebensbaums, der,
wie Holmberg31) nachgewiesen hat, nach uraltem Glauben
— nicht nur der Indogermanen — im Mittelpunkt der Erde
steht, ein Bild, das die germanische Mythologie im Welten-
Baum erhalten hat, das aber auch in die jüdische und christliche

Paradiesvorstellung übergegangen ist. Hier ist der Lebensbaum,

Paradiesbaum durch die Legende auch zum Kreuzholz
Christi, zum Kreuzesbaum geworden und in dieser Verschmelzungin

die mittelalterliche Literatur und Kunst übergegangen82).
Dieser vieldeutige Baum wird etwa dargestellt als Kreuz Christi
oder aber als Verbindung vom Baum der Erkenntnis mit dem
Baum des Lebens, der auf der einen Seite Äpfel, auf der
andern Hostien trägt33); und mit Früchten behängt gehörte er
zu den Ausrüstungsgegenständen der volkstümlichen Paradiesspiele,

wie wir aus dem frühen Mittelalter und wieder aus
dem 19. Jh. erfahren34).

Wenn nun gar in der französischen Ritterdichtung des
13. Jh. ein Lichter tragender Baum als symbolisches Motiv
auftaucht35), und wenn seit früher Zeit in den Kirchen
sogenannte arbores (Baumleuchter) standen36), so beweist das

alles, wie die Kirche durch die Predigt des Wortes, des Spiels
und des Bildes die Vorstellung Tom Paradies- oder Lebensbaum
lebendig erhalten und damit sicher auch auf den Volksbrauch
eingewirkt hat.

Die christliche Legende hat dies noch auf andere Weise

getan: Wenn vielfach einige Zeit vor Weihnachten Zweige
ins Wasser gestellt werden, damit sie am hl. Abend grünen
und blühen, so geht das, wie Parallelen bei andern Völkern
zeigen, wohl auf alten Zauber- und Orakelbrauch zurück37);
aber die Legende weiss seit dem 5. Jh. so viel von der Wunderwirkung

der hl. Nacht auf die Natur zu erzählen, — man



234 Paul Geiger

glaubte noch bis ins 18. Jh. Geschichten von Sträuchern und
Bäumen, die gerade zu dieser Zeit Blüten trieben und Früchte
trugen38) — dass auch der volkstümliche Brauch von der
Legende genährt und gestärkt wurde, und dass wir uns nicht
wundern werden, wenn vereinzelt im 18. Jh. solche blühende
Zweige als Weihnachtsbäume mit Äpfeln und Lichtern
geschmückt wurden39).

Aber nun finden wir auch im Volksbrauch Baum,
Grün und Licht mit so urtümlichen und einst rituellen
Handlungen verbunden und mit altem Glauben verwachsen,
dass wir darin einen Strom ausserkirchlichen Fühlens und
Denkens erkennen müssen. Es äussert sich darin ein allgemein
menschliches Gefühl der Naturverbundenheit, das wohl etwa
sich abschwächen, aber nie absterben kann.

Aus der Fülle der Überlieferung kann ich mit wenigen
Beispielen nur zwei Züge herausgreifen, die dartun sollen, wie
einerseits gerade an den weihnachtlichen Feiertagen der
Gebrauch von Baum und Grün verbreitet ist, wie aber anderseits

auch beides an manchen andern Festtagen hervortritt.
In Skandinavien und auch in einzelnen deutschen Gegenden

ist es Brauch, an Weihnachten Zweige aufzustecken oder Jul-
stangen, d. h. Bäumchen mit Krone, vor dem Haus oder auch
auf dem Düngerhaufen aufzurichten und sie zuweilen mit einer
Garbe zu schmücken40); zwei gekreuzte Julstangen bezeichnen
daher auf den altertümlichen nordischen Runenkalendern
den Anfang der Festzeit41). Etwa wird auch das zauberkräftige

Ebereschenbäumchen in die Stube gestellt, und man schliesst
aus seinem Ausschlagen auf die Fruchtbarkeit des kommenden
Jahres42). An Neujahr stellten früher die Mädchen im Elsass

ein Tännchen auf den Brunnen und umtanzten es43). Schon
seit dem 15. Jh. ist es in England, Skandinavien und Deutschland

Brauch, an Weihnachten das Haus mit grünen Zweigen
zu schmücken44), und recht wertvoll ist, dass Seb. Brant (1494)
uns verrät, wer nicht an Neujahr solches „grien dannris" im
Haus habe, „der meint, er leb das jor nit us"45). Mag auch
das Aufstecken solcher Grünzweige im Mittelalter wie schon
bei den Römern oft nur als festlicher Zierat empfunden worden
sein, so wird es doch immer wieder, wie Brant und auch spätere
Berichte verraten, in der mit Glauben und Aberglauben
gesättigten Mittwinterzeit als zauberisch oder als Omen
aufgefasst46).



AVeihnachtsfest und Weihnachtsbaum 235

Aber Schmuck ATon grünen Zweigen und Aufstellen oder

Mittragen von Bäumen ist nicht nur mit Weihnachten, sondern
mit vielen andern Festen des Jahres und des Lebens
verbunden, und diese Sitte greift auch weit über den Bereich
der germanischen Sprachen hinaus. Der Maien oder Maibaum,
mit Bändern, Früchten, ja sogar mit Lichtern geschmückt, wurde
oder wird auch an Fastnacht, Johanni, Kirchweih und andern
Festen aufgerichtet47); bei den Slaven erscheint er an Hochzeiten

und am Leichenzug48). Einen Lichterbaum finden wir
sogar bei Tscherkessen und Georgiern49), wo wir doch nicht
Entlehnung vom deutschen Weihnachtsbaum annehmen können,
ebensowenig wie beim irischen und englischen Volksbrauch
um die Wende des 18./19. Jh., lichtergeschmückte Bäume an
Dreikönigen und am Maitag umzutragen50).

Wie in der Phantasie des mittelalterlichen Dichters so

haben sich auch im Volksbrauch da und dort Licht und Baum
zusammengefunden. Dass dies an Weihnachten nicht schon
viel früher geschah, muss uns eigentlich wundern, wenn wir
bedenken, dass von zwei Seiten her die Vereinigung nahe

gelegt wurde : einmal von der Kirche, für die nicht nur
Epiphanias ein Lichterfest war, die doch auch an Weihnachten
die Geburt Christi, des Lichtes der Welt, „der wahren Sonne"
durch Kerzenschmuck sinnbildlich ausdrückte, so dass die
Weihnachtskerze seit dem 15. Jh. auch im häuslichen Fest
erscheint61). Und dann gehörte es doch zum Empfang der
heimkehrenden Toten, dass man ihnen neben den aufgestellten
Speisen auch Licht und Wärme spendete52), ganz abgesehen
von einem Sonnenzauber, dessen Spuren recht unsicher sind.

Merkwürdig ist es schon, dass sich wohl die einzelnen
Elemente: der Baum, der Grünzweig, das Licht verhältnismässig

früh an den Feiertagen der Mittwinterzeit finden und
dass auch bis in die jüngste Zeit als weihnachtliches
Festzeichen oft das eine oder das andere genügte, da der lichterlose

Baum oder Zweig, dort die Lichtträger in Form von
Kronen oder sogenannten Pyramiden53). Aber die
kerzengeschmückten Buchsbäumchen auf dem Weihnachtstisch der
jungen Liselotte sind bis jetzt die ersten Zeugen unseres
Weihnachtsbaumes.

Da wird es wohl richtig sein, die ältesten Elsässer
Weihnachtsbäume als das zu nehmen, was sie wirklich sind, als

Geschenkträger. An den Maien hingen Äpfel, Zucker, Puppen,



236 Paul Geiger

Zischgold, Rosen und ferner Offleten oder Hostien, was in
der protestantischen Umgebung nur leichtes Gebäck nicht etwa
die Eucharistie bedeuten kann54). Und nachher werden sie

von den Kindern „geschüttelt, abgeblümt", wir nennen es

geplündert.
Solche Bäume finden wir aber schon früher, ebenfalls

in „Stuben", d. h. in Gesellschaften, und zwar in Bern. Seit
1570 melden die Akten verschiedener Berner Zünfte von einem
Dattelbaumschütteln, das anfangs Januar stattfand. Wie
die Rechnungen verraten, waren diese Dattelbäume mit Äpfeln,
Birnen, Nüssen, Datteln, Bretzeln und Offleten behängt, und
die Knaben der Zunftbrüder durften den Baum „nach altem
bruch" schütteln55). Leider erfahren wir weder etwas über die
Art des Baumes noch über den Tag, an dem er aufgestellt
wurde. Den sonderbaren Namen vom bernischen „Tatere"
Torte abzuleiten, halte ich nicht für richtig, schon darum,
weil die Akten eben Datteln nennen56). Eine Erklärung ist
wohl möglich: Unter den mancherlei Legenden, die sich um
die Geburt Christi gerankt haben, erzählen zwei von einem
Dattelbaum. Nach der einen geht Maria vor der Geburt
betrübt zu einer Palme ; eine Stimme ruft ihr, sie solle den Baum
schütteln, und als sie es tut, fallen schöne Datteln herab.
Nach der andern hält die hl. Familie auf ihrer Flucht nach
Ägypten unter einer hohen Dattelpalme Rast, und diese neigt
sich auf Geheiss des Jesuskindes so weit herunter, dass Maria
die Früchte pflücken kann57). Die Legenden waren das ganze
Mittelalter hindurch in Kunst und Literatur wohl bekannt58),
so dass es mir richtig erscheint, in der Bezeichnung des Berner
Brauchs eine Erinnerung an diese Geschichten aus katholischer
Zeit zu sehen. Dies halte ich auch darum für erlaubt, weil
ein verwandter schwäbischer Brauch im Namen eine
ähnliche Verbindung mit christlichen Vorstellungen zeigt: im Saul-

gau zogen nämlich früher an Lichtmess verkleidete Burschen
mit einem Bäumchen um, das mit Äpfeln und andern „essigen"
Dingen behängt war und das man Adamsbaum nannte, mit
AnspielungaufdenParadiesbaum. Das Bäumchen wurde schliesslich

unter die Jugend ausgeworfen, die es plündern durfte59).
Ein solcher dem Berner ähnlicher Geschenkbaum lässt

sich auch in Freiburg i.Br. seit dem Anfang des 17. Jh.
nachweisen. Hier war es die alte Bruderschaft der Bäckerknechte,
die in der Herrenstube des Spitals jeweilen einen „Weihnachts-



Weihnachtsfest und AVeihnachtsbaum 237

bäum" errichtete, der wie in Strassburg mit Lebkuchen, Äpfeln
und Offleten behängt und mit „geferbt Papier" und „Schätter-
gold" geschmückt war. Zu Beginn des Jahres durfte der
Altgeselle den Baum schütteln, und die Armen lasen die Gaben
auf60). Auch in Basel kannte man einen verwandten Brauch,
wie wir durch Andr. RyfF (1597) erfahren: die Schneidergesellen

zogen an Neujahr um mit einem „grienen Baum
voller Epfel gehenckt, daran auch ein Käss", den sie den
Meistern schenkten. Man möchte gerne wissen, ob wohl das
Bäumchen nachher geplündert wurde61).

Andere Nachrichten, so z. B. aus Riga62), weisen nicht
die Verbindung von Baum und Geschenk auf, sondern wissen

nur vom Austragen eines Baumes an Fastnacht und
Weihnacht, allerdings wieder als Brauch einer Gilde. Recht sonderbar

dagegen ist ein wahrscheinlich fränkisches Bild von 1601,
worauf man den hl. Christophorus sieht, der sich auf einen
Baum stützt; daran hangen allerlei Speisen und Getränke,
und das Christuskind greift fröhlich darnach, so dass man
den Baum wohl auch als einen Geschenkbaum betrachten
muss63).

Wenn wir nun sehen, dass nach den ältesten Berichten
der Brauch auf den „Stuben", d. h. von den Zünften
ausgeübt wird, so dürfen wir beim Charakter dieser Verbände
als Bewahrer alter Überlieferung auch auf höheres Alter des

Brauches schliessen, und eine Verbreitung der Sitte durch
Zunftverwandte in verschiedene Städte wird erklärbar. Dass
aber eine Kinderbescherung, die nach unserem Empfinden in
der Familie ihren richtigen Platz hat, damals von Zünften
ausgeübt wurde, werden wir begreifen, wenn wir hören, dass
auch andere Feste wie Hochzeiten und Taufen im Kreise dieser
Gemeinschaften gefeiert wurden64), ein Zustand, der sich dann,
wie es scheint, im Anfang des 17. Jh. geändert hat. Denn es

ist wohl nicht Zufall, dass der Strassburger Tannenbaum 1640
nicht mehr in den „Stuben" sondern in den Familien errichtet
wird °5), und dass wir aus Bern erfahren, die Zunftfeiern seien

um 1650 in Abgang gekommen, weil man sie in die Familien
verlegt habe60). Eine stärkere Pflege der Familienfeste,
insbesondere der Weihnacht, mag sich als Folge der Reformation
entwickelt haben. Diese hat ja ausserdem versucht, die
Christbescherung dadurch zu heben, dass sie den St. Nikiaus
verdrängte 67).



238 Paul Geiger

Wie der Brauch in ländlicher Umgebung ausgeübt wurde,
können wir nur aus dem schwäbischen Umzug mit dem Adamsbaum

und aus älteren Nikiausbräuchen schliessen: wir müssen
annehmen, dass er hier in den Händen der jungen Burschen lag.

Greifen wir zuerst den einen Zug heraus, dass die
Geschenke an den grünen Zweig oder Baum geheftet werden,
so zeigt uns eine Umschau bald, dass diese Verbindung von
Grün und Gabe alt und weitverbreitet ist. So schenkten sich
die Leute im 16. Jh. vergoldete Äpfel und Nüsse, die sie mit
grünen Zweigen besteckten63), und verzierte Äpfel, sogenannte
Putzäpfel, oder geschmückte Zweige finden wir als Weihnachtsoder

Neujahrsschmuck und -Geschenk in Deutschland und in
andern Gebieten verbreitet69). Schon Mannhardt hat auf
verwandte Bräuche im Altertum hingewiesen, besonders die Ei-
resione, einen Grünzweig, der mit Bändern, Früchten und
Kuchen behängt an einem Fest umgetragen und nachher an
der Haustüre befestigt wurde70), oder den sizilischen Brauch,
am Feste Kotytia mit Kuchen und Früchten behängte Baumäste

dem Volk zum Plündern preiszugeben71). Der grüne Zweig,
die Lebensrute, wie ihn Mannhardt genannt hat, muss ja in
so vielen Bräuchen eine Segenskraft übertragen ; er ist allein
schon, wie die römische Sfrena72) zeigt und wie Seb. Brant
noch andeutet, ein zauberkräftiges Geschenk und wird vom
Volk noch heute als solches empfunden, ob er nun als
profaner Maien aufgesteckt wird, oder ob er als Palme die kirchliche

Weihe empfangen hat'3).
Wenn wir weiter fragen: warum wird gerade an

Weihnachten geschenkt, so könnte es scheinen, als ob diese
Sitte von den römischen Kaiendenbräuchen einfach übertragen
worden wäre. Das dürfen wir auch soweit zugeben, als sich
das Schenken mit der Übernahme des römischen Kalenders
auf die Tage, die als Jahresanfänge galten, Weihnacht und
Neujahr, festsetzte, mit dem Glauben, dass man in diesen
Gaben, den „Helseten" oder „Guotjahr", wie sie bei uns
hiessen, und die meist zwischen Höher- und Niedrigerstehenden
ausgetauscht wurden, ein gutes Omen für das künftige Jahr
erblickte74). Grünzweig, mit Geld besteckte Äpfel, vergoldete
Nüsse versprechen deutlich genug Fülle und Segen75). Die
Gaben bringen nach altem Glauben aber nicht nur dem

Empfänger, sondern auch dem Geber Glück, sofern er sie,
wie es heisst, mit gutem Willen gibt70). Denn auch im Geben



Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum 239

und Schenken, das uns heute so einfach und durchsichtig
erscheint, liegen — bei uns nur noch schwer erkennbar —
manche Gefühle und Vorstellungen verborgen, die verraten,
dass eine Sache nicht in die Hand eines andern übergehen
kann, ohne dass eigenartige Bindungen entstehen'7).

Etwas anderes aber als Schenken ist Bescheren'8). Gott,
das Schicksal, das Christkind bescheren; es sind übermenschliche

Mächte und Gestalten, und ihre Gaben erscheinen auf
geheimnisvolle Weise, heute noch, wenigstens nach dem Glauben
der Kinder. Nun fallen aber diese Bescherungen noch in
neuerer Zeit nicht nur auf Weihnachten sondern auch auf
benachbarte Tage, und sie kommen nicht immer vom
Christkind79). Freilich sind es meist freundliche, christliche Gestalten,
die sich dieser Aufgabe unterzogen haben, weil sie nach der
christlichen Überlieferung dazu vorbestimmt erscheinen, so der
Schülerpatron Nikiaus, das Christkindlein an seinem Geburtstag

oder die Dreikönige bei ihrem Besuch mit Geschenken
an der Krippe. Auch der Tag der UnschuldigenKindlein ist für
eine Kiuderbescherung geeignet80), und die St. Galler Klosterschüler

haben sich schon im 10. Jh. an diesem Tag Geschenke

ertrotzt81). Aber neben diesen christlichen Gestalten — es

kommen auch Martin, Michael, Thomas, Barbara und Luzia
vor — erscheinen andere, oft weibliche Gestalten, so in
Niedersachsen die Frau Holle82), in Franken die Eisenberta83), in
Italien die Befana84), die Vecchia di Natali85), in der welschen
Schweiz die Chaussevieille86), die trotz manchen schreckhaften
Zügen den Kindern die Gaben bringen.

Es ist klar, dass alle diese Gestalten, auch wenn sie sich
in christliches Gewand gehüllt haben, auf alte Masken87)
zurückzuführen sind, geisterhafte Wesen, die wiederkehrenden
Toten, deren Erscheinen man ja gerade in der Mittwinterzeit
überall erwartet und die ihrem ursprünglichen Charakter
entsprechend Strafe aber auch Segen bringen, ein Zug, der sich
vereinzelt bis heute erhalten hat, so bei den Umzügen der
Perchten und anderer Gestalten, von deren Lauf der
österreichische Bauer Fruchtbarkeit des Ackers und allgemein
Gedeihen erwartet88), oder im weit verbreiteten und alten
Brauch mancher Masken, Brot, Nüsse u. a. auszuwerfen80).
Auf Ursprung und Entwicklungsgeschichte der Masken, die
durch die Forschung festgestellt sind, sei damit nur kurz
hingewiesen. Aber auch wenn man bedenkt, dass sich der ur-



240 Paul Geiger

sprüngliche Sinn dieser Gestalten als Totengeister gewandelt
hat, wird es doch manchem schwer fallen, einen Zusammenhang

zwischen ihnen, den Ahnen und der Kinderbescherung
anzunehmen. So fremdartig das uns heute vorkommt, so

müssen wir eben bedenken, dass das Verhältnis des Volks
zu seinen Toten, den armen Seelen, früher anders war und
heute noch zum Teil anders ist als das unsere00). Das zeigt sich
deutlich in der christlichen Seelenpflege. Durch die Kirche
ist manches aus dem alten Totenkult auf die Feier von
Allerseelen herübergezogen worden, besonders in den Gebieten, die
schon länger christianisiert sind, während im Norden vieles

an dem alten Mittwinterfest, an Jul, haften blieb91). Und
so werden wir uns nicht wundern, auch an Allerseelen
eine Kinderbescherung zu finden: In Unteritalien und Sizilien
stehen in dieser Nacht die „buoni morti", die toten
Verwandten, auf dem Friedhof auf, kommen ungesehen in die
Häuser und bringen den Kindern Geschenke, indem sie diese

zum Teil in einen Schuh, die „calzetta dei morti", einlegen,
den die Kinder vor die Tür gestellt haben92). In Schwaben
war es Brauch, an Allerseelen Bretzeln an die Grabsteine und
Kreuze zu hängen93) oder auch die Kinder Geldstücke auf
dem Grab suchen zu lassen, angeblich Geschenke der
verstorbenen Verwandten94). Ähnliche Bräuche finden sich auch
anderswo95). Und sind nicht die athenischen Anthesterien,
deren letzter Tag ein Totenfest war, ebenfalls mit einer
Kinderbescherung verbunden gewesen?96)

Vielfach zeigt sich im Brauch verschiedener Völker, dass

an den Totengedenktagen Gaben, die für die Toten bestimmt
waren, an Arme oder Kinder gegeben werden97). Der Brauch
hat sich allerdings im Laufe der Zeiten auf verschiedene Arten
gewandelt. Es scheint, als ob der Tote die Geschenke selbst

gebe, wenn sie wie in Schwaben auf seinem Grab gefunden
werden; so wurde auch im 15. Jh. in Basel eine Brotspende
zuerst aufs Grab des Spenders gelegt und dann an die Armen
verteilt93); oder es war vorgeschrieben, die Totenspenden wenigstens

am Grabe selbst auszuteilen09). Eine andere Form des

Brauchs war es, wenn z. B. in Baiern an Allerseelen Reste

vom Essen auf dem Tisch stehen blieben und nachts die
Armen sie heimlich durchs Fenster herausholten 10°), oder wenn
in den unzähligen Heischeumzügen Arme und Kinder Seel-

wecken und anderes Gebäck erhalten, damit sie nun nach



AVeihnachtsfest und Weihnachtsbaum 241

christlicher Auffassung für die armen Seelen beten, während
sie diese nach älterer Auffassung selbst darstellen101). Diese

eigenartige Beziehung zwischen den Toten, den Armen und
den Kindern kann hier nicht weiter verfolgt werden'02); man
müsste dabei wohl auch die sonderbare Neigung mancher
dämonischer Gestalten, der Percht, der Feen und der Bonnes
Dames zu den Kindern berücksichtigen103). Es soll nur
festgestellt werden, dass die Ahnen als segenspendende, bescherende

Gestalten aufgefasst werden müssen und dass wir sie
in den Masken gestalten der Mittwinterzeit wiederfinden.

Damit erklärt sich auch die besondere, eben geisterhafte

Art der Bescherung. St. Nikiaus und verwandte
Wesen werfen oder legen ein in bereitgestellte Schuhe oder
Teller104). Und kommen sie ins Haus, dann nicht auf dem

gewöhnlichen Wege; denn sie fahren oder reiten ja durch die
Luft. So steigen sie denn durchs Kamin herab oder reichen
ihre Gaben durchs Fenster herein, Avie etwa auch die geheimnisvolle

Percht105), und was man ihnen opfert, stellt man darum
vors Fenster oder aufs Dach106). Wollen die Menschen dieses

geisterhafte Bescheren vortäuschen, so greifen sie zum selben

Mittel: in Oldenburg werfen Kinder und Burschen an Neujahr

die sogenannte Werpelroot, einen mit Äpfeln, Kuchen
und Schmuck verzierten Weidenstab als Geschenk in befreundete

Häuser ein107), und bekannt ist ja die verwandte Schenksitte

des Julklapp108). Sogar die Kirche hat diesen Brauch in
ihren Dienst gezogen: in Schwyz z. B. wurden im 16. Jh. an
Himmelfahrt, wohl nachdem das Christusbild zur Decke
hinaufgezogen worden war, durch eine Öffnung „nach altem bruch"
Offleten heruntergeworfen109).

Eine abweichende Form liegt Aror, wenn die Geschenke

von den geisterhaften Wesen an einem Baum aufgehängt
werden und die Kinder diesen schütteln dürfen xl°). Es scheint
auf den ersten Blick, als ob wir hierin eine weiterentwickelte
städtische Form erblicken könnten, die ihre Gestalt unter dem
Einfluss des kirchlichen Paradiesbaumes erhalten hätte111).
Zweifellos hat das Volk den Geschenkbaum, wie ja die Namen
Dattelbaum und Adamsbaum verraten, mit christlichen
Vorstellungen ATerbunden. Doch möchte ich andeuten, dass wir
auch volkstümliche Wurzeln finden können, nicht nur darum,
weil vom Maibaum bei verschiedenen Gelegenheiten der Schmuck
geplündert wird112), sondern auch, weil man unwillkürlich an

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXVII (1939/40) ]6



242 Paul Geiger

das Grabbäumchen erinnert wird, von dem Aschenputtel all
die schönen Dinge schüttelt. Es ist zwar ein Märchenmotiv, aber
seine Beziehung zum Brauch wäre der Untersuchung wert113).

Indem wir die Geschichte unseres Weihnachtsbaumes, der
heute doch den Mittelpunkt der Feier bildet, verfolgt haben,
hat uns der Weg vom Lichterbaum weg zum Geschenkbaum
und Segenszweig geführt, der von den guten Toten, den Ahnen
beschert wird, wenn sie zu den Geisterzeiten heimkehren, um
ihre Nachfahren zu besuchen, und es ist bezeichnend, dass

wir die Ausübung des Brauches im Kreise der Zünfte fanden,
deren Geschichte alte Beziehungen zur Pflege der Toten
verrät114). Freilich hat sich auch erwiesen, wie sich mit diesen
uralten und weitverbreiteten Zügen christliche Vorstellungen von
Licht und Lebensbaum so eng verknüpft haben, dass es fast
unmöglich erscheint, die Fäden dieses Geflechts auseinander
zu lösen, da der christliche Gehalt des höchsten Feiertags auch
den alten Volksbrauch und -glauben überstrahlt.

Die Sitte einer Kinderbescherung um die Mittwinterzeit
reicht weit über die Reformation zurück115); und wenn auch
früh schon ihr Zusammenhang mit dem Besuch der Toten
verdunkelt war und der Sinn allerlei Umdeutungen erfuhr,
so ist dieser Gedanke doch, wie wir sahen, bis heute nicht
ganz abgestorben.

Dem Einfluss protestantischer Kreise müssen wir es

zuschreiben, wenn die Weihnachtsbescherung stärker
hervorgehoben wurde116) und wenn in ihren Mittelpunkt der Lichterbaum

getreten ist. Es scheint zwar, als hätte dieser alte
volkstümliche Vorstellungen und Empfindungen in den Hintergrund
gedrängt, und es sei der lichtergeschmückte Baum, losgelöst
von den Geschenken, nun für die einen zum Sinnbild und
festlichen Ausdruck der Freude über das Erscheinen des Heilands,
für andere zum grünen, glänzenden Gegensatz gegen die tote
Winternatur erhoben worden; aber es ist doch eigenartig zu
sehen, wie in neuer Zeit die Sitte entstehen konnte, Lichter-
bäumchen auf die Gräber zu setzen11'), und damit den
uralten Gedanken des Mittwinterfestes als einer Feier der Lebenden
und der Toten wieder aufzunehmen.

Wenn ich also nur die Geschichte des Weihnachtsbaumes
verfolgt und manche damit zusammenhängende Fragen nur
kurz gestreift habe, so darf man doch wohl sagen, dass wir
im Sinn- und Formwandel des Baumes eine Entwicklung des

ganzen Weihnachtsfestes sich spiegeln sehen.



Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum 243

Ich habe die vorliegende Arbeit, meine Antrittsvorlesung,
in der Form des Vortrags gelassen und, um den Text nicht
zu belasten, die Belege sowie ausführlichere Nachweise und
Begründungen hier am Schluss zusammengefasst. Die
Abkürzungen sind nach der Volkskundlichen Bibliographie von
P. Geiger gegeben.

') H. Usenee, Das Weihnachtsfest. 2. Aufl. Bonn 1911.

2) G. Bilfinger, Untersuchungen über die Zeitrechnung der alten
Germanen II: Das german. Julfest. Progr. d. Eberh.-Ludwig Gymn. Stuttgart
1901; N. Lid, Um upphavet til ]'oleh0gtidi. Syn och Segn 1925; A. Meyer,
Das Weihnachtsfest, seine Entstehung und Entwicklung. Tübingen 1913; M.
P. Nilsson, Studien zur Vorgeschichte des Weihnachtsfestes, Arch. f. Bel.wiss.
19, 50ff.; F. Schneider, Über Kalendse Januarise und Martiae im Mittelalter,
Arch. f. Bel.wiss. 20, 82ff. 360ff.; A. Spamer, Weihnachten in alter und neuer
Zeit. Jena, Diederichs, 1937; A. Tille, Die Geschichte der deutschen Weihnacht.

Leipzig 1894; L. Weiser, Jul. Weihnachtsgeschenke und AVeihnachts-

baum. Stuttgart 1923. H. Celandeb, Nordisk Jul. I. Stockholm 1928.

3) Bilhnger a. a. 0.
4) M. P. Nilsson, Studien; Ders., Arets folkliga fester. Stockholm 1915,

123ff.; Ders., irets högtider (Nordisk Kultur XXII). Stockholm 1938, 14ff.;
J. S. M0LLER, Fester og H0gtider. 2 (1933), 261 ff. Längere Festzeit auch in
Nordfrankreich: van Gennep, Flandre et Hainaut 271 ff. Zur Deutung des

Wortes „Jul" vgl. Lessiak, ZfdAlt. 53, 169 ff. und Meringer, W(örter) u(nd)
S(achen) 5, 184 ff., die es zu jehan sprechen, besprechen, zaubern stellen,
und mit Hinweis auf mhd. sungiht „Sonnenwende" als Grundbedeutung
„Sonnenzauber" annehmen. Ablehnend Feist, Zvgl. Sprachf. 1923, 143 f.

Etymologische Herleitung aus einem Pflanzennamen bei N. Lid, Joleband 209.

6) Die Züge, die auf Erscheinen der Toten und Totenkult deuten, sind
besonders herausgearbeitet worden von Feilberg, Jul und Hess. Bll. 5, 26 ff.
vgl. Celander, Nordisk Jul 49 ff.

Die Züge, die auf Fruchtbarkeitszauber zurück gehen, bei N. Lid,
Joleband och vegetasionsguddom. Oslo 1928 und Jolesveinar och graderikdoms-
gudar. Oslo 1933; Kevland Julbröd, Julbockar och Staffanssâng, Stockholm
1919, 13. Jul als Erntefest: Celander: Folkminnen och Folktankar 12, H. 3,

6ff.; H. 4, 371 Vgl. Nilsson, Irets f. f. 231 f.; Weiser, Jul 14 ff. und ZfVk.
37/8, 215ff. Eine scharfe Trennung zwischen Totenkult und Vegetationszauber

als ein Entweder—Oder lässt sich nicht halten, weil es im Grund dieselben
zurückkehrenden Toten sind, denen Opfer gebracht werden und die dafür den

Menschen, dem Vieh und dem Acker Gedeihen spenden. Bei einzelnen Geisteroder

Maskengestalten haben sich wohl im Lauf der langen Überlieferung
einseitig die einen oder andern Züge stärker entwickelt; doch lässt sich vielfach
noch der alte Zusammenhang wohl erkennen. Vgl. J. de Vries, Altgerm. Rei.

16*



244 Paul Geiger

gesch. I, 303. S. a. E. Birkeli, Fedrekult i Norge. Oslo (Skriften utg. av det
Norske Vidensk. Ak. II. 1938. Nr. 5.), S. 119. 127 ff. 161. 181: Besuch der
Toten und der Ahnengeister an Jul; sie bringen Glück, auch Fruchtbarkeit.
Über die Rückkehr der Toten zur Mittwinterzeit s. a. Murko, AV. u. S. 2, 108

(Polen); Bilfinger a. a. 0. 74; Reinsberg, Fest-Kalender 579 (Böhmen); Schneeweis,

Grundriss des Volksglaubens und AYlksbrauchs d. Serbokr. 160; Zelenin>
Russische Volkskunde 375 ; Geiger, Hdwb.ddAbgl. 8, 1063 ; Meuli ebda. 5, 1754;

Wolfram, ObdZfVk. 11, 19; M0ller, Fester 2, 290f. 417f. 441 f.; H. Kleist,
Volksgl. u. A'olksbr. während d. Zwölften 82; Plenzat, Sage und Sitte im
Deutschherrenlande 95.

6) Nilsson, Arets f. f. 229 ff. vgl. 223 f. (Unterirdische) ; Celander, Nord.
Jul 1, 206ff. AVeiser, Jul 15f.; Studier och Uppsatser tili. 0. Andersson (1929),
211 ; L. Hagberg, När döden gästar. Stockholm 1937, 650 ff. (Speisen für die
Tomte Seelen); Feilberg, Hess. Bl. 5, 35; Zelenin, Russ. A'k. 375; auch in
der Osterwoche: S. 332.

') Nilsson, Arets f. f. 230f.; die Ausgetriebenen werden auch „Zwerge"
genannt; vgl. L. Hagberg 651 f. : Speise für „Tomte"; Celander, Nord. Juli,
200 (ängladansen, Tanz der „Engel"); Hess Bl. 5, 35: Julbier Drövöl Totenbier;

M0LLER, Fester 2, 504 ff. Speisen für die Engel (in Schlesien) : K. AVeinhold,
AVeihnachtsspiele (1865) 25 f.; im Berner Oberland : SVk 26, 75; vgl. SAVk. 1,

219 (in der Silvesternacht Brot und Messer auf den Tisch für die Zwerge). Vgl.
Höfler, Gebildbrote. Fastnacht 25. 77 (an Fastnacht Speisen für Englein) ;

Grimm, D. Myth. 3, 467 ; Sartori, Sitte u. Br. 3, 113. Der Vergleich mit
griechischem und römischem Brauch zeigt, dass es sich bei diesen Gästen und
deren Austreiben nicht um unbestimmte schädigende Mächte, sondern eben

um die Toten handelt.
8) Meuli, Hdwb.ddAbgl. 5, 1785 ff.
°) Nilsson, Arets f. f. 152ff.; vgl. Folkm. och Folkt. 12, H. 3, 6ff.

10) Nilsson, Ärets högt. 38. 44ff.; England: Dyer Brit. pop. cust. 451

(Garbe f. dieAYgel); Schwaben: Birlinger, Volksthümliches aus Schwaben 2,

8 (Garbe f. die Vögel), vgl. Mannhardt, Wald- u. Feldk. 1, 233 ff. (1523 in
Stralsund: Garben ins Freie getragen und nachher dem Vieh gegeben. — In
Österr.-Schlesien Feldfrüchte auf den Tisch gelegt, damit das Christkind sie

segne). — In England an Allerseelen „Soul-cakes", auch „Oat cakes" genannt,

gebacken, an Freunde geschickt und bis zur Weizenaussaat aufbehalten: Brand,
Popul. Antiqu. 1, 392f. Vgl. auch den Julhög: Nilsson, Arets f. f. 210, den

Klausbaum: SVk. 29, 91 ff. und das Pain de Noël: Hornstein, Fêtes legend.
du Jura bernois 243 f. Über Zusammenhänge zwischen AVeihnachtsstroh und

letzter Garbe L. Weiser, Das Haferopfer für das Pferd des Christkinds. ZfVk.
37/8, 215 ff. Dass auch das Gedeihen des Viehs gefördert werden soll, betont
mit Recht Nilsson, Arets högtider 60. Deutlicher erscheint dies noch bei den

Russen im Backen von Teigtieren: Zelenin, Russ. Vk. 375f.; vgl. P. Bogatyrev,
Actes magiques, rites et croyances en Russie subcarpathique. Paris 1929. S. 38ff.

(magische Handlungen zum Gedeihen von Menschen, Vieh und Acker).
") Über die Bezeichnung „Weihnacht" (zum erstenmal um 1170 erwähnt)

s. DWb. 14, 1,707 ff.; Spamer, AVeihnacht 15 und Handb. d. dtsch. AYlksk. 2, 129.

Es bleibt fraglich, ob die Dat.-Plur.-Form AVeihnachten auf eine vorchristliche
Festzeit zurückgeht oder erst für die Reihe der christlichen Festtage
aufgekommen ist (s. a. Bilfinger Jul 39). AVas sich auf deutschem Gebiet an



Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum 245

Mittwinterbräuchen fand, heftete sich an verschiedene Festtage des Winters
an (Nikiaus, Dreikönige u. a.).

12) Auf Sonnenzauber könnte die Deutung des Namens Jul (s. o. Anm. 4)

hinweisen, wenn sie gesichert wäre. Spuren findet Nilsson, Arets f. f. 159 f.

im Eberopfer; vgl. AVeiser, Jul 14; AVolfram ObdZfVk. 11, 6 ff.
13) Über den AVeihnachtsklotz s. Bilfinger, Jul 35 ; Mannhardt, Wald-

und Feldkulte 1, 236; Schneider, Arch. f. Rel.wiss. 20, 119 f.; v. Gennep,

Dauphiné 368 ff. ; Ders., Le cycle des douze jours lOf. ; Ders., Bourgogne

114f.; Brand, Popul. Antiqu. 1, 467f.; Daucourt, SAVk. 12, 126; Nilsson,
Arets f. f. 195 ff. ; Celander, Nord. Jul 1, 162ff.; Schneeweis, Weihnacht 16ff.
28 ff. 174 ff. 188; nach Alartin von Braga wurden Früchte und Wein darüber
geschüttet (Arch. f. Rel.wiss. a. a. 0.) ; ähnlich bei den Südslaven. An
einzelnen Orten enthält er Geschenke für die Kinder (v. Gennep, douze jours 10f
Verbindung des Weihnachtsfeuers mit Herdkult findet Wikman: Stud, och

Upps. tili. 0. Andersson 198ff. Eine „bûche des défunts" an Allerseelen in
der Bretagne: Le Braz, Legende de la mort 2, 80. — Durch den Schornstein
über dem Herd kommen die bescherenden Gestalten; darum stellen die Kinder
ihre Schuhe dorthin : Schrijnen, Nederl. Vk. 1, 147 ff. ; auch in der welschen
Schweiz (s. u. Anm. 105).

14) In Italien und Russland: Becker, NddZfVk. 15, 117f.
,6) Ausser der in Anm. 2 genannten Literatur vgl. über den Weihnachtsbaum:

R. Bauerreiss, Arbor vitae. München 1938; Becker Hess. Bl. 32, 155ff.;
E. Brugger, The illuminated tree in two Arthurian romances. New-York 1929.

0. Hoth, Der Lichterbaum. Germ. Mythos und deutscher Volksbrauch. Berlin
1938, 2. Aufl. 1940; A. Jacoby, Zum AVeihnachtsbaum: Hess. Bl. 27, 134ff.;
0. Lauffer, Der Weihnachtsbaum und sein Ursprung.... Festschr. v. Melle

224ff.; Ders., Der AVeihnachtsbaum in Glauben und Brauch. Berlin 1934; Ders.,
ZfVk. N. F. 6, 233ff.; 7, 62ff.; NddZfVk. 15, 66f.; L.Weiser, NddZfVk.
16, 11 ff. und Festschr. John Meier 1 ff.

16) Elsass. AVeihnacht, hsg. v. Lefftz und Pfleger (1931), 59 f. Noch
etwas älter ist die Notiz, die Kollnig (ObdZfVk. 11, 86) beigebracht hat:
1597 ff. berichten die Türkheimer Stubenmeisterrechnungen von Ausgaben für
buntes Papier, Äpfel und Hostien zur Ausschmückung des AVeihnachtsbaums.

17) Lauffer, Der Weihnachtsbaum in Glauben u. Brauch 28 Tille 258.

18) Lauffer a. a. 0. 11 Tille 259.

,0) Brief von 1708: Jb. d. Ges. f. Lothr. Gesch. u. Altert.kde, 19, 212f.:
„mais je ne say si vous aves vn auttre jeu qu'on fait encore en allemagne
qu'on appelle le christkindel comme qui diroit l'enfant christ, ou on dresse
des table comme des auttels et qu'on garnit pour chaque Enfant de toutte
sorte de choses, habits neuff orgenterie argent Joye des pouppee sucrerie et
toutte sortes de choses. On met sur ces tables des arbres de buis et a chaque
branche on attache vne petitte bougie : cela fait le plus Jolis Effect du monde,

j'aimerois a le voir encore a l'heure que je vous parle, je me souvient qu'a
Hannover la dernier fois [1662] qu'on me fit venir le Christ-Kindel, on fait
venir des Escolier qui jouent proprement une Comédie",....

Brief von 1711: Aus den Briefen der Herzogin Elisabeth Charlotte

hsg. v. E. Bodemann. 2, 264 (an die Kurfürstin Sophie von Hannover): „Zu
Hannover, erinere ich mich woll, wird das Christfest 3 tag gefeyert; es ist mir
aber leydt, dass der schonne stern undt das christkindt nicht mehr von den



246 Paul Geiger

schüllern agiret wirdt Ohne zweyffel wirdt der bucksbaum nicht vergessen
gewessen seyn bey der Churprintzess kinder, woran man die lichter steckt."

Die Briefe, besonders der zweite, lassen keinen Zweifel, dass der Brauch
nicht, wie meist gesagt wird, in Heidelberg sondern in Hannover ausgeübt wurde.
Ein älteres Zeugnis müsste nachgeprüft werden: 1621 soll das Schloss
Warthausen in Schwaben „infolge Brandes des Weihnachtsbaumes"
niedergebrannt sein. DHmt. (Wien) 1928, 39.

20) Lauffer, ZfVk. N. F. 7, 64.
21) Elsass. Weihnacht 58f.: aus Schlettstadt 1521. 1546. 1555. 1557.

1567; aus Ammerschweier 1561. (Man darf wohl fragen, in welcher Stube ein
8 Schuh hoher Baum aufgerichtet werden konnte.) Lauffer, Der Weihnachtsbaum

in Glauben 27: 1556 in Kaisersberg. (Ebda 11: 1525 in Salzburg.)
Weiser, NddZfVk. 16, 16 : Abhauen v. „weihenacht-meyen" 1554 in Freiburg
i. Br. verboten. — Bll.bayVk. 2, 19 : betrifft Schmuck der Kirche. Andere Stellen
gehören nicht hierher: Germanien 1937, 16 ff. haben schon Grimm (Myth. 594)
und Mannhardt (Wald- u. Feldkulte 1, 228) richtig gedeutet, nämlich als

Weihnachtsklotz; die Stellen, die von Kollnig, ObdZfVk. 11, 81 ff. herangezogen

werden, betreffen einfach das Recht, (fuderweise Holz zu holen. Vgl. Hess. Bl.

34, 114. „Weihnachtsholz" zu holen ist, wie das DWb. und das Schw. Id.
ausweisen, ein Recht der Bauern auch an andern Orten gewesen. Die
Beweisführung von Kollnig (ObdZfVk. a. a. 0.) scheint mir nicht mehr als eine schwache

Möglichkeit zu ergeben, dass in einzelnen Fällen auch Grünzweige damit gemeint
sein könnten. Das Verbot von 1693 (NddZfVk. 8, 137: Preussen) von „Lose-
Bäumen", die umtanzt werden, betrifft im Freien errichtete Bäume. — Dagegen
glaubt Christmann ObdZfVk. 5, 82 ff. aus sprachlichen Gründen, dass der Buchsbaum

in der Pfalz schon im 16. Jh. als Weihnachtsbaum gedient habe. Vgl. auch
Hess. Bl. 28, 76 f. : Maurer hält aus sprachlichen Gründen für möglich, dass der

„Zückerbaum" in der Gegend von Darmstadt schon um 1600 bekannt war.

22) Ausführliche Angaben bei Tille, Lauffer u. a. vgl. Anm. 15. Ferner:
MdBUVk. 9, 210f.; Bll.bayVk. 2, 39ff.; NddZfVk. 15, 111 ff.; 8, löOff.

23) N. Lid Joleband 94 ; über einen sonderbaren Lichterbaum in Öster-

götland im Anfang des 19. Jh.: L. Weiser NddZfVk. 16, 19f.; Hammarstedt:
Folkeminnestud. tili. H. Celander (1926), 18 ff. — Bei den Inselschweden um
1800 der Weihnachtsbaum üblicher als heute: Tille 271.

24) v. Moos, Kalender 2 (1775), 231: „Samiclaus" bringt am 6. Dez. die

Geschenke, die an ein „mit kleinen Wachslichtern versehenes Bäumgen gehängt"
werden. Auf dem bekannten Bild von 1799 heisst es aber „Die Christnacht oder
St. Nikolaus", d. h. St. Nikiaus erscheint an Weihnachten. Vgl. SVk. 24, 52 f.

2ä) Tille 264.

2e) ZfVk. N. F. 6, 242f.; Hess. BI. 32, 164; ObdZfVk. 5, 81; Saalfeld
1808: „sogen. Christbäume" (ZfVk. N. F. 6, 237); Atlas d. d. Volksk. Karte 38.
Älteste Bilder: ca. 1790 (Tille 248 f.) ; 1799 Zürcher Neujahrsblatt (Nikiaus mit
Bäumchen); 1808: 3. Aufl. von Hebels Alem. Ged. (nicht erst in der 5. Aufl.).

26a). Aus dem Aufstecken grüner Zweige erklärt sich auch das

Aufhängen des Weihnachtsbaums, seis an der Wand seis an der Zimmerdecke:

BllbayVk. 2, 39ff.; ZfVk. N. F. 6, 235; Hess. Bl. 24, 154; Lauffer,
Der Weihnachtsbaum im Glauben 27. Vielleicht liegt ein Zusammenhang vor
mit den Deckengehängen (Lauffer a. a. 0. 26).



Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum 247

27) Tille u. Lauffer a. a. 0. ; BllbayVk. 2, 39 ff. Langsames Vordringen
in kathol. Gegenden: Lauffer, ZfVk. N. F. 6, 238; Tille 273; Vordringen bei

den Südslaven: Schneeweis, Weihnacht 34. In der Schweiz: SVk. 24, 49ff.
28) ZfVk. N. F. 6, 236; BllbayVk. 2, 39ff.
29) Hüth will ihn von einem german. Kultbaum des Mittwinterfestes

ableiten. Der Beweis ist ihm aber nicht gelungen, da er zu viel auf Hypothesen
aufbaut. Gegen seine Methode wendet sich mit Recht L. Weiser NddZfVk. 16,

13, indem sie auch Klarstellung des Begriffs „Kontinuität", der zum Schlagwort

zu werden droht, verlangt (vgl. auch 0. Höfler, Das german. Kontinuitätsproblem.

Hamburg 1937).

Für Herleitung aus dem kirchlichen Paradiesbaum tritt besonders Jacoby
ein: Hess. Bl. 27, 134.

30) Mannhardt, Wald- u. Feldkulte 1, 154ff.; v. Sydow, Folk-Lore 35,
291 ff. geht in der Kritik zu weit.

31) U. Holmberg, Der Baum des Lebens. Ann. Soc. Scient. Fenn. B XVI,
3. Helsinki 1922/3. Huth 48 behauptet unrichtig, der Mythus vom AVeltbaum

sei nur indogermanisch.
3») Tille 222; Hess. Bll. 27, 134ff.; Bauerreiss, Arbor vit* 7ff. 43ff.

Legende vom Kreuzholz Christi; der Lebensbaum (in vereinfachter Form, von B.

„Lebensblume" genannt) erscheint als häufiges Motiv an Taufsteinen und
Portalen von Kirchen in romanischer Kunst.

33) Molsdorf, Christliche Symbolik 194. Nach Bauerreiss a. a. 0. 103

werden im Kloster noch Oblaten als Schmuck an den Weihnachtsbaum gehängt.
•*) Tille 2231; ObdZfVk. 10, 158 ff.
35) Brugger, The illuminated tree; S. 14f. interpretiert er auch die Stelle

in Wolframs Parzival (vgl. Tille 220) richtig. Den Weihnachtsbaum leitet er
vom Maibaum ab.

30) Huth 41 f. will darin german. Kultleuchter sehen. Nach Ducange 1,

356 sind sie aber zuerst in Byzanz erwähnt, und der hl. Bernhard wettert nur
gegen übermässigen Schmuck, nicht gegen die Leuchterform an sich.

3') Sartori, Sitte u. Br. 3, 11; Sébillot, Folklore de France 3, 370;
Schneeweis, Weihnacht 7ff.: Weizen in Teller gesät; vgl. S. 99. In Marokko:
Lid, Joleband 100.

3S) Tille 219ff.; Weiser, Jul 73. Eine recht sonderbare Geschichte

von einem blühenden Baum findet sich in den Visionen der Adelheid Langmann
(f 1357). Die Stelle ist ziemlich dunkel; es wird gesagt, dass den blühenden
Baum in der Kindbettzeit die Mutter dem Kind und das Kind der Mutter gebe
und dass die Jungfrau ihn der Adelheid als Weihnachtsgabe geschenkt
habe. Wie Mannhardt in der Anmerkung zu der Stelle recht vernünftig
ausführt, kann man diesen Baum nicht einfach als Christbaum betrachten, sondern
man muss ihn als Ausfluss christlicher Ideen nehmen. Strauch, Quellen und
Forsch, z. Sprach- u. Culturgesch. 26 (1878), 94 u. 115 f.

39) Weiser, Jul 66; vgl. BllbayVk. 2, 40f.; Lauffer, Der Weihnachtsbaum

in Glauben 22; ZfVk. N. F. 6, 242 f.

4°) Nilsson, Irets högt. 28; irets f. f. 192f.; Lid, Joleband 94f. 97;
Tille 251 ; Celander, Nord. Jul 1, 68ff.; ObdZfVk. 10, 160; Weiser, Jul
641; vgl. Bilfinger, Jul 64f.; Umzug mit geschmücktem Immergrünbusch:
Dyer, Brit. pop. Customs 483 f.

41) Nilsson, Arets högt. 28.



248 Paul Geiger

42) Nilsson, Arets högt. 47 ; Lid, Joleband 95 f.
43) Tille 251 f. ; vgl. Sartori, Sitte u. Br. 3, 71 (die Burschen stellen

ein geschmücktes Tännchen vor das Haus der Mädchen).
44) Nilsson, Ärets högt. 47 ; Lauffer, Der Weihnachtsbaum in Glauben

22 ff. Die von Kollnig (ObdZfVk. 11, 81, besond. 85) beigebrachten Stellen
betreffen doch, soweit sie aus dem 15. Jh. stammen, nur Maibäume; Brand,
Popul. Antiqu. 1, 522 f. ; Lid, Joleband 94 f. 97; Weiser, Jul 64 f. ; NddZfVk. 15,

117 (1500: Kirche mit Tannwedeln geschmückt); Tille 246ff., 251; vgl. Schneeweis,

Weihnacht 34. In Frankreich (u. England) die Mistel: Tille 248.

45) Hoffmann-Krayer, SAVk. 7, 108. 128; Weiser, Jul 64 f. (Auch bei
Geiler v. Kaisersberg.)

4<5) Nilsson, Arch. f. Rel.wiss. 19, 109f.; Weiser, Jul 64f.
47) Sartori, Sitte u. Br. 3, 13. 93 f. 173 ff. 205 f. 226f. 253; Birlinger,

Volkstümliches aus Schwaben 2, 50; Dyer, Brit. pop. cust. 497; Mannhardt,
Wald- u. Feldkulte 1, 244f.; Sartori, Hdwb.ddAbgl. 5, 1515ff.; Tille 252.
245 f.; Lauffer, Der Weihnachtsbaum im Glauben 44f.; Spamer, Handb.d.dtsch.
Vk. '2, 76 f. (am Urbanstag) ; Le Braz, Légende 2, 83 f. (Bäumchen mit Äpfeln
auf ein Brot gestellt, an Allerseelen). Mit Lichtern: Sartori 3, 178. 256;
Mannhardt 1, 46 (Hochzeit). 178 (Irland); Grimm, D. Myth. 648 (Maibaum).

48) Mannhardt 1, 223 ; Huth 43 f. ; Krauss, Volksgl. u. rei. Brauch d.
Südslaven 36. Hochzeitsbaum in Skandinavien: Folkeminnestud. till. H. Celander
23 f.; in Ostdeutschland : Brünner, Ostd.Vk. 174; Mannhardt 1, 221 f. ; Geramb
Deutsches Brauchtum in Österreich J30.

43) Weiser, Jul 68f.; vgl. Büschan, Illustr. Völkerk. 2, 769.

50) Wright-Lones, Brit. Calendar Customs 2, 68 (mit Bild) ; Mannhardt
1, 178. Vgl. Brugger, Illum. tree 56 Maurer, Island. Volkssagen: Baum auf
dem Grab unschuldig Hingerichteter erstrahlt an Weihnachten von Lichtern.
Huth 57 zieht auch hölzerne Lichterbäume bei Prozessionen heran; vgl. auch

die „Bäume" (mit Licht und Buchs), die der „Baumträger" bei Begräbnissen
von Mitgliedern der Brauerzunft in Hamburg zu tragen hatte (Wissell, Des

alten Handw. Recht 2, 83); Lichterbaum bei den alten Litauern (1570): Mannhardt

1, 245. AVas Hdth 21 dagegen als alten Konzilsbeschluss erwähnt, keine

„Lichter an Bäume zu setzen", ist viel zu unbestimmt; vgl. Wasserschleben
S. 644 und Boudriot, Die altgerm. Religion (1928) 27. Einen anderen
„Lichtbaum", der bis jetzt noch nicht herangezogen worden ist, hat Schmeller, Bay.
Wb. 1, 1001 u. 1430 schon richtig als Holz für Kienspäne erklärt. Brugger
Ilium, tree 63: in Hildesheim 1522 gehen bei einer Prozession die Leute „mit
den Bornen und gezirden Lechten", was nicht heisst, dass die Lichter an den

Bäumen waren.
,r") Vergleich Christi mit dem Licht: Mannhardt 1, 235f.; AVeiser,

Jul 73f.; Brugger, Illumin. tree 64; Nilsson, Arets högt. 28f. AVeihnachts-
kerze: Birlinger, Aus Schwaben 2, 12 Zimm. Chron.); Dyer, Brit. pop.
customs 456; Schneeweis, Weihnacht 67.

52) L. Hagberg, När döden gästar 650f.; Murko, WuS. 2, 108 (Polen)
s. o. Anm. 5 u. 7.

53) Huth 29 versucht Pyramiden, Baumgestelle und Kranz- und
Sternleuchter zu scheiden. Vgl. ZfVk. N. F. 6, 240f.; Lauffer, Der Weihnachtsbaum

im Glauben 33f.; Tille 266f.; NddZfVk. 8, 136f. 167; AVeiser, Jul
70; Keyland, Julbröd27; ObdZfVk. 5, 81 f. Am Lambertstag: Sartori, Sitte



Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum 249

u. Br. 3, 256. Über ihre Entstehung kann man nichts Sicheres aussagen. Sie

dienen teilweise als Licht-, teilweise als Geschenkträger und sind in letzterem
Fall mit den Klausbäumen, den Putzäpfeln und den schwed. Julhögar zu
vergleichen : Sartori 3,11.18. 37 ; Hoffmann-Krayer, SAVk. 11, 254 ; SVk. 29, 93 f. ;

Nilsson, Arets f. f. 237; Huth 28.

54) Oblaten, Offlaten, Offleten dünnes, leichtes Gebäck, schon im 13. Jh. :

Grimm DWb. s. v.; Lexer, MhdWb. 2, 138; Fischer, Schwab.Wb. 5, 22;
Schw. Id. 1, 54. 115. Hostie panis tenuissimus ex farina et aqua confectus

in modum panis Eucharistici : Dücange s. v.

") Bern. Taschenb. 1868, 381; Zesiger, Das bernische Zunftwesen 150.

154; G. Appenzeller, Gesch. der Zunft zu Möhren 114; E. Trechsel, Die
Gesellsch. z. d. Schuhmachern in Bern 121 f. Nach freundlicher Mitteilung von
Dr. B. Schmid in Bern: in der hdschr. Chron. von Haller-Müsli: 1570. I. 15.

„Als die jungen Knaben zu oberen Gerbern den Dattelbaum geschütt....". Im
Archiv der Gesellsch. zu Mittellöwen: 1575/6 „umb öpfel zum tattelbaum";
1576 I. 15: „alls unsere Knaben den tattelbaum geschütt, nach altem bruch";
1577 1.13 : ussgen erstlich um brot und pretzeln umb offleten öpffel"
Stubenrechnung d. Gesellsch. zu Affen 1634 I. 27: „umb Datteln um Öpfel,

Biren, Nuss". Bern. Staatsarch. Polizei-Buch II. 200: (1603 I. 14): „Das die
jenigen Knaben uff einer jeden gesellschaft allhie in der statt nach dem nüwen
Jar dio Tattelböum schütten ..." Auch in andern Zünften war der Brauch

üblich, so in der Gesellschaft zu Schmieden (vgl. P. Waber, Gesellschaft zu
Schmieden. Bern 1938, 266. 268. 270f.): 1590 werden3 „Tattelbäume" getauft;
1620 wurde das Dattelbaumschütteln von der Regierung verboten; 1631 wird
aber wieder geschüttelt, und es werden auch Äpfel, Birnen und Nüsse an die

Kinder „ussgeworfen".
60) In einer Rechnung von 1650 (Zesiger, Gesch. d. Webern-Zunft 1914,

29) heisst es einmal „Eyer- Rosinli- und andere Dateren". Laut freundlicher
Auskunft der Red. des Schweiz. Idiotikons ist Turte Torte zum erstenmal
1624/5 belegt; der älteste schweizerische Beleg für Dattel findet sich im
Vocab. optimus. 1420/30 S. 49». Vgl. Lexer, Mhd.AVb. s. v.

") Dähnhardt, Natursagen 2, 9f. 31 ff.; vgl. Tille 224f.
68) E. Male, L'art religieux du XIIIe s. 284 f.
50) Birlinger, Volksth. a. Schwaben 2, 50 f.
6<>) Weiser, NddZfVk. 16, 16 ff.
61) A. Ryff, Der Stadt Basel Regement und Ordnung (1597). Hsg. v.

d. Hist. u. Ant. Ges. 1888, S. 15.

62) Redlich, Sitte u. Brauch des livländ. Kaufmanns 75ff.; vgl. NddZfVk.
16, 19; 13, 234 f.; 15, 66f. — Der von Mössinger (NddZfVk. 17, 47ff.)
herangezogene Baum in Hildesheim, der am Anfang des Jahres auf dem Markt
aufgestellt und mit einer Puppe, der „Jungfer Phäie" geschmückt wurde, gehört
wohl zu den Baumsitten im allgemeinen, aber nicht zum Geschenk- und nicht
einmal zum Lichterbaum.

6') Spamer: Handb. d. dtsch. Vk. 2, 134= Bayr. Hefte f. Vk. 9, 32. Vgl.
auch den Umzug mit einem Baum am Urbanstag : Spamer ebda. S. 76 (bessere

Deutung als Germanien 1936, 386).
a4) Z. B. P. Kölner, D. Kürschner Zunft 18. 41; Ders., Die Spinn-

wetternzunft 69 ; Haas, Gesch. d. Zunft zu Safran in Luzern. Stans 1909. 45 ff. ;

Gumbel, Deutsche Kultur -im Zeitalter der Mystik 95.



250 Paul Geiger

66) Auch im Strassburger Bericht von 1605 heisst es ausdrücklich „in
den Stuben", womit eben die Zunftstuben gemeint sind. — „Stube" in der
Bedeutung von Zunftstube bes. im Oberdeutschen: DWb. 10, 4, 103. L. AVeiser

(NddZfVk. 16, 11 ff.) hat mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass wir den

Brauch zuerst in den Gesellschaften finden, und dass dieser Umstand auf ein
höheres Alter deutet. Fraglich erscheint mir nur, ob schon daneben ein Familienbrauch

bestanden habe, oder ob sich dieser nicht doch eher aus dem
Zunftbrauch entwickelt hat und zwar dadurch, dass ein Familienfestleben, wie wir
es verstehen, sich erst spät ausbilden konnte.

66) Zesiger, Das bern. Zunftwesen 154.

67) Tille 194 f. 199 f.
68) Lauffer, Der Weihnachtsbaum im Glauben 23. 26 (nach J. Boëmus)
69) Lauffer a. a. 0. 22. 24; SchwVk. 25, 7; Sartori, Sitte u. Br. 3,

18 (Klausbaum); Volksk. Ernte (Festschr. Hepding) 178; Dyer, Brit. pop.
customs 5 ff. 438. 442. 503 ; Wright-Lones, Brit. Calendar Customs 2, 30 (mit
Bild) ; Schneeweis, Weihnacht 34. 194 (Zweige u. Bäumchen, mit Äpfeln,
vergoldeten Haselnüssen, auch Lichtern geschmückt). Vgl. den holländischen und
flämischen „Palmpaasch": Hdb.d.d.Vk. 2, 57.

'") Mannhardt, Wald- u. Feldk. 2, 214 ff. ; Segenszweig, der für das

kommende Jahr allen Segen, Wohlstand und das Glück sichert: L. Deubner,
Attische Feste 198 ff. ; vgl. Nilsson, Griech. Feste 113. Auf Samos Umzug
heischender Knaben mit dem Träger der Eiresione im Frühjahr: von Nilsson
(Griech. Feste 116 ff.) mit dem schwedischen Maisingen verglichen. Ähnlich
die Korythale: Nilsson a. a. 0. 183 f. (Sie hat Beziehungen nicht nur zum
Erntesegen sondern auch zum menschlichen Leben.)

7l) Mannhardt 2, 258f.; Nilsson, Griechische Feste 433; Schwenn bei
Pauly-Wissowa XI, 1549 ff.

,2) Deubner, Glotta 3, 34 ff.
™) Mannhardt bes. 1, 161 ff.; Sartori, Sitte u. Br. 3, 173ff. ; v. Sydow,

Studier och Upps. tili. 0. Andersson (1929) 75 ff. Auch die am Palmsonntag
geweihte „Palme" ist oft wie ein Maibaum geschmückt und wird nachher vor
dem Haus oder auf dem Feld aufgerichtet. Vgl. Sartori, Sitte u. Br. 3, 135 f.

74) Nilsson, Arch. f. Rel.wiss. 19, 50 ff. ; Ders., Ärets högt. 40 ff. ; Ders.,
Ârets f. f. 161 f.; Weiser Jul 31; Bilfinger Jul 122; Schweiz. Id. 2, 1213;
3, 59f.; 4, 659.

75) Mit Geld besteckte Äpfel : Bilfinger Jul 48 f. ; Peuckert Schles. Vk. 90.

,a) Bilfinger Jul 48 (aus Alsso: asserunt quod qui isto sero aliquid
coactus dat, erit infortunatus toto anno sequenti. Usener, Relgesch. Unters. 2, 51).

") Geiger : Festschr. f. John Meier (1934) 36 ff. : M. Mauss, Essai sur le don.

L'année sociologique. Nouv. sér. 1 (1923/4), 30ff.; J. Grimm, Kl. Sehr. 2, 174ff.
78) Über den Unterschied von Schenken und Bescheren: Muttersprache

(Zs. f. deutsches Sprachleben) 1938, 409.

'") Bescherende Gestalten: Nikiaus: Meisen Nikolauskult.; vgl. II. Kleist,
Volksglaube und Volksbrauch während der Zwölften (1938) 72ff. 86. Martin:
Sartori, Sitte u. Br. 3, 2691; vgl. SAVk. 36, 270 (Pelzmarti). Michael: ZfVk.
11,196; Hoffmann-Krayer, Feste und Bräuche 166; Pfannenschmid, Erntefeste

120. Thomas: Sartori, Sitte u. Br. 3, 22. Luzia: Sartori, Sitte u Br. 3,
20. Dreikönige: SAVk. 36, 270 (Tessili); Heilige: ZföstVk. 13, 80. Vgl. in
Schweden : Jultomte od. Julnisse : Nilsson, Ärets f. f. 222 f. ; Julbock : Keyland,
Julbröd 98f. Andere: Celander Nord. Jul 107.



Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum 251

80) Birlinger, Volksth. 2, 7.

81) Meisen, Nikolauskult 396 f.
82) Bilfingre, Jul 110; Fru Gaude: Grimm, Myth. 2, 773.

83) Panzer, Beitrag 2, 117.

M) Bilfinger, Jul 82; Pitrè, Usi e Costumi 4, 63; Lares 9 (1938) H. 2,

141; Usener, Kl. Sehr. 4, 108 f.
85) Pitrè, Usi 4, 60. 63 : Vecchia, Vecchia Strina, Vecchia di Natali,

Vecchia di Capudannu, Carcavecchia. In Resullano mit einer Kuhglocke.
86) Geiger u. Weiss, SAVk. 36, 270ff. : auch andere Gestalten: Dame de

Noël, Tante Arie, Père Challande u. a. : Grimm, D. Myth. 1, 342 (Tante Arie).
87) Meuli, Hdwb.ddAbgl. 5, 1744 ff. bes. 1813. 1836. Ich möchte daher

die bescherenden Gestalten nicht einfach mit L. Weiser (Jul 40) als
„Korndämonen" bezeichnen; der Begriff scheint mir zu eng.

S8) Meuli a. a. 0. 17871
89) Meuli a. a. 0. 1813; Nilsson, Griech. Feste 199 ff. : Heischezug der

Bukoliasten; sie tragen ein Hirschgeweih und stellen damit Dämonen aus

dem Gefolge der Artemis dar; Begegnenden geben sie zu trinken; sie streuen
aus einem Sack Früchte auf die Türschwellen und singen einen Segenswunsch,
der Gedeihen von Menschen, Vieh und Acker sichern soll. Nilsson verweist
auf die Parallelen des Perchtenlaufs und der schwedischen Maisänger und fügt
mit Recht hinzu, dass volkstümliche Art des Kultus immer und überall gleichartig

ist.
90) Man denke z. B. an die Geschichten von den hilfreichen, den

dankbaren Toten: Geiger, Hdwb.ddAbgl. 8, 1028.

91) Das zeigt sich deutlich beim Vergleich der Bräuche an Allerseelen

(Hdwb.ddAbgl. 1, 267 ff.) mit den schwedischen Bräuchen an Weihnachten
z. B. bei L. Hagberg, När döden gästar 6501 u. Feilberg, Hess. BU. 5, 26 ff.

92) Pitrè, Usi 4, 58 ff. : es wird ein Becher Wasser für die Toten
hinausgestellt; sie dringen ungesehen in die Häuser ein. Vgl. Lares 9 (1938) H. 2,

141 (calzetta dei morti). Höfler, ZföstrVk. 13, 86 (die Toten schenken aus

Zuckerteig hergestellte Knochenbilder).
93) Birlinger, Aus Schwaben 2, 136: im Werlachtale „Seelenbrezgen"

an den Grabsteinen und Kreuzen herumgehängt, „mit denen nachts natürlich
sauber aufgeräumt wird."

94) Birlinger, a. a. 0. 2, 135f.: für die gefundenen Münzen kaufen
sich die Kinder „Seelenbirnen".

95) Birlinger, a. a. 0. 2, 321 : nach dem Begräbnis für die Kinder
Lebkuchen und gute Sachen aufs Grab gelegt; die Hebamme führt das Kind zum
Grab und sagt ihm, seine Mutter oder sein Vater, die soeben beerdigt worden,
hätten ihm das noch gegeben. Birlinger ebda 2, 66 : am Palmsonntag werden
den Kindern Leckereien gegeben, die angeblich von den Toten aus dem Grab
heraus hingelegt worden sind. ¦— Bei den Bulgaren bringen die Leute Früchte
zum Begräbnis ; sie legen sie als Geschenke für den Toten oder für früher
Verstorbene neben die Leiche. Nachher wird das Obst beim Leichenzug unter die
Kinder verteilt: Strauss, Die Bulgaren 446. Bei den Tschechen werden in
der letzten Fastnachtnacht für die Kinder Bretzeln an die Bäume gehängt:

Sartori, Sitte u. Br. 3, 114. In Otok (Slavon.) werden während der Obstzeit
Äpfel am Grabkreuz angebracht: Murko, WuS. 2, 86. — In der Bretagne wird
an Allerheiligen bei der Zusammenkunft der Bruderschaft ein Bäumchen mit



252 Paul Geiger

Äpfeln avJ ein Brot gestellt. Le Braz Légende 2, 83 f. — Vgl. u. Anm. 110 :

Totenopfer bei den Finnen an einen Baum gehängt.
96) Deubner, Attische Feste 114 ff. vgl. 156; Hiller v. Gaertringen b.

Pauly-Wissowa s. v. Anthesteria.
97) Sartori, Totenspeisung 64 ff. ; Geiger, Hdwb.ddAbgl. 8,1095 ff. ; Mauss,

Essai sur le don 58 : die Haussa geben, um ein Fieber, das bei der Getreidereife

auftritt, zu vermeiden, Almosen an Arme (bei anderer Gelegenheit auch

an Kinder). Diese Geschenke gefallen den Toten. AIurko, WuS. 2, 98 : beiden
Huzulen werden am Ahnensamstag am Grabe Gaben an die Armen ausgeteilt.

98) Mone, ZfGesch.d.Oberrh. 1 (1850), 139 (Necrolog. Basil, a. d. 15. Jh.):

„Item 2'/2 sol. den. novorum pro panibus super sepulcro ipso ponen-
dis et postea pauperibus erogandis."

") Hdwb.ddAbgl 8, 1095.

10°) ZfVk. 6, 308; vgl. Zingerle Sitten des Tiroler Volkes 176.

I01) Meuli, SAVk. 28, 1 ff. ; Le Braz, Légende 2, 801: die an Allerheiligen
nachts umziehenden Armen singen ein Lied im Namen derarmenSeelen.

,02) Die Armen und Kinder erhalten sehr oft an den Totengedenktagen

(Allerseelen, Weihnacht u. a.) Gaben. Ausser Sartori, Totenspeisung 64 ff. s.

noch: Murko, WuS. 2, 97 (bei den Kleinrussen am Ende der Allerseelenfeste die

Bettler bewirtet; Mahl auf dem Friedhof). Vgl. ebda 92 und 98. Zingerle
Sitten 178: am Tag nach Allerseelen in manchen Bauernhäusern ein reichliches

Alittagessen für arme Kinder. — Ebda 226: in deutschen Gemeinden
des Valsugan (bis 18. Jh.) Bohnen aufs Grab gestellt, nachher an die Armen
verteilt unter der ernstlichen Äusserung, dass die Toten nichts davon
hätten geniessen wollen.— Gaben an die Kinder an Allerseelen und den

Weihnachtstagen: Volkskunde (Gent) 14, 1361 Celander, Nord. Jul 1, 97.

— Über die Armen und Kinder als Vertreter der Toten s. AIeuli
(Hdwb.ddAbgl. 5, 1784): er nimmt an, dass die Kinder zu dieser Rolle
gekommen sind, weil man sich die Toten, Seelen in Kindesgestalt vorstellte.
Die Ahnengeister als „Arme" angeredet: E. Birkeli, Fedrekult i Norge 162.
Über kleine Gestalt der Toten und über Beziehungen zu den Zwergen (die in
einzelnen Zügen, nicht in allen, deutlich Herkunft aus dem Totenglauben
verraten) s. Montelius, Kulturgesch. Schwedens 311; Oldenberg, Rei. d.Veda 524;
Schurtz, Urgesch. d. Kultur 569; Schrader, Reallex. „Zwerg"; Hoops, Reallex.

2, 455 ff. ; Kuhn, Mythologische Studien 2, 21 ff.; Monseur, L'âme poucet: Rev.

de l'Hist. des Rei. 51 (1905), 361 ff.; vgl. ebda Iff.; Grimm, D. Myth. 1, 368ff.;
Weiser, NddZfVk. 4, 1 ff. Das erklärt wohl, dass die heischenden Kinder (wie
die Armen) als Vertreter der Toten aufgefasst werden konnten und die Gaben,
die für diese bestimmt sind, erhalten. Dagegen müsste noch untersucht werden,
wie sich der Übergang vollzogen hat, dass die Toten als Spender von Geschenken

gerade an die Kinder aufgefasst werden. Über den Zusammenhang zwischen den

Toten, den Ahnen und den Hausgeistern und verwandten Gestalten (Haug-
bonde, Niss, Unterirdische u. a.) s. bes. E. Birkeli Fedrekult i Norge (1938).

Hier sind die bezeichnenden Züge aus der norwegischen Überlieferung
zusammengestellt (mit Hinweis auf verwandte Züge im deutschen Glauben) und
die Umformungen und Umdeutungen, die Glaube und Brauch im Lauf der Zeit
erlitten haben, gut entwickelt.

>03) Grimm, D. Myth. 1, 340ff.; Eisenberta als bescherende Gestalt:
Panzer, Beitr. 2, 117; bei Schmeller BayWb. 1, 272 eine eigenartige Stelle,



Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum 253

worin den Knaben vorgeworfen wird „ante sciunt cantare de domina
Perchta quam dicere Ave Maria"; vgl. dazu Waschnitius, Perht, Holda u.
verwandte Gestalten 60. Auch der Zusammenhang Berchtas und Holdas mit
den (ungetauften) Kindern wäre heranzuziehen. — Als einkehrende weibliche
Gestalt wird dann auch Maria vorgestellt, z. B. Rouge, Folkl. de la Touraine
65 (kommt ihr Kind waschen und wärmen). Ähnlich im Kanton Tessin.

Diese weiblichen dämonischen Gestalten lassen sich, wie mir scheint,
nicht allein aus dem Totenkult erklären. Bestehen nicht doch Zusammenhänge
mit den „Matres", den Matronen-Gottheiten? Vgl. J. deVries, Altgerm. Rel.-
Gesch. 1, 188 ff.

104) Meuli, Hdwb.ddAbgl. 5, 1813. 1836; Geiger u. Weiss, SAVk. 36,
268 ; Volkskunde (Gent) 14, 36 ; Reinsberg, Fest-Kalender 553 ; ArchfRelwiss.
19, 114 (Dänemark 16. Jh. Teller aufgestellt.) Weiteres bei Sartori, Sitte u. Br.

105) Schrijnen, Nederl.Volksk. 1, 147 ff. : Nikiaus reitet durch den Schornstein

; Grimm, D. Myth. 1, 343 : Feen steigen durch den Rauchfang in die

Häuser; Hospinianus De festis (1593) lllb: Christus kommt durchs Dach
oder durchs Fenster ; Rütimeyer Urethnogr. 360 : die Roitscheggeten kommen
aus Kaminen; SAVk. 36, 268; M.schlesVk. 5, H. 9, 7 ; ZfVk. 37/8, 220; Grimm
D. Myth. 1, 234: Percht reicht Gabe durchs Fenster. S. a. Weiser, Hdwb.
ddAbgl. 2, 117 ; die Befana steigt durch den Kamin herab (Usener, Kl. Sehr.

4, 108 f.) ; auch die griechischen Kalikanzari steigen durch den Schornstein

herab, und man stellt ihnen Speisen aufs Dach : S. P. Kyriakides, Neugriechische
Volkskunde. Thessalonike 1936, 231

>06) Heyl, Tirol 751 ; Weiser, Hdwb.ddAbgl. 2, 119 : den einkehrenden
Wesen wird natürlich das Opfer im Hause bereitgestellt.

I07) Niedersachsen 17 Nr. 7; Weiser Jul 67. 90; Sartori, Sitte u. Br. 3,

611, vgl. 57.

,08) Weiser Jul 31 ff. und Nilsson, Ärets högt. 42 f. erklären Julklapp
als Ernte- und Drescherbrauch ; Nilsson nimmt an, es sei als Scherzbrauch auf
Jul hinübergewandert, L. Weiser dagegen glaubt, dass der Überbringer
ursprünglich als der Korndämon betrachtet wurde und dass er darum entweder

gejagt oder belohnt wurde. Diese Deutung hängt damit zusammen, dass mit
Celander (Folkminnen och Folktankar 12) die Züge an Jul stark betont werden,
die das Fest als Ernte- und Dreschfest erscheinen lassen. Auch wenn wir im
Überbringer einen Nachfahren des Korndämons sehen wollen, bleibt auf alle
Fälle das Einwerfen ein charakteristischer Zug geisterhafter Wesen. Man muss

es daher zusammenhalten mit den verwandten Bräuchen, so dem Einwerfen
beim Klöpfeln (soweit nicht bloss gelärmt wird); in Baden wird das Geschenk,
das auch eingeworfen wird, Knöpflescheit genannt (Fehrle, Deutsche Feste 12) ;

vgl. Sartori, Hdwb.ddAbgl. 4, 1544. In Bregenz warfen die jungen Leute
Erbsen, Weizen u. a. an die Fenster. Die Leute öffneten die Fenster und
sagten: „Gute Nacht, schlafet wohl, kommt aufs Jahr wieder. Gelobt sei Jesus

Christus." Panzer Beitr. 2, 118. Vgl. Spamer Weihnacht 64; ferner Anm. 89

(Bukoliasten). Dem Einwerfen entspricht anderseits wieder das Zuwerfen von
Gaben an die Heischenden, z. B. Volkskunde (Gent) 14, 36.

i»9) Schweiz. Id. 1, 115f.; auch Heyl Tirol 757.

1I0) Dass Geschenke an Bäumen aufgehängt überreicht werden, kommt

ausser in dem Basler Zunftbrauch (s. o. Anm. 61) auch sonst vereinzelt vor. Auf
einen frühen Beleg hat mich Prof. H. G. Wackernagel aufmerksam gemacht :



264 Paul Geiger

vom Huldigungsritt des Fürstbischofs von Basel 1527 wird berichtet: „Im Dorf
Bötzingen haben die wiber minem gnädigen herren ein boum vollen Küch-
lin behenkt, ouch Kirsen und öpfel geschenkt und den mitritenden zetrinken
geben. Hat inen min gnediger Herr 6 Schwizerbatzen geschenkt", (Neues Berner
Taschenbuch auf d. J. 1907, 251 f.) — An Dreikönigen fand in Gelmershausen
das sog. „Kitzgericht" statt. Dabei brachten die Frauen und Mädchen einen
oben mit einem Kranz geputzten, mit Haselnüssen, Zucker und
Obst behängten Buchsbaum, Schüsseln mit Äpfeln usw. und stimmten
ein Neujahrslied an, und die „Kitzjungfer" überreichte den Baum dem
Amtmann: Sartori Sitte u. Br. 3, 74.

Die Finnen opfern zur Julzeit dem Julvolk (Seelen, die durch die Luft
fahren) Speise, die in einem hölzernen Boot an einem Baum
aufgehängt wird: Helm, Altgerman. Rel.gesch. 1, 244 A. 36.

1U) Über den Paradiesbaum s. o. Anm. 32 u. 33. Freilich unmittelbar
davon ableiten lässt sich der Weihnachtsbaum nicht; die Erklärung von Bauerreiss

lOOff. ist zu unsicher. Der Schmuck mit Oblaten (Eucharistie) kann nicht
einfach in solchen mit Offleten (Küchlein) übergegangen sein; wenn auch die
Wörter identisch sind, so ist die Sache doch sehr stark verschieden. Fraglich
erscheint mir auch, ob das Behängen mit Äpfeln erst vom Paradiesbaum
übernommen worden sei. Jacoby's Darlegungen (Hess. Bl. 27, 135 ff.) überzeugen
nur soweit, als man einen Einfluss kirchlicher Gedanken auf den volkstümlichen

Segenszweig zugeben wird. Md.BllfVk. 9, 210f.: In neuerer Zeit der
Weihnachtsbaum in einem „Paradiesgarten", deutet auf Verbindung mit
biblischen Vorstellungen. — Bezeichnend erscheinen mir die Nüsse im Schmuck,
weil sie auch häufig ausgeworfen werden (Masken, St. Nikiaus) und weil sie
sehr oft zu den Spielen im Winter dienen. Vgl. van Gennep Bourgogne 1171;
Schneeweis Weihnacht 167; Nilsson Ärets f. f. 267. — Symbolisch nux
Christus: Froning Das Drama des Mittelalters 879.

112) L.Weiser Jul 29; Mannhardt 1, 192; Sartori 3, 230; ZföstVk. 13,
161; SVk. 20, 261

tI3) Bolte-Polivka 1, 168ff.; Hdwb.ddMär. 1, 200ff. 206. Man könnte
auch den „Baum der Liebe" vergleichen, von dem in fränkischen Fastnachtsspielen

die Mädchen sich Burschen herunterschütteln: BayHefte f. Vk. 12 (1940),
531; vgl. Spamer D. d. Volksk. 2, 480; Lauffer: ZfVk. N. F. 6, 21.

n4) Histor. Zschr. 109, 461
11B) An St. Nikiaus, Unschuldigen Kindleintag u. a. Tagen. S. o. Anm. 79.

Einlegen des St. Nikiaus in Schiffchen schon im 15. Jh. : Meisen, Nikolauskult
406 : Den Kindern in Frankfurt 1446 auf Weihnachten Gebäck geschenkt :

Kriegk D. Bürgert. 1, 352; vgl. Schultz Deutsches Leben 2, 401; Tille 191.
Ein Schaffhauser Verbot von 1375 betrifft Patengeschenke an Weihnachten:
SAVk. 37, 175. Wenn die Vita des Bischofs Samson aus dem 10. Jh. zuverlässig

ist, könnten wir in der Bretagne schon um diese Zeit eine
Neujahrsbescherung der Kinder annehmen : Schneider, Arch. f. Rel.wiss. 20, 101 f. —
Heischeumzüge, Maskenlauf und die oben erwähnten Zunftsitten deuten alle auf
höheres Alter des Brauchs.

"6) Über die Versuche, den St. Nikiaus und seine Bescherung zu
verdrängen und an seine Stelle die AVeihnachtsbescherung und das Christkind zu

setzen, s. Tille 32; Geiger, Basi. Jahrb. 1938, 1331; Nilsson Ärets f. f. 206.
Insofern lässt sich sagen, dass die AVeihnachtsbescherung protestantische Sitte
sei; sie ist aber nicht durch den Protestantismus erfunden worden (vgl. die

vorige Anm.), und sie ist auch in reformierten Gegenden nicht immer auf
Weihnachten verlegt worden oder an ihr haften geblieben sondern auch an St. Nikiaus
oder an Neujahr: Geiger, Basi. Jahrb. 1938, 137f.

117) Becker, NddZfVk. 15,119; Brockmann-Jerosch Schweizer Volksleben
22, 19; Hagberg När döden gästar 658 f.


	Weihnachtsfest und Weihnachtsbaum

