
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 37 (1939-1940)

Artikel: Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen

Autor: Steinegger, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


165

Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen

von A. Steinegger, Neuhausen.

Beim Studium alter Protokolle und Akten stosst man
immer wieder auf volkskundliche Nachrichten, die wert sind,
dass man sie der Vergangenheit entreisst. Die nachfolgenden
Schilderungen, die nicht den mindesten Anspruch auf
Vollständigkeit machen, wollen eine Auswahl solcher Nachrichten,
nach verschiedenen Gesichtspunkten geordnet, darbieten.

Beginnen wir mit der Fastnacht. Trotzdem die
sittenstrenge Geistlichkeit der nachreformatorischen Zeit heftig
dagegen kämpfte, vermochte sie die Feier nicht zum Verschwinden
zu bringen. Die immer wiederkehrenden Mandate darüber
beweisen dies am besten. So wurde im Februar des Jahres
1561 von der Kanzel verboten, dass sich niemand verkleide
und das „küchli by dem anderen hole vnnd zelang by dem
win sitze"1). Ein Mandat aus dem Jahre 1623 bestimmt:
„Nachdemme dann verschiener jähren zur fastnachtzeit wie
auch etliche tag darnach mit mummereyen, larven spülen
vnnd anderen dergleichen heidnischen butzenwerckhen,
desgleichen auch mit hollung küechlins vnnd ahnstellung der
fastnachtfeuwers funckhen allerley vhnruwens, vnzucht vnnd
vhnmäsiges ergerliches wesen, so tags so nachts so woll alhie
inn der statt als auf der landtschaft geüebt, getriben vnnd
ahngestelt worden", wird alles dies verboten2). In einigen
benachbarten zürcherischen Gemeinden hat sich der
Fastnachtsfunken bis auf den heutigen Tag erhalten.

Einer besondern Beliebtheit erfreuten sich allem nach
die Fastnachtsküchlein. „AYeilen vnser Gnädigen Herren
verschines jähr den vier mülleren wegen allerhandt fürgeloffnen
vngelegenheiten mantieren vnd gepieten lassen," lesen wir im
Jahre 1638, „dz sie dz fastnachtsküechli den künden nicht
mehr geben noch schickhen sollen, hierüber habend sie noch
mohlen dz dis kuechli holen den müllern auch dis vnd ander
nachvolgends johr genzlich abgestrickht"3).

M Ratsprotokolle (cit. R. P.) Band 20, 14. II. 1561. — 2) Mandatenbuch

1620—1629, S. 116. — 3) B. P. 97, S. 284.



166 A. Steinegger

Die Bürgerschaft feierte die Fastnacht mit einem meist
sehr opulenten Mahl auf der Zunftstube am Aschermittwoch.
Einigen Einblick gewähren die Traktatrödel. In ernster Zeit
verbot der Rat solche Gelage hin und wieder, so im Jahre
1619, damit diesmal „bacho mit nüechternheit vnd eingezogenem

gottsförchtigen wandel ruomlich begegnet werde." Aber
auch die Gnädigen Herren hatten ihr Fest. Sie genossen ihr
Fastnachtsküchlein, wie es jeweils heisst, im Kloster
Allerheiligen ; an der Feier nahmen auch die Pfleger der verschiedenen

Verwaltungen und die Prädikanten teil.
Besonders festfreudig scheinen die Metzgerfrauen gewesen

zu sein. So wird einmal gerügt, dass sie an ihren alljährlichen
Zusammenkünften am Aschermittwoch neben zehrhaftem Essen
und Trinken allerhand Unfug verübten mit Tanzen und anderm
übelständigem Jubel1).

Es scheint, dass auch Handwerkerumzüge stattfanden.
Im Jahre 1579 gestattete der Rat den Metzgerknaben, „zwei
tag fassnacht zehalten, doch sollen sy mit dem vmbziehen
züchtig sin, vnnd nach dem abent drunk sollen sie mit dem
spil nit vmbziehen"2).

Leider sind wir im allgemeinen über solche
Handwerkerfestlichkeiten sehr ungenügend orientiert. Der Grosse und der
Kleine Rat beschlossen im Jahre 1372, dass hinfür weder
Pfister, Schneider noch andere Handwerker „dehainen Mayen
haben noch suchen sollen, doch die kessler mögen iren tag
suchen vnd haben, doch so staut es ainem Raut das zubelonen,
zu mindern vnd zu mêren"3). -

Die Metzgergesellen kannten auch das Ei erlesen. So

gestattete ihnen der Rat im Jahre 1566, auf „donstig mit
drommen vnnd pfiffen die ayer wüe von altershar zu samlen,
sollen aber nach bettzitt kain thrommen mer schlahenn, gar
nit dannzen, vmb 9 vr fyrabend" haben4).

Ein besonderer Brauch, dessen Ursprung mir nicht ganz
klar ist, war das Herbstbad der Küfer. Im Jahre 1566

gestattete ihnen der Rat, das Herbstbad zu halten, doch sollten
sie „kain trommen haben" und still sein, der herrschenden
Pest wegen. Bei der Feier desselben scheint es oft ziemlich

l) siehe A. Steinegger, Geschichte der Zunft zun Metzgern. Schaffhausen
1938. — 2) R. P. 38, Montag dem andern März. — 3) Das Stadtbuch von
Schaffhausen (cit. Stadtbuch). Herausgegeben von J. Meyer. — 4) R. P. 25

S. 199.



Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen 167

roh zu und hergegangen sein. Ein Eintrag im Ratsprotokoll
vom Jahre 1637 heisst: „Nach deme nun ein ehrsam hanndt-
werckh der küeferen ihrem gewohnten prauch auch dis wie
andere jähr ihr herpstbad mit ihrem gesindt vnd gsellen zu
hohen angesehen vnd aber mein Gnädigen Herren wider
verhoffen hören müessen, dz sie nit allein grossen muttwillen
getriben, sonder auch noch dazu schlaghendel vnd nach(t)
frevel begangen habindt, darab sie sonderbares missfallen
empfangen, als habend vnnser Gnädige Herren erkhenndt,
vnnd wollend auch mantiren vnd gepieten sie einem ehr-

sammen hanndtwerckh der küeferen, dz sie fürterhin inns-
künftig vnd nachvolgende jähren, wan sie ihr herpstbad halten
wellen, lenger nit bey straf zwanzig guldin das zwen tag
halten sollen"

Die Missbräuche blieben aber bestehen, sodass die
Abhaltung im Jahre 1672 verboten wurde. Besonders untersagt
wurde den Küfern das Abholen und Abfordern von Wein bei
den Bürgern und städtischen Anstalten. Die Meister des Handwerks

hingen aber sehr an ihrem Brauch. Daher bat das Handwerk

im Jahre 1680, ihm den aus dem Kloster und Spital
bestimmten Wein zum Herbstbad zu verabreichen. Es erhielt
auch den gewünschten Eimer, nicht aber die früher ebenfalls

aus dem Kloster bezogenen Lachse2).

Eine besondere Feier fand am Bartholomäustag statt,
den man als den Gründungstag der Stadt annahm. In altern
Zeiten verherrlichte man ihn durch einen Umzug in weissem

Harnisch; das letztere verschwand allmählich, während der
Umzug blieb. Die Zahl der verordneten Teilnehmer schwankte
etwas. AVährend im 16. Jahrhundert meist drei Männer von
jeder Zunft auszogen, steigerte sich im 17. die Zahl zunächst
auf 5 und dann auf 6. Die diesbezüglichen Einträge im
Ratsprotokoll wiederholen sich alljährlich. Der Rat bestimmte
einen besondern Hauptmann zur Leitung, der auch die
Kompetenz hatte, mit den Spielleuten abzumachen. Die Feier
begann meist mit einer sogenannten Morgensuppe, an der
bereits wacker getrunken wurde, sodass man sie hin und
wieder verbot. Der Umzug ging von der Kaufleutstube aus
und endete im Kloster, wo die Teilnehmer einen guten Trunk
mit der nötigen Zugabe serviert erhielten.

') R. P. 97 S. 223. — 2) R. P. 131 S. 158, R. P. 140 S. 254.



168 A. Steinegger

Gerne feierte das Volk zu Stadt und Land die „Kilbenen";
wegen der dabei vorkommenden Exzesse wurden sie manchmal

verboten. Die Geistlichen klagen in ihren Gravamina
immer wieder über die mit grossen Unkosten verbundenen
Kirchweihfeiern. Die Stadt Schaffhausen hatte ihr Kilbi-
schiessen, zu welchem Anlass sie jährlich jeder Gesellschaft
zwei Paar Hosen als Preise verabfolgte. Auf dem Lande
erhielten die besten Schützen meist Barchet. Über die Kirchweih

zu Osterfingen hören wir aus dem Jahre 1671 folgende
Klage „. der kilbenen halben wird insonderheit von
Osterfingen geklagt, das auf die kilbe daselbs es ein gross zu-
sammenlauffen junges volks aus allen vmbligenden orten gebe,
vnd werde mit essen vnd trincken, spielen vnd danzen allerley

vnfug vnd vnzucht begangen, vnd hab man auch vn-
verschambte leut gefunden, welche bloss in der bad-ehr ')
gedanzet, vnd dazu helffin nit wenig die bad-gäst, die dahin
kommen aus vnser statt selbs."

AVohl als ein Überbleibsel aus der vorreformatorischen
Zeit ist der folgende Brauch zu bewerten: Im Jahre 1689

klagten die Geistlichen, „es wirt zu Osterfingen im bad
järlich auf Johannis Baptista eine abergläubische wallfart
gehalten, dahin dan in grosser anzahl sich verfügen nicht
allein die benachbarte papisten, sonder auch unsere lands-
leuth und etwelche burger aus der statt, lassen ihnen schrepfen,
als ob derselbe tag wegen des namens sonderbare kraft habe;
wan sie genug üpigkeit getrieben, kommen sie voll und doli
wider heim". Noch heute ist ein Kilbitanz im Osterfinger-
bad sehr beliebt2).

Im Jahre 1689 beschwerten sich die Geistlichen, weil die
Kirchweih mit öffentlichen Kramereien, Tanzen und Springen,
Laufen und Schlagen gefeiert werde, dass aus der Kirchweh
manch erbärmliches Killweh entstanden sei, wenn die
Teilnehmer mit zerhauenen Gliedern und blutigen Köpfen
heimgeschickt würden. Schlägereien waren eben bis in die neueste
Zeit an der Tagesordnung.

Ein besonderes Augenmerk galt der Jugend, die sich
den strengen Vorschriften immer wieder zu entziehen wusste.
Spiele von verhältnismässiger Harmlosigkeit bildeten oft einen
Stein des Anstosses. In einem Mandat aus dem Jahre 1626

>) Badehemd. R. P. 27 S. 56. — 2) Synodalmemorialia A. A. 72-3. Staatsarchiv

Schaffhausen (cit. Syn. Mem.)



Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen 169

wird geklagt: „Diserem nach vnnd dieweill vor diserm bey
Winterszeit vnnd inngefallnem schneewetter mit schütten vnd
schlaifen, sodann ouch den bochselnächten mit klopfen, leuten
vnnd bochslen an den heuseren wie nit weniger an den neuwen
jahrszeithen mit singen vnd anderem dergleichen verpothnem
wesen allerhand vnfug vnnd vngebür von jungen vnnd alten,
mann vnnd weibspersohnen getriben worden" J). Der Kreuzgang

des Münsters mit seinen vielen Winkeln bildete für die
Stadtjugend einen starken Anziehungspunkt, ebenso das

sogenannte Vorzeichen. Am Sonntagmittag machten die jungen
Leute, wie die Geistlichen klagten, aus dem Münster eine
Buhlkirche. Sie standen nach der Mittagspredigt und Kinderlehre

im Kreuzgang zusammen, „beschätztend" einander die
Kleider und trieben allerhand Unfug. Auch sonst vernehmen
wir Klagen, wie die Buben mit Nüssen, Kluckeren und Töpfen
nicht nur ihr Kurzweil trieben, sondern auch „Zürichschilling,
ja auch behemsch darbey vffsetzind vnd verspilind"2).

Es scheint fast, als ob die Jugend auf dem Lande mehr
Bewegungsfreiheit gehabt hätte. Immerhin werden auch hier
die Geistlichen nicht müde, über den grossen Mutwillen zu
klagen, wie das junge Volks nachts mit „benglen" werfe,
tagsüber Karten spiele und auf offener Strasse um die Brunnen
und Wirtshäuser tanze, besonders Samstag- und Sonntagnachts.
Auch die Kunkelstubeten standen auf dem Index, weil Töchter
und Burschen dabei allerhand Mutwillen trieben. Besondern
Anstoss erregten die Zusammenkünfte der Jugend nach heiligen
Tagen wie Ostern, Pfingsten, anlässlich welcher sie in
Privathäusern bis in alle Nacht hinein tanzten. Wir finden auch
den Ausdruck „österlen" dafür3).

An schönen Abenden versammelte sich die Jugend oft
zu gemeinsamem Gesang. Ein Mandat aus dem Jahre 1624

lautet4): „Als ietz ein gute zeit hero an feyr vnd sontagen,
wan junge töchtern in dem ring lieder vnd psalmen singen,
ledige gesellen zu ihnen tretten vnd stehnd vnd das krentzlin,
wie mans gemainklich haisst, ihnen abzusingen pflegen, welchs
mehrmahln gezenck vnd vnfriden verursachet, ouch bemelte
töchtern lang nach dem abendt vnd der bettglocken in die
finstere nacht auf den gassen vnd vor den heuseren singend
vnd thönend, darmit aber anders nützit als vnordnung vnd

') Mandatenbuch 1620-1629 S. 173. — 2) Syn. Mem. 18. Jahrh. —
s) Ebenda. — 4) Mandatenbuch 1620—1629 S. 141.



170 A. Steinegger

vnroûw erweckend", wird verboten, „das zu den töchteren
kein lediger gesell, er seye haimbsch oder fremb, sich vmb
das krentzlin zu singen in ihren ring stellen vnd singen, so

die töchteren doch wollen, lenger nit als bis zu bettzit singen".
Ein besonderer Kampfgalt dem Flu chen undSchwören.

Wie man vor der Reformation überhaupt fluchte, zeigt uns
die folgende Stelle aus dem Stadtbuch:

Vmb das sweren.
Wir der vogt vnd der Rat ze Schafh. siien überainkomen

vnd haben gesetz Swer dieser swür dehainen tut der gît ze busse

vnser statt IUI U 9. es siien man aid fröwen als dik es beschiht.
Das ist bî vnsers herren höpt aid köpf aid bart oder

nas aid ögen aid bî der stirn bî dem schedel bî dem blüt
bî den wunden bî der marter bî dem tod bî dem hertzen bî
der sêle bî dem swaisse bî dem lîbe bî dem schaisse bî dem
hengst bî der merhen1) bî der gurren3) aid was sölich swür
ist aid bî dem fist aid bî dem stank, vnd wer das verch darzu

nemmet der gît zwîfalt busse.

Vnd swer von vnser fröwen aid von den häiligen vbel
redet der gît öch di selben Busse aid dik es beschiht.

Wer öch vngewonlich swür oder rede tût von got aid

von vnser fröwen bî vnsers herren zers3) aid hoden aid von
vnsers herren oder unser fröwen lidern die schamlich sint es

siien man aid fröwen der gît ze busse vnser statt, als dik es

beschiht fünf phunt phenning Schafhüser müntz. Mag er
aber die busse ze stette nit hân mit phenningen oder mit
phanden aid Bürgen so sol man im es sy man oder wîp die

zungen mit ainem nagel an ain sul oder stok aid bank slahen
vnd sich dannan lân zerren vnd darzü sol er vnsri statt ver-
sweren das er nit mê darin kume an des Rates vrlöb aid des

mêrtails vnder in aid man sol in aber dafür in das halsysen
slahen ainen tag von prime zit vntz nach der vesper weders
der Rate ie denne wil4).

Gar mannigfaltig sind die Hochzeitsbräuche; besonders

die Art des Eheversprechens bietet eine Fülle von
Variationen. Das Ehepfand spielt immer noch eine grosse, ja oft
die entscheidende Rolle, wie ein Blick in die Ehegerichts-
protokolle deutlich zeigt5). Am verbreitetsten war wohl der

') Stute, Hure. — 2) Schlechtes Pferd. — 3) Männliches Glied. — 4) Stadtbuch.

— 5) Die nachfolgenden Fälle stammen aus den Ehegerichtsprotokollen
zwischen 1651 und 1661.



Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen 171

Gürtel. Als Hallauer die Anna Külling um die Ehe ansprach,
weil er ihr einen Gürtel gegeben habe, antwortete sie, sie

habe denselben nicht auf die Ehe nehmen wollen, sondern
in die Stube hinausgeworfen. Neben dem Gürtel treffen wir
auch oft die Haarschnur als Ehepfand. Im Jahre 1654
versprach Georg Heusi der Margaretha Heusi das Heiraten,
hernach aber auch der Verena Pletscher. Weil die erstere eine
Haarschnur als Pfand besass, galt sie als rechtmässige Braut.

Daneben konnte auch irgend ein Geldstück als Pfand

genommen werden. Als Barbara Neukomm den sie besuchenden
Hans Jakob Schelblin fragte, ob er sie auch „bescheissen"
wolle, gab er ihr zum Zeugnis seines ehrlichen Willens einen
halben Batzen. Oft suchte sich der männliche Teil
auszureden, wenn er sich zu weit eingelassen hatte. Elsbeth Heusi
verlangte die Ehe mit Zenz Hänslin, da er mit ihr vergangene
Fastnacht in des Meisters Haus getrunken und ihr einen
Zürichschilling überreicht habe. Hänslin behauptete, die Ehe
nur „in schimpfsweyse" angetragen zu haben. Der
Zürichschilling sei ihm entfallen; sie habe ihn aufgelesen und als
scheinbares Ehepfand behalten, trotzdem er ihn zurückforderte.

Aber auch sie überreichte dem Versprochenen ein Pfand.
Nach Aussagen Walters von Löhningen hatte Margaretha
Bollinger ihm vor Zeugen mit Mund und Hand die Ehe
versprochen und ihm einen „dicken"1) gegeben. Als sie zum
erstenmal in sein Haus auf Besuch kam, überreichte er ihr
das erstemal einen silbernen Gürtel und eine Jüpe, das zweitemal

Kölsch zu einem Bett. In einem andern Fall gab der
männliche Teil ihr eine Haarschnur und sie ihm ein Ringlein;
nachher behauptete sie, die Haarschnur nur als Kram
aufgefasst zu haben.

Unter Umständen nahm man sich gegenseitig einfach
etwas als Pfand. So entriss Hans Zollinger der Verena
Bollinger ein „fatzennetlin", darauf sagte sie zu ihm, wenn er
es behalte, müsse er sie auch haben. Sie brachte ihm darauf
einen Trunk Wein, und er stieg nach. Als sie ihm mit Mund
und Hand die Ehe versprach in ihres Vaters Haus, schenkte

er ihr einen Gürtel.
Bekanntlich galt das Tragen des Schapels am Hochzeitstag

als Zeichen der Unberührtheit. Als Konrad Pfaffwieser
in den ersten Vilmerger Krieg auszog, überreichte er seiner

') Dukaten.



172

Verlobten den Trogschlüssel mit dem Versprechen, class der
Inhalt ihr gehöre, falls er nicht mehr zurückkehre. Als sein
Bruder dies erfuhr, meinte er höhnisch, wenn sie den Bruder
schon erben wolle, so müsse sie kein Schäpelein mehr tragen.
Drauf eilte sie schnurstracks nach Wädenswil und verlangte
von ihrem Geliebten die Auflösung des Versprechens. Er
hingegen behauptete, er habe sie ehrlich gewonnen und ihr einen

„dickh" auf die Ehe gegeben. Trotzdem wurden sie getrennt.
In einem andern Fall wird ein „oerdlein"1) als Pfand

erwähnt. Nicht ohne Humor ist das folgende Pfand aus dem
Jahre 1660. Ursula Brämi gab an, Hans Jakob Peyer habe
sie geschwängert, ihr dann die Ehe versprochen und zur
Bestätigung dessen „ein weyss daffetin" band von ihrem
hämbd genommen, ihro vmb den arm gebunden mit diesen

worten, dass „dies Band niemand auflösen sollte." Dazu
schenkte er ihr bei seinem Weggang noch 15 Dukaten.

Von primitivem Liebeszauber zeugt der folgende Fall
aus dem gleichen Jahr. Der Verlobte verabreichte seiner
Geliebten drei Kirschen, die er zuvor in den drei höchsten
Namen hinuntergeschluckt hatte und zwar so, dass sie ganz
von ihm gingen. Sie schluckte sie ebenfalls ganz hinunter
und dadurch musste sie ihm vollständig zu Willen sein.

Über das Hin und Her der Pfänder und Geschenke gibt
ein anderer Fall reichen Aufschluss. Ursula Rängerin von
Thayngen hatte zuerst von Laurenz Christen einen halben
Länderbatzen, einen Kragen und ein Messer angenommen.
Christen sagte ihr, wenn sie das Geldstück behalte, müsse
sie ihn auch haben ; darauf schenkte er ihr noch einen halben
Loystaler auf die Ehe, unter der Voraussetzung, dass er
zuerst von seines Vaters Magd loskommen müsse, was dann
auch vor dem Geistlichen geschah. Neben Christen machte
aber Walter Anspruch auf die Rängerin, weil sie ihm zuerst
einen Ring von der Hand genommen, ihm ein Taffetband
zugeschickt und ihn eingeladen hatte, zu ihr zu kommen. Er
wollte ihr noch einen halben Loystaler zu dem Ring
überreichen, was sie aber ablehnte mit der Begründung, er sei der
erste, dem sie die Ehe versprochen habe. Der dritte
Liebhaber hatte bereits den Vater um der Tochter Hand gebeten ;

dieser gab sein Einverständnis, verlangte aber ein Paar Hosen
und ein Wams. Einige Zeit später tauchte noch ein vierter

') Viertelsgulden.



Allerhand Volkskuiidliches aus dem alten Schaffhausen 173

Verehrer auf. Als dieser mit einem Gespanen in ihrem Haus
getrunken und die Ürte geben wollte, nahm sie ihm mit dem
Seckel das Geld und lud ihn z'Licht ein, um sich den Seckel
selbst zu holen. Sie besass aber als Pfand ein „örthlin" und er
einen silbernen RingJ).

Der Hochzeit folgte gewöhnlich in nicht allzu grossem
Abstand die Taufe. Dabei war das Gevatterbitten
besonders wichtig. Die gebrauchten Formeln haben sich ziemlich

lange erhalten.

Eine solche aus dem Jahre 1661 lautet wie folgt:
„Wolcdler, gestrenger hochgeachter fürsichtiger vnd weiser günstiger

vielgeehrter Hr Vetter R. M.
Es hatt dem lieben vnd allgütigen Gott genädiklich belieben vnd gefallen

wollen, vorgestern morgens zwüschen 5 vnd 6 vhr mein geliebte hausfraw ihrer
seither getragene weibliche bürde abermahl gantz glücklich zu entbinden vnd

vns mit einer erfreulichen wolgestalteten leibesfrucht zu segnen. Wan wie

nun dis vnser neugebohrn söhnlein, welches wie alle adamskinder, in Sünden

empfangen vnd gebohren vnd durch das bad der widergeburt von der erbsünd

abgewaschen vnd dem gnaadenbund seines crlösers einverleibt werden soll.

Christi Ordnung vnd einsatzung zu folg mordriges tags vmb 8 vhren beliebt
es Gott in der St. Jobannskirchen dem heiligen tauf beybringen vnd angeregter
massen der christlichen kirche einverleiben zu lassen gesinnet. Es aber bey
derselben ein uralt löbliches herkommen vnd üblicher brauch, dass ehren-

personen erbetten werden, welche nicht allein als zeug vnd gevatter diesem

christlichen Gott beliebigen acton beywohnen vnnd das kind vor dem angesicht
Gottes vnd seiner gemeind in dem glauben vertretten helfen, sondern auch
nach dem ableiben der natürlichen eitern ihnen an stat derselben als geistliche

eitern dero christliche auferziehung trewlich vnd angelegenlich befohlen

seyn lassen, als hat vns dieser alten loblichen gwohnheit auch für dissmahl
nachzukommen billich obligen wollen; haben dorowegen mein ehliebste vnd

ich beydes in ansehung der gegen den herr vettern von beyden Seiten nahen

bluts- vnd geschlechtsverwandtschaft, wie dann auch insonderheit in erzeigung
der bisher zu underschidlichen occasionen von ihme vnd seiner liebsten gespürten
günstigen gewogenheit vnd genügsame anzeigungen wahrer affection vnd freundt-
schaft, dem herrn vettern aus sonderbahrem vätterlichen zu ihme tragenden

vertrawen, in diesem christlichen vorhaben zu vberlaufen vnd anzusprechen vns
entschlossen. Inmasscn dan hiermit mein vnd meiner lieben hausfrawen dienst-
frcundtlicb.es ersuchen an den Hr vettern geschieht, er wolle sich vnsertwegen
so viel demütigen vnd bemühen vnd morgens auf bemeldte stund in der kirchen
zu St. Johans einfinden vnd neben der woledlen frau S. Stokar gebohrne Osch-

wald vnser gleichfals vielgeehrten fr. Basen, vnser geliebtes söhnlin christlichem

gebrauch nach zu dem sacrament des heiliges taufs befürdern helfen, zugleich
auch den lieben Gott bitten, dass wie er eusserlich mit dem wasser, also auch

innerlich an der seele mit dem blut vnd geist Christi rein von Sünden möge

') Über die eigentlichen Hochzeitsbräuchc siehe Schaffhauser Beiträge

zur vaterländischen Geschichte, 16. Heft, 107 ff.



174 A. Steinegger

gewaschen werden. Durch zuversichtliche günstige willfahr wirdt der Hr.
vetter dem Stifter dieses heiligen bundtzeichens ein besonder angenehm vnd

wollgefälliges werk, vnserem lieben söhnlin sein christvctterliches gemüt, vns
aber vnd den vnsrigen ein solche ehr vnd freundtschaft erwisen, welche wir
zu allen begebenheiten mit möglichster dienstwilligkeit, gebührendem respect
vnd schuldiger Observanz gegen ihme zu bezeugen vns eusserstes fleisses
bemühen werden. Wollen benebendt den Allerhöchsten bitten, dass er dem herrn
vettern bey guter beständiger leibsgesundheit, aller gedeylicho selbsterwünschten

prosperitet vnd glückseligkeit genädigst vnd langwirigst erhalten wolle "

War die Taufe vorüber, so hatte der Vater nochmals
seinen feierlichen Dank auszusprechen.

„Das demselbigen nach seiner sonderbahren freundtlikeit hat belieben

wollen, auf mein gestriges tags an ihne gethanes, angolegenlichcs ersuchen,
sich so willfährig vnd eifrig zu erzeigen, vnd zu dieser gegenwertigen stund

vnseres liebes söhnlein dem angesicht Gottes vnd seiner gemeind christlichem
gebrauch nach fürzutragen, auch benebendt imbrünstigen gemüt alles dasjenige
zu volziehen helfen, welches ihme (ob Gott will) hie zeitlich zu seinem heil
vnd wollfahrt vnd dort ewiglich zu seiner seele Seligkeit vorträglich vnd er-

spriesslich sein wirdt. Als befinden mein liebste vnd ich vns hiedurch gegen
dem hr vetter gevatter gantz hochverobligirt vnd geehrt. Thun vns derowegen

gegen demselben dieser grossen vnverdienten vns hierin erwisenen ehr vnd
freundtschaft zum allerhöchsten vnd fleissigsten bedancken vnd gleich wie wir
ein mehrers nicht wünschen, als diese vnd andere dienstbezeugungen danck-
barlich zu erwidrigen, also machen wir vns erbietig, dass wo wir dem herrn
vetter gevattern oder seinen lieben angehörigen hinwidrumb in dergleichen oder
anderen fällen angenehme gevätterliche dienst vnd gefelligkeiten, auch wahre
affection vnd freundtschaft wider erweisen können, dass er vns zu allen begebenheiten

wie schuldig also auch bereit vnd gantz willig haben werde. Ingleichen
er dan auch verhoffcntlich von unserem lieben söhnlein, wo ihme änderst der
liebe Gott gesundheit vnd das leben verlihen wirdt, verspüren soll, dass durch
ihme sein fröliche geburt die zahl seiner getreusten diener vermehret seye.
Bitte den hr vetter gevattern nochmahlen gantz freundtlich, er wolle gegen
mir vnd den meinigen, besonders aber seinem aufgenommenen taufgöttin in
diesen wolaffectionirten gunsten verharren. Mit dem herzlichen wünsch, dass

ihme der liebe Gott gute gesundheit vnd langes leben verleihe, damit er
dergleichen Gott beliebige werck noch mehr zu seiner ehr vnd fortpflanzung der
werthen Christenheit verrichten möge, auch ihne benebendt sampt den lieben
seinigen mit vnaufhörlicher zeitlicher vnd ewiger wollfahrt beglücken wolle1)."

Immer wieder tauchen Klagen auf, dass junge Knaben
und Mädchen als Taufpaten zugelassen würden, obgleich
sie das Geheimnis der Taufe schlecht verstünden. Daher wurde
im Jahre 1633 vorgeschrieben, dass sich die Paten vorerst
beim Prädikanten einzufinden hatten, der sie ihres Glaubens
prüfte2). In einem Rundschreiben aus dem Jahre 1839 klagt
Antistes Hurter, dass manchmal Väter, ja sogar Mütter bei

') Casualreden 17. Jahrh. Hist.-ant. Verein Schaffh. — 2) Mandatenbuch
I. B. Xr. 48.



Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen 175

ihren Kindern Patenstelle versehen wollten. Wohl mit Recht
wies er auf die grossen Lasten hin und redete einer
Vereinfachung der Gebräuche das Wort. Ein uralter Brauch
bestand darin, dass die gesundende Mutter Freundinnen ins
Bad lud, wobei meist eine arge Schlemmerei einriss. Darauf
bezieht sich wohl ein Gebot aus dem Jahre 1475, dass die
Kindbetterin niemand zu sich in das Bad lade „als das bisher

geschehen".
Tatsächlich wurde mit den Patengeschenken oft ein zu

grosser Luxus getrieben. Der Kampf dagegen setzte auch
sehr früh ein. So bringt das Stadtbuch aus dem Jahre 1375
ausführliche Vorschriften.

Was man ainem kinde inbinden sol der es hebet. Wir der

vogt vnd der Ravt haben och gesetzet. Swer ain kint in
vnser statt vnd geriht vsser tôffe hebet, frow oder man,
rieh oder arme, das der nit mê in binden sol denne zwên
schilling vnser müntz oder phening als dick es beschiht.
Aid wider senden.

Es sol öch ze wîhennechten nieman dem andern senden
dehainerlaie ding als widersenden von dehainer geuatterschaft
wegen, vnd wer diser vorgeschribnen ding dehaines brichet,
der git I S vnser phenning ze busse als dik es beschiht.

Aber phaffen vnd münich mügent wol in binden aid
senden wie vil si went, das si nihtes verlürent1)."

Genaue Vorschriften über das Mass des Schenkens bei
Patenschaften wiederholen sich immer wieder. In einem Mandat
aus dem Jahre 1600 gestattete man eine halbe Krone. Was
darüber war, sollte den Armen im Spital zukommen. Aller
Staat mit dem Täufling musste verschwinden, indem die zu
kostbaren Faselhemden, Gottenröcke von Seide mit köstlichen
Schnüren eingefasst, verboten wurden. In einem Mandat aus
dem Jahre 1647 wird über Kindbett- und Patengeschenke wie
folgt bestimmt: „Es sol auch zu dem kindtbet. mehr nit
geben werden dan einhalb Iam oder ein vierling kalbfleisch
oder drey hüener oder zwen cappaunen neben einem trunckh
weins vnd broth; hierbey aber alle silberin bächer, löffel,
gürtlen, corallen, granättlin, guldin ring, zinnen vnd küpfer-
geschirr, hausrath" verboten ist. Gestattet war ein Gotten-
rock, dazu auch wohl ein Göttibrot oder ein massiger „bimmen-

') Stadthuch 218. Das Wort Eingebinde kommt daher, weil das

Geldstück, das man schenkte, in ein anderes Geschenk eingebunden war.



176 A. Steinegger

zelten" '), wie dies von alters her der Brauch war. Immerhin war
auch gestattet, statt Gottenhemdli, Kinderpelz und Faselhemden
Geld zu geben, wobei aber ein ganz bestimmter Tarif bestand.
Genau geregelt waren auch die Gutjahrsgaben für den Täufling.

Mit den zu üppigen Geschenken sollten auch die
unnützen Taufmähler verschwinden, ebenso die sogenannten
„schwösteriegenen". Immerhin gestattete man der Kindbetterin,
den Anwesenden ein Stücklein Fleisch samt Suppe aufzustellen.

Gevatter und Gevatterin erschienen zur Feier oft in einem
flotten, farbenprächtigen Aufputz, was der Geistlichkeit Anlass
zu Klagen gab. So beschwerte sie sich über die fliegenden
Hauben und die bis an den Ellbogen entblössten Arme.
Obwohl die Sacramenta der Taufe und des Nachtmahls uns an
unsere Unreinigkeit und verderbtes sündiges Wesen erinnern
sollen, wird doch allerhand Hoffahrt, speziell beim AVeibervolk,
gebraucht mit Ansteckung von Ringen an den Fingern,
Anlegung goldener Armbänder, Ketten, köstlicher Gürtel und
„gfarbeten" Kleidern. Die Mitbürger erscheinen, wenn sie
auf der Landschaft bei einer Taufe zu Gevatter stehen, in
blauen, roten und grauen Mänteln oder sogar ohne Mantel,
allein mit Degen, Stiefeln und Sporen; die Weibsbilder lassen
sich sehen wie in einer Comoedie in Mannshüten, mit Silber
und Gold behangenem Leib 2).

Eine ganz besondere Ehre war es, wenn die Gnädigen
Herren einem Kinde zu Gevatter standen. So liessen sie im
Jahre 1611 den Sohn des Stadtboten Sigg aus der Taufe heben
und zwar durch Jeremias Peyer. Als Geschenk erhielt er einen
Dukaten eingestrickt; daneben spendeten sie noch einen halben
Saum Wein und aus dem Kornamt ein halbes Mutt Kernen.
Im Jahre 1603 war es der Grossweibel, der in Vertretung der
Gnädigen Herrn Benedikt Beys Kind aus der Taufe hob. Das
Kloster spendete dazu einen Eimer Wein, das Kornamt auch
ein halbes Mutt Kernen; dazu gab der Säckelmeister einen
Gulden zum Einstricken.

Die Nachrichten über Beerdigungen sind im
allgemeinen nicht sehr zahlreich. In jedem Zunfthaus bestand
ein Leichensaal, wo das tote Mitglied aufgebahrt wurde.
Zunftgenossen trugen ihn zu Grabe. Um das Beileid auszudrücken,

') Eine Art rundes, flaches Gebäck. Lebkuchen mit Piment (Nelkenpfeffer)

s.Fischer, Schwab. Wb. 1, 1117; Bennecke - Müller - Zaeucke, Mhd.
Wb. 2, 517 f. (pigmente, bimente Gewürz). — 2) Verschiedene Mandate aus
der Mitte des 17. Jahrh.



Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen 177

empfahl der Rat die alte Formel, dass Gott der Herr sie

ergötze. Sogar bei Beerdigungen scheint die Unsitte des Schenkens

aufgekommen zu sein, weshalb der Rat befahl, man sollte
niemand zu keinem Leid, es seien jung oder alt, weder in
seiner Zunft noch davor nichts schenken. Das Trachten ging
dahin, jeden Luxus auszuschalten.

Ein Mandat aus dem Jahre 1647 bestimmt: „Diserra
nach vnd als dann auch mit vngewohnten kräntzen nit allein
einem, sondern mehrerem darzu gleichsam cronen vnd blumen-
werckh vff den todtenbäumen lediger knaben vnd döchteren
hoffart vnd pracht, so in solchem leidwesen keinswegs
verantwortlich noch gebrauch getrieben vnd erzeigt würd. Sollen
alle kostlichen kräntz den abgeleibten knaben vnd döchteren
vff den todtenboum zugelegen gentzlichen abgestrickht vnd
verbotten sein. Doch das in solchem fahl einer ledigen dochter
wToll ein schäppelin, aber allein gemeiner vnnd schlechten
gattung, wie von altem har, vffgelegt werden möge"*).

Die Neugier, besonders der Frauen, spielte bei
Beerdigungen eine oft zweifelhafte Rolle, weshalb man versuchte,
die Weibspersonen bei solchen Anlässen mehr und mehr
zurückzuhalten. „Die mann sollen ouch die fröwen zu der lich-
legi nit füren". Ein Mandat, das darüber erlassen wurde,
lautet: „Wiewohl sich vnser Gnedig Herren vnd Oberen
versehen, es wurden dero lieben burgersweiber dem vor einem
monat öffentlich verlesenen vnd ausgekündten mandat gehor-
sammlich statt gethon, vnnd der ohn einig rechtmessigen grand
vnd vrsach endtstandenen gewohnheit nachgevolget haben,
welcher nach bey den leychtbegängnussen vili weiber sich
einstellen, welche doch den abgestorbnen nit verwandt, als
befehlend vnnd gepietend wollermelt vnser Gnädige Herren hiemit

ihren lieben burgern, dass sintemal die todtsverfahmen
durch die weiber nit zur erden beleittet vnd bestattet werden,
ein jeder sein ehewürtin mit grossen stauchen, schwencklen vnd
kragenröcken nit in der statt herumb louffen lassen, sonder wie
einer hausmuetter woll anstath, bey haus zebleiben vermögen
solle. Doch ist den nechsten verwandten vnnd gesipten derver-
storbenen leychten zuebegohn zuegelassen, aufder gassen aber in
Versammlung zestohn vnd allein vnnütz geschwetz treiben, vnnd
demselben gehör geben" bei Strafe eines Guldens untersagt2).

Bis ins 17. Jahrhundert dankte gewöhnlich wenigstens
î)l\landatenbuch 1620-29 S. 220.— 2) Mandatenbuch 1643—66 S. 128.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXVII (1939) 12



178 A. Steinegger

bei Bürgern ein Ratsmitglied ab. Erst im Jahre 1669 erkannte
der Rat, dass nicht mehr „politicis", sondern die beiden Helfer,
jeder in seinem Quartier, die Abdankung halten sollten.

Bei einem Leichenbegängnis bliesen die Stündleinbläser
vom Munot. Weil aber deswegen gewisse Reibereien entstanden

waren, traf der Rat im Jahre 1760 die folgende Ordnung: Den
Stündleinblasern wird befohlen, dass sie künftig das Stündleinblasen

auf dem Munot unterlassen, und wenn zwei
Leichenbegängnisse auf einmal in zwei ungleichen Gegenden der Stadt
stattfinden, sollen sie an dem gewohnten Ort, nämlich auf
dem St. Johannsturm blasen. Findet nur eine Beerdigung statt,
so haben sie nach Verlangen der Trauerfamilie entweder auf
dem Fronwag- oder St. Johannsturm zu blasen. Bei diesem
Anlass mussten sie in der Stadt Farben auf die Türme steigen1).

Auf dem Lande räumte man gewöhnlich eine Scheune
aus. Noch bis zu Anfang dieses Jahrhunderts standen oder
sassen die Männer des Leids auf der einen, die Frauen auf
der andern Seite. Die übrigen Teilnehmer drückten ihnen die
Hand. Bis vor einigen Jahrzehnten trugen dabei die Männer
den schwarzen Mantel, die Frauen dagegen die Spitzenhaube
neben ihrem schwarzen Kleid. Der Sarg stand in der Mitte.
Der Totenschauer gab das Zeichen zum Aufbruch. Dem Sarg
folgte in den meisten Gemeinden zunächst das Leid, dann
die Männer und endlich die Frauen2).

Selbstmörder wurden bekanntlich meist ausserhalb
des Kirchhofs begraben; immerhin machte man auch hier
Ausnahmen. Im Jahre 1638 rettette sich eine Pfarrersfrau,
„die viel vngemach, hunger vnd kummer ausgestanden, endt-
lich aus Böhmen vnd Würtembergerland vertriben worden",
nach Schaffhausen. In ihrer Schwermütigkeit ertränkte sie
sieh in einem Brunnen der Stadt. Der Rat entschloss sich,
sie im innern Totengarten des Spitals beerdigen zu lassen;
hier lagen meist die Armen der Stadt3). Als im Jahre 1694

Vogtrichter J. J. Peyer Selbstmord verübt hatte, gestattete man
das Begraben im grossen Totengarten, immerhin durfte keine
Abdankung gehalten werden, auch war es den Zünftigen untersagt,

ihn zu Grabe zu tragen. Einige Jahre später wurde Junker
Jeremias Tschernin, wohl ein böhmischer Flüchtling, in aller
Stille hinter der Mauer des Friedhofs begraben, ohne Blasen
und Abdankung, wie es heisst.

') R. P. 208 S. 536. — 2) Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees

37 S. 101. — 3) R. P. 98 S. 116.


	Allerhand Volkskundliches aus dem alten Schaffhausen

