
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 36 (1937-1938)

Buchbesprechung: Bücheranzeigen = Comptes-rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Notiz.

Im Jahrgang 35 des Archivs, S. 205 ff. haben wir die

Erklärung einer kabbalistischen Inschrift in Diebold
Schillings Bilderchronik durch Professor 0. Lauffer gebracht.
Leider war dem Herrn Verfasser und uns unbekannt geblieben,
dass H. Goetz schon 1930 im Anz. f. Schweiz. Alt. S. 187—190
den Schlüssel zu dieser Geheimschrift gefunden hat. Er hat
auch die erste Hälfte des Spruchs in Klarschrift auf 2 anderen
Blättern der Chronik entdeckt. Die Deutung ist damit umso
zuverlässiger, da sie die beiden Forscher auf verschiedenen

Wegen gefunden haben. Red.

Bücheranzeigen. — Comptes-rendus.

Alfred Vierkandt, Familie, Gesellschaft und Staat in ihren
gesellschaftlichen Lebensvorgängen. Eine Einführung in die Gesellschaftslehre. VIII
und 150 S. Stuttgart, F. Enke, 1936. RM. 3. 40, geb. 4. 80. — Eine meisterhafte

Einführung in ein Hauptgebiet der Soziologie, die Lehre von der Gruppe.
Jede Seite des knapp, klar und lebendig geschriebenen Büchleins zeigt, dass

die Probleme von allen Seiten her angepackt und mit philosophischem Sinn —
obwohl die Philosophen kaum genannt werden — und menschlicher Wärme
bis zur Reife durchdacht sind. Sehr schön wird die gesellige Naturanlage des

Menschen herausgearbeitet, seine nicht individuell und nicht egoistisch gerichteten

Triebe, aus denen das sittliche Verhalten naturgemäss hervorgeht; nicht
minder deutlich kommen die überindividuellen Gemeinschaftskräfte, der „Gruppengeist",

heraus. Es ist schön, dass die individualistische Anlage des Menschen
in ihrer Bedeutung und ihrem Wert trotzdem immer wieder betont wird;
denn eine halbe Wahrheit ist keine, und einseitige Beleuchtung fälscht. Bei
dem allgemeinen und so stark aufs Praktische gerichteten Interesse, das in
unserer sich wandelnden Ordnung den Problemen der Soziologie entgegengebracht

wird, darf man für eine so objektiv gerechte Darstellung besonders
dankbar sein. Die Volkskunde hat hier viel zu lernen; über das Wesen von
Sitte und Gemeinschaft z. B. wird Ausgezeichnetes gesagt. K. M.

R. R. Marett, Glaube, Hoffnung und Liebe in der primitiven Religion.
Eine Urgeschichte der Moral. Autorisierte Übersetzung von E. Schüler. Stuttgart,

F. Enke, 1936. XI und 190 S. — Der Titel des vorliegenden Buches
könnte befürchten lassen, der berühmte Oxforder Anthropologe habe die

Absicht, die primitive Religion mit nicht adäquaten Maßstäben zu messen; doch
werden nicht nur „diese drei", sondern auch Furcht, Lust, Grausamkeit, Neugier,

Bewunderung in gleichberechtigten Kapiteln abgehandelt. In dieser
Einteilung, also nach den wichtigsten Kategorien des Gefühlslebens, wird die



122 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

primitive Religion in ihren hauptsächlichsten Äusserungen betrachtet; der
Vorrang des Gefühlsmässigen, des Emotionalen, für Entstehung und Wesen der

Religion wird so eindrücklich herausgearbeitet, der bis heute weit überschätzte
Anteil des verstandesmässig logischen Denkens stark zurückgeschnitten. Neben
dieser Hauptthese — Gefühlsgehalt der primitiven Religion das Entscheidende

— wird mit nicht weniger Glück und Geschick eine zweite verfochten: die

positiven, edleren Eigenschaften der menschlichen Natur, wie Liebe und

Hoffnung, seien auch schon auf den niedersten Entwicklungsstufen biologisch
notwendig und „lebenfördernd". Der Nachweis, dass tapfer gläubige, optimistische
Hoffnung der mächtigere Motor primitiver Religiosität sei als die allzuviel
berufene Furcht, gehört zu den besten Ergebnissen des Buches. Oft will uns

scheinen, man könnte tiefer graben; das Kapitel über die Liebe z. B. ist
erstaunlich dürftig ausgefallen. Verblüffend ist die Rückständigkeit des illustren
Autors in den Problemen der Geschlechtsverhältnisse und der Entwicklungsgeschichte

von Familie und Gesellschaft; doch scheinen, nach einer Bemerkung
von Preuss im Geleitwort, auch andere englische Forscher an so ehrwürdigen
Irrtümern festzuhalten. Das Buch, aus Vorlesungen vor einem gemischten
Publikum hervorgegangen, ist mit seiner inhaltsreich gedrängten Sprache und
mit dem bei aller würdigen Haltung gern angenommenen Ton überlegenen
Witzes (der oft dem Schnoddrigen sich nähert) nicht immer leicht und
angenehm zu lesen, mag aber für englische Art bezeichnend sein; bezeichnend

für den Engländer ist aber auch die weite, tief im Humanismus verwurzelte
Bildung. Im Ganzen ein bedeutendes und eigenwilliges Buch, dessen Hauptthesen

höchst beachtenswert und fruchtbar sind ; es hat trotz einiger
Absonderlichkeiten die Übersetzung wohl verdient. K. M.

Herman Lommel, Die alten Arier. Von Art und Adel ihrer Götter
Religion und Kultur der alten Arier. Darstellungen und Untersuchungen

hg. v. H. Lommel Bd. 1). 158 S. Frankfurt a. M., Klostermann, 1935. —
Über die wirklichen alten Arier, also die ältesten Perser und Inder
indogermanischen Stamms, einen Kenner in gemeinverständlicher Weise sprechen zu
hören, wird heute vielen willkommen sein. Ganz leicht wird es dem Leser
freilich nicht gemacht; gar bald sieht er sich in ernsthafte Untersuchungen
und Polemiken verstrickt. Ihr Ziel ist, einzelne „Gestalten" altarischer Götter
— etwa im Sinne W. F. Ottos — aus ihrem eigenen Wesen heraus und mit
Fernhaltung nicht adäquater Maßstäbe zu erfassen; erfreulich oft kommen
dabei die Quellen selbst zu Wort. Ursprünglich arisches und von der

Urbevölkerung übernommenes Glaubensgut wird zu scheiden versucht. Ungern
wird hier der Volkskundler die von dem genialen Adalbert Kuhn aufgebrachte
und später oft wiederholte Deutung der Marut als des „wilden Heeres"
preisgeben; ihre finstere Seite soll nach L. unarisch sein. Die Entscheidung hat
natürlich der Indologe zu treffen. Aber der Volkskundler darf vielleicht ganz
bescheiden darauf hinweisen, dass das „wilde Heer" bei den Germanen, wie
man erst neuerdings immer deutlicher sehen und besser verstehen gelernt hat,
genau das gleiche Janusantlitz trägt: wild, grausig und gefährlich einerseits,
gütig, Segen und Fruchtbarkeit spendend anderseits. L. geht auf diese
berühmte Gleichung nicht ein; sie mag aber für das Verständnis einer Erscheinung,

die so Widersprechendes in sich vereinigt, vielleicht doch lehrreich sein.

K. M.



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 123

Die Indogermanen- und Germanenfrage. Neue Wege zu ihrer
Lösung Wiener Beiträge zur Kulturgeschichte und Linguistik, herausgegeben

von W. Kopp ers, Jahrg. 4). 787 S. A. Pustet, Salzburg-Leipzig, 1936. — Die
vergleichende Sprachwissenschaft, die die Verwandtschaft der indogermanischen
Stämme zuerst nachgewiesen hat, ist auch in der Erforschung der
indogermanischen Kultur bisher führend gewesen und wird weiterhin Entscheidendes

zu sagen haben. In dem vorliegenden imposanten Werk wird von verschiedenen
führenden Gelehrten und von jüngeren Forschern von mehreren Punkten aus

die gewaltige Aufgabe in Angriff genommen, die Kultur der Indogermanen
mit den Erkenntnissen und Methoden der vergleichenden Völkerkunde, der
Ethnologie, zu erhellen. So verschieden und verschieden wertvoll die einzelnen

Beiträge sind, zwei Dinge haben sie gemeinsam: ausgedehnte Gelehrsamkeit
und jenen Mut, zu irren, ohne den grosse und neue Erkenntnisse nicht zu
gewinnen sind. Am meisten in Schraders Art ist wohl der umfang- und kenntnisreiche

Beitrag seines Schülers Nehring gehalten, die „Studien zur
indogermanischen Kultur und Urheimat". Closs' „Religion des Semnonenstammes"

ergeht sich in weit gespannten und kühnen Kombinationen; wenn zu der
arbeitsfrohen Begeisterung des Forschers für ein unendliches und umfassendes

Wissen straffe Disziplin und entsagende Beschränkung sich einfinden, so dürfen
wir noch Vorzügliches erwarten. Hier freilich wäre weniger mehr gewesen;
bei eindringlicherer Beschäftigung mit den Problemen der antiken
Religionsgeschichte z. B. wäre das Urteil gewiss oft weniger zuversichtlich ausgefallen. Mit
„Rossweihe und Pferderennen im Totenkult der kaukasischen Völker" macht

uns Bleichsteiner bekannt; ein ganz vorzüglicher und hochinteressanter

Beitrag, der sich freilich auf ein ganz bestimmtes Gebiet strenge beschränkt.

Slawik bringt kostbares Material über japanische Maskenbräuche; sie scheinen

eine verblüffende Ähnlichkeit mit Bräuchen zu haben, wie sie für die ältesten
Formen des Maskentreibens bei den Germanen zu erschliessen sind (Besuche
der Totengeister). Seltsam, dass dem Verf. die reichen und schlagenden primitiven

Parallelen unbekannt zu sein scheinen. Auf die in Aussicht gestellten
Arbeiten seines Gewährsmanns, des japanischen Forschers Oka, werden wir
jedenfalls sorgsam achten. Koppers selber steuert eine durch Gelehrsamkeit
wie glückliche kritische Vorsicht gleichermassen ausgezeichnete Arbeit über
Pferdeopfer und Pferdekult bei. Nur eben nennen können wir noch den Beitrag
von Amschler über die ältesten Funde des Hauspferdes, weiter diejenigen
von Brandenstein, Childe und Pittioni.

Mag auch spätere Forschung manches korrigieren müssen : unter
Kopp ers' Führung sind hier wirklich neue und bedeutsame Wege zur Lösung
einer grossen und heute besonders interessierenden Frage beschritten worden.

Die neuen Möglichkeiten der heutigen Wissenschaft verpflichten auch zu

schwierigen und unbequemen Versuchen. Ein besonderes Lob bedeutet es heute,
dass rassische und gefühlsmässige Voreingenommenheit vollständig unbeteiligt
geblieben ist. K. M.

Karl Helm, Altgermanische Religionsgeschichte. Bd. II: Die nach-

römischo Zeit. I : Die Ostgermanen. 76 S. Heidelberg, C. Winter, 1937. — Mit
aufrichtiger Freude begrüsst man diese Fortsetzung von Helms vorzüglichem,
vorbildlich zuverlässigem Werk ; hocherfreulich klingt auch die Nachricht, dass

nach Erscheinen von Teil 2 und 3 des 2. Bandes eine Neubearbeitung des



124 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

1. Bandes folgen soll. Möge es Helm vergönnt sein, zum Nutzen aller diese

Pläne einem glücklichen Ende zuzuführen! Zum Loh des Werkes etwas zu

sagen erübrigt sich. Schade nur, dass S. 62 der Neujahrsmaskenbrauch der
Goten am Hofe von Byzanz nicht ausgewertet wird, weil — wie wohl als

erwiesen gelten kann — das von ihnen vorgetragene Lied eine lateinische
Akklamation und kein gotischer Hymnus sei. Der Maskenbrauch ist davon
getrennt zu betrachten und ohne Zweifel als ein kostbares Zeugnis zur gotischen
Religion zu bewerten (s. Hwb. dtsch. Abergl. 5, 1755 ff.). K. M.

J. de Vries, Altgermanische Religionsgeschichte. (Grundr. d. german.
Philol. 12, 1 und 2) 2 Bde. Berlin, W. de Gruyter, 1935 und 1937. M. 9. —
und M. 12. — Der erste Band enthält die vorgeschichtliche Zeit und die

Religion der Südgermanen, der zweite die Religion der Nordgermanen. De Vries
sieht seine Aufgabe darin, die Hauptfragen mit Benützung der wichtigsten
Literatur herauszuarbeiten und dabei die verschiedenen Auffassungen zu Worte
kommen zu lassen. Eine Darstellung der südgermanischen Religion wird immer
etwas Unbefriedigendes sein bei dem Mangel an Quellen, und der Verf. muss
sich oft auf ein Abwägen der Hypothesen beschränken. Besser steht es bei
der nordischen Religion ; darum kann de Vries hier auch eine Schilderung des

religiösen Gefühls und Denkens geben. Dem Material, das die Volkskunde
liefern kann, steht de Vries sehr skeptisch gegenüber. Wir verstehen ja wohl,
dass man früheren und neuesten Strömungen gegenüber, die überall Spuren
des Heidentums sehen wollen, zurückhaltend sein muss; der tausendjährige
Einfluss des Christentums hat gewiss bis in kleine Züge umformend gewirkt.
Aber de Vries scheint mir doch an manchen Stellen zu viel Gewicht zu legen
auf die Möglichkeit einer Entlehnung aus der Antike oder einer christlichen
Neubildung. Er gesteht Meisen (Nikolauskult) zu viel zu; auch Mackensens

Auffassung der Korndämonen muss erst gründlicher geprüft werden. Mit Recht

vorsichtig ist de Vries dagegen in der Ausdeutung der berühmten Steinzeichnungen.

Die ethnographischen ParaHelen sind nicht überall abzulehnen, wenn
sich doch in vielen Fällen eine primitiv-religiöse Schicht feststellen lässt. Freilich

darin sind wir mit de Vries durchaus einverstanden, dass die Hauptarbeit
einer Ausscheidung von christlichem und altheidnischem Gut und besonders

einer Darstellung der Umformung noch geleistet werden muss. P. G.

Robert Stumpfl, Kultspiele der Germanen als Ursprung des
mittelalterlichen Dramas. XIV und 447 S., 4 Tafeln. Berlin, Junker & Dünnhaupt,
1936. — Zwei Formen des Schauspiels sind von den Germanen selbständig
entwickelt worden: das Fastnachtspiel und das kirchlich-liturgische Drama.
Erst in neuester Zeit ist, m. E. richtig, der deutsche Maskengebrauch sicher
als autochthon erkannt und das Fastnachtspiel als eine natürliche Entwicklungsform

des Maskenlaufens nachgewiesen worden; für das kirchliche Drama, das

die mittelalterliche Kirche nicht nur in Deutschland pflegte, nahm man
Ursprung aus der Liturgie an. Nach Stumpfl liegen aber auch diesen
Schauspielen volkstümliche Kultspiele des germanischen Heidentums zu Grunde, die
die Kirche mit einer raffinierten „Amalgamierungstaktik" zu ihrer heiligen
Geschichte umdeutete. Grablegung und Auferstehung Christi haben Tod und
Wiederbelebung eines heidnischen „Jahresgottes" „amalgamiert", das Christkind

in der Wiege war ursprünglich der neugeborne „Jahresdämon" ; der



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 125

Wettlauf der Apostel zum Grabe ist aus dem „kultischen Frühlingswettlauf"
hervorgegangen, der Herodes des Dreikönigspiels aus dem König des Narrenfestes

usw. Es ist kein Zweifel und ist im Ernst nie bestritten worden, dass

volkstümliche Elemente auch ins kirchliche Spiel eingedrungen sind, urwüchsiges

und derbes Brauchtum, das in der Kirche von heute gänzlich undenkbar
und unserm heutigen Empfinden ungehörig und anstössig im höchsten Grad

erscheint; das Mittelalter empfand anders. Über Umfang und Herkunft dieser

Elemente ist das letzte Wort noch lange nicht gesprochen; wohl möglich,
dass sich ihr Anteil als bedeutender herausstellt als man glaubt. Im kirchlichen

Gesang wollen manche Musikhistoriker schon in den Tropen Tuotilos
Einflüsse volkstümlicher Musikübung erkennen; warum nicht? Singt man doch

heute in gewissen schweizerischen Kirchen das „Tantum ergo" auch nach

den Melodien des Beresinaliedes oder des „Heisst ein Haus zum Schweizerdegen"

(Beobachtung von H. in der Gand.) Tänze, Gelage und Maskentreiben,
unzweifelhaft heidnische Bräuche, hat die mittelalterliche Kirche vielfach
gesehen; dass alte Maskengestalten und Maskensitten auch ins geistliche Schauspiel

Aufnahme gefunden haben, ist gewiss. Aber nun das liturgische Spiel
aus solchen Ursprüngen ableiten zu wollen, das ist — man verzeihe das

harte Wort — gänzlich absurd, und Stumpfl ist denn auch weit davon

entfernt, seine These bewiesen zu haben. Zunächst ist sein germanisches

„Jahresdrama" eine Hypothese, die weder durch Almgrens Deutung der
schwedischen Felsbilder noch durch die Parallelen mit Dionysos und Tammuz noch

durch die Doktorszenen der Fastnacht- und Schwerttanzspiele wahrscheinlich

wird; auch die Ausführungen englischer Forscher wie Frazer, Cornford, Harrison
und Chambers, auf die sich St. hauptsächlich stützt, sind grossenteils sehr

fragwürdig. So ist das ganze Fundament brüchig. Eine höchst mangelhafte
und oft konfuse Vorstellung von den Bräuchen primitiver Völker, denen trotz
grundsätzlicher Abneigung des Verf. nicht unbeträchtliche Beweiskraft

zugemessen wird, kommt hinzu. Wo findet sich etwa bei primitiven Feiern die

„Initiation des Gottes oder Dämons im Jahresdrama" (316)? Die Menschen,
nicht die Götter bedürfen der „Initiation". Und endlich geht dem Verf. wirkliches
Verständnis des katholischen Mittelalters durchaus ab. Der mittelalterliche
Mensch glaubte an die heilige Geschichte und liebte sie; gewiss ist das

„Kindlwiegen" nicht die „Erfindung eines poetischen Kopfes", wie Böhme meinte

(St. 425), wohl aber die eines frommen Gemüts, dem das Wort allein nicht
genügte und das mit aller Inbrunst nach Vergegenwärtigung, nach lebendiger
Teilnahme an diesem wunderbaren Geschehen drängte. Hier, in diesem echt
volkstümlichen und echt religiösen Bedürfnis, hier liegen die Ursprünge des

heiligen „Dramas"; von hier aus wird verständlich, wie diese Vergegenwärtigung

gerade an den Höhepunkten christlichen Lebens und Erlebens, an Ostern
und an Weihnachten dem frommen Anlangen entgegenkommen musste (vgl.
neben Usener s berühmten Arbeiten etwa Brinkmann in den „Xenia Bon-
nensia" 1929). Aber hiefür hat St. kein Verständnis und — er will keines
haben. Wir können diese jugendliche, mit blinder Leidenschaft dem echt
Germanischen zugewandte Ausschliesslichkeit wohl verstehen, und wir vermögen
diese heisse Liebe für das echte Volksgut, diesen heiligen Zorn auf seine

Verkleinerer und Verächter wohl zu würdigen; aber wahre Wissenschaft verlangt
zu einem warmen Herzen auch einen kühlen Kopf mit klaren und hellen

Augen. Wo das fehlt, da kommt es wie hier: ein fleissiges, sehr kenntnis-



126 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

reiches Buch mit manchem Gutem und Interessantem, aber übereilt und in
seinen Grundthesen völlig verfehlt, das von der Vergangenheit, wie sie wirklich

war, ein im Grund höchst eintöniges, verworrenes und falsches Bild
entwirft und dem seelischen Leben gegenüber, dem es sich mit leidenschaftlicher
Absichtlichkeit verschliesst, ahnungslos bleibt.

Der Verfasser, eben als Ordinarius nach Heidelberg berufen, ist vor
kurzem in den Bergen tödlich verunglückt. Wir glaubten bei aller ehrerbietigen
Trauer um den Verlust eines so jungen aufstrebenden Forschers doch der
Wahrheit die Ehre geben zu müssen. K. M.

Volkskundliche Gaben John Meier zum siebzigsten Geburtstag
dargebracht. Mit einem Bildnis und 15 Tafeln. Berlin und Leipzig, de Gruyter,
1934. 314 S. — Eine nicht nur äusserlich prächtige, sondern auch selten

gehaltreiche Festschrift, die Zeugnis ablegt für die Verehrung, deren sich John
Meier bei allen Vertretern der Volkskunde, den bewährten und berühmten
Gelehrten wie der jungen Generation in seiner Heimat wie im Ausland erfreut.
Und weiss Gott mit Verdienst erfreut! Es ist hier nicht der Ort, das Lob
des Gefeierten zu singen; aber an seine verdienstvolle Tätigkeit als Leiter
unserer Gesellschaft, an seine noch unvergessene Lehrtätigkeit an der Universität
Basel dürfen wir hier doch dankbar erinnern.

Die Beiträge halten ausnahmslos ein sehr hohes, ja oft vorbildliches
Niveau; niemand macht mit einem mageren Hinweis auf eine anderswo
erschienene Arbeit nur der Reklame wegen formelle Reverenz, wie das in
Festschriften ärgerliche Sitte ist; überall reife, wohldurchdachte und solid geschichtlich

gearbeitete Wissenschaft. Der Band bietet mit seinem vielgestaltigen Inhalt
ein vorzügliches und imponierendes Bild der heutigen, wissenschaftlichen
Volkskunde. Eine Vorzugsstellung ist mit Recht der besonderen Liebe John Meiers,
der Volksliedforschung, eingeräumt; heben wir etwa den Beitrag Rankes zum
Thema „Kunstlieder im Volksmund" hervor, Seemanns humorvolle Studie über
„Bierlala" oderSchewes Neuentdeckung einer alten Ballade „Die Wette"; sie

ist nur in einem deutschen, auf der Basler Universitätsbibliothek aufbewahrten
Druck des 16. Jahrhunderts überliefert und soeben von John Meier allseitig
und meisterhaft im grossen Volksliedwerk behandelt worden. Alle Arbeiten
zu nennen oder gar zu charakterisieren verbietet der Raum; einige, die dem
Rezensenten besonders bedeutsam oder reizvoll erscheinen, möge anzuführen
verstattet sein. Sehr glücklich führt Götze in die Namenkunde den Begriff
der „mittelbaren Berufsnamen" ein, die den Bürger, besonders den Handwerker,
nach Dingen seiner gewerklichen Umwelt, nach Werkzeug, fertiger Ware,
Arbeitstracht und -Vorgang benennen, wie Knieriem, Häfele, Panzer, Nagel,
Weck, und die viel häufiger sind als die „Schleifnamen" der Gesellen in der
Zunftstube, wie Kaiserysen, Springindess, Bosshammer u. ä. In ein wenig
betretenes, auch sonst schon mit Erfolg von ihm bearbeitetes Gebiet führt
S pam er mit der anziehenden Untersuchung über das volkstümliche Scherzbild

„Kredit ist tot"; in unsern schweizerischen Pinten pflegte der Wirt früher
seinen Gästen das gleiche Prinzip mit dem Satze'„Hier wird nicht gepumpt"
zu verkünden. Damit sei's genug; nur die Freunde und Schüler Meiers aus
der Schweiz, Hoffmann-Krayer, Bächtold und Geiger seien mit ihren
Beiträgen noch besonders genannt. Wer sich ein Bild vom heutigen Stand der
volkskundlichen Forschung machen will, greife zu diesem Buch. K. M.



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 127

Jahrbuch der volkskundlichen Forschungsstelle (Veröff. der Volksk.
Forschungsstelle am Herderinstitut zu Riga. Bd. 4). Riga, E. Plates, 1937.

8°. 144 S. M. 2. 40. —¦ Das Jahrbuch enthält verschiedene Artikel zur
deutschbaltischen Volkskunde. Diewerge zeigt, wie die Gesellennamen als
Brauchtumsnamen entstanden sind. Mackensen erklärt einen interessanten alten
Kalenderstab. Masing bringt Volkslieder der baltischen Deutschen; eine

deutsche Unterschicht ist hier Trägerin des Liedes ; es haben sich eigenartige
Varianten entwickelt. Redlich stellt gemischtsprachliche Dichtung im Baltikum

zusammen. P. G.

L. Mackensen, Bibliographie zur deutsch-baltischen Volkskunde (Veröff.
d. volksk. Forschungsstelle am Herder-Institut zu Riga, Bd. 4). Riga, Plates,
1936. — Die Bibliographie hat eine Unmasse von Material zusammengefasst.

Allerdings war dies nur dadurch möglich, dass hei den einzelnen Sachgruppen
Verweise auf die einschlägige Literatur zusammengestellt wurden; Verfassernamen

sowie Titel der Arbeiten werden meist nicht gegeben. P. G.

L. Mackensen, Volkskunde in der Entscheidung. (Philosophie und
Geschichte H. 63). Tübingen, Mohr, 1937. 8°, 48 S. M. 1.50. — Mackensen

will der Volkskunde, die sich über Grundlagen und Ziele noch nicht klar sei,
die Richtung weisen, damit sie die ihr zukommende Rolle spielen könne. Alle
Sonderzweige mussten sich ausrichten auf das gemeinsame Ziel: Erkenntnis
der deutschen Volkspersönlichkeit. Die Ergebnisse seien dann zum Gesamtaufbau

der Kultur nutzbar zu machen ; denn die Volkskunde sei eine politische
Wissenschaft. Wir können manche Forderungen Mackensen, die eine

Vertiefung und eine Vermeidung der Zersplitterung verlangen, unterstützen; anderes

erscheint uns unklar. So wird die Traditionsgemeinschaft schöpferisch genannt,
ohne dass es erklärt wird. Wenn Mackensen „Volkskunde" sagt, meint er
eigentlich „deutsche Volkskunde"; der Begriff „politische Wissenschaft" bleibt
unklar. Solche Sätze wie (S. 34) „jeder wirklich geglaubte Glauben ist fromm"
sollten nicht bloss hingeworfen werden. Ich glaube doch, dass mit der
Einschränkung der Aufgabe auf die Bestimmung der Eigenart des eigenen Volks
der Umfang der Volkskunde als Wissenschaft nicht ganz erfasst ist. P. G.

K. Kaiser, Atlas der pommerschen Volkskunde (Textband 333 S.,

Kartenmappe: 44 Karten). Greifswald, L. Bamberg, 1936. — Neben dem
deutschen Volkskundeatlas, der jetzt im Erscheinen begriffen ist, sind solche

landschaftlich begrenzte Atlanten eine sehr wertvolle Ergänzung. Der
vorliegende ist durch Aufnahmen in den Jahren 1930—36 entstanden; rund 1000

Mitarbeiter haben das Material zu den Karten geliefert. Und Kaiser gibt im
Textband einen genauen und ausführlichen Kommentar. Das Werk will nur
Gegenwartsvolkskunde geben. Ausser eigentlich volkskundlichen Erscheinungen
ist auch die Wortgeographie herangezogen worden, meiner Ansicht nach fast
zu häufig. Vorsichtig wird den Fragen nachgegangen, wie sich die Beziehungen
mit dem Norden entwickelt haben und wie man sich zur Behauptung von
slavischen Einflüssen zu stellen habe. Um darauf sichere Antworten zu
erhalten, wird es noch weitere Arbeit und weitere Karten brauchen. Besonders

reizvoll wird es sein, künftige Atlanten anderer, komplizierterer Landschaften
mit der vorliegenden Darstellung zu vergleichen. P. G.



128 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

E. Fehrle, Deutsche Feste und Jahresbräuche. 4. Aufl. Leipzig,
Teubner, 1936. M. 2. 70. — Die neue Auflage dieses nützlichen Büchleins ist
stark umgearbeitet. Fehrle hat den Abschnitt über das Menschenleben

weggelassen, hauptsächlich um Raum für Erklärungen zu bekommen. Darum ist
auch der Text durch Einschübe und Änderungen erweitert und oft auch in

Kleinigkeiten modifiziert. Der Verf. sucht im Gegensatz zu der früheren
Fassung stärker das Deutsche herauszuheben, er verfolgt die Linien nach

rückwärts bis ins Heidentum, und er will auch, wie mir scheint, dem Christentum

nicht mehr so viel Einfluss auf das Brauchtum zugestehen. In der

Deutung des Symbolhaften geht er für mein Empfinden oft zu weit (z. B.

Hakenkreuz). Aber da er überall die neue Forschung berücksichtigt, auch in den

Anmerkungen Literatur gibt und manche eigene Erklärungen versucht, bleibt
das Büchlein in seiner knappen Form eine gute Einführung in das

Jahresbrauchtum. P. G.

Paul Geiger, Deutsches Volkstum in Sitte und Brauch Deutsches

Volkstum, hg. von John Meier Bd. 5). Berlin und Leipzig, de Gruyter, 1936.

VII und 226 S. Geb. RM. 4.80. — Eine knappe Gesamtdarstellung des

gesamten deutschen Brauchtums, also eines ebenso umfangreichen wie schwierigen

Gebiets, ist keine leichte Aufgabe; sie ist hier unstreitig mit Geschick
und Glück gelöst. Die Darstellung ist reich an Mitteilung von Tatsachen,
ohne in der Überfülle des Stoffes zu ersticken; sie behandelt Grundsätzliches
über Wesen und Funktion der Sitte mit Klugheit und Takt, ohne sich in
spekulative Wagnisse zu verirren; sie berichtet sauber und zuverlässig über
Deutungen und Deutungsversuche, ohne auf diesem besonders schwierigen
Gebiet mit lauten Phrasen Sicherheit vortäuschen zu wollen. Der Verfasser
weiss, dass gerade im Deuten die Meinungen noch sehr verschiedenartig sind,
und der Rezensent kann darum die vorsichtig skeptische, ja gelegentlich sogar
schwankende Haltung wohl verstehen, ohne sie überall teilen zu können. Aber
auf diese Dinge kommt es dem Verfasser auch gar nicht in erster Linie an;
ihn interessiert vor allem der lebendige, gegenwärtige Brauch, seine ordnende,
befriedende, das Leben sichernde und steigernde Funktion, seine Wandlungen
und Anpassungen an die veränderten Formen des Lebens, der Gesellschaft,
der Wirtschaft. Hier gibt der Verfasser aus weitausgedehnter und selbständiger
Lektüre Vorzügliches; hier weiss er mit sorgfältig und originell gewählten
Beispielen besonders scharf und glücklich zu charakterisieren. Dass er als

Schweizer schweizerischen Brauch besonders gern herbeizieht, ist selbstverständlich

; schweizerisch mutet auch die klare, sachlich-nüchterne Sprache an,
die das grosse oder gar pathetische Wort — und das ist nun wohl schon

baslerisch — mit grösster Vorsicht, ja fast Ängstlichkeit, vermeidet.
Das Werk gliedert sich in einen allgemeinen Teil, in welchem nach

einer feinsinnigen Untersuchung über Sitte und Brauch im allgemeinen die

Darstellungsmittel, wie Tanz, Feuer, Umzug, Masken etc. behandelt werden;
der zweite Hauptteil schildert die Brauchgruppen des menschlichen Einzellebens,

den Jahreskreis und schliesslich das Haus-, Gemeinde- und Arbeitsleben.

Überall schöpft der Verfasser aus dem Vollen und wählt mit Bedacht
das Bezeichnende; der Fachmann wird manches Neue und Anregende finden,
der Freund des Volkstums das schmucke, reichhaltige und saubere Buch mit
Vergnügen und Gewinn lesen. K. M.



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 129

K. Hielscher, Siebenbürgen. Leipzig, Brockhaus, 1936. 4°. 148 Bilder.
M. 4. 50. — Das Buch enthält ausgezeichnete Bilder aus diesem interessanten

Gebiet, wo mitten unter Rumänen und Ungarn die im frühen Mittelalter
eingewanderten „Sachsen" (eigentlich Franken) ihre eigenartige Bauernkultur
ansgebildet haben. Wir sehen die Landschaft, die Kirchenburgen, die
verschiedenen Typen der Bevölkerung und ihre schöne Tracht, ferner ihr Hausund

Arbeitsleben und ihre Feste. Die Einleitung gibt einen kurzen geschichtlichen

Überblick. Am Schluss sind Erklärungen zu den einzelnen Bildern
beigefügt. P. G.

S. P. Kyriakides, Neugriechische Volkskunde. Thessalonike, 1936.

44 S. 14 Taf. — Der Verfasser gibt einen Überblick über drei Gebiete

der griechischen Volkskunde : Volksdichtung, Volksglauben und Volkskunst,
wobei er besonders die Beziehungen zur deutschen Volkskunde betont. P. G.

Hilde Emmel, Masken in volkstümlichen deutschen Spielen Deutsche

Arbeiten der Universität Köln, herausg. v. E. Bertram und Fr. von der Leyen
Heft 10). Jena, Diederichs o. J (1935). 79 S., 14 Abb. — Die Verf. gibt einen

dankenswerten Beitrag zu der so nötigen umfassenden Untersuchung über die
Formen der Maske beim Mummenschanz. Obwohl sie sich im wesentlichen
auf die Maskensammlungen der Museen von Salzburg, Innsbruck und Nürnberg
beschränkt, so sind doch ansprechende Ergebnisse zu verzeichnen; besonders

wichtig ist die Einsicht, dass Maskenträger im geistlichen Spiel aus den
volkstümlichen Umzügen stammen. Ein volles Verständnis der Maskenbräuche hat
die Verf. nicht gewonnen; ihr Urteil ist da schwankend und nicht ohne

Widersprüche und Voreiligkeiten. Ein seltsamer und folgenschwerer Mangel ist der,
dass das eigentliche Fastnachtspiel viel zu kurz kommt; über sein Wesen und
seinen Ursprung ist die Verf. ganz im Unklaren geblieben (vgl. Hwb. dtsch.

Abergl. 5, 1827ff.). Im Einzelnen wäre mancherlei zu beanstanden; so ist es

z. B. alles andere als sicher, dass die Tierwesen im griechischen Dionysoskult
„Totengeister in Tierverkleidung" waren (S. 17).

Für weitere Arbeiten dieser Art ist zweierlei zu wünschen. Erstens
ist nicht nur die'Gesichtsmaske, sondern auch das ganze Kostüm und die

ganze Ausrüstung in Betracht zu ziehen. Zweitens muss versucht werden, die
Maske kunst- und stilgeschichtlich einzuordnen; eine Aufgabe, die oft sehr
schwer zu bewältigen, in manchen Fällen aber auch leicht lösbar sein wird.

Die Arbeit bringt manches Gute; namentlich ist manches Wertvolle und

zu Unrecht Vergessene aus älteren und entlegeneren Schriften beigebracht.
Aber Useners Kl. Sehr. 4 und Rütimeyers Urethnographie der Schweiz durften
nicht unbekannt bleiben. K. M.

Wilhelm Frenzen, Klagebilder und Klagegebärden in der deutschen

Dichtung des Mittelalters Bonner Beiträge zur deutschen Philologie hg. von
H. Naumann, IL Hempel und G. Weydt Heft 1). 98 S. Würzburg, K. Triltsch,
1936. M. 2. 50. — Eine dem Volkskundler sehr willkommene und nützliche
Arbeit, die aus mhd Ependichtung ein reiches Material über Trauersitten
zusammenträgt. Dem geistesgeschichtlich orientierten Verf. kommt es vor allem
darauf an, die historische Entwicklung herauszuarbeiten; er findet unbeseelte
Gebärde und regelloses Klagegewirr in vorhöfischer Zeit, heldenhafte und mass-



130 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

volle, beseelte Haltung bei den Klassikern, hemmungslose und wehleidige Gefühlsraserei

in der verfallenden Dichtung der Spätzeit. Nur den grossen Dichtern,
vor allem Gottfrid und Wolfram, gelingt jener wunderbare Einklang, bei dem

Wort und Gebärde adäquater Ausdruck der seelischen Stimmung sind. Nicht
richtig ist die Aufforderung Kriemhilts an Siegmunt, „klagen zu helfen",
gedeutet. Dies „helfen klagen" ist auch im Nibelungenlied feste Formel (vgl.
Nib.lied 955, 4; 976, 1; 1007, 2; 1028, 3 Lachmann, ferner etwa Rudolf
v. Ems, Willehalm 12985 ff.), die bei zahlreichen Völkern ganz ähnlich sich

findet und als wirkliche Hilfe in der Trauer, wie Teilnahme und Trost, menschlich

wohl verständlich ist. Aber solche Kleinigkeiten vermögen dem Dank,
den wir für einen so reichhaltigen und sauber gearbeiteten Beitrag zur
historischen Volkskunde dem Verf. schulden, keinen Abbruch zu tun. K. M.

Jahrbuch für Volksliedforschung. Mit Unterstützung von E.
Seemann hsg. von John Meier. 5. Jahrg. Berlin, W. de Gruyter, 1936. — Als
eine notwendige Ergänzung der grossen Volksliedausgabe geht das Jahrbuch
mit grossen und kleinen Einzeluntersuchungen nebenher. Im ersten Artikel
untersuchen John Meier und E. Seemann die zwei Balladen von der „Rheinbraut"

und vom „Grafen Friedrich", denen beiden das Thema: Tod der Braut
am Hochzeitstage gemeinsam ist und die darum aufeinander eingewirkt haben.

Erst durch eine Ausweitung des Arbeitsgebietes, durch Heranziehen von
skandinavischen und slavischen Parallelen wird es möglich, dunkle Stellen
aufzuhellen. Der eigenartige Fall, dass Motive wohl in skandinavischen und

slavischen, aber nicht in deutschen Fassungen vorhanden sind, zwingt zur
Annahme, dass sie auch bei uns einmal vorhanden waren (Hirschjagdmotiv). Mit
aller Vorsicht wird die Gestalt der Urfassung der Graf Friedrich-Ballade
erschlossen, wobei immer beachtet wird, dass die Motive (Rolle des Zaubers,
des Schicksalglaubens) sich aus der Geistesbaltung der Entstehungszeit
verstehen lassen. Als grundsätzlich wichtig wird festgestellt, dass man
unterscheiden muss zwischen künstlerisch hochstehenden Schöpfungen, die durch
Geschlossenheit und Konsequenz auf einen Dichter hinweisen, und tiefer
stehenden Machwerken von Spielleuten, die mit überliefertem Material
wirtschafteten. Ferner wichtig ist die Forderung, dass untersucht werden muss,
in welcher Zeit und Kultur ein Motiv zu Hause ist, und wie es in späteren
Zeiten dem geänderten Geschmack angepasst wird. Auf diese Weise wird es

der Balladenforschung möglich sein, indem sie das ganze europäische Material
heranzieht, die Eigenart der deutschen Ballade zu zeichnen.

In den 9 kleinen Artikeln, die John Meier unter dem Titel „Allerhand"
zusammengefasst hat, erkennen wir die mühsame aber notwendige Kleinarbeit,
die bei der Volksliedforschung geleistet werden muss. Menéndez Pidal tritt
in einem längeren Artikel über das Fortleben des Kudrungedichts dafür ein,
dass im Gegensatz zu andern Theorien die Ballade, d. h. die episch-lyrische
Form (wie sie in der Südeliballade u. a. vorliegt) jünger sein müsse als die
epische Form.

M. Lang sieht in zwei unechten Tannhäuserliedern ein wichtiges
Zwischenglied zwischen der echten Tannhäusergestalt und der späteren Ballade,
und H. Naumann skizziert im Anschluss daran seine Ansicht, dass wir die
Ballade bis in die Zeit der ritterlichen Dichtung zurückverfolgen müssen.



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 131

Ausser den genannten enthält der Band noch Artikel von J. Bolte über
das französische Lied „La Péronnelle", von H. v. d. Au über den Wechselhupf
im Volkstanz, von W. Thust über das Besenbinderlied und von K. Wehrli

an über das Lied von Rob. Blum. P. G.

John Meier, Balladen. 2. Teil (Deutsche Lit., Reihe Das deutsche

Volkslied). Leipzig, Reclam, 1936. — Während die grosse Volksliedausgabe
naturgemäss nur langsam vorrücken kann, gibt John Meier hier den Abschluss

der BaUaden. Wie wir schon heim ersten Band gesehen haben, stellt er auch

hier immer einige Fassungen oder auch verwandte Stücke nebeneinander, so

dass der aufmerksame Leser selbst ein Bild von der Wandlung des Volkslieds

gewinnen kann. Besonders wertvoll sind die Erläuterungen, worin in knappster
Form Sicheres und Wahrscheinliches, was über das Lied gesagt werden kann,
unterschieden werden, und wo wir auch Andeutungen erhalten nicht nur über
die Zeit sondern auch das Milieu, in dem die Ballade entstanden sein muss.

Wieder zeigt sich, dass in den Randgebieten des deutschen Sprachraums (wie
in der Schweiz oder in der Gottschee) sich altertümliche Formen oft besonders

gut erhalten haben. Es hat keinen Sinn einzelne Stücke dieser ausgezeichneten
Sammlung besonders herauszuheben. Neben manchen bekannten trifft man
immer wieder unbekannte und recht eigenartige Stücke (z. B. Nr. 82 : Fünf
Söhne). Auch die wenigen Muster von Zeitungs- und Moritatenlieder am Schluss

möchten wir durchaus nicht missen. Sie runden das Bild erst ab. P. G.

Walther Wünsch, Heldensänger in Südosteuropa (Arbeiten aus dem

Institut 'für Lautforschung an der Universität Berlin herausg. v. D. Westermann
No. 4). Leipzig, Harrassowitz, 1937. 40 S., 4 Tafeln. — Ein kurzer, sehr

lebendiger und eindrücklicher Überblick über den hochaltertümlichen Heldengesang

dos Balkans, der Ukrainer und Grossrussen. Der Verf. hat an Ort und
Stelle umfangreiche Untersuchungen angestellt; sein Hauptinteresse gilt der
musikalischen Seite, doch beschäftigt ihn das interessante Problem in seinem

ganzen Umfang. Musikalische Proben eines montenegrinischen, zentralbalkani-
schen, ukrainischen und grossrussischen Heldenliedes, sowie einige vorzügliche
Bilder sind beigegeben. Auf die angekündigten grösseren Veröffentlichungen
des Verf. darf man sich freuen. K. M.

E. Littmann, Morgenländische Spruchweisheit. Leipzig, J. C. Hinrichs,
1937. XI, 64 S. M. 3. — Der bekannte Tübinger Orientalist, der schon früher
Sprichwörter aus Syrien, Ägypten und dem Sudan veröffentlicht hat („Arabian
Proverbs", 1913), legt hier rund 200 Sprichwörter und 135 Rätsel aus Kairo
in freier deutscher Übertragung mit den Erklärungen seiues Gewährsmannes
sowie gelegentlichen deutschen und lateinischen Parallelen vor. Zeugen scharfer
Beobachtung und reich an treffenden witzigen Vergleichen geben sie guten
Einblick in das Leben, Denken und Fühlen der arabischen Bevölkerung Kairos.
Die gehaltvolle Einleitung verbreitet sich über Form und Inhalt der
Sprichwörter, stellt sie in den weiten Zusammenhang morgenländischer Spruchweisheit,

deren älteste kunstmässige Ausgestaltung aus Babylonien, Ägypten und
Israel bekannt ist, und macht auf allerhand Berührungen mit Sprüchen aus
Proverbien, dem Neuen Testament usw. aufmerksam. W. Bg.



132 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

Walter Schmidkunz, Waschechte Weisheiten. Gebr. Richters Verlag,
Erfurt, 1936. ca. Fr. 1. 60. — In der gleichen originellen Ausstattung und
Aufmachung, in welcher der Verlag Richters schon die Marterln und Schnader-

hüpfln hat erscheinen lassen, gibt er nun eine Sammlung von bairisch-bäurischen
Sprichwörtern und Redensarten heraus. Manchmal sind sie wohl derb, aber
dafür traf und herzhaft und nennen mit erfreulicher Frische das Kind beim
rechten Namen. Die lustigen Bilder stammen von Paul Neu. Hoffentlich bringt
der Verlag noch mehr solch netter Büchlein heraus. R. W.

E. Kurz, Heilzauber der Letten in Wort und Tat (Veröff. der Volksk.
Forschungsstelle am Herderinstitut zu Riga. Bd. 5). Riga, E. Plates, 1937.

8°. 185 S. M. 4. — Die Verfasserin hat aus handschriftlichem Material schöpfen
können, und wir erhalten sehr genaue Angaben über die zauberkundigen
Personen, über die volkstümliche Auffassung von Krankheiten und über die vielen

Mittel, die angewandt werden. Als Verursacher gelten noch häufig die Toten
oder Dämonen. Zur Abwehr werden Segen gebraucht, teils in altertümlich
epischer Form, teils einfach Bibelstellen. P. G.

Der Neue Brockhaus. Allbuch in vier Bänden. 2. Bd. F.—K.
Leipzig, Brockhaus, 1937. — Auch der zweite Band enthält in knappster
Fassung eine Menge Wissensstoff. Die Auswahl des Aufzunehmenden wird
jedenfalls grosse Schwierigkeiten verursachen; doch fehlen nur etwa, soweit
ich kontrollieren konnte, Kleinigkeiten aus Spezialgebieten, so dürfte z. B. bei

Feige als besondere Bedeutung die Geberde genannt werden. Von volkskundlichen

Artikeln sind gut zusammengefasst u. a. Fastnacht, Hexe, Jul, Kiltgang,
Klopfnächte. Gambrinus dürfte noch ergänzt werden. Auch die Schweiz ist
berücksichtigt, seis in kurzen Darstellungen der Kantone und ihrer Geschichte,
seis in der Erwähnung von Schriftstellern (z. B. A. und J. Frey), oder in der

Nennung von Mundartausdrücken (Friesli, gheie, Kleb u. a.), einiges (gallig
z. B.) scheint mir nicht ganz zu stimmen; ist wohl Stalder die Quelle?
Erfreulich finde ich, dass in den biographischen Angaben durchaus nüchterne
Sachlichkeit herrscht. P. G.

Ausgegeben Dezember 1937

Buchdruckerei G. KREBS, Fischmarkt 1, Basel.


	Bücheranzeigen = Comptes-rendus

