
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 36 (1937-1938)

Buchbesprechung: Bücheranzeigen = Comptes-rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62

Bücheranzeigen. — Comptes-rendus.

E. Ortner, Biologische Typen des Menschen und ihr Verhältnis zu Rasse

und Wert. Leipzig, Thieme, 1937. 8°. 104 S. M. 7.50. — Ortner unterscheidet
6 Typen des Menschen je nach seiner verschiedenen Einstellung zur Umwelt
und findet, dass sie sich mit den von Clauss aufgestellten Rassestilen decken.

Berücksichtigt sind nur die europäischen und Mittelmeerrassen. Der Ausdruck
der verschiedenen Typen (und Rassen) in Kunst und Religiosität wird
beschrieben. Einer Wertung der Typen, der Rassen und der Rassenmischung geht
Ortner vernünftigerweise aus dem Wege; doch lässt sie sich natürlich nicht
ganz vermeiden. Eine interessanter Versuch ist, die Bedeutung der „Treue"
für jeden Typus zu definieren. P. G.

Der Neue Brockhaus. Allbuch in 4 Bänden. Bd. 1. Leipzig 1936.

M. 10. — Dieser vierbändige Brockhaus will nicht nur als Konversationslexikon
über Personen und Sachen Bescheid geben sondern auch den ganzen deutschen

Wortschatz und die wichtigsten Sprachregeln bringen. Über volkskundliche
Dinge wird kurz und zutreffend Auskunft gegeben, so z. B. in den Artikeln
Aberglauben, Alp, Alraun, Antichrist. Erntefest u. a.. Beim Bauernhaus ist die

neueste Literatur erwähnt, in den Bildern zum Brauchtum finden wir u. a. das

Zürcher Sechseläuten und das Fahnenschwingen. Nach den Stichproben sind
auch die Artikel über Personen (z. B. K. Barth, Briand, Bernstein u. a.) durchaus

objektiv. P. G.

A. Klar, Die Siedlungs- und Hausformen des Wiener Waldes. (Forsch,
z. deutschen Landes- u. Volkskunde 31, H. 5). Stuttgart, Engelhorn, 1936. 8°.
58 S. — Die Untersuchung gerade dieses Gebiets ist darum interessant, weil
wir es hier mit frühmittelalterlicher Kolonisation zu tun haben. Siedlung und
Haus werden in Verbindung miteinander studiert; der Zusammenhang der beiden
Gebiete wird auch grundsätzlich erörtert. P. G.

A. Bach, Deutsche Volkskunde. Ihre Wege, Ergebnisse und Aufgaben.
Eine Einführung. Leipzig, Hirzel, 1937. 8°. 530 S. RM. 17.80. — Bach gibt,
wie der Titel sagt, eigentlich eine Art Grundriss. Geschichte, Methoden, vor
allem aber die Aufgaben der Volkskunde werden untersucht, weil, wie er richtig
bemerkt, eine Klärung und auch manche Warnungen nötig sind bei dem Eifer,
mit dem sich heute so viele der Volkskunde widmen. Darum spart er auch

nicht mit deutlichen Hinweisen auf Schwierigkeiten.
Letztes Ziel soll sein, das volkhafte Weltbild uud die volkhafte Geistigkeit

darzustellen; das Schwergewicht wird also aufs Geistige verlegt. Neben der

Arbeit auf Sondergebieten darf nicht die Gesamtschau aus den Augen gelassen
werden. Die Ergebnisse auf Sondergebieten sollen als der gesamte volkhafte
geistige Gemeinschaftsbesitz, und zwar jeweilen der eines bestimmten Raumes,

zusammengefasst werden. Der ganze Gemeinschaftbesitz muss unter 4 Gesichtspunkten

untersucht werden: historisch (Entstehung und Wandlung),
geographisch (Verbreitung im Raum), soziologisch (Anteil der Stände) und psycho-



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 63

logisch (geistige Eigentümlichkeiten). Die Arbeitsmethoden dieser 4 Zweige
werden gründlich erörtert und mit reichen Literaturangaben versehen.

Allerdings liegen für eine richtige Charakterisierung einzelner
Landschaften noch lange nicht genügend Vorarbeiten vor; jedenfalls dürften
Versuche in dieser Richtung nur mit grösster Vorsicht unternommen werden ; die

Gefahr, subjektive Wertungen hineinzulegen oder nicht Passendes

zurechtzurücken, ist sehr gross. Als Mahnung zur Zusammenarbeit dürfen wir dieses

ferne Ziel gelten lassen. Neben einer deutschen oder französischen Volkskunde
möchten wir aber eine vergleichende Volkskunde nicht aufgeben, wie es Bach
anscheinend empfiehlt (S. 82).

Bei der Bestimmung des „Volkes" der Volkskunde stosst auch Bach

(wie Saintyves) auf Schwierigkeiten. Man wird eben methodisch nicht um die

Feststellung von Schichten herumkommen; ob man nun Unterschicht, Mutterschicht

oder Vulgus sagt, eine primitive Geisteshaltung ist eben einmal da,
und sie wird ja auch von Bach gut charakterisiert. Dass wir mit Übergängen
und Zwischenschichten zu rechnen haben, hat Stavenhagen (s. u.) sehr gut
dargestellt. Das Trennende der Schichten soll nicht überbetont, es soll aber
auch nicht verwischt werden. P. G.

K. Stavenhagen, Kritische Gänge in die Volkstheorie (Abh. d. Herder-
Ges. Riga. 5. Bd. Nr. 7) Riga, Plates, 1936. 8« 120 S. — Das Büchlein ist
ein sehr wertvoller Beitrag zur Diskussion über die Grundbegriffe der Volkskunde

und über das Gebiet, dessen wissenschaftliche Erforschung ihr zusteht.
Es wird auch die Festlegung einer brauchbaren Terminologie fördern helfen.
Stavenhagen geht aus von der Problematik des „Volks"begriffs und von der
Frage, ob wir von einer Ober- und »Unterschicht sprechen dürfen. In
sorgfältiger Beweisführung kommt er zum Resultat, dass wir als unterschichtlich
die Lebensform bezeichnen dürfen, die folgende Merkmale aufweist: sie ist
uneigenständig und traditionsgebunden (d. h. jhr Denken und Handeln beruht
nicht auf persönlich gewonnener Überzeugung), sie ist ungeschichtlich (sie
kennt nicht die fortschreitende Überwindung des Früheren), und sie ist
umweltgebunden (sie kennt nicht das rein wissenschaftliche Interesse und nicht
die Hochkunst). Dadurch wird allerdings die Oberschicht sehr stark reduziert;
aber St. erkennt zwischen der alle genannten Merkmale tragenden Unterschicht
und der Oberschicht eine breite Zwischenschicht, die das rationale geschichtliche

Leben der Oberschicht miterlebt, aber in uneigenständiger Haltung, im
blinden Glauben an den „Fortschritt".

Eine weitere Abhandlung über die Entstehung des Nationalbewusstseins
warnt mit Recht davor, die im 19. Jh. als „gesunkenes Kulturgut" verbreitete
Auffassung von der Sprache als Kennzeichen des Nationalbewusstseins in frühere
Zeiten zurückzuverlegen.

Stavenhagen betont zwar, dass er als Aussenstehender (Philosoph) an
die Volkskunde herantrete ; aber er hat ihr mit seiner Untersuchung wertvolle
Dienste geleistet, und er hat dies — was auch bemerkt werden soll — ohne

den überheblich belehrenden Ton getan, der an ähnlichen Arbeiten oft
unangenehm berührt. P. G.

Die Germania des Tacitus, erläutert von R. Much. Heidelberg,
Winter, 1937. 464 S. 8°. M. 12. — Für den Nicht-Altphilologen ist es kein
erhebendes Gefühl einen Tacituskommentar zu lesen; denn man kann sich des



64 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

peinlichen Eindrucks nicht erwehren, dass die Fachleute über fast jede Stelle
dieses Schriftstellers uneinig sind. Man ärgert sich über die geschraubten Sätze,
die Rhetorik und bedauert dies umsomehr, als das Buch eine einzigartige Quelle
sein könnte, wenn — Tacitus eben an uns gedacht hätte. Darum ist es sehr

richtig, dass Much diese Art des Tacitus, in erster Linie schön zu schreiben

(und nicht sachlich richtig), immer bedenkt und vor allzu gläubigem Hinnehmen
der interessant formulierten Sätze warnt. Bei der Deutung hat er die Meinungen
anderer "meist erwähnt; seine eigenen Ansichten wirken (auch nach dem Urteil
von Altphilologen) nicht immer überzeugend. Altnordische Quellen werden

häufig zur Erläuterung herangezogen; die wichtigste Literatur ist angegeben.
Ob sich seine sprachlichen Neuerungen (Rotten statt Rhone, Fenden statt Fuss-

volk) durchsetzen werden, ist ihm selbst fraglich.
Eigenartig ist es, dass Much nun der dritte Kommentator des Tacitus

ist, dessen Werk erst nach dem Tode erscheint; seiner Vorgänger Holtzmann
und Müllenhoff gedenkt er selbst in der Vorrede. P. G.

F. Koch, Deutsche Kultur des Idealismus (Handb. d. Kulturgesch.,
hsg. v. IL Kindermann. Lfg. 18, 21—24, 26, 27). Athenaionverlag. — Auf
den Band „Aufklärung" von Ermatinger ist rasch die Fortsetzung .Idealismus"
von Koch gefolgt. Er fasst unter diesem Begriff die Zeit von 1770 bis 1830

zusammen; also vom Sturm und Drang bis zur Romantik; die deutsche Kultur
ist in diesem Zeitabschnitt besonders stark vom Ideellen her bedingt, die

Wirklichkeit wird vom Geiste her gedeutet, im Geistigen liegen die höchsten

Leistungen. Träger dieser Kultur kann daher nur eine dünne Oberschicht
sein. Als Hauptmerkmal dieser Epoche erkennt Koch die Zweipoligkeit,
den Gegensatz von Geist und Natur, der immer zu einer Synthese drängt.
Wie diese gesucht wird in Philosophie, Diehtuns und bildender Kunst ist
Hauptthema des Buchs, und der Verf. zeigt, wie aus früheren Epochen
(Aufklärung, Pietismus) Fäden aufgenommen werden, wie anderseits Reaktionen

gegen das Frühere die Tradition unterbrechen, und wie eine spätere Zeit doch

wieder an jenes Frühere anknüpft (Sturm und Drang — Romantik). Der
geistige Grund dieser Kultur wird immer hervorgehoben, auch wenn erklärt
wird, wie das politische Denken noch ganz unentwickelt bleibt, oder wie
Wirtschaft und Technik erst Ansätze zu der späteren Entwicklung aufweisen. Die

grossen Linien dieser Zeit herausgearbeitet zu haben, ist ein wesentliches

Verdienst des Buchs. P. G.

P. Saintyves, Manuel de Folklore. Paris, E. Nourry, 1936. 240 S. 8°.

Fr. 30. — Erst nach dem Tode des bekannten Volkskundlers ist sein Handbuch

herausgegeben worden, das wohl wert ist, gründlich studiert zu werden.

Der Verfasser gibt wohlüberlegte, klare Definitionen; sein Plan einer Enquête
ist eine gute Umgrenzung und Einteilung des weiten Gebietes, und im Anschluss
daran gibt er wertvolle Ratschläge für Sammler und zeigt, welche Eigenschaften
ein guter Sammler haben sollte. Schliesslich fasst er in einem Überblick die
Geschichte der französischen Volkskunde zusammen.

Besonders interessant scheinen mir seine Erörterungen über eine Definition
der Volkskunde. Sie ist für ihn die Wissenschaft von der volkstümlichen
Überlieferung. Aber auch Saintyves ist es nicht gelungen, eine klare Definition
von „Volk" zu geben. Er nennt es einmal „le grand nombre" im Gegensatz

zu den gens instruits. Es ist die Schicht, in der die Überlieferung besonders



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 65

kräftig wirksam ist; aber sie lässt sich nicht scharf von einer Oberschicht
abtrennen. Dem Primitiven gegenüber ist das entscheidende Merkmal dies, dass

sich die Volkskunde mit dem Leben einer Volksschicht befasst, die einem
Kulturvolk (mit schriftlicher Überlieferung) angehört.

Saintyves kannte als gründlicher Arbeiter das Gebiet der Volkskunde
und hat die wichtigsten P^ragen wohl durchdacht. Als Franzose sucht er auch

immer zu möglichst klaren Feststellungen zu kommen. Schade ist, dass er
wenig deutsche Arbeiten herangezogen hat und sich daher auch nicht mit
Naumann, Spamer u. a. auseinandersetzt. P. G.

Handbuch der deutschen Volkskunde. Hrsg. von W. Pessler.
Bd. 1, Heft 7—10; Bd. 2, Heft 3; Bd. 3, Heft 7-9. Podsdam, Athenaion-
Verlag (1936). — Das grosse Handbuch schreitet rasch vorwärts, der erste
Band liegt nun vollständig vor. Von den Beiträgen seien hier folgende besonders
erwähnt: K. Bornhausen, Volksglaube. Dieser Abschnitt befriedigt den Leser
nicht, weil zu viel einfach behauptet wird. Der Verfasser rekonstruiert einen
nordischen Volksglauben, der eine „Metaphysik der Symbole" ausgebildet habe,
und findet dann diesen Symbolgehalt natürlich überall. Hypothesen sollten
nicht als Tatsachen vorgebracht werden. Interessant ist der Beitrag von
J. P. Steffes über katholische Volksreligiosität, weil er gleich am Anfang die

Spannung betont, die zwischen Universalismus, Dogma, hierarchischer Autorität
der Kirche und einer Volksreligiosität bestehen muss. Er sucht nun zu zeigen,
wie weit die Kirche dem Volkstum entgegenkommen kann. Über deutsche
Volksmedizin berichtet A. Martin, indem er auf die Quellen hinweist, aus
denen die volkstümliche Ileilkunst gespiesen wurde (Antike, Kirche,
Schulmedizin). Auch die Volksärzte, wie der Berner Micheli Schüppach, sind nicht
vergessen. Über Rechtsbrauch und Volksbrauch schreibt E. v. Künssberg,
der gründliche Kenner dieses Gebiets. Neben andern Bildern finden wir in
diesem Abschnitt auch die Aufgebotstafel des Standesamts von Basel. Auf
gründlichem und umfassenden Wissen aufgebaut ist die Fortsetzung von
Spamers Artikel über Sitte und Brauch (Ostern— Fronleichnam). Seine

Erklärungen sind immer mit Quellen und Daten belegt, so z. B. die Deutung des

Maibaums, dessen eine Wurzel er im Stangenkult erblickt, oder die Erklärung
der mannigfaltigen Pfingstbräuche. Daneben vergisst er nicht, auch die
Entwicklung in neuester Zeit zu verfolgen, z. B. den „Vatertag" an Himmelfahrt
oder die Räuberspielromantik, die in manche Pfingstspicle eingedrungen ist.

Pessler betont in dem Abschnitt über das deutsche Bauernhaus mit
Recht, dass an der Hausforschung eine ganze Reihe von Wissenszweigen
interessiert sind (Architekten, Historiker, Geographen, Sprachforscher u. a.), und
dass es nun endlich an der Zeit wäre, auf diesem Gebiet einheitliche Leitlinien
aufzustellen. Er selbst hat für die Einteilung der Haustypen den Grundriss
als Hauptmerkmal genommen, weil sich damit em ehesten grössere Hauslandschaften

gegeneinander abgrenzen lassen (Längs- und Querteilung). P. G.

M. Rumpf, Deutsches Bauernleben, (Das gemeine Volk Bd. 1). Stuttgart,
Kohlhammer, 1936. 8° XX. 912 S. M. 24.— Max Rumpf hat nun dem zweiten
Band seines grossen, dem Bauerntum gewidmeten Werkes den ersten folgen
lassen, der eine Geschichte des Bauerntums, zur Hauptsache aber eine vertiefte
Darstellung des Bauernlebens enthält. Der Bauer der alten Zeit (d. h. bis etwa
1850) ist ihm der Vertreter des „gemeinen Volks", ein „natürlich lebendes

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXVI (1937) 5



66 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

junges Kulturvolk". Alle Seiten des Bauernlebens werden dargestellt: die

Haus- und Dorfgemeinschaft, die Einstellung zur Welt „da draussen" die

Abhängigkeit von Grundherren und auch Unterschiede und Ähnlichkeiten zwischen

Bauer und Handwerker. Das Verhältnis von Bauer und Bäuerin, die Teilung
von Sorge und Arbeit, die Einordnung der Dienstboten und auch die Stellung
der Tiere werden untersucht. Immer sucht R. dabei, ins Innere vorzudringen
und die Einzelzüge dem Gesamtbild einzuordnen. Wie im früher erschienenen
2. Band gibt er grosse Stücke aus Quellen wieder; süddeutsche Schriftsteller
werden besonders oft herangezogen, so auch Gotthelf und Pestalozzi. Freilich
wirkt die Darstellung manchmal etwas idealisiert, weil Rumpf mit Absicht die
landschaftliche Tönung nicht berücksichtigt. Oft hat man auch den Eindruck,
dass er zu viel in einzelne Sätze hineinpressen wollte, so dass die Lektüre nicht
leicht ist. Für das Bauernleben der älteren Zeit hat er die Weistümer als

Quellen herangezogen; sie sind ihm eigentlich ein Volksrecht, das aus der

Lebenserfahrung der Gemeinschaft herausgewachsen ist, und er findet, dass in
der Schweiz die volkstümliche Rechtsüberlieferung sich besonders lange erhalten
hat. Zahlreiche Bilder dienen der Veranschaulichung, nur sollten Hinweise
auf ihre Beziehung zum Text nicht fehlen. P. G.

E. Schneeweis, Grundriss des Volksglaubens und Volksbrauchs der
Serbokroaten. Druzba Sv. Mohorja v Celju, 1935. 8°, 267 S. — Schneeweis

hat hier das viele Material, das in neuerer Zeit über den serbokroatischen
Glauben und Brauch gesammelt worden ist, zu einer Gesamtdarstellung
zusammengefasst. Es ist besonders verdienstlich, weil die slavischen Berichte
bei uns von den wenigsten gelesen werden können. Neben Zelenins russischer
Volkskunde bietet dieses Buch sehr gutes Material für Vergleiche, weil das

slavische Volksleben (besonders das serbische) im allgemeinen noch einen
altertümlichen Charakter aufweist und darum zur Erhellung unserer Bräuche

herangezogen werden kann. Das Buch von Krauss über die Südslaven ist damit
durch etwas Besseres ersetzt, da eine systematische Forschung über das serbo-

kratische Volkstum erst in neuester Zeit durchgeführt worden ist. Schneeweis

sucht auch jeweilen die verschiedenen Schichten (altslavisch, christlich usw.)
beim Volksglauben herauszuschälen, und er holt auch aus den sprachlichen
Formen vieles heraus, was für die Deutung wichtig ist. Wir hoffen sehr, dass

ihm sein grosser Plan der Herausgabe eines „Handwörterbuches des slavischen

Volksglaubens und Volksbrauchs" gelingen wird. P. G.

0. Lauffer, Niederdeutsches Bauernleben in Glasbildern der neueren
Jahrhunderte (Hort deutscher Volkskunde 3.) Berlin, W. de Gruyter, 1936.

8°. 66 S. M. 1.20. — Wie in Oberdeutschland die Votivbilder so sind in
Niederdeutschland die sogenannten Fensterbierscheiben wertvolle Quellen für das

Bauernleben. In der Darstellung sind sie typische, „andeutende" Volkskunst;
die Personen wollen nicht Porträts sein. Die Inschriften sind meist in
ernsthaftem, oft geistlichem Tone gehalten. Der Brauch des Scheibenschenkens muss,
wie Lauffer zeigt, in den Städten aufgekommen und dann von den Bauern
übernommen worden sein. Bei Neubauten und Hochzeiten waren diese Geschenke

üblich. (Ein ähnlicher Brauch war im Bernbiet das Schenken von Türen zu
einem Neubau). Der Brauch gab Anlass, ausser dem Richtmahl noch eine weitere

Festlichkeit, das Fensterbier abzuhalten. P. G.



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 67

A. R. Wright, British Calendar Customs. England Vol. 1: Movable
Festivals, ed. by T. E. Lones. London, Folk-Lore Society, 1936. 8°. XIII,
212 S. s. 12/6. — Das Bnch gibt ein sehr reiches Material über den
Volksbrauch an den beweglichen Festtagen. Der Verf. hat eine Menge Quellen
ausgeschöpft; besonders viele Berichte hat er aus den Jahren 1840—80

aufgenommen, aus der Zeit, da manche der interessantesten Bräuche untergegangen
sind. Eine Hauptschuld am Niedergang des Brauchtums trägt nach seiner
Ansicht der Umstand, dass Bräuche oder Brauchelemente von einem Feste aufs

andere übertragen wurden. Man erhält bei der Lektüre den Eindruck, dass

England in jenen früheren Zeiten einen grossen Reichtum an verschiedenartigen
und originellen Festbräuchen aufwies. Ich will nur weniges herausgreifen. Da
sind Hahnenkämpfe, die in den Schulen veranstaltet wurden, ganz besonders
aber alle möglichen Sportarten, und man kann deutlich erkennen, wie die

Schülergemeinschaften der englischen Internate die Ausübung manches Brauches

an sich gerissen und so für dessen Erhaltung gesorgt haben. Ferner sei

hingewiesen auf den Muttertag (an Mittfasten), der in England schon eine lange
Geschichte hinter sich hat und vermutlich auf einen kirchlichen Brauch zurückgeht.

Schliesslich seien noch die grossen Fussballwettspiele am Fasten-Dienstag
genannt. — Als Fortsetzung soll dieses Jahr ein Band über Schottland und
nächstes Jahr der zweite Band über England erscheinen. P. G.

H. Weber, Die Hauptgruppen der rheinischen Maibräuche. Köln, Dietrich,
1936. 108 S. 8°. — Das Büchlein verwertet den reichen Stoff, der in den
Rheinlanden gesammelt worden ist (für den Volkskundeatlas). Weil er in allen
Einzelheiten dargelegt wird, hat man den Eindruck einer bunten
Mannigfaltigkeit; man beachte nur, welch verschiedene symbolische Bedeutungen die
Baum- und Zweigarten haben können. Als Haupttypen der Bräuche werden
Maibaum, Abwehrbräuche, Heischegang und Ileischelieder herausgehoben und
ihre Verbreitungsgebiete auf Karten dargestellt. Diese sind allerdings etwas
klein und schwer lesbar. Die Deutung ist vorsichtig, nur in der Ableitung von
germanischem Kult scheint mir der Verf. etwas zu kühn zu sein. P. G.

N. Matsudaira, Les fêtes saisonnières au Japon. Paris, Maisonneuve,
1936. 172 S. 8°. Fr. 25.— Jahreszeitenfeste sind heute beim japanischen Volk
noch sehr wichtig und erfreuen sich allgemeiner Teilnahme. Trotz der
Europäisierung brechen darin noch die alten moralischen und sozialen Gefühle durch.
Der Verf. schildert solche Feste genau mit den Tänzen und Spielen und gibt auch
die rituellen Texte wieder. Auf diesen Grundlagen baut er seine Erklärung
der religiösen Vorstellungen und der Verbundenheit der Dorfgemeinschaft auf.
Die Lektüre ist sehr interessant, weil sie immer wieder zu Vergleichen mit
europäischer Volkskunde anreizt. P. G.

K. Gröber, Alte deutsche Zunftherrlichkeit. München, Callwey, 1936.
8°. 125 S. M. 4.50. — Das Buch gibt eine knappe Übersicht über Entstehung
und Entwicklung der Zünfte, indem es besonders auf die guten Seiten dieser
alten Handwerkergemeinschaften hinweist mit der Absicht, der Gegenwart das

hochentwickelte Können und das Verantwortungsgefühl der alten Zunft zur
Nachahmung zu empfehlen. Die zahlreichen und guten Bilder zeigen uns die
Kunstfertigkeit des alten Handwerkers in allen Betätigungen (Haus, Schilder,
Gefässe, Möbel, kirchliche Gegenstände). P. G.

5*



68 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

W.-E. Peuckert, Pansophie. Ein Versuch zur Geschichte der weissen

und schwarzen Magie. Stuttgart, Kohlhammer, 1936. 8". 589 S. M. 18. —
Peuckert gibt ein Stück Geistesgeschichte. Er nimmt die Zeit von der Mitte
des 15. bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts, also die Übergangszeit vom Mittelalter

zur Neuzeit, und er will gerade zeigen, wie aus dem Mittelalter eine

Strömung weiterfliesst, das Mittelalter stirbt nicht, sondern es blüht noch einmal
auf. Er geht aus vom Neuplatonismus in Florenz, dem Versuch eines Aufstiegs
der Seele zu Gott auf zwei Wegen : Erkenntnis und Liebe. Der Weg der
Erkenntnis führt durch die Natur; ihre geheimen Kräfte erkennen und
gebrauchen lernen, ist Magie, der Magier ist der Weise. Werden die Naturkräfte

als von Göttern oder Sternen ausströmend gefasst, so ist es weisse

Magie ; gehen sie aber von Dämonen aus, so haben wir schwarze Magie. Diese
ist im Deutschland des 15. Jahrhunderts noch durchaus lebendig, wie die
Zauberbücher beweisen, deren Quellen Peuckert soweit als möglich nachgeht.
Der italienische Neuplatonismus konnte zunächst nicht recht Fuss fassen; erst
Agrippe fasst ihn auf, während andere ihn aus mittelalterlichen Quellen
übernehmen. Im Mittelpunkt der Darstellung steht die grosse Gestalt des Paracelsus,
der aus eigenem Antrieb die beiden Wege der Erkenntnis (Natur und Glauben)
sucht. Die Gestalt des Mannes wird von all den fälschlich ihm zugeschriebenen
Schriften befreit, und so steht ein Charakter vor uns, wie ihn das Faustbuch

zu schildern versucht. Wie seine Ideen nachgewirkt haben, aufgenommen
aber auch heruntergezogen wurden und Paracelsus zum gewöhnlichen Zauberer
umgefälscht wurde, ist von Peuckert sorgfältig dargestellt. Er verfolgt dann
seinen Leitgedanken : die Bemühung des Menschen Gott zu finden und zu
erkennen, weiter über Val. Weigel, die Rosenkreuzer bis zum Pansophen Böhme,
der zu Beginn seines Philosophierens noch auf dem Wege der Erkenntnis zu
Gott vorstossen will. Wir sehen die Kräfte, die als Magie die Welt erfassen

wollen, und sehen, wie sie abgleiten zu gewöhnlicher Zauberei oder aber durch
Mystik aufgehoben werden.

Das ist in dürren Worten eine Andeutung des Inhalts dieses reichen
Buches. Der Verfasser hat sich in die Gedankengänge dieser seltsamen Zeit
mit grosser Hingabe vertieft; und wenn er auch immer den Hauptgedanken
verfolgt, so erfahren wir daneben doch noch viel Wertvolles über die
verwickelte und oft so dunkle Geschichte der Zauberliteratur. Es ist auch ein
Verdienst Peuckerts, dass er uns zeigt, wie schwer entwirrbar die Fäden hier
oft verlaufen. P. G.

Volk und Volkstum, Jahrbuch für Volkskunde.Hrsg. vonG.Schreiber.
2. Band. München, Kösel u. Pustet, 1937. 8°. 380 S. — Auch der zweite Jahrgang

enthält wieder eine ganze Reihe volkskundlich sehr wertvoller Artikel,
die auf genauer und gründlicher Quellenbenützung beruhen. Grentrup eröffnet
den Band mit einem grundsätzlichen Artikel über Sein und Wert des Volkstums.
Es beruht auf Einheit und Vielheit; jenes ist die bewusste Eigenart aus der
heraus Gefühle und Handlungen entspringen, die Auswirkung aber erkennen
wir in der Vielheit der Erscheinungen. Diepgen untersucht die Beziehungen
zwischen Volksmedizin und wissenschaftlicher Heilkunde. Wund eri e fordert
religionspsychologische Bearbeitung des volkskundlichen Materials. Magisches
und wirklich religiöses Denken des Volkes sollten genau unterschieden werden.
In dem Artikel Volkstum im Lichte von Religion und Magie gibt Steffes
eine Übersicht über die vielen Verflechtungen zwischen Religion und Staat



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 69

oder Volk, sowie über die enge Verbindung von Religion und Kultur.
Er sucht die Rolle der Religion bei der Bildung einer Volksgemeinschaft.
Trotzdem er seine Beispiele meist der Geschichte entnimmt, verspürt man die

Aktualität der Fragestellung. Ritz zeigt den Anteil der Volkskunst an den

Totenbräuchen. Klapper untersucht die Heiligenlegende im deutschen Osten,

weil hier die Verbundenheit der Legende mit der Kulturlandschaft besser zu
beobachten ist als im altdeutschen Siedlungsgebiet. L. Pfleger schildert die
elsässischen Weinpatrone. Veit geht dem Zusammenhang zwischen altchristlichem

Weihnachtsbrauch und römischer Kaiendenfeier nach. Hau bringt viel
Interessantes über die Echternacher Springprozession und Rückert zeigt an
einem Beispiel die Wirkung der Aufklärung in der katholischen Kirche. Damit
sind nur einige Artikel dieses reichhaltigen Jahrbuchs herausgehoben. P. G.

G. Schreiber, Deutschland und Spanien. (Forsch, z. Volksk. H. 22/24).
Düsseldorf, Schwann 1936. 8°. 585 S. M. 18.— Das Buch imponiert nicht nur
durch seinen Umfang, sondern auch durch die grosse Gelehrsamkeit seines

Verfassers, die hier aus der sakralen und profanen Literatur, aus der Kunst
und aus Sammlungen alles zusammengetragen hat, was zu dem interessanten
Thema gehört. Das Ziel ist, den Einfluss der spanischen Religiosität auf die

deutsche Volksfrömmigkeit darzulegen, eine schwierige Aufgabe, da allen den

Wegen und Weglein nachgegangen werden muss, auf denen solche Einflüsse

möglich waren. Ausserdem besteht die Schwierigkeit, die Quellen gerade für
die Einwirkung aufs Volk blosszulegen. Schreiber legt das Hauptgewicht auf
die Kultdynamik, d. h. die Energien, die von einem Kult ausgegangen sind

und zeigt dabei, wie bestimmte. Kulte zu bestimmten Zeiten einen Aufschwung
nehmen und nachher wieder erlahmen. Für die Schweiz sind verschiedene dieser

spanischen Kulte wichtig (z. B. Vinzenz für Bern!). Viel Interessantes bieten
die Jesuitenheiligen, ferner die Wallfahrt nach Compostela. Überall zeigt
Schreiber, wie die Kulte aufgenommen wurden, welche Wege sie vermutlich

genommen haben, wie der Heilige zum Schutzpatron werden konnte, wie sich

volkstümliche Züge (Wetterprognose, Tagewählerei, Wasserzauber u. a anhefteten,

und wie spanische Motive im Deutschen fallen gelassen oder umgebogen
wurden. So ist z. B. das Einsiedlermotiv nicht übernommen worden. Der
junge Heilige Xaverius wurde mit Bonifatius verbunden, weil beide Missionare

waren. Und in der bildenden Kunst wird der spanische Heilige in eine

deutsche Landschaft hineingestellt. P. G.

E. Hoyer, Kanonistisches zum Atlas der deutschen Volkskunde. (Sudd.
Zschr. f. Vk. 3. Beiheft) Prag 1935. 54 S. — Im Anschluss an den 4. Fragebogen

des deutschen Volkskundeatlas macht Hoyer darauf aufmerksam, dass

man bei verschiedenen Fräsen (Begräbnis, Benediktionen, Exorcismus)
berücksichtigen müsse, was durch die kirchliche Obrigkeit (d. h. das Rituale Romanum)

vorgeschrieben werde, weil ein von der Obrigkeit gebotener Brauch
besonders festwurzeln könne. P. G.

R. S cho m er us, Die Religion der Nordgermanen im Spiegel christlicher
Darstellung. Borna, R. Noske, 1936. 8°. 164 S. M. 6.60. — Nur wenige
Quellen, die über die Religion der Nordgermanen berichten, stammen noch aus
heidnischer Zeit, fast alle erst aus der christlichen. Die wichtige Frage ist:
wie stellen sich die christlichen Schriftsteller zum überwundenen Heidentum
ein, oder deutlicher gesagt: wie viel haben sie absichtlich (oder unabsichtlich)



70 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

verfälscht. Eine einheitliche Haltung lässt sich nach Schomerus nicht feststellen;
aber nach einer gründlichen Untersuchung kommt er zum Schluss, dass von
den altnordischen Quellen die Familiensagas am objektivsten berichten; bei
Snorri und andern finden wir gelehrte euhemeristische Konstruktionen, und
die Bekehrungsgeschichten setzen bewusst den alten Glauben herab. Zur zweiten,
euhemeristischen Gruppe ist im grossen und ganzen auch Saxo zu rechnen.

Die ausländischen Quellen verraten meist geringe Sachkenntnis. P. G.

G. F lade, Vom Einfluss des Christentums auf die Germanen. (Forsch,

z. Kirchen- und Geistesgesch. 10. Bd.) Stuttgart, Kohlhammer, 1936. 8°. 125 S.

M. 6.— Flade haut seine Untersuchung hauptsächlich auf Reginos von Prüm
Schrift (libri duo de synodalibus causis) auf, und sein Ziel ist zu zeigen, wie

die Kirche zur Karolingerzeit vorgegangen ist, um mit Hilfe der Visitation das

Christentum durchzuführen, mit welchen Schwierigkeiten sie zu kämpfen hatte,
und wie weit sie — durch die Zeit bedingt — überhaupt ihre Forderungen
durchsetzen konnte (z. B. auf dem Gebiet der Ehevorschriften oder im Kampf
gegen die Blutrache). Das Hauptverdienst sieht er darin, dass die Kirche über
eine bloss äusserliche Rechtsprechung hinaus auch moralische Besserung im

Auge hatte und auch zu christlicher Gesinnung zu erziehen suchte. Dabei muss

er natürlich auch die vorchristlichen Zustände kurz darstellen und tut dies,

was ich besonders hervorheben möchte, ohne tendenziös zu idealisieren. Er
hat aus den Schriften Reginos und auch anderer recht viel herauszuholen

verstanden, was uns diese Übergangszeit etwas erhellt. P. G.

C. Caravaglios, L'amina religiosa della guerra. Milano, Mondadori,
1935. 8°. 275 S. L. 20.— Das Buch beruht auf einem reichen Material, das

der Verf. selbst gesammelt hat (Sammlung Caravaglios im Kriegsarchiv in
Mailand). An Hand von Dokumenten untersucht er zuerst die Gedanken über
den Tod und die Steigerung der Religiosität im Kriege, und zeigt dann, in
welchen Formen diese sich äussert. In zwei Abschnitten behandelt er ausführlich
die Amulette und Exvotos, indem er auch auf ihre geschichtliche Entwicklung
eingeht. Hier ist besonders viel wertvolles Material über Aberglauben in neuester

Zeit zu finden. Der Verfasser zieht auch die nicht-italienische Literatur heran
und hat dem Text zahlreiche Bilder beigegeben. P. G.

E. Mahler, Die russische Totenklage. Ihre rituelle und dichterische

Deutung. (Veröff. d. slav. Instit. Berlin. Bd. 15). Leipzig, Harrassowitz 1936.

8°. IX. 698 S. Fr. 27.— Es ist ein grosses Verdienst der Verfasserin, dass

sie uns diese russische Volkspoesie nicht nur im Urtext, sondern auch in
formvollendeter Übersetzung zugänglich gemacht hat. Es ist Volksdichtung im

eigentlichen Sinn, die sich bis in die neueste Zeit lebendig erhalten hat. Ihre
Trägerinnen sind die russischen Bäuerinnen, oft besonders begabte Frauen,
die nicht nur den überlieferten Formelschatz beherrschten, sondern neue,
individuelle Züge beifügten. Man staunt wirklich über den Reichtum an eigenartigen
Bildern und über die Plastik der Sprache. Für die Erhaltung günstig war
jedenfalls der Umstand, dass die Klage ihren festen Platz im Begräbnisritual
hat, und dass es auch als grosse Schande empfunden wurde, unbeklagt bestattet

zu werden. Daher kommt es in vereinzelten Fällen auch zu komischen
Widersprüchen, wenn der nicht ganz einwandfreie Charakter des doch „lieben"
Verstorbenen erwähnt wird. Die Verf. hat das überlieferte Gut sorgfältig
zusammengestellt und in Gruppen geordnet, sie hat auch die gegenseitige



Bücheranzeigen — Comptes-rendus 71

Beeinflussung von Totenklage, Hochzeitsklage und Rekrutenklage untersucht,
ferner die Einstellung zu Tod und Jenseits und die Spuren von alten Riten,
die z. B. bei den Fragen nach der Todesursache und den Wiedererweckungsversuchen

noch deutlich durchschimmern. Wertvoll ist auch die Übersicht
über die russischen Totenbräuche am Schlüsse des Werkes, da wir dadurch
den Hintergrund des Klagebrauchs erhalten. Das Buch ist ein sehr wertvoller
Beitrag zum Studium des Totenbrauchs und der Volksdichtung. P. G.

P. Fischer, Strafen und sichernde Massnahmen gegen Tote im german.
und deutschen Recht. Düsseldorf, Nolte, 1936. 70 S. 8°. M. 2. 80. — Der Verf.
hat auf Grund einer grossen Literaturkenntnis diesen sonderbaren Rechtsbrauch
untersucht und zeigt, wie hinter den Massnahmen gegen die Toten verschiedene
Absichten (Abwehr, Sicherung gegen die Götter) gesucht werden müssen. P. G.

E. von Künssberg, Rechtliche Volkskunde (Volk, hsg. v. K. Wagner
Bd. 3). Halle, Niemeyer, 1936. 194 S. 8°. M. 4. 60. Lesestücke zur Rechtlichen

Volkskunde (Volk, Ergänzungsreihe Bd. 1). 60 S. M. 1. 40. — Künssberg

hat schon in verschiedenen kürzeren Abhandlungen die Beziehungen
zwischen Rechtswissenschaft, Rechtsgeschichte und Volkskunde untersucht. In
dem vorliegenden Bändchen hat er es nun ausführlicher darstellen und in dem

Ergänzungsheft auch mit Quellenstücken belegen können. Das Gebiet ist
allerdings so umfangreich, dass er auch hier oft mehr andeuten als ausführen kann.
In der Volksüberlieferung, im Volksbrauch und -glauben werden überall rechtliche

Anschauungen und Formen aufgedeckt, die engen Beziehungen zwischen
Recht und Brauch festgestellt und das Fortleben von altem Recht als Sitte
gezeigt. Gegenüber der volkstümlichen Überlieferung, besonders den ätiologischen

Sagen, die den Ursprung irgend eines Zustands oder eines Rechts
erklären sollen, mahnt der Verf. mit Recht zur Vorsicht. Recht nützlich ist
auch der grosse Abschnitt über die Rechtsaltertümer (Dingstätte, Roland, Maße,
Grenzen, Marken u. a.) ; zu manchen sind gute Abbildungeu beigefügt, und
überall ist in den Anmerkungen die wichtigste Literatur genannt. P. G.

H. Fehr, Die Dichtung im Recht. Bern, A. Francke, 1936. 4°. 327 S.

Fr. 20. — Das Buch ist der 3. Band des Gesamtwerkes „Kunst und Recht".
Während der Laie heutzutage das Recht als ein trockenes Gebiet der
Verstandesbetätigung betrachtet, zeigt Fehr, wie im alten Recht (speziell im
germanischen und deutschen) dichterische Kraft gewirkt hat. Denn bevor durch
die Aufnahme des römischen Rechts ein Recht der Gelehrten samt einer
Juristensprache entstand, wandte sich das Recht nicht nur an den Verstand,
sondern es wollte auch aufs Gemüt wirken, man suchte sich ferner anschaulich

auszudrücken, und in älteren Zeiten schimmert auch noch der Glaube

an die Magie von Wort und Formel durch. Hierin sieht Fehr die Gründe,
warum die Dichtung dem Rechte dienen konnte. Und er zeigt nun an schönen

und auch drastischen Beispielen, wo wir dichterischen Einfluss im Rechte
wahrnehmen können, so in den Rechtswörtern, den Wendungen und den Bildern,
ferner bei den Symbolen und den Rechtsakten die eigentlich einen dramatischen
Ablauf haben. Hier stehen wir auch an dem Grenzgebiet, wo alter religiöser
oder Zauber-Ritus, Rechtshandlung und Volksbrauch sich noch nicht ganz
geschieden haben. Darum muss gerade der Volkskundler diese Rechtsaltertümer
besonders beachten. Fehr deutet darum auch auf die Hochzeitsbräuche hin,



72 Bücheranzeigen — Comptes-rendus

und stellt in besonderen Abschnitten die Narren- und Knabenschaftsgerichte
dar. Recht ergötzlich ist ein poetischer „Fall Sonderegger" aus neuester Zeit.
Das Buch ist in allen seinen Teilen fesselnd geschrieben. P. G.

A. Wesselski, Klaret und sein Glossator. Brunn, M. Rohrer, 1936.
136 S. 8°. — Wesselski untersucht in dieser Schrift die Exemplasammlung
des Magisters Klaret (14. Jh.), die durch einen Unbekannten kommentiert wurde.
Auf gründliche Weise und unterstützt von seinem umfassenden Wissen sucht

er die Abhängigkeit Klarets von andern Autoren und stellt auch fest, was
der Verf. aus dem Volksgut aufgenommen haben kann. Dabei ergeben sich

für manche Märchenstoffe neue Parallelen oder Zurückdatierung ihres ersten
Auftretens. Zum Schluss versucht Wesselski aus den Texten die Persönlichkeit
des Autors und des Kommentators vorsichtig zu umreissen. P. G.

M. Zender, Volksmärchen und Schwanke aus der Westeifel. (Deutsches
Volkstum am Rhein Bd. 2). Bonn, Röhrscheid, 1935. XXXIII, 171 S. 8°.
M. 5.80. — Ausser den Sagen (s. Archiv 35, 279) hat Zender eine ebenfalls
reiche Ernte an Märchen und Schwänken eingeheimst, von denen er hier einen
Teil veröffentlicht. In der Einleitung berichtet er ausführlich über die Erzähler,
die Gelegenheiten zum Erzählen, die Art des Erzählens und die Einstellung
der Zuhörer. In einer Gemeinschaft gibt es immer nur wenige gute Erzähler,
und die pflegen meist wieder ein Spezialgebiet. Meist sind es ältere Leute,
die Jüngern hören zu und werden vielleicht in ihren alten Tagen das Gut
weitergeben. Damit erklärt Zender auch die verbreitete Klage der Sammler,
man finde nur noch bei alten Leuten das Erzählgut, und man müsse es darum
vor dem Aussterben retten. Der gedruckten Literatur schreibt Z. weniger
Einfluss auf die Volkserzählung zu als der Schule. Die Texte sind in der
Mundart; Worterklärungen hätten vielleicht etwas häufiger sein dürfen. P. G.

H. Lösch, Die bäuerlichen Familiennamen des Habsburgischen Urbars.
(Giess. Btr. XLV). Giessen, 1936. 82 S. 8°. M. 3.20. — Die Ausschöpfung
dieser Quelle ist darum interessant, weil die Abfassung des Urbars gerade in
die Zeit fällt, wo in den oberrheinischen Gegenden die Doppelnamen fest
werden, und zwar auch bei der Bauernbevölkerung. Gerade solche schriftliche
Aufzeichnungen haben die Festlegung begünstigt. Die Verfasserin hat die
Namen gruppenweise behandelt. Die Deutungen sind gut, auch bei der letzten
Abteilung, den Übernamen, wo der Sprachschatz der einzelnen Landschaften
manche Unterschiede zeigt. P. G.

Ausgegeben Juni 1937

Buchdruckerei G. KREBS, Fischmarkt 1, Basel.


	Bücheranzeigen = Comptes-rendus

