Zeitschrift: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz
Band: 35 (1936)

Artikel: Probleme der Sagenbildung

Autor: Wesselski, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-113315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-113315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

131

Probleme der Sagenbildung.
Von Albert Wesselski, Prag.

L

,Hin weisses Kaninchen wurde wihrend drei bis vier Jahren auf dem
Marktplatz zu Remich gesehen. Oft bildeten Ménner, Frauen und Knaben
einen grossen Kreis, damit das Kaninchen ihnen nicht entgehen konne. Sobald
aber jemand nach ihm griff, hielt er einen weissen Stein in Hinden. Einer
liess sich, als das Tier eben wieder sichtbar war, auf dasselbe fallen, um einen
gichern Fang zu thun. Da lag er auf einem dicken Stein.“

So erzdhlt das 1100. Stick in dem von N. Gredt ge-
sammelten Sagenschatz des Luxemburger Landes?), und diese
Erzahlung bringt Friedrich Ranke in der Einleitung zu
seinen Deutschen Volkssagen?®) als Beispiel fiir die Richtigkeit
seiner Behauptung: ,Die Volkssagen gehoren mit den Volks-
Legenden, Schwénken und Méarchen zu den der dichtenden
Phantasie entstammenden Geschichten, mit denen sich unser
Volk Feierabends in der Bauern- und Gesindestube, am Bier-
tisch oder am Spinnrocken die Zeit kiirzt. Sie sind die ein-
fachsten und urspriinglichsten unter ihnen, und stehen dem
Anfang aller Erzidhlkunst, der schlichten Erlebniserzihlung
am nichsten. Und nach der Wiedergabe von Gredts Er-
zdhlung, die er nur stilistisch geéndert hat, fahrt Ranke fort:
,Hier haben wir eine Sage einfachster Gestalt. In dem Tone
schlichter Erzihlung teilt sie eine phantastische Geschichte
mit. Dabei sehen wir das urspriingliche Erlebnis noch deutlich
durchschimmern: auf dem Remicher Marktplatz liegt ein
weisser Stein; die Bauern kommen nachts aus der Schenke
und sind alle schwer betrunken, sie sehen den weissen
Schimmer und es scheint ihnen, als bewege er sich hin und
her, bald ist er mehr rechts, bald mehr links, je nachdem
sie in ihrem Rausch nach links und rechts hintaumeln; da
fassen sie sich bei den Hinden und wollen das Kaninchen

1) Publications de la Section historique de IInstitut R.-G.-D. de Louxem-
bourg (1885), 243—903 (die Paginierung springt von S, 652 zuriick auf 553,
so dass ab der Nr, 583 der Seitenzahl immer hundert zuzuschlagen wiire); die

Nr. 1100 steht S, 834 (anstatt 934). — 2?) Deutsches Sagenbuch, hgg. v. Friedrich
~ von der Leyen, 4. Teil (1910); die Sage kehrt auf S. 54 wieder.

9*



132 Albert Wesselski

fangen, und jedesmal wenn einer nach ihm greift, hat er den
dicken weissen Stein in der Hand.®

Wir glauben nun Grund zu haben, an der Berechtigung
von Rankes Deutung der Erzidhlung zu zweifeln, und so wird
ein Teil unserer Darlegung der Beweisfiihrung in dieser Hinsicht
gewidmet sein. Vor allem wichtig erscheint uns da eine andere
Erzdéhlung Gredts, die in wesentlichen Punkten zu der von
Ranke gedeuteten stimmt; das ist die in Nr. 532, deren Schau-
platz bei Mertert ist, und sie geht so:

An einem nicht ganz geheuern Orte, wo einmal ein Galgen gestanden
hat und nun ein Gespenst unter allerlei Tiergestalten umgeht, sieht ein Mann,
der spit in der Nacht von einer Kirmess heimgeht, zwei Hasen spielen; er
wirft einen Stein nach ihnen, aber sie lassen sich in ihrem Treiben nicht
storen, Um sie zu fangen, erklimmt er die Boschung; sie jedoch scheren sich
auch jetzt nicht um ihn. Endlich greift er nach ihnen, und da sind aus den
zwei Hasen zwei Steine geworden; kaum ist er wieder unten auf der Strasse,
gieht er sie wieder miteinander spielen. Wir erfahren noch, dass der Mann
sodann bis zu seinem Dorfe von zwei ungemein grossen Katzen verfolgt worden
ist; dass er hingegen betrunken gewesen wire, wird uns, obwohl er von einer
Kirchweih kommt, nicht gesagt., wie denn auch die Remicher Erzéhlung von
ihren Handlungstrigern nichts dergleichen behauptet.

Es sei uns gestattet, als an eine Art Schulbeispiel an
eine in diesem Belange nicht so vorsichtige Darstellung zu
erinnern, néamlich an die 11. jener von T. Crofton Croker 1825
herausgegebene Fairy Legends and Traditions of the South
of Ireland, die nach Walter Scott, "though, in most cases,
told with the wit of the editor and the humour of the country,
contain points of curious antiquarian informations”?); ihr

Inhalt ist in Kiirze:

Ein liebenswiirdiger, dem Punsch durchaus ergebener alter Landmann
findet mit seinem festen Glauben an die Existenz von Feen oder EKlfen bei
niemand Widerspruch als bei zwei Studenten, die die Sommermonate in der
Nihe verbringen, und besonders hart trifft ihn ihr Einwand, dass er nicht
behaupten konne, Elfen selber gesehen zu haben. Als er nun eines Abends
nach einem tiichtigen Trunke aus ihrer Gesellschaft bei hellem Mondschein
heimreitet, sieht er in einem schiittern Geholz eine ganze Elfengesellschaft
unter einer alten Eiche bei anmutigem Tanze. Sofort kehrt er um und be-
richtet, was er gesehen hat. Die zwei jungen Leute begleiten ihn zuriick, und
da sehen sie tatsichlich zahlreiche kleine weisse Gestalten; als sie aber hin-
laufen, finden sie nichts sonst vor als eine Menge grosser Schwimme. Von
nun an heisst der brave Greis bis zu seinem Tode nur noch Musharoon Jack
oder Schwimmehans.

Wie man sieht, berichten die drei FErzihlungen, die

irische und die zwei luxemburgischen, von ziemlich #hnlichen

) Letters on Demonology and Witcheraft (1830), 129.



Probleme der Sagenbildung 133

Tatbestdnden: die Elfen sind ebenso verschwunden wie das
Kaninchen und die Hasen, und an ihrer Statt finden sich
ganz andere Dinge, die aus sich keiner Bewegung fihig sind;
der wesentliche Unterschied ist nur, dass der irische Erzidhler
in seiner Uberzeugung, eine Verwandlung sei ausgeschlossen,
seine GGeschichte scherzhaft, schwankmissig aufzieht, wihrend
sich die luxemburgischen jeder Ausserung enthalten, aus der
abgeleitet werden konnte, sie stiinden auf der Seite derer,
die einen sich etwa an das Kaninchen oder den Hasen
kniipfenden Volksglauben oder, wenn man will, Volksaber-
glauben verwerfen. Mit dieser Zuritickhaltung aber haben sie
oder Gredt, tibrigens wohl unwissentlich, in dem Sinne der
Brider Grimm gehandelt, die bei ihrer Ubersetzung von
Crokers Buch — sie ist schon 1826 unter dem Titel Irische
Elfenmirchen erschienen, und die Vorrede ist vom 10. Juli
1825 datiert — den Titel der Erzdhlung von dem Schwimme-
hans Fairies or No Fairies in ,Die verwandelten Elfen“ ge-
andert und diese Anderung begriindet haben, wie folgt: ,Leute,
die an Elfen glauben, werden die Erscheinung so auslegen,
dass die Geister, welche sich den Augen der beiden jungen
Leute nicht zeigen wollten, sich in Pilze verwandelt hitten,
unter welchen sie ohnehin gerne hausen; und es ist nicht die
Absicht der Sage, den Glauben daran licherlich zu machen.“
Um also die Parallele zwischen der irischen Erzdhlung und
der zwei luxemburgischen auch innerlich nachzuweisen, bleibt
uns, da tiber den keltischen Volksglauben an die Fahigkeit
der Feen oder Elfen, ihre Gestalt zu wechseln, keine Unklar-
heit besteht, noch die Aufgabe, Klarheit iiber die Volksvor-
stellungen oder -auffassungen zu schaffen, die in Luxemburg
tiber das Kaninchen und den Hasen im Schwange gewesen
sind und vielleicht noch sind.

%k *
*

Von dem Kaninchen bringt Gredt noch eine Sage, die
548., aber die hat er aus den von Johann Wilhelm Wolf
gesammelten Niederlindischen Sagen, die 1843 erschienen
sind, abgedruckt, wo sie die Nr. 426 und den Vermerk
w»Miindlich von Adalse van Swygenhoven* trigt: dieses wieder
weisse Kaninchen ist allnidchtlich iiber die Wille der seiner-
zeitigen Festung Luxemburg gelaufen, aber erst nachdem dort
eine Nonne bei ihrer Flucht aus dem Kloster getotet worden



134 Albert Wesselski

war, Das, was uns diese luxemburgische Sage nur ahnen
ldsst, wird uns ausdriicklich gesagt in einer flimischen, die
derselbe Johann Wilhelm Wolf in den zwei Jahren spiter
herausgekommenen Deutschen Mérchen und Sagen als Nr. 53
nach miindlicher Mitteilung erzahlt:

Auf dem Willchen (Vestje) zu Dendermonde ist, solange diese Befestigung
noch bestand, der Geist einer ohne Beichte gestorbenen Milchpantscherin als
weisses Kaninchen umgegangen, und das hat gerufen:

Ich hab meine Seele dem Teufel verkauft;
darum hat meine siisse Milch nichts getaugt.

Erinnert man sich oder ldsst man sich sagen, dass das
Kaninchen in den flimischen Gebieten Belgiens seit langer Zeit
mit besonderm FEifer geziichtet wird, so begreift man, dass
sich dort an dieses Tier zum Unterschiede von Gegenden,
wo man es kaum kennt, eine betrichtliche Zahl von Uber-
lieferungen kniipft: In Windham ist es wieder ein weisses
Kaninchen, das einen Bauer mit menschlicher Stimme an-
gesprochen und ihm einen Schatz, den es in seiner mensch-
lichen Vorexistenz vergraben hatte, gewiesen hat (ebendort
Nr. 54), und in Kortrijk hat vor 1840 eine Frau erzahlt, vor
mehr als einem halben Jahrhundert sei ein weisses Kaninchen,
das man ,das erwiirgte Kaninchen“ genannt habe, des 6ftern
in der Stadt zu sehen gewesen; das habe einen Schneider,
der es habe fangen wollen, Hals tiber Kopf in die Leie ge-
worfen (Wolf, NI. S., Nr. 233). Wieder in Kortrijk, aber erst
vor 1842, ist wieder ein weisses Kaninchen spét am Abend
auf dem Friedhof umhergehiipft, und ein Mann hat, nach dem
Muster des alten Neidhart oder eines seiner Nachfolger?),
seinen Hut dartiber geworfen, um es zu fangen; als er aber
darunter griff, war nur ein Erdhéufchen wie ein Maulwurf-
hiigel dort, so dass er ,erkannte, dass das Kaninchen ein
Geist gewesen* (Wolf, D. M. u. S., Nr. 5b), wozu wir zu be-
merken haben, uns scheine nichts gegen die Annahme zu
sprechen, dass dieses Kortrijker Kaninchen eine Vorfahre des
um dreiundvierzig Jahre spiter bezeugten Remicher Kaninchens
gewesen sei. In KEtterbriigge war ja beim Angelus-Liuten
stets ein Hase zu sehen, wie er tber die grosse Briicke lief,
vor dem Kreuz jedoch ins Wasser sprang und erst hinter

1) Adriano Baxcmieri, Trastulli della villa, Venetia, 1627 (die erste
Ausgabe ist in demselben Jahre in Bologna erschienen), 18f.: Novella della
quaglia; der, der den Hut iber die Wachtel wirft, ist der bekannte Gonnella.



Probleme der Sagenbildung 135

ihm wieder herauskam (Wolf, Nl. S., Nr. 416); aber bei Meulen-
beeke war es wiederum ein weisses Kaninchen, das allnicht-
lich tiber die Strasse lief, und Wolf gibt an, #hnliche Sagen
habe er in einer ganzen Reihe von Orten gehort, von denen
er sechs namentlich anfiihrt (703 zu Nr. 415), nicht ohne
hinzuzufiigen: ,Nebst den Katzen gibt es kein vierfiissiges
Tier, welches hi#ufiger eine Rolle in den Sagen Flanderns
und Brabants spielt als das Kanin.* In Luxemburg ist das
anders: dass zwischen dem Hasen und seiner geziichteten
kleinern Abart in ihrer Eigenschaft als unheimliches Tier
kein wesentlicher Unterschied gemacht wird, zeigt deutlich
die zweite oder, wenn wir die schon von Wolf versffentlichte
Sage mitzdhlen, dritte und zugleich letzte Erwidhnung des
Kaninchens bei Gredt, die in Nr. 163, wo von dem Zauberer
in Brill erzdhlt wird, er habe sich des 6ftern in einen lahmen
Hasen oder ein lahmes Kaninchen verwandelt; aber angesichts
der tiberaus zahlreichen Geschichten oder Sagen von Hasen
schlechthin, die Gredt hat mitteilen kénnen, muss man zu
dem Schlusse kommen, dass der Hase als gespenstiges Tier
in Luxemburg bodenstindig, das Kaninchen hingegen erst
eingewandert ist, um gelegentlich den Hasen zu vertreten.
Die Hauptrolle spielt jedoch, wie Gredts Buch deutlich zeigt,
die Katze, von der uns immerhin die Sage aus der Gegend
von Mertert ein Beispiel gegeben hat, wie sie den Hasen
ablost. Weiter aber finden wir bei Gredt unter dem Titel
,Bine siebenjéihrige Katze ist eine Hexe“ (Nr. 595) die Fest-
stellung: ,Nach dem Volksglauben werden die Katzen Hexen,
wenn sie sieben Jahre alt geworden sind“, ohne dass eine
irgendwie #hnliche Meinung tiber den Hasen, der freilich
keinen menschlichen Verkehr hat, verzeichnet wiirde.

Nun kann natiirlich kaum angenommen werden, irgendwo
sei das Volk der Ansicht, dass sich siebenjihrige Katzen in
ausgewachsene Hexen verwandelten, sondern es wird wohl so
sein, dass man denkt, in diesem Alter hitten die Katzen die
Fédhigkeiten oder Kriifte erlangt, die sonst den Hexen zuge-
schrieben werden; so diirften denn auch die Zitate in dem
Artikel ,Hexe“ in dem Handworterbuch des deutschen Aber-
glaubens, III (1893) zu verstehen sein, wonach alte Katzen,
neunjihrige Katzen, siebenjihrige Katzen zu Hexen werden,
weiter die Ausfiihrungen in Gustav Jungbauers Béhmerwald-
Sagen (1924), 196: ,Diese“ (die Katzen) ,sollen iiberhaupt



136 Albert Wesselski

im neunten Jahre zu Hexen werden, weshalb man sich auch
scheut, alte Katzen im Hause zu halten“, und ein Missver-
standnis ist fast ausgeschlossen bei der von Anton Peter,
Volksthtimliches aus Osterreichisch - Schlesien, II (1867), 68
mitgeteilten Auffassung: ,Fine Katze, die sieben Jahre alt
ist, wird eine Hexe. Als solche versteht sie, was man spricht,
besonders das, was sich auf sie bezieht“'). Schnurstracks aber
widerspricht solchen Deutungen die von Jacob Grimm in den
Friedensblittern (1815), 98 ohne Quellenangabe aufgestellte
Behauptung: ,Nach dem Aberglauben verwandelt sich eine
Katze, die zwanzig Jahre erreicht, in eine Hexe, und eine
Hexe, die hundert Jahre alt wird, in eine Katze“?), und das-
selbe gilt von der Form, die der Satz in der Deutschen
Mythologie* (918) erhalten hat: ,1Das Volk sagt, eine zwanzig-
jéhrige Katze werde zur Hexe, eine hundertjihrige Hexe wieder
zur Katze“?). Tine solche Volksmeinung jedoch wird durch
keine Sage gestiitzt, in der das, was gesagt wird, eine Er-
zdhlung ist; hingegen haben wir einen nicht uninteressanten
gegenteiligen Beleg: Franz Xaver Bronner, der Verfasser der
einst vielgerithmten Fischer-Idyllen, der 1850 im zweiund-
neunzigsten Jahre gestorben ist, berichtet in seinem zuerst
von 1795 an erschienenen Leben, von ihm selbst beschrieben
(1810, I, 180), wie er bei einem Vakanzaufenthalte in Hoch-
stidt im Herbste 1772, als er noch nicht vierzehn Jahre alt
war, von seinem damals siebenjihrigen Bruder Hans Michel
gewarnt worden sei, auf eine Katze zu schiessen, weil ihm,
wenn sie eine Hexe sei, die Flinte zerspringen koénne — tat-
sichlich hat auch das Zindkraut zweimal kein Feuer ge-
fangen —, und von dieser Katze sagt er ausdriicklich, sie sei
eine junge gewesen. Die zwei Knaben haben natiirlich nur
gemeint, bei der Katze konne es sich um eine Hexe handeln,
die in dieser (Gestalt auftrete; aber auch diese Auffassung
zwingt uns, eine gewisse Klarheit tiber den ihr zugrunde
liegenden Wahn zu schaffen, und wir hoffen, dass wir so auch
einiges tiber Art und Ursprung der Vorstellungen, die sich an
den Hasen kniipfen, werden erheben konnen.

") R. Kouxau, Schlesische Sagen (1910f), 11T, 66, Nr. 1425; s. auch II,
577, Nr. 1226 und W.-E. Pruckerr, Schlesische Sagen (1924) 99 und 302. —
%) Kl. Schriften, VI, 194f — 3) Einen merkwiirdigen Kompromiss vertritt
Fr. ScuoswerTH, Aus der Oberpfalz (1857 f), I, 186: Die Hexen, die aus

(neunjihrigen) Katzen hervorgehen, bilden ein eigenes Geschlecht, verschieden
von dem menschlichen; s. auch I, 188, III, 357,



Probleme der Sagenbildung 137

Schon etwa 1211 hat Gervasius von Tilbury nach der
Erwihnung des coetus lamiarum, der vielleicht schon den
Hexensabbat bedeuten soll, geschrieben, er wisse von einigen
Frauen, augenscheinlich in dem niederburgundischen Konig-
reiche Arelat, dessen Marschall er damals war, dass sie nicht-
licherweile in Katzengestalt verwundet worden seien und am
Morgen Wunden und Gliederverstimmelungen aufgewiesen
hitten'); diese Bemerkung scheint aber ganz vereinzelt dazu-
stehen: erst zwei Jahrhunderte spéter berichtet der Stidtiroler
Hans Vintler von Leuten, die so gelehrt seien, dass sie Katzen-
gestalt annehmen konnten?). Dann allerdings, also mit der
Zeit der anhebenden Renaissance, beginnen sich die Zeugnisse
zu hiufen.

Im Jahre 1420 ist, nach dem Dialogus de nobilitate et
rusticitate von Felix Hemmerlin?®), in Rom eine Hexe aus
Trastevere hingerichtet worden, die, in eine Katze verwandelt,
arges Malefiz getibt hétte, in dem sechsten Jahre der Regie-
rung Papst Martins V. will Dr. Joh. Hartlieb, der Leibarzt des
Herzogs Albrecht III. von Bayern, in Rom der Verbrennung
einer der gleichen Verbrechen Beschuldigten angewohnt haben?),
und auf den 8. Juli 1424 {fillt nach dem Berichte Stef. In-
fessuras®) die einer gewissen Finicella als schuldig der T'6tung
vieler Kinder (criature) und der Behexung vieler Erwachsener.
Diese Finicella ist nun sicherlich eine jener Ungliicklichen,
die nach einer der rémischen Kanzelreden Bernardinos von
Siena, des spéitern Heiligen, angeklagt, und eine der wenigen,
die schliesslich vor Gericht gestellt worden sind. Bernardino
hat in einer der von ihm drei Jahre darauf auf der Piazza
del Campo in seiner Vaterstadt gehaltenen Predigt von seiner
Tétigkeit in Rom und von dem dortigen Hexenwesen erzihlt

) Otia imperialia, hgg. v. Felix Liesrecar (1856), 45 (d. IIL, c. 93);
8. D.M.% 886. George Lyman Kittredge hat sich (Witchcraft in Old and New
Eagland [1929], 175 und 177), wohl durch die Tatsache, dass Gervasius in
England geboren ist und einige Jugendjahre am englischen Hofe verbracht
hat, verleiten lassen, die Bemerkung des Marschalls auf England zu beziehen.
— ) Die Pluemen der Tugent, hgg. v. Ign. V. ZineerLe (1874), 267 und 370,
v. 7949 f. Ahnlich nach 1526 Asmus Mayer in dem Versbiichlein Ein newer
Spruch von der Zauberey, v. 170f.; s. Zeitschr. d. Ver. f. Volksk., XXIII,
10 und 130. Gegen diese Auffassung wendet sich Hans Sachs in dem Spruch-
gedicht vom 9. April 1531, Wunderlich Gesprech von fiinff Unhulden (Séamtl.
Fabeln und Schwiinke, hgg. v. E. Gorze, I [1893], 119). — 2) J. HaNsEN,
Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwesens (1901), 110. —
%) Ebendort, 131. — ®) Diario della cittd di Roma, ed. Or. Tommassint (1890), 25.



138 Albert Wesselski

und ist dabei auch auf die Behauptungen zu sprechen ge-
kommen, die Hexen pflegten in Katzengestalt Kindern das
Blut auszusaugen. Dabei hat er, ohne dass ihn dies aller-
dings zu dem Bekenntnis, die Hexenverfolgungen seien ein
Unsinn, bewogen hétte, eine ganz merkwiirdige Stellung be-
zogen: Die Hexen verwandeln sich keineswegs in Katzen, sie
salben sich nur, und dann glauben sie, sie seien Katzen ge-
worden; in die Hauser, um den Kindern nachzustellen, gehen
sie erst recht nicht, sondern das tut der Teufel selber. Oft
ist dabei die Katze geschlagen und ihr ein Bein gebrochen
worden; aber wer hat schliesslich den Leibschaden aufge-
wiesen? Das von dem Teufel heimgesuchte Weib; nie der
Teufel selber. E in questo modo 'uno inganna [l'altro?).

Wer nun glauben wollte, Bernardino habe mit dieser
seiner Ausserung etwas bis dahin Unerhortes gesagt, wiirde
sich tduschen; dieselben Gedanken finden sich schon um mehr
als anderthalb Jahrhunderte friher in dem unvollendet ge-
bliebenen Tractatus de diversis materiis praedicabilibus von
Etienne de Bourbon, und ihre Richtigkeit wird durch eine
Geschichte bestiitigt, die dieser Dominikaner, der seinerzeit
Inquisitor der Waldenser gewesen ist, als von ihm gehort
erzihlt?).

Ihr Inhalt ist so: In der Bretagne hat eine Mutter hintereinander zwei
Knaben verloren, als sie ihr erstes Jahr vollendet hatten, und die Frauen
sagten ihr, das titen die Hexen, die das Blut der Kinder trinken, Als nun
der dritte Knabe ein Jahr alt wurde, durchwachte sie die Nacht bei ihm, nicht
ohne ein Eisen ins Feuer gelegt zu haben, um die Hexe zu brandmarken.
Um Mitternacht sah sie tatsichlich eine Nachbarin auf einem Wolfe reitend
durch die geschlossene Tiir in die Kammer kommen, und der driickte sie das
Eisen ins Gesicht. Am nidchsten Tage wurde befunden, dass jenes Weib tat-
sédchlich eine Wange verbrannt hatte und dass die Brandwunde genau zu dem

1) 8. B. d. S., Le prediche volgari, ed. Luc. Banchi (1880 f.), III, 121 ff.
— Es ist des oftern versucht worden, die Hexenhinrichtungen, von denen
Hemmerlin, Hartlieb und Infessurf erzéihlen, auf eine einzige Verbrennung
zuriickzufithren, die in die Zeit von Bernardinos Aufenthalt in Rom gefallen
wire. Das geht schon deswegen nicht an, weil Bernardino, dessen Predigten
bisher noch nicht als Quelle herangezogen worden sind, zwei Hinrichtungen
erwihnt, ohne dass er Ubrigens sagen wiirde, es hitte damit sein Bewenden
gehabt. Moglich ist es ja, dass sich Hartlieb um ein Jahr geirrt hat; Hemmer-
lins Angabe aber in Zweifel zu zichen, besteht kein Anlass. S. zu dem Gegen-
stande L. Pastor, Geschichte der Pépste, 1%, 245f und J. HansEx, Zauber-
wahn, Inquisition und Hexenprozess im Mittelalter (1900), 349 f. — 2) Anec-
dotes historiques, légendes et apologues, tirés du recueil inédit d’E. d. B.,
publ. par A. Lecoy de la Marche (1877), 319 f., no 364.



Probleme der Sagenbildung® 139

Eisen stimmte. Die Nachbarin aber leugnete, und weil sie der Bischof als
rechtliche Frau kannte, so zwang er den Ddmon, der hinter der Sache steckte,
durch eine Beschworung, sich und die Tat zu offenbaren. Da zeigte sich der
Déamon in der Gestalt der alten Frau, loste die verbrannte Haut von ihrem
Gesichte ab, legte sie sich selber auf und offenbarte seine Triigerei und deren
Ursache vor allen Anwesenden durch Wort und Tat.

Dass Bernardino das Werk Etiennes, das damals schon
eine riesige Verbreitung gefunden hatte, nicht gekannt haben
sollte, erscheint als sehr unwahrscheinlich, und so darf wohl
angenommen werden, dass er auch von dieser Auffassung der
Hexenmale Kenntnis gehabt hat. Nun wird der erzéhlende
Inhalt des Exempels mit den Worten eingeleitet: ,Durch die
Hexen tduscht der Teufel auch auf die Weise, dass er die
Gestalt irgendeines auf einem Wolf reitenden Weibes annimmt
und kleine Kinder totet, vorausgesetzt, dass das Gott zuldsst
und es die Unglaubigkeit der Eltern erheischt“, und so hat
Etiennes Meinung von den Wolfreiterinnen erst verallgemeinert
oder zumindest auf die Katzenhexen tibertragen werden miissen,
und das konnte das Verdienst Bernardinos gewesen sein’).

Besonders gross aber war dieses auf keinen Fall; denn
bei Etienne ist die Angeklagte ein Opfer des Teufels, der
ihre Gestalt angenommen hat, nicht nur ohne dass sie davon
gewusst hitte, sondern auch ohne dass sie glauben wiirde,
sie wire es, die das Malefiz geiibt hat, wihrend sie Bernardino
eine Mitschuldige des Teufels sein lidsst, so dass er in dem
weitern Verlauf seiner Predigt seine Zuhorer in leidenschaft-
lichen Worten auffordern kann, jede Hexe beim Inquisitor
anzuklagen, weil der Sdumige die Unterlassung an dem Tage
des Gerichtes zu verantworten haben werde. Folgenlos sind
jedoch die Ausfiihrungen Bernardinos nicht geblieben. Zum
Teile hat sie sich um 1460 der Dominikaner Jordanes von Ber-
gamo zueigen gemacht, dessen Quaestio de strigis nur hand-
schriftlich erhalten ist: Der Teufel selber schleicht nédchtens iiber
die Dicher und in die Kammern und totet die Kinder; die Hexen
aber macht er glauben, sie hétten sich in Katzen verwandelt,
um diese Dinge zu tun, und diese Einbildungen haften ihnen
durch seine Kraft so fest im Hirn, dass sie im wachen Zu-
stande bis in den Tod bekennen, es sei so?). Vollstindig aber
hat Bernardinos Gedankenginge um dieselbe Zeit ein anderer

1) Leider hat Lecoy de la Marche, der ja nicht einmal ein Finftel der

Exempel in Etiennes Traktat versffentlicht hat, auch den sie verbindenden
Text sehr schlecht behandelt. — 2) Hansen, Quellen, 197, 198 f.



140 Albert Wesselski

Dominikaner, Hieronymus Vicecomes oder Girolamo Visconti
angenommen, dessen Buch Lamiarum sive striarum opusculum
auch gedruckt worden ist; dieser folgt Bernardino auch in
dem restlichen Punkte, dass nidmlich der Teufel die Wunden,
die er als Katze erhalten hat, den Hexen beibringt: ,Wenn
gesagt wird, dann und wann wiirden die Frauen, die in Katzen-
gestalt in fremde Héuser gehen, verletzt, so sage ich: In dieser
Gestalt geht ein Didmon ins Haus, und was er (dort) tut, er-
scheint aus teuflischer Verblendung der, die sich fest in eine
Katze verwandelt glaubt, dass sie es tue, und sie glaubt, dass
sie von dem Vater des Kindes verletzt werde, wo sie doch der
Démon verletzt, wihrend sie im Bette liegt!)«.

Zu derselben Auffassung aber bekennen sich im Prinzip
auch die Verfasser des zuerst 1487 erschienenen Malleus male-
ficarum. Nach gelehrten scholastischen Erorterungen geben
sie, um recht deutlich zu werden, als Beispiel eine Geschichte
folgenden Inhalts:

In einer Stadt der Strassburger Ditzese wurde ein Arbeiter, als er
Brennholz zerkleinerte, hintereinander und dann zugleich von drei keineswegs
kleinen Katzen iiberfallen; nachdem er sich bekreuzigt hatte, gelang es ihm,
sich ihrer durch Schlige mit Holzscheitern zu erwehren. Nach einer Stunde
aber wurde er von Stadtschergen gegriffen, und von dem Richter erfuhr er,
er werde bezichtigt, drei vornehme Frauen so verletzt zu haben, dass sie das
Bett hiiten miissten. Nun erzédhlte er den Hergang; da wurde er freigelassen,
ihm jedoch eingeschérft, von dem Geschehenen reinen Mund zu halten.

Im Anschlusse an diese Geschichte wird dann die Frage
aufgeworfen, ob in der Gestalt der drei Katzen D#&monen
aufgetreten seien, ohne dass die drei Frauen an Ort und Stelle
gewesen wiren, oder ob sich die drei Frauen in Katzen ver-
wandelt gehabt hitten. Diese zweite Moglichkeit erscheint
den Verfassern als die weiter gehende und daher als unwahr-
scheinlich, zumal da niemand zweifle, dass es den Dimonen
ein leichtes gewesen sei, die ihnen als Katzen zugefiigten Ver-
letzungen an die zuhause weilenden Frauen weiterzugeben.
Bis hieher also deckt sich die Meinung der Inquisitoren mit
der des lingst heilig gesprochenen Franziskaners; sie gehen
aber weiter, indem sie, um zu begriinden, dass die Ddmonen
ihre Wunden auf die Frauen hitten tibertragen koénnen, fort-
fahren: ,und das wegen des seinerzeit zwischen ihnen ge-
schlossenen Paktes“ (et hoe propter pactum mutuum dudum
initum). Wer also in solchen Fillen in der Katze gesteckt

") Ebendort, 204.



Probleme der Sagenbildung 141

hat, ist durchaus gleichgiiltig; schuldig sind jedenfalls die
sogenannten Hexen, denen tiiberdies von den Verfassern des
Malleus, so, wie sich die Predigerménche, die sich ja Domini
canes nennen, gern dem Hunde vergleichen, als passendes
Symbol das animal perfidorum, die Katze zugewiesen wird?).

Wir haben keinen Anlass, des langen und breiten aus-
zufithren, welch grossen Anklang diese Konstruktion samt der
Anerkennung der Katze als des regelmissigen Hexentiers bei
den Gelehrten der verschiedenen Wissenszweige gefunden hat?);
von den Verfechtern der alten, der historischen Form des
Wahns haben wohl die meisten das kiinstliche Gespinst des
Malleus, das die ganze Frage als rein akademisch, also als
bedeutungslos einfiirallemal abtun sollte, mit einem ein stilles
Einverstandnis heischenden Augenzwinkern hingenommen, als
hitte es sich um eine chose convenue gehandelt; manche
aber waren nicht einmal zu dieser Duldung zu bewegen, die
nicht eine einzige Hexe von der Verfolgung hitte schiitzen
konnen. Ihr erster Wortfithrer war der Dominikaner Bartolom-
meo Spina, der etwa 1523 in seiner Questio de strigibus et
lamiis dem Satze seiner Ordensbriider, ohne ihn iibrigens an-
zufithren, widersprach: mit einer Fille von Belegen, darunter
(Grestindnissen der Beschuldigten selber, trat er den Beweis
an, dass nicht nur die Moglichkeit, sondern auch die Tat-
sichlichkeit einer Verwandlung der Hexen in Katzen keinem
Zweifel unterliegen konne?), und denselben Standpunkt ver-
trat 1576, allerdings nur beildufig, der einstige Lieblingsschiiler

) Malleus maleficarum, p. II, qu. 1, ¢ 9, in der Ausgabe Lugduni (1669),
I, 134—138. — ?) Beispielweise entwickelt Luther 1518 dieselbe Anschauung
in den Decem praecepta zum Ersten Gebote (Weimarer Ausgabe, I, 409 f.)
und 1540 in einer seiner Tischreden (Weim. Ausg., IV, 621). Der Mathema-
tiker Aug, Lercheimer hélt Luthers Meinung fiir nicht ungereimt und nicht
unglaublich und gibt dazu als Beleg die Geschichte des Hexenhammers wieder
(Christlich Bedencken und Erinnerung von Zauberey, hgg. v. C. Binz (1884),
64; noch ohne die Beziehung auf den Hexenhammer in dem Abdruck des
Theatrum de veneficis, Franckfurt a. M. 1686, 280), nach dem Malleus erzihlt
1584 mit voller Zustimmung der Jurist Joh. Georg Godelmann (Tractatus de
magis, veneficis et lamiis, Noribergae [1676], 1I, 33), ja er unterstiitzt ihre
Tendenz mit einer ahnlichen Geschichte, die sich in Rostock zugetragen haben
soll. Eine Ausnahme macht im sechzehnten Jahrhundert unter den Deutschen
einzig und allein Dr. Johann Weyer, der die Unschuld der Frauen betont,
denen der Teufel jene Wundmale beibringen wiirde (De praestigiis daemonum,
Basileae [1563], 257 und Von Teuffelsgespenst, Zauberern und Gifftbereytern,
Franckfurt a, M. 1586, 225). — %) Die Hauptstelle ist das 19. Kapitel, betitelt
Experientiae apparentis conversionis strigum in catos, in dem Abdrucke der
Questio in der zitierten Ausgabe des Malleus, t. II, p. I, 110f.; s. weiter 70,
87, 88 und 140f,, ferner Hawnsen, Zauberwahn, 552.



142 Albert Wesselski

Melanthons und nun schon berithmte Polyhistor Joachim
Camerarius, indem er in dem Prooemium zu zwei von ihm
in lateinischer Ubersetzung herausgegebenen Schriften Plutarchs
die Richtigkeit mancher Geschichten zugab, wonach Hexen
ihre Gestalt in die eines Tiers, beispielsweise einer Katze ver-
wandelt hitten und man die Hexe, wenn der Katze ein Glied
abgeschlagen worden sei, verstimmelt gefunden habe!). Der
zweite und Spina an Bedeutung weit iiberragende Vertreter
der #ltern Theorie war der auch als Staatsrechtler hochan-
gesehene Jean Bodin, der in seinem Buche De la démano-
manie des sorciers (1580) die Sitze hinschrieb, die in Johann
Fischarts Ubersetzung, Strassburg (1581), 339 so lauten:

sAber das aller schwergldublichst und wunderlichst ist die Verwand-
lung der menschlichen Gestalt in eyn Thier oder Viech und noch vil wunder-
licher auss eynem Leib inn andern. Und nicht dest weniger erweisen diss
gantz eygentlich die Verurtheylung viler Zauberer, auch die gottliche und
menschliche Historien.“

Bodin bezieht sich dann, nach der alten Methode, zu-
nichst auf andere Geschichten, vor allem auf solche von Wer-
wolfen, aber damit wird nur der Hinweis auf die Katzenver-
wandlung vermittelt, und als Beleg fiir diese fiihrt er (343)
die Erzihlung der ,Finff Ketzermeyster von dem von den
drei Katzen bedriangten Holzhacker an, nicht ohne dabei die
ganze Konstruktion, dass die Katzen Dédmonen gewesen seien,
iiber den Haufen zu werfen: ,das bei Strassburg herumb drei
Ziuberin gewesen, welche eynen Baursman in gestalt dreier
Katzen haben angefallen . . .%)%.

Bodin bekam ja schon bald die entsprechende Antwort,
die sich um das ganze scholastische Gezink nicht scherte,
sondern dem Hexenwahn tiberhaupt an den Leib riickte; aber
von dem sie erteilenden Buche, der 1584 erschienenen Disco-
verie of Witcheraft von Reginald Scot liess Konig Jacob 1.,
,an author on the other side of the question“?), alle auffind-
baren Exemplare verbrennen, und so hat der Kontinent erst

') De natura et affectionibus daemonum libri duo Plutarchi Chaero-
nensis, Lipsiae (15676), C4%). — 2) Ahnlich, also auch schon unter dem Ein-
fluss von Spinas Beweisfiihrung, erzédhlt die Geschichte des Malleus, den er
gleichwohl _zitiert, Lorenzo Serva, Della metamorfosi cioé trasformazione del
Virtuoso (1. Ausg. 1582), Firenze (1583), 145f.; Bodins Umformung ist die
Quelle fiar Tomaso Garzox: (+ 1589), Il serraglio de gli stupori del mondo,
Venetia (1613), 762. — 3) Auf die Katzenverwandlung ist @ibrigens King James
in seiner erst 1597 gedruckten Daemonologie — eine Neuausgabe ist 1924 er-
schienen — nicht eingegangen.



Probleme der Sagenbildung 143

durch die niederlindische Ubertragung von 1609 von der Frage
erfabhren, mit der Scot nach seiner Angabe zwanzig “witch-
mongers”’ von Bodins Schlag zum Schweigen gebracht hat:
Whether a witch that can turne a woman into a cat, etc., etc.,
can also turn a cat into a woman?'). Ware aber auch diese
Abfertigung frither bekannt geworden, so hitte sie doch wenig
bedeutet gegeniiber der Unterstiitzung, die den Theorien Bodins
und Spinas Nicolas Remy oder Remigius lieh: dieser Mann,
von dem als Richter in Naney von 1576 bis 15691 rund neun-
hundert Todesurteile wegen Hexerei gefillt oder bestétigt
worden sind, hat in seinen Daemonolatriae libri tres, 1. 11, ¢. 6
(Coloniae Agrippinae, 1596, 226) behauptet, nicht nur die An-
geklagten aus Dieuze, aus Vergaville, aus Forbach — in For-
bach ist damals, von 1583 an und wohl bis zu seinem 1590
erfolgten Tode Johann Fischart, der Ubersetzer von Bodins
Démonomanie, Amtmann und Richter gewesen?) —, sondern
alle andern, deren Aussagen in seine Hinde gelangt seien,
hitten erzihlt, sie hiitten sich, so oft sie sich in fremde H#user
einschleichen wollten, in Katzen verwandelt.

Das Volk natiirlich ktimmerte sich um das Gezénk der
Gelehrten — diesen muss auch Remy zugezihlt werden, der
sich als Historiker einen bessern Namen gemacht als in seiner
amtlichen Eigenschaft als Richter — keinen Deut, zumal da
die Hexen von Richtern, die glaubten, bei den Verwandlungen
handle es sich um teuflisches Blendwerk, geradeso auf die
Scheiterhaufen geschickt wurden?®), wie von Richtern, die tiber-
zeugt waren, sie hitten sich wirklich in Hexen verwandelt.
Genannt wurden ja gelegentlich, abgesehen von dem seit dem
Altertum als Werwolf den minnlichen Hexen zugewiesenen
Wolfe, auch andere Tiere, aber das eigentliche, das richtige

1) B. V. ch. 1, Neudruck (1930), 53. — %) Ad. Havrrex, Johann Fischart
(1921 1), I, 82—90; Hauffen stellt auch (84 f) fest, dass die in Remys Buch
verdffentlichten Berichte iiber die Forbacher Hexenprozesse von 1587 nur von
Fischart stammen konnen. — %) Hier darf an den Trierer Weihbischof Peter
Binsfeld erinnert werden, der 1589 in seinem Tractatus de confessionibus male-
ficorum et sagarum, in der 3. Conclusio (Augustae Trevirorum [1591], 179 1)
neuerdings zu beweisen versuchte, dass eine richtige Verwandlung in Wolfe,
Katzen und andere Tiere unmoglich sei, was ihn aber nicht hinderte, nach
dem Beispiel der Verfasser des Hexenhammers einen solchen Eifer zu ent-
falten, ,dass dem Trierischen Lande neben Wiirzburg, Bamberg und wenigen
andern in Vollendung und Ausdehnung der Malefizprozesse die Palme gebiihrt®
(C. Binz, Doktor Weyer [188b], 74 ; s. auch 104, n. 2).



144 Albert Wesselski

Hexentier war und blieb die Katze, der man auch die Tétung
von Kindern, ja sogar Angriffe auf Erwachsene zutrauen
konnte, und von dem Hasen sang in den deutschen und den
romanischen Landen im sechzehnten Jahrhundert kein Lied,
kein Hexenbuch; seine mir bekannte einzige Erwidhnung findet
sich bei Bodin, und sie weiss nur zu melden, dass die Merke,
mit der die (Genossen des Zauberers Trois-Eschelles, seine
Zauberbursch, wie Fischart sagt, von dem Teufel gezeichnet
gewesen seien, wie ein Hasentéiplin ausgesehen habe '),
* *
ES

Dabei ist der Hase als Hexentier ebenso friih belegt wie
die Katze, allerdings mit durchaus deutlicher ortlicher Be-
schrinkung: etwa um dieselbe Zeit wie GGervasius von Tilbury
schreibt Giraldus Cambrensis in der Topographia hiberniea,
d. II, c. 19?), es sei eine alte und neuerdings wieder hiufige
Klage, dass sich so, wie in Wales, auch in Irland und Schott-
land alte Frauen in Hasen verwandelten, um in dieser an-
genommenen Gestalt an den Eutern (der Kiithe) zu saugen
und Mileh zu stehlen; das gilt also fiir die keltischen Teile
des Inselreichs zu Beginn des dreizehnten Jahrhunderts, und
wenn man W. K. Kelly glauben darf?®), so ist dieser Glaube
noch vor sieben Jahrzehnten in allen drei Léandern im Schwange
gewesen. In England freilich hat sich wohl der Hase erst
sehr spiit durchgesetzt: neben den auf die Katze beziiglichen
Belegen in den neuen Ausgaben von John Brand’s Observations
of Popular Antiquities, z. B. in der von Henry Ellis (1877),
609 f. — besonders sei die Aufmerksamkeit auf die aus dem
Jahre 1584 stammende Auffassung gelenkt, dass sich Hexen
neunmal in Katzen verwandeln diirfen — findet sich kein
einziger, der den Hasen nennen wiirde, und G.J. Kittredge
kennt keinen frithern als den bei George Giffard, A Dialogue Con-
cerning Witches and Witcheraftes von 1593, der einen Pichter
aus Essex sagen ldsst: I am afraide, for T see nowe and then

) Bovin-FiscrArT, 292 und 626; die lateinische Ausgabe — das fran-
zosische Original ist mir derzeit nicht zugiinglich — hat vestigium leporis
(Francofurti [1590], 287 und 616). S. weiter Phil. Camerarivs, Horae sub-
cisivae, C. II, ¢. 99 (Francofurti [1620], 391) und E. L. Rocunonz, Schweizer-
sagen (1856 f), II, 61, n. — ?) The Works of G. C., ed. J. S. Beewer and J. F.
Dmvock (1861 f.), V, 106; s. LieBrecaT, Otia imperialia, 63 f., Ad. Kuny, Sagen,
Gebriuche und Méarchen aus Westfalen (1859), II, 31 f., E, L. RocaHoLz, Natur-
mythen (1862), 276. — 3) Curiosities of Indo-European Tradition and Folk-
Lore (1863), 233 f.



Probleme der Sagenbildung 145

a Hare; which my conscience giveth me is a witch, or some
witches spirite, shee stareth so uppon me“, wo tibrigens dann
ebenso auch das Wiesel und die Katze erwihnt werden');
in der gegenwartsnihern Zeit scheint der Hase jedoch bevor-
zugt zu werden®). Von Irland hat W. Cambden bezeugt, dass
dort zu Anfang des siebzehnten Jahrhunderts am ersten Mai-
tage alle Hasen, die man in der Ndhe des Viehs traf, getotet
wurden, weil man sie fir Hexen hielt, die es auf die Butter
abgesehen hiitten®); als melkendes Hexentier hat dort der
Hase auch noch vor einem halben Jahrhundert gegolten, aber
eine gewisse Rolle hat schon neben ihm die Katze gespielt?).
1823 wird auch im schottischen Volksmund ausser dem Hasen,
der noch immer den Vorrang hat, die Katze genannt®), und
dazu stimmt nicht nur die bekannte Geschichte von den
Katzenhexen von Thurso®), sondern auch, was Captain Ed. Burt
in den Letters from a Gentleman in the North of Scotland
(1754) I, 271 f. erzdhlt hat: Als es einem Geistlichen gelungen
sei, einer Katze, die ihn angefallen habe, ein Bein abzutrennen,
habe sich dieses sofort in das einer alten Frau verwandelt;
diesen Vorfall haben dann vier andere Geistliche durch ein
von ihnen unterfertigtes Protokoll bestitigt?). Ubrigens haben
sich die Hexen von Auldearne, denen 1662 der Prozess ge-
macht worden ist, sowohl in Katzen als auch in Hasen ver-
wandeln konnen ; aus ihren sonstigen Gestédndnissen ist besonders
das einer gewissen Isobel Gowdie wichtig, die gelegentlich dem
Konigspaar der Elfen Besuche abgestattet und, als sie sich in
Hasengestalt von den ihr nachsetzenden Hunden mit knapper
Not in ein Haus habe fliichten konnen, zu ihrer Riickverwand-
lung folgenden Spruch hergesagt haben wollte:

Hare, hare, God send thee care!

I am in hare’s likeness now;

but I shall be woman even now —
Hare, hare, God send thee care!®)

Diese Anrufung Gottes mitten im Hexenwerk gibt dem Ge-
stindnis eine ganz eigentiimliche Note.

) L. ¢. 174; s, auch 491 mit dem Zitat einer aberglaubenfeindlichen
Schrift aus dem Jahre 1603, die Katze, Maus und Hase als angebliche Hexen-
tiere nennt. — ?) G. L. Goume, Ethnology in Folklore (1892), 49 f., J. G. Frazsr,
The Golden Bough 3, X, 316 f., M. YEARBLEY, The Folklore of Fairy-Tales (1924),
61, L. Ch. WimBeRLY, Follklore in the English and Scottish Ballads (1928),
58 und 64, — %) BRAND, 590. — ) W. B. Yrars, Fairy and Folk Tales (1888),
146 und 148, — ®) W. Gr, Srewarr, The Popular Superstitions, 205.

% Braxp, 607, Edw. B. TyrLog, Primitive Culture (1871), I, 283, FrazEr, X,
317, — %) W. E. Hartpole Lmcky, Geschichte des Ursprungs und Einflusses
der Aufklirung in Europa (1868), I, 102, n. — 3 W. Scorr, 1. ¢, 161, 288.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXV (1936) 10



146 Albert Wesselski

In dem ganzen christlichen Europa hat ansonsten der
Hase seit, weiss (Gott, wie lange als ein unheimliches Tier
gegolten. Schier zahllos sind die Belege fiir den Wahn, dass
sein Angang ein Unglick bedeute, wobei ihm gemeiniglich
als ein glickverheissendes Angangstier der Wolf gegentiber-
gestellt wurde: so bei Johannes von Salisbury?'), bei dessen
Schiiler Petrus von Blois usw., bei fast allen Predigern, die
gegen den Aberglauben wetterten, ohne dass sie freilich viel
mehr ausgerichtet hitten, als der Spott von Minnern, wie
Heinrich Bebel und Johannes Pauli. Mit der Zeit haben sich
an den Hasen auch andere Vorstellungen geheftet, und ein
Widerspruch gegen diese, die nicht mehr so harmlose Dinge
betrafen, ist merkwiirdigerweise mnicht festzustellen. Martin
Luther z. B. hat 1546 von einer Jagd am Horselberge erz#hlt,
bei der acht Hasen gefangen worden sind: am Morgen seien
es ,eitel Pferdekopfe gewesen, so sonst auf den Schindleichen
liegen“?). Die Erkldrung, die hier fehlt, hatte Luther schon
am 7. Oktober 1538 gegeben, als er die Erzidhlung, wie bei
einer Jagd in seiner Anwesenheit dem Hofmarschall und
Hauptmann von Wittenberg Erasmus Spiegel das Pferd, auf dem
er einen Hasen verfolgt habe, zu Tode gestiirzt sei, mit den
Worten abschloss: ,Spectrum sathanicum fuit lepus iste®,
oder, wie Aurifaber sagt: ,denn es war ein teuflisch Gespenste“3).

") Porycraticus 1, I, c. 13 (Patrol. lat. ,CIC, 412); die Stelle sei als
Spezimen fiir alle andern wiedergegeben: A bestiis quoque viarum tuarum
eventus scrutaberis. Leporis timebis occursum si tamen evaserit: est enim
procul dubio longe commodior in mensa, quam in via. Lupo obvio congratu-
laberis: boni siquidem nuntius est... — %) Tischreden, nach Aurifaber’s erster
Ausgabe hgg. v. K. E. FForsremany (und H. E. Bivosein) [1844 f.], III, 27;
Weimarer Ausgabe, 1V, 96. — 3) ForsTeman~y-Bivpsemn, III, 27, Binpser,
D. Martini Lutheri Colloguia (1863 f), I, 204 f., M. Anton Lauterbach’s Tage-
buch, hgg. v. J. K. SepEmaN~ (1872), 242, Weimarer Ausg., IV, 95. Nach
den Tischreden erziihlen Andr. Hoxporrr, Promptuarium exemplorum (1568),
Franckfurt a. M. (1596), 66, Bernh, WarpscaMipT, Pythonissa Endorea, Franck-
furt a. M. (1660) = Joh. PrATor1us, Der Abentheuerliche Gliicks-Topf (1669), 454 =
K. o Wyr, Riibezahl-Forschungen (1909), 125 f, weiter die von. einem Un-
bekannten stammende erweiterte Bearbeitung in Nicolai Remigii Daemono-
latria, Hamburg (1693), II, 69, J. G. Th. Grisse, Sagenbuch des preussischen
Staats (1867 f.), I, 393, Nr. 458; ausgeschmiickt und zu einem gliicklichen Ende
gebracht hat die Geschichte Wolfg. HipeBraND, Goétia, Leipzig (1631), 71=
Heinr, PromrE, Deutsche Sagen (1879), 64, Nr. 32 und Grissg, I, 392,
Nr. 455 (in der den Grundstock von Hildebrands Buch bildenden Waren Ent-
deckung und Erklirung aller firnembster Artickel der Zauberey von Jac.
Frh. v. Liechtenberg und Jac, Wecker, wie sie im Theatrum de veneficis,



Probleme der Sagenbildung 147

Luthers Auffassung stimmt durchaus zu der 1560 von Cyriakus

von Spangenberg in seinem Jagteuffel kundgegebenen:

»Anno 1545 hat sich der Teuffel zu Rottweil im Elsass (soll wohl heissen :
in Schwaben) etlichmal sehen lassen in eines Hasen Gestalt. Ich hab es auch
offtmals gehoret von vielen Leuten, was inen wunders begegnet tber dem
Hasenlaussen, dass der Teuffel gemeiniglich viel Narrenspiel pflegt darbey zu
treiben. Were der halben (ich sage es schier tausentmal) wol not, dass man
etwas gottsfiirchtiger und christlicher sich in Jagden hielte® 1),

Auch Philipp Camerarius, der Sohn des vorhin bei den
Katzenhexen angezogenen Joachim Camerarius, weiss zu be-
richten (Horae subcisivae, II, 390 in c. 100), dass der Teufel
besonders auf der Hasenjagd des oftern sein Spiel treibe, und
uberdies erzéhlt er von dreibeinigen, hinkenden Hasen mit
feurigen Augen und ungewdhnlich lang herabhiingenden Zotten,
die die sie hetzenden oder laussenden Jiger an Abgriinde, in
Stimpfe oder an sonst gefahrliche Orter zu verfithren trachten.
Ganz merkwiirdig jedoch ist eine Geschichte, die die Zimmerische
Chronik zu dem Jahre 1463 erzahlt:

Zwei Jiger, ein junger Edelmann und ein Forstmeister, haben einen
Hagen gefangen, und den hat der Forstmeister in einen Sack gesteckt und auf
den Riicken genommen. Als sie sich auf den Heimweg machen, horen sie eine -
Stimme aus dem Walde:  Baita, Baita, lass mich mit dir! wa bistu hinkommen ?%,
und schon auch die Antwort des Hasen im Sack: ,Hie bin ich, in Ulrichs
Sack.“* Der Forstmeister wirft den Sack hin, der aber ist leer., Zuhause
miissen sich dann beide zu Bett legen; der Forstmeister ist am dritten Tage
gestorben, der Edelmann erst nach langem Siechtum genesen?).

Es sind aber nicht nur ihre Erbfeinde, die Jager, auf
die sie es abgesehen haben, sondern sie tiben ihre Bos-
heit auch an andern Menschen, ja sogar an Kindern. So
erzihlt Abraham Miislin in seiner Fortsetzung von Johannes
Hallers Chronik zu dem Jahre 1579, bei Miilen, d. i. Mithlheim
in Breisgau, habe sich damals im September folgender Vor-
fall zugetragen:

Etliche Rossbuben haben einen von ihnen, der iibel geschworen und
etwas gestohlen hatte, zum Tode verurteilt; als sie ihn dann mit einem Seil
unter den Armen an einem Baum aufgehiingt halten, gibt er ihnen auf ihre
Frage, wie es ihm tue, zur Antwort, er reite wohl. Da liuft ein dreibeiniger

306—324 abgedruckt ist, findet sich die Geschichte noch nicht). Ahnlich der
Erzéhlung Luthers ist tbrigens der Bericht eines der Fortsetzer der Chronik
von Sigebert von Gemsroux tiber das Ende des Konigs Fulco von Jerusalem;
8. Mon. Germ. hist., Script., VI (1844), 452 zum Jahre 1143 nnd DM ¢, 943.
— 1) Theatrum Diabolorum, Franckfurt a. M. (15687 £.), I, 222) auch schon in
den einbdndigen Ausgaben von 1569 und 1573. — 3) Uber diese Geschichte
und ihren Ubergang in den Volksmund will ich an anderer Stelle berichten,

10%



148 Albert Wesselski

Hase vorbei, dem setzen sie nach, und als sie zuriickkommen, hat er sich er-
wiirgt. Die Rossbuben, die von einem Bannwart ertappt werden, wie sie den
Leichnam verbrennen wollen, werden, soweit man ihrer habhaft werden kann
ins Gefingnis gesetzt; man beruft, weil man sich keinen Rat weiss, was man
mit ihnen tun soll, den berihmten Juristen Dr. Basilius Amerbach aus Basel
(1535—1591), aber schliesslich ldsst man sie laufen, weil es ihmen mit der
Hinrichtung nicht ernst gewesen und vielleicht die drgsten unter ihnen ent-
ronnnen seien?),

Augenscheinlich beruht nun diese Geschichte auf einer
dhnlichen, die in der Handschrift von Weihenstephan aus der

Jugend Karls des Grossen erzihlt wird:

Dieser, der bei einem Miiller aufwichst, ist als achtjihriger mit andern
Knaben auf dem Felde bei den Rossen. Er wird des Diebstahls eines Zaums
bezichtigt, findet diesen aber bei dem, der ihn verdachtigt hat, die andern
ibertragen ihm das Richteramt, und er verurteilt den Schuldigen, an offener
Strasse mit dem Hals an einen Baum gebunden zu werden. Das Urteil wird, obwohl
niemand seinen Tod will, vollzogen ; da lduft ein weisser Hase vorbei usw. usw.?).

Eine #@hnliche Geschichte erzihlt nun noch eine Novelle,
die in margine des Ms. steht, das als einziges den Avventuroso
Ciciliano von Bosone da Gubbio enthilt; in dieser aber, die
noch aus dem vierzehnten Jahrhundert stammt, ist das Tier,
. dessen plotzliches Erscheinen den Tod des gar nicht zum
Tode bestimmten Delinquenten zur Folge hat, ein Wolf wie
in der ersten von einer solchen Scheinhinrichtung eines Knaben
berichtenden Erziéhlung in Prokops Gotenkrieg?®). Dass jedoch
mit der Zeit der Wolf, der ja, wie wir gesehen haben, als
Glickskiinder galt, seinen Platz dem Hasen, einem Ungliicks-
tier, gerdumt hat, ist leicht zu begreifen, und diese Vertauschung
scheint schon vor der Abfassung der Chronik von Weihen-
stephan, die Aretin wohl allzu frith ansetzt, geschehen zu
sein; allerdings ist das sich als Fabel gebende lateinische
Gedicht, das den traurigen Ausgang des Knabenspiels nicht
mehr einem lupus, sondern einem lepus zuschreibt, bisher erst

1) Rocusorz lasst die Geschichte (Naturmythen, 2781f), obwohl die
Chronik alle Daten deutlich angibt, vor dem Berner Gericht verhandelt werden.
Auf meine Bitte hat mir Professor Dr. Hans Fehr in Bern Kopien der betreffenden
Seiten nicht nur der von Sam. GrAwicHER herausgegebenen Chronik (1828,
258 {.), sondern auch der in der Berner Stadtbibliothek aufbewahrten Original-
handschrift besorgt, wofiir er den herzlichsten Dank entgegennehmen moge,
— 2) J. Christ. Freiherr von AreTiv, Alteste Sage iiber die Geburt und Jugend
Karls des Grossen (1803), 44f. Fiir die Abschrift dieser Stelle, die ich bei
Jac, Grimm, Kl. Schriften, VII, 260, n. (= Zeitschr. f. deutsch. Alterth., VII,
477, n.) zitiert gefunden habe, bin ich ebenso, wie fiir bibliographische Aus-
kiinfte, Herrn Dr. Fritz Boehm in Berlin zu aufrichtigem Danke verpflichtet.

— % A. WasseLski, Der Knabenkonig und das kluge Médchen (1929), 11f.
und Versuch einer Theorie des Marchens (1931), 18 f.



Probleme der Sagenbildung 149

im fiinfzehnten Jahrhundert nachgewiesen'). In diesem Ge-
dichte haben wir vielleicht nicht nur die Vorlage der Er-
zdhlung von Karl, sondern auch den Ausgangspunkt der so
zahlreichen volkstiimlichen Geschichten dhnlichen Inhalts, die
hin und wieder zur Sage geworden zu sein scheinen; Gredt
hat gleich zwei solcher Geschichten, deren eine ausnahmsweise
die Sache glimpflich ablaufen lisst (Nrn. 542 und 543).

Nun ist es ja selbstverstindlich, dass ein Wolf Knaben
in einem Alter, wo sie fiir derartige Spiele reif sind, ver-
scheucht; nicht trifft dies aber bei einem Hasen zu, und so
muss das Verscheuchen durch die Verlockung zum Nachlaufen
ersetzt werden, wie es denn auch der unbekannte Verfasser
des Gedichtes De pueris ludentibus getan hat; einem Hasen
jedoch werden Landkinder von dieser Altklugheit nie nach-
laufen, und das ist wohl der Grund, dass mit der Zeit der
Hase zu einem dreibeinigen, also hinkenden gemacht worden
ist. Damit gehorte er nun jedoch zu den Gezeichneten, und
durch dieses Akzidens war seine Higenschaft, Ungliick zu
bringen, auch dort, wo man ihn nicht geradezu fiir eine Lieb-
lingsgestalt des Teufels hielt, doppelt begriindet; immerhin
mag hier und da auch die Auslegung, es handle sich um
einen Menschen, der sich in einen Hasen verwandelt habe,
Anklang gefunden haben, zumal da es eine ganze Reihe von
Greschichten gibt, deren Hase durch eine Verletzung dreibeinig
wird; hierher gehort z. B. die luxemburgische Sage von dem
Zauberer, der, nachdem ihm in Hasengestalt eine Pfote ab-
gehauen worden ist, immerdar so bleiben muss?®). Riibezahl
allerdings hétte, wie Pritorius meint, bei seinem FErscheinen
als dreibeiniger Hase die Absicht verfolgt, die Leute zu hoh-
nischen Reden zu verleiten; vielleicht aber fillt diese Auf-
fassung der ,gelahrten Person“ zur Last, die diese Anekdote
seinem Biographen zugeschickt hat?).

) Es findet sich in einer Anzahl von Handschriften und dann auch
von Drucken als Anhingsel oder als eines der Anhéngsel an den Text des von
Gualterus Anglicus versifizierten Romulus; s, L. Hervigux, Les fabulistes lating,
I2 (1893), 569, 579, 598, 599, 601 f. (dort ist es abgedruckt), 614 usw., usw.,
weiter Edelestand du Merin, Poésies inédites du moyen dge {1854), 418. —
%) Grepr, Nr. 152; eine ausfithrliche Darstellung der Sage steht bei G. Larorr,
Le folklore des paysages du Grand-Duché du Luxembourg (1929) = FF Comm.,
Nr. 89, 15f., Nr. 24, Merkwirdigerweise hat es Laport fertig gebracht, die
gesamte deutsche Literatur iiber den Gegenstand seines Buches nicht zur Kennt-
nis zu nehmen. — %) Daemonologia Rubinzalii Silesii®, Leipzig (1662), II, 61 =
De Wy, 124f.



150 Albert Wesselski

Zu weit wiirde es fithren, den verschiedenen Aufgaben,
denen der Hase, ob er nun alle vier oder nur drei Beine
hat, gerecht werden muss, nachzugehen oder gar Versuche
anzustellen, wie all die iiberaus zahlreichen Geschichten und
Sagen, die von ihm handeln, von Einem Gesichtspunkt aus
gedeutet werden konnten; jedenfalls gestatten uns die Uber-
lieferungen die Feststellung, dass mit der Zeit auch auf
deutschem Boden der Hase das zweite Hexentier neben der
Katze geworden ist. Wiahrend aber von der Katze, die auch
in dieser Eigenschaft wahrscheinlich aus Italien oder vielleicht
gar schnurstracks aus Rom bei uns eingewandert ist, urspriing-
lich das Kirchenlatein erzihlt, berichtet von dem Hasen, der
als unheimliches oder geradezu ddmonisches Tier in deutschen
Landen so einheimisch zu sein scheint, wie er es bei den
Insel-Kelten als eine Zufluchtsgestalt der Hexen ist, von allem
Anfang an und bis in die jiingste Zeit das Jagerlatein.

Eine ganz einzigartige Stellung bezieht da die Nr. 533
in Gredts Sagenschatz des Luxemburger Landes, betitelt ,Der

Hase im Juckelsbusch zu Manner“:

Die Hunde eines an einem Sonntag jagenden Miillers verfolgen einen
Hasen bis zu einem Strauch; diesen bellen sie an, aber hinein getrauen sie
sich nicht. Als ihn nun der Miller mit den Hénden zerteilt,  steht vor ihm
eine schone Frauengestalt, den Blick zur Erde gesenkt, und die beiden Hinde
auf der Brust gekreuzt“. Sein Begleiter, der inzwischen hinzugekommen ist,
will sie nach ihrem Begehren fragen; der Miiller verwehrt es ihm.  Beide
zogen sich reuigen Herzens zuriick und gelobten, in Zukunft nie mehr den
Sonntag zu entheiligen,“

Dass aus dieser Geschichte wirklich eine Sage geworden
wire, wird, ausser fur einen kleinen Kreis, niemand gutwillig
hinnehmen, nicht so sehr wegen ihrer frommelnden Tendenz,
sondern weil sie dem Volksglauben durchaus widerspricht;
zu ihrer Aufnahme in seine Sammlung mag Gredt dasselbe
Moment bestimmt haben, wie uns zu ihrer Erwihnung: dass
sie namlich einige unbestreitbar echte Ziige enthilt. Diese
finden wir z. B. schon in einer um zwei Jahrhunderte &ltern
Erzihlung wieder, die sich als schlichter Tatsachenbericht gibt:

»Im Junio 1648 schoss bei Glatz ein Jiger einen Hasen im freien Felde,
welcher, nachdem er getroffen, sich in einem Busche verkrochen. Indem aber
der Jager nebst dem bei sich gehabten Hunde der Spur nachgegangen, der
Meinung, den Hagen zu erwischen, hat er allda ein bekanntes Weib, so auf
einem vornehmen Meierhofe Schifferin gewesen, durchschossende gefunden,
Diese ist also in der Teufelsgaukelei darauf gegangen®?)

) Heior. Rocy, Neue Lausitz-, Béhm- und Schlesische Chronika, Leipzig
(1687), 305 = R, Kun~av, Schlesische Sagen (1910 f.), III, 13, Nr, 1362,



Probleme der Sagenbildung 151

In allem fiir uns Wesentlichen stimmt zu dieser Dar-
stellung, was Walter Scott in seinen schon zum dritten Male
erwiahnten Letters on Demonology and Witcheraft, 263 von
einer alten Dame, Julian Cox(e) mit Namen, berichtet, die
1663 hingerichtet worden ist: ihre Verurteilung ist auf die
eidliche Aussage eines Jigers hin erfolgt, er habe sie, nachdem
er seine Hunde auf die Spur eines Hasen gesetzt, jenseits eines
Busches dergestalt keuchend und atemlos angetroffen, dass
er uberzeugt gewesen sei, in ihr das gehetzte Tier vor sich
zu haben. Das fiir uns Wesentliche aber ist, dass weder in
der englischen Geschichte, die wirklich Geschichtliches erzihlt,
noch in der bei Glatz spielenden, die angeblich Geschicht-
liches erzihlt, gesagt wird, die Verwandlung oder die Riick-
verwandlung des Hasen in eine Frau wire beobachtet worden,
und dasselbe trifft in der luxemburgischen Legende zu: in allen
drei Fillen wird hinter einem Gebiisch, das jede Augenzeugen-
schaft verwehrt, anstatt des dort vermuteten Hasen eine Frau
gefunden, und der Schluss, der aus dieser Tatsache gezogen
wird, lautet: Also ist die Frau der Hase gewesen. Die Glatzer
Darstellung tut ja ein Ubriges, indem sie die Frau erschossen
aufgefunden werden ldsst, wodurch nach der uralten Schablone
unterstellt wird, in der Gestalt des verfolgten Hasen sei sie
getroffen worden; auf diese Weise soll aber nur die Richtig-
keit des Schlusses bekriftigt werden, zumal da die Moglich-
keit eines ungliicklichen Fehlschusses keiner KErwihnung,
geschweige denn einer Erorterung fiir wert gefunden wird.,

Von Erwédgung und Erorterung ist ja auch sonst nie die
Rede; hochstens wird gelegentlich bedauert, dass dieser so-
zusagen greifbare Beleg fehlt oder dass gar in unbegreiflicher,
unverzeihlicher Lauheit verabsdumt worden ist, fiir seine Bei-
bringung zu sorgen. Ausserst wertvoll ist in dieser Hinsicht
das Beispiel, das der Jesuit und Hochschullehrer Georg
Stengel(ius) in dem Opus de iudiciis divinis, t. II. e¢. 60 (In-
golstadij [1651], II, 860) gibt; nachdem er u. a. eines der
Hexenmirlein Bartolommeo Spinas widergegeben hat, das so
schliesst: ,Etenim percussiones et plagae quae in cato infixae .
sunt, in illa vetula sunt inventae, quoad membrorum cor-
respondentiam?), fihrt er mit einer Geschichte fort, die ihm
derselbige, dem sie geschehen ist, ein Miinchner, erzéhlt hat:

1) Quaestio de strigibus, c. 19, hinter dem Malleus maleficarum, 11, 1, 111.



152 Albert Wesselski

Er hat sich schlafen gelegt, und eine Katze ist ihm ins Bett nachge-
sprungen; sie legt sich ihm zu Fissen hin, dann wird sie breiter und dehnt
sich, bis sie so ist wie er, und schliesslich ist sie eine Frau. Erschrocken
packt er die Amenschliche Bestie* mit beiden Hénden, trigt sie, die sich freilich
gofort wieder in eine Katze verwaudelt hat, zu seiner Gattin, die noch am
Spinnrocken sitzt, und verlangt ein Messer, um ihr die Ohren abzuschneiden;
auf die Bitten seiner Gattin verzichtet er auf die Ausfithrung dieses Vorhabens
und wirft die Katze nur beim Fenster hinaus. Trotz der grossen Hohe kommt
sie unten heil an; schon aber ist sie wieder eine Frau, und die bedankt sich,
lant lachend, bei ihm, dass er sie mit ihren Ohren entlassen hat. Am uGber-
nichsten Tage bleibt ein altes Weib, das ihm begegnet, stehen, lacht ihm ins
Gesicht und ruft: Meau, meau! Er iiberlegt, ob er sie anzeigen solle; da er
aber ohne Beweis keinen Glauben zu finden besorgt, sieht er davon ab. Und
nun die Moral: ,Er hiitte den Wolf bei den Ohren halten kénnen, wenn er
ihm die Ohren abgeschnitten hétte; denn er hiitte aus dem Ohrenzeugen einen
Augenzeugen gemacht, wenn er die Ohren dem Richter gebracht hétte“?).

Glucklicherweise kennt Stengel auch Fille, bei denen
dieser Beweis des Augenscheins erbracht worden ist, und er
wihlt zwei aus, die Martin Delrio, der Meisterer aller Hexen
und Hexenmeister, der Aufnahme in seine Disquisitionum
magicarum libri sex fiir wert erachtet hatte *); mit ihrer Wieder-
gabe ist dann die Stimmung fir die zwei folgenden, aus
Osterreich stammenden Geschichten geschaffen, deren erste
erzihlt?): ,Hier stiess der durchlauchtigste Erzherzog Karl . . .¢,
aber nein, bei diesem Dokumente ist wohl nur ein wortlicher
Abdruck am Platze:

Ibi enim Serenissimus Archidux Carolus in venatione quadam, cervos,
credo, secutus, incidit in immanem quendam ursum quem iaculatu glandis petens,
audijt faemininam vocem, Vae mihi! clamantem, quam secutus, reperit ursum
in anum conversum quae pro praeda humi iacuit, ex globi ictu interemta.

Also, der erschossene Bar hatte sich in ein altes Weib
verwandelt, die anstatt der Jagdbeute dalag; und Stengel fihrt
fort: Rem hane narrari audivi ab ijs qui Archiduci erant intimi,
»Diese Geschichte habe ich von den Vertrauten des Erzherzogs
erzihlen horen.“ Ahnlichistein Fall, den Nicolas Remy (1.1, ¢. 5,
zit. Ausg., 228 f.) ausgewertet hat: der Mann, der einem
Wolfe ein Beil nachgeschleudert hat, aber tiberzeugt ist, dass
die Frau, die er dann, wieder in einem Gebiische, verletzt
auffindet, dieser Wolf ist, wird uns ja als Schiifer vorgestellt,
aber diesen Schiferglauben teilt und vertritt die Bericht-

1) Diese Geschichte hilt Stengel fiir so wichtig, dass er auf sie noch
einmal zuriickkommt (t. III, c. 64, III, 737). — 2) L. V, sect. 3 und 1. II, qu. 18,
Ausg. Venetiis (1606), I1I, 12 und I, 174. — %) Die zweite habe ich in Adolf
SpaMERS Deutscher Volkskunde, I, 220 f. behandelt.



(3]
w

Probleme der Sagenbildung 1

erstatterin des lothringischen Hexenrichters, die hochedle Dame
Diana Dommartin, die Gemahlin des erlauchten Prinzen Karl
Philipp Croy, bei dessen Dorf Thiaucourt und mit dessen
Untertanin sich die Entlarvung begeben hat. Dieser Fiirstin
und den erzherzoglichen Freunden gesellen wir einen Mann
der Wissenschaft, den Lizentiaten der Medizin und koniglich
dédnischen Leibarzt J. W. Scheffer, dessen Erzéhlung Petrus
Goldschmid in dem Verworfenen Hexen- und Zauberer-Advocat
[1705] im 24. Kapitel wiedergibt?'):

Auf der Verfolgung eines Hasen holt ein Jdger eines Ritterguts auf
Fiinen seinen Jungen und seine Hunde, die schneller als er gelaufen sind, vor
einem einzeln stehenden Backofen ein, und da erfihrt er von dem Jungen,
dieser ,wire dem Hasen nachgelauffen, welcher in den Backofen gesprungen
wiire und sich jetzo in ein Weib verwandelt hitte“. Und nun heisst es: ,Als der
Jiger darauf in das Ofenloch hinein schaute, befand er die Sache also, und
dass das Weib ihre Wirthin wire: als sie hierauf auf den Hof kommen, hat
der Jung den ganzen Handel dem Herrn erzehlen miissen,“

Natiirlich wird der Junge auch die Vorgeschichte erzihlt
haben, die so geht:

In der Nacht vorher bat er jene Frau beobachtet, wie sie sich am ganzen
Leibe mit einer Salbe einrieb; in derMeinung, dass diese Salbe einer Stirkung
der Glieder dienen solle, hat er damit nicht nur sich selber, sondern auch den
Hunden die Fiisse geschmiert, und die unerhérte Geschwindigkeit, zu der sie
solchermassen befihigt worden seien, habe es dem Jiger unmoglich gemacht,
ihnen zu folgen.

Auf diese Weise ist festgestellt, dass die Frau eine Hexe
gewesen ist, und so braucht es keines Ohrenabschneidens und
keiner sonstigen Verletzung, um die Verwandlung zu bewéhren,
die diesmal anstatt hinter oder in einem Gebiisch, in einem
Backofen, also wieder unsichtbar, vor sich gegangen ist.

Gremeinsam ist all diesen Geschichten folgendes Geschehen:
ein Wesen verschwindet einem, der es gehetzt hat, aus den
Augen, und an dem Orte des Verschwindens sieht er ein
andres Wesen, so dass ein sich auf die Wahrnehmungen des
Gesichtssinns verlassender Verstand, den es nicht verlangt,
den Dingen auf den Grund zu gehen, zu der Annahme ge-
langen kann, das unsichtbar gewordene Wesen sei identisch
mit dem sichtbar gewordenen. Mit dieser Herausarbeitung
des objektiv Geschehenen aus den subjektiven Berichten
stehen wir aber nicht allein; einen Vorgénger haben wir schon
im Altertum, und zwar in jenem Palaiphatos, der sich in

) Abgedruckt in Joh. Jac. Brauners Physicalisch- und Historisch-Eror-
*arten Curiositaeten, Franckfurt a. M. (1737), 260 f.



154 Albert Wesselski

seinem Buche [lep: amisrwv eine ganze Reihe von Wunder-
geschichten auf rationale Weise zu erkldren bemiihte, Aller-
dings enthalten die wenigen noch vorhandenen Reste dieses
Buches nirgends eine Formulierung, wie wir sie gegeben haben,
aber dass er eine grundsitzlich gleiche Auffassung vertreten
hat, zeigt das 14. Kapitel, in dem er die Sage von der Ver-
wandlung des Jéigerpaars Atalante und Meilanion in ein
Lowenpaar so erklért:

Die zwei sind in eine Hohle eingetreten, um der Liebe zu pflegen. Dort
war aber das Lager eines Lowen und einer Lowin; als diese ihre Stimmen
horten, kamen sie heran und zerrissen die Liebenden. Da dann die Ldwen
allein herauskamen, glaubten die Jagdgefihrten, Meilanion und Atalante seien
in Lowen verwandelt worden, und das erzéhlten sie spédter auch in der Stadt.

Freilich liegen in dieser arkadischen Sage, aber auch in
der boiotischen von Atalante und Hippomenes, die ein gewisser
Herakleitos nach dem Beispiele von Palaiphatos erkldren wollte
(c. 12), die Dinge gerade umgekehrt wie bei den von uns
angefithrten Geschichten: in diesen verschwinden Tiere und
erscheinen Menschen, wihrend in den griechischen Sagen
Menschen verschwinden und Tiere erscheinen, aber das tut
der Parallele, auch abgesehen davon, dass es sich in unsern
(Geschichten um Riickverwandlungen handelt, keinen Abbruch;
ibrigens liegt uns hier eine sich bis in die letzten Einzel-
heiten erstreckende motivische Ubereinstimmung weniger am
Herzen als die formale Gleichheit zwischen den von einem
heidnischen Mythologen so konstruierten Vorgéngen, dass sie
ein von einer Gottheit gewirktes Wunder ausschliessen, und
den tatséchlichen Vorgéingen, worein christliche Gelehrte ein
von dem Teufel gewirktes Wunder konstruiert haben.

Palaiphatos hat mit dieser Erklarung einer ortlichen
Sage, die mit der Zeit in einem gemeingriechischen Mythos
aufgegangen ist, dargetan, dass er sich in die Logik primitiver
Meunschen trefflich einzufiihlen verstand; als Beleg dafiir kann
eine Geschichte dienen, die Karl von den Steinen in dem
Berichte tiber die von ihm 1887 und 1888 durchgefiihrte
zweite Schingt-Expedition mitgeteilt hat (Unter den Natur-
volkern Central-Brasiliens [1894], 350):

»Ich horte von einem Fall, dasg ein fliichtiger Negersklave (von Bakairi-
Indianern) verfolgt wurde, er lief in ein kleines Dickicht, einen Caplio ; man suchte;
ihn vergeblich und fand nur eine grosse Jabuti-Schildkrote. Der Anfiihrer der
Leute nahm die Schildkr6te auf sein Pferd, liess sie aber unterwegs aus Furcht
fallen und gab sie frei: die ganze Gesellschaft schwor darauf, der Neger habe



Probleme der Sagenbildung 155

sich in eine Schildkréte verwandelt. Dass man den Sklaven trotz emsigen
Suchens nicht gefunden hatte, dass nur die Schildkrote zu entdecken war,
diese personliche Erfahrung entschied. Die Tatsache war einfach vorhanden;
wenn sie ungewohnlich war, so konnte man sie leicht dadurch erkliren, dass
der Neger ein Hexenmeister gewesen war.“

Das, was da Karl von den Steinen erzdhlt, ist fiir ihn
und fiir uns eine (Geschichte, die von einem wirklichen Ge-
schehen berichtet; das, was die Bakairi unter sich erzihlen,
ist auch eine Geschichte, die von einem wirklichen Geschehen
berichtet. Vielleicht gibt es heute schon Bakairi, die die
Geschichte, die der européische Forscher erzéhlt, als die richtige
Darstellung anerkennen; vielleicht gibt es heute noch Europier,
die der Geschichte, wie sie die Indianer erzdhlt haben, den
Vorzug geben. Alles kommt, wie man sieht, auf den Stand-
punkt an, den die, denen die Geschichten erzahlt werden, zu
dem Glauben einnehmen, gewisse Menschen hétten die Fahig-
keit, sich zu verwandeln. Gelehrte wie Bodin, Remy und Stengel
hitten solche Geschichten, auch wenn sie ihnen in der ratio-
nalen Form zur Kenntnis gelangt wiren, als wertvolle Belege
fur die Richtigkeit eines Wahns betrachtet, den sie ebenso
pflegten und néhrten, wie ihn die Stammesweisen oder Medizin-
ménner der Indianer genéhrt haben und vielleicht noch pflegen;
die damals geringe Zahl vorurteilsfreier Denker hétte an der
(Geschichte, wenn sie ihnen in der primitiven, in der irrationalen
Fassung bekannt geworden wire, genau so Kritik getibt, wie
an den Abenteuern mit den heimischen Hexen, mit dem Vor-
behalte freilich, dass bei Primitiven derlei Dinge leichter be-
greiflich seien als in Europa nach dem Zeitalter des Humanis-
mus, Wir Gegenwartsmenschen allerdings haben uns nicht
mehr mit Leuten auseinanderzusetzen, die einen Wahn zum
Dogma erheben wollen, aber vorhanden und in Tatigkeit ist
der Wahn noch immer, wenigstens bei einer kleinen Minderheit ?).

) Obwohl Erzahlungen wie die des deutschen Ethnologen, die die authen-
tischesten Dokumente fiir das Denken und die Anschauungen primitiver Stimme
oder Volker darstellen, nicht gerade héufig sind, konnte doch noch eine oder
die andere Parallele angefithrt werden. Nicht durchaus freilich entsprechen
unserm Zwecke Beobachtungen wie die, die der steirische Jesuit Martin Dobriz-
hoffer in den sieben Jahren seiner Missionartitigkeit bei dem kleinen Stamme
der Abipon in Paraguay gemacht und in seiner Historia de Abiponibus, 1789 f.
veroffentlicht hat: Wenn dort ein Zauberer drohte, er werde sich in einen
Tiger verwandeln, nahmen alle Reissaus und begannen, vor Schrecken ausser

sich, zu jammern: ,Sieh! wie er schon Tigerflecken bekémmt, wie ihm schon
die Klauen hervorwachsen!“, obwohl sie, wie Dobrizhoffer hinzufiigt, den



156 Albert Wesselski

oFern auf dem Waldweg bemerken wir etwas, was wir genau zu er-
kennen noch gar nicht in der Lage sind. Jeder sieht, was er zu sehen er-
wartet — einen Stein, ein Reh, einen Holzhaufen, eine Botenfrau, was weiss
ich, Es regt uns an, wenn sich von den Gestalten im Walde auch eine vor
unsern Augen in die andere verwandelt, aber — da liegt der grosse Unter-
schied — wir glauben nicht an eine Verwandlung, sondern schliessen, dass
wir uns beim ersten Anblick getduscht haben, weil wir unsere Wahrnehmung
sofort den uns bekannten allgemeinen, jene Maglichkeit ganz ausschliessenden
Gesetzen opfern. Doch konnen wir uns bei einer lebhaften Tduschung vielleicht
vorstellen, dass unser Hindernis fiir unwissende Menschen nicht da ist.“

Mit diesen Sitzen leitet Karl von den Steinen seine
Erzéhlung der Geschichte von dem Neger und der Schild-
krote ein, und sein Gedankengang hétte auch fiir die Er-
ziahler von Greschichten, wie die von dem Kaninchen und
dem Stein zu Remich und von den zwei Hasen und den
zwei Steinen auf der alten Richtstiitte, gepasst. Das heisst:
so hitten solche Geschichten von Leuten nacherzidhlt werden
konnen, die die Frauen in der Spinnstube und die Minner
im Wirtshaus nicht nur unterhalten, sondern auch belehren
wollten; keineswegs jedoch hitten das die tun diirfen, die
derlei Dinge einem Menschen erzédhlten, der sich die Aufgabe
gestellt hatte, alles zu sammeln, was ein Licht werde werfen

gchlauen Betriiger, der gich in seiner Hohle verborgen hielt, gar nicht sehen
konnten (Geschichte der Abiponer, tbers. v. A, Kreil [1783 £.], II, 100). Ebenso
wenig hilft uns der Bericht, den Nathaniel Pearce iiber die Schmiede und die
Topfer in dem nérdlichen Abessynien gibt — auf Tigré hiessen und heissen
sie Tebbit, auf amharisch Buda —, die sich nach dem Volksglauben in Hyénen
und andere Tiere verwandeln konnten oder kinnen; immerhin sei eine Geschichte
wiedergegeben, die ihm ein dort lebender Engléinder, Coffin mit Namen, erzihlt
hat: Diesen bat einer seiner Dienstleute, ein Buda, am Abend, jedoch noch
bei hellem Tageslicht, um Urlaub, und er gewihrte die Bitte; der junge Mann
entfernte sich, aber Mr. Coffin hatte sich kaum wieder den andern Arbeitern
zugewands, als diese schon riefen: “Look, look, he is turning himself into a
hyaena!” Mr. Coffin instantly looked round, but though he certainly did not
witness the transformation, yet the young man had vanished, and he saw a
large hyaena running of at about a hundred paces distance. This happened
in an open plain, without tree or bush to intercept the view (The Life and
Adventures of Nathaniel Pearce, written by himself [1831], II, 287f). KEine
jingere Mitteilung berichtet von einem Héauptling der Ekoi in Studnigeria, der
gich in einen Elephanten verwandeln konnte; ein Landsmann von ihm, ein
Mann von betréichtlicher Intelligenz und in England erzogen, erbot sich zu
beschworen, er habe ihn nicht nur in Elephantengestalt, sondern auch wahrend
der Verwandlung gesehen (P. Amaury TanBor, In the Shadow of the Bush
[1912], 82, zitiert bei Frazer, The Golden Bough 3, X1, 209). 8. weiter TyLor,
Primitive Culture, I, 280f. und Andrew Lawe, Myth, Ritual and Religion 2
(1899), I, 119 1.

)



Probleme der Sagenbildung 157

konnen auf das Denken des Volkes, auf seine Auffassungen
und Vorstellungen von sich selber und seiner Umwelt, gleich-
giltig, ob sich diese dem n#herten, was das Kulturideal
damals schon forderte, oder ob sie davon noch recht weit
entfernt waren. Die Geschichte von dem Elfentanz auf der
mondbeschienenen Lichtung in der irischen Landschaft ist ja
ganz hiibsch, sie mag vielen Erheiterung gebracht haben und
hat vielleicht auch Nutzen gestiftet, war also, wo und wann es
galt, Schnurren zu erzéhlen, durchaus ort- und zeitgerecht,
aber in einem Buche, das die irischen Volksiiberlieferungen,
also das schildern wollte, was an Resten alten Volksglaubens
damals noch in Irland lebendig war und auf das Leben und
Treiben des Landvolkes noch immer gewissen Einfluss ibte,
in einem solchen Buche musste sie sich mit ihrem kaum
verhtillten Spotte einigermassen sonderbar ausnehmen, zumal
da sich dieser Spott gegen einen einzelnen kehrte. Die Leute
andererseits, die die Remicher Geschichte und die aus Mertert
dem Sammler erzdhlt oder sie ihm aufgeschrieben haben,
mussten wissen, dass von ihnen nicht etwa irgendwelche
irgendeinen Volksglauben verspottende Beitrige zu einem
Blason populaire Luxemburgs erwartet wurden, sondern dass
man (Geschichten haben wollte, die dartun sollten, was das
Volk einer weitern Uberlieferung fiir wert hielt, und so haben
sie die von dem weissen Kaninchen und von den zwei Hasen
erzahlt; aber merkwiirdig: die Hauptsache haben sie unerwihnt
gelassen. Wir erfahren nicht, dass die Remicher etwa ge-
glaubt hétten, das Kaninchen habe sich in einen Stein ver-
wandelt, oder gar, es sei eines jener unheimlichen Tiere ge-
wesen, in denen in Wirklichkeit irgendeine Hexe stecke;
ebenso sagt man uns nicht, die zwei Hasen hitten sich in
Steine und die Steine wieder in Hasen verwandelt usw., und
als was die zwei sie dann ablosenden Katzen eigentlich auf-
zufassen wiren, erfahren wir auch nicht. Beide Leute scheinen
bei der Erzahlung ein gewisses Widerstreben gefiihlt oder,
wie man jetzt zu sagen pflegt, gewisse Hemmungen gehabt
zu haben, und so haben sie aus ihren Sagen so, wie Palai-
phatos aus seinem Mythos, das Gerippe herausgeschilt, d.h.
von ihm alles abgetrennt, was sich mit einer rationalen Auf-
fassung nicht vertrug; der wesentliche Unterschied ist nur der:
den Reim, den Palaiphatos fiir seine Leser macht, indem er
beginnt: ,Es wird tiberliefert, Atalante und Meilanion seien



158 Albert Wesselski

in eine Lowin und einen Lowen verwandelt worden“, miissen
wir uns bei den zwei Luxemburgern selber machen. Das zu
tun, wiren wir aber, auch wenn wir schon all die Vorstellungen
kennten, die sich dort an den Hasen und das Kaninchen ge-
kntipft haben, nicht imstande, weil es stets mehrere Losungen
gibe, und ftr den, der von solchen Dingen tiberhaupt nichts
weiss, sind Erzéhlungen wie die von den Merterter Hasen
oder von dem Remicher Kaninchen, die alles objektiv Un-
mogliche unterdrickt haben, glatt unverstindlich.

ES *
*

Die eingangs wiedergegebene Behauptung Friedrich
Rankes, wir hitten in der Geschichte von dem Remicher
Kaninchen eine Sage einfachster Gestalt vor uns, ist also in
dem Sinne, dass sie aus der Sage alles Subjektive und zugleich
Irrationale entfernt und nur das Objektive und darum Rationale
erhalten hat, richtig; leider aber meint es Ranke nicht so,
wie man aus dem der Behauptung angefiigten und augen-
scheinlich als ihre Begriindung gedachten Satze ersieht: ,In
dem Tone schlichter Erzéhlung teilt sie eine phantastische
Geschichte mit“, wobei augenscheinlich das Phantastische des
Inhalts gerade so wie die Schlichtheit der Darstellung als ein
Kriterium des Begriffes Sage gedacht ist, wie denn Ranke
auch schon vorher die Sage ,den der dichtenden Phantasie
entstammenden Geschichten* zugezihlt hat. Da sich nun in
dem Inhalt der Geschichte nichts findet, was irgendwie phan-
tastisch genannt werden konnte, so geht Ranke vorerst daran,
das wiederherzustellen, dem sie ihre Existenz verdankt, némlich
,das urspriingliche Erlebnis“, das wir ,noch deutlich durch-
- schimmern“ sehen: da aber miissen wir feststellen, dass in
der ,schlichten Erzdhlung“ nichts zu Auffassungen berechtigt,
wie dass das urspriingliche Erlebnis in die Nacht verlegt
werden miisste, dass die Bauern (und die Frauen und die
Knaben) in der Schenke gesessen haben sollten und dass bei
ihnen allesamt eine schwere Trunkenheit anzunehmen gewesen
wire. Wozu aber braucht Ranke den Rausch, den er in das
urspriingliche Geschehen, aus dem die Geschichte geworden
ist, hineinpresst? Die Absicht, etwas wie ein Gegenstiick zu
der irischen Erzihlung von dem Betrunkenen zu geben, der
Schwiamme fiir Elfen hielt, diirfte ihm nicht zugemutet werden,
auch wenn er bei den Zwecken, wozu die zur Sage gewordene



Probleme der Sagenbildung 159

(Geschichte wiedererzihlt wird, die Beispiele nicht so gewihlt
hitte, dass sie eine Verspottung vollstdndig ausschliessen; er
braucht den Rausch also nur, um ihn in der Wortfolge ,Dieses
von der Phantasie des Rausches zur Sage geformte Erlebnis“
anbringen zu konnen.

Natiirlich kann nun die Phantasie des Rausches ein im
Rauschzustand oder auch vorher erlebtes Geschehen in der
Auffassung des Berauschten wesentlich umgestalten, und das
wird denn auch in der Geschichte in Erscheinung treten, die
der Berauschte noch im Rauschzustand erzéhlt, hin und wieder
vielleicht auch noch in der Geschichte, die er von diesem
Geschehen erzihlt, wann der Rausch verflogen ist und sich
die Erntichterung eingestellt hat; aber wie soll der Rausch
oder seine Phantasie eine Geschichte, ob sie nun noch im
Rausche oder erst spiter erzéhlt worden ist, zu einer Sage
machen? Die Beantwortung dieser Frage ist nur mdoglich,
wenn wir uns einigermassen Klarheit verschafft haben, wie
eine Erziahlung beschaffen sein muss, damit sie als Sage be-
zeichnet werden darf.

Einerseits wird niemand leugnen, dass eine Geschichte
zu einer Sage nur werden kann, wenn sie in das volkstim-
liche Erzéhlgut wenigstens eines kleinen Gebiets oder einer
kleinen Menschengruppe tibergegangen ist. Kein Schwips
kann das Lied, das ihm entstammt, zum Volkslied machen,
kein noch so treffender Ausspruch eines Angeheiterten ist
schon ein Sprichwort, und die unheimlichste, gruseligste Ge-
schichte, die ihre Existenz der ,dichterischen Phantasie“ ver-
dankt, ob diese nun von einem Rausch angeregt worden ist
oder nicht, ist deswegen noch lange keine Sage.

Andererseits aber kann auch nicht jede Geschichte, die
weitergesagt wird, die in das volkstiimliche Erzédhlgut einer
Landschaft oder eines Standes Aufnahme gefunden hat, An-
spruch auf die Bezeichnung als Sage erheben, sondern dazu
ist noch die Erftillung einer andern Bedingung notwendig.
Als das Besondere der Sage hat Jacob Grimm angefiihrt,
,dass sie an etwas Bekanntem und Bewusstem hafte, an einem
Ort oder an einem durch die Geschichte gesicherten Namen.“
Diese Umschreibung hat aber mit der Zeit immer weniger
Anklang gefunden, weil durch sie zahlreiche Erzi#hlungen,
denen niemand den Sagencharakter abzusprechen geneigt
war, darunter auch viele und viele, die die Briider Grimm



160 Albert Wesselski

selber als Sagen anerkannt und darum in ihre Deutschen
Sagen aufgenommen haben, aus dieser Gruppe des volkstiim-
lichen Erzdhlguts hitten ausgeschieden werden miissen. Um
nun sowohl diesen Unzukémmlichkeiten abzuhelfen, als auch
den in dem ,Bekannten und Bewussten“ enthaltenen richtigen
Kern zu retten, hat der Verfasser dieser Abhandlung vor-
geschlagen, in dieses Bekannte und Bewusste ,auch Gestalten
und Gestaltete einzubeziehen, die in dem Bewusstsein des
Volkes existiert haben oder existieren“, und diesen Vorschlag
so begrindet: ,Damit behalten nicht nur die Helden oder
die schlechten Kerle einer lingern oder kiirzern Vergangen-
heit ihren Platz in der Sage, sondern dieser wird, wie es die
Tatsachen erheischen, auch dem an das schlesische Gebirge
gebundenen Ritbezahl und dem im Bohmerwald bodenstindigen
Stilzel ebenso eingerdumt, wie dem iiberall Heimatrecht
habenden Wilden Jédger und den hilfreichen oder boshaften
Kobolden, die nirgends fehlen, schliesslich aber auch den
Unken und Hausschlangen, von denen dem Volk viel mehr
bekannt und bewusst ist als der Zoologie*“?'). Natiirlich hitten
da auch der Teufel und die Hexen genannt werden konnen,
die leider noch immer in manchen Hirnen spuken, aber auch
der Hase, von dem viele allerlei Merkwiirdiges wissen, und
ebenso das Kaninchen, von dem dem Volke Flanderns, Luxem-
burgs und des Saarlands ganz andere Dinge bewusst sind
als den Preussen, den Steirern und den Schweizern. Ob man
aber diese Auslegung des Bekannten und Bewussten als dem
andern Kriterium des Begriffes Sage zustimmt oder nicht, so
wird doch an dieser Umschreibung von Dingen, die man
gemeiniglich unter den Kennwortern Wahn oder Aberglaube
oder Volksglaube einordnet, kein Anstoss genommen werden
konnen, und da ist man dann wohl berechtigt, auf die Frage:
Sollte es wirklich der Phantasie eines Rausches brauchen, um
die Erzihlung von einem KErlebnis, in dessen Mitte ein solcher
Wahntriger steht, dem einzufiigen, was dem Volke dieser
Gegend von i1hm bekannt und bewusst ist? eine allgemeine
Verneinung zu erwarten. Man stelle sich nur vor, was sich
aus einer Bejahung ergeben wiirde.

Wenn es die Phantasie eines Rausches gebraucht hiitte,
damit ein Stein fir ein Kaninchen oder zwei Steine fiir Hasen

') Die Formen des volkstiimlichen Erzihlguts in Adolf SpamErs Deutscher
Volkskunde, I, 235 f.



Probleme der Sagenbildung 161

oder umgekehrt hétten angesehen werden konnen, so wire
auch der Schluss gestattet, dass die Indianer, die eine Schild-
krote fir einen Neger gehalten haben, betrunken gewesen
sein miissten. Die Verteidiger der Rauschtheorie werden viel-
leicht entgegnen, dass hier Ungleichartiges, also nicht Ver-
gleichbares verglichen werde: in den Luxemburger Sagen
seien die Handelnden Europier, Christen, Menschen mit einer
gewissen Schulbildung, in der indianischen Gteschichte Urwalds-
wilde ohne Religion und Erziehung, und was bei den Indianern
ohne weiteres begreiflich sei, nimlich der Glaube an schlechter-
dings Unmogliches, dirfe den Luxemburgern nicht ohne
weiteres zugemutet werden; bei diesen bediirfe es, zum Unter-
schiede von den Indianern, bei denen das nicht notwendig
sei, einer Sinnestrilbbung, damit eine Sinnesté#uschung nicht
als solche erkannt werde. FEine solche Entgegnung wiére
unrichtig; denn in beiden F#llen handelt es sich um denselben
Wahn, der sich hier und dort so festgesetzt hat, dass den
von ihm befangenen Europidern und Indianern das, was uns
unmdoglich scheint, als moglich, ja geradezu als selbstverstédndlich
gilt. Zu allem Uberflusse aber haben wir die Moglichkeit, die Lehre
von der Phantasie des Rausches ad absurdum zu fiithren,
indem wir sie auf Fille anwenden, wo von Ungleichartigem,
also nicht Vergleichbarem keine Rede sein kann. Niemand
wird uns widersprechen konnen, wenn wir feststellen, dass
der Schifer von Thiaucourt mit seinem Wolf, der Jiger von
Finmen mit seinem Hasen, der biedere Miinchner mit seiner
Katze und der HErzherzog mit seinem Biren auf derselben
Kulturhshe gestanden haben, wie die Remicher Bauern mit
ihrem Kaninchen, der Sonntagsjéiger von Juckelsbusch und der
Kirchweihheimkehrer von Mertert mit ihren Hasen und schliess-
lich auch der irische Punschfreund mit seinen Schwimmen;
dieser allerdings, den man uns als angesduselt vorstellt, ist
sein Lebelang nicht etwa wegen seines Rausches, sondern
wegen seiner Wahngliubigkeit verspottet worden, aber das
trifft bei den Luxemburgern ebenso wenig zu wie bei ihren
durch einwandfreie Personlichkeiten samt ihrem Wahn histo-
risch beglaubigten Vorgéingern in Lothringen, Dé#nemark,
Bayern und Osterreich. Was bleibt da den Anhiingern der
Rauschtheorie iibrig, als all diesen Herrschaften den Milderungs-
grund der Trunkenheit zuzubilligen? Auf diesen konnten
aber ebenso all die Tausende von Menschen Anspruch er-

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXV (1936) 11



162 Albert Wesselski

heben, die, wie T'ausende von Sagen erzihlen, dem Wahne,
es gibe Menschen oder Tiere, die ihre Gestalt wechseln oder
verandern konnten, unterlegen sind, das heisst, seine Bestiti-
gung durch Tatsachen erlebt haben.

Aber noch etwas: Wer einem Wahn anhangt, wird in
der Trunkenheit bei einem Erlebnis, das geeignet erscheinen
konnte, diesen Wahn zu bekriftigen oder zu bewdhren, nicht
lange fackeln, sondern die Bewdhrung oder die Bekriftigung als
gegeben annehmen und dies auch rund heraussagen; wie steht
es aber bei einem Betrunkenen, der in niichternem Zustande
zu denen gehort, die diesen Wahn nicht teilen, die ihn verachten
und die nur aus Riicksichten auf andere, aus schonen oder
unschonen, verzichten, dieser Ablehnung Ausdruck zu geben ?
Nun, es ist bekannt, dass der Rausch die Zunge fiir Worte
lost, die sonst ungesprochen bleiben wiirden, und es ist auch
bekannt, dass sich schon manch einer um seinen Kopf ge-
redet hat; ist es da nicht selbstverstdndlich, dass einen solchen
Menschen ein Rausch, vorausgesetzt, dass er stark genug wire,
diese Bedenken zu iiberwinden, zu einem Bekenntnis verleiten
miisste, das den andern, den Wahngldubigen, einen Spiegel
ihrer Leichtgldubigkeit oder Einfalt vorhielte? Nein, mit dem
Rausche oder mit seiner Phantasie als einer Kraft, die ein
Erlebnis zur Sage formen konnte, ist es nichts; Ranke hat
also Unrecht gehabt. Recht aber hat er gehabt, dass er aus
dieser Deutung einer einzelnen Sage keinen andern Schluss

gezogen hat als den:

»Damit haben wir zu dem inhaltlichen Merkmal der Sagen, dass sie
etwas objektiv Unwirkliches erzdhlen, das andere, formale Kennzeichen fiir
alles, was wir unter dem Worte Volkssagen zusammenfassen: die Volkssagen
erheben den ernstgemeinten Anspruch, Wirklichkeit zu geben, sie verlangen
von ihrem Horer Glauben, sie sind Geschichten, die ein Geschlecht dem andern
zur Belehrung tiber all das Wunderbare erzahlt, das uns in der Welt umgibt.“

Diese Sitze sind durchaus richtig; den Wahrheitssucher,
der ja Ranke ist, hat der kleine Ausflug in eine abseits liegende
Gegend, von der er mehr erhoffte, als sie ihm bieten konnte,
mit Selbstverstdndlichkeit auf den Weg der wissenschaftlichen
Arbeit zurtickgefihrt, und wir sind die letzten, die ihm diesen
Abstecher veriibeln wiirden. Warum aber hat er ihn gemacht?
warum hat er den Versuch angestellt, gerade diese Sage und
nur diese aus der Phantasie des Rausches zu deuten? Diese
Fragen zu beantworten, liegt nicht uns ob, aber sagen diirfen
wir, wie wir uns die Antwort vorstellen: Just das, was fiir



Probleme der Sagenbildung 163

uns diese sogenannte Sage ihres Sagencharakters entkleidet,
mag ihn zu seinem Seitensprunge veranlasst haben: es mag
ihn, denken wir, gelockt haben, dieses priparierte Gerippe
mit lebendigem Fleische zu bekleiden, und dabei ist er un-
versehens in Gedankenginge geraten, wie sie Friedrich von
der Leyen in seiner Abhandlung zur Entstehung des
Marchens ') gewiesen hat.

IL

Bei von der Leyen hat es, unter dem Einfluss von Ludwig
Laistner und Sigmund Freud, mit dem Traume angefangen,
aus dem so manche Mirchen entstanden wiren, dann kamen
die Zauberer, die ,nicht warteten, bis der Traum an ihnen
seine Wunder offenbarte“, sondern ,Zustinde des Traumes
kiinstlich hervorzubringen und zu steigern suchten®, dann
erfuhr man von der eigentiimlichen Wirkung des Haschisch,
von den , Visionen und Sinnestiuschungen“, dass ,das Auge
des Berauschten anders sieht, sein Ohr anders hort“?), weiter
dass ,sich oft nicht allein der Zauberer berauscht und betéubt,
sondern auch die ganze Gemeinde um ihn sich in einen
shnlichen Zustand versetzt®, und schliesslich dass ,ein Kranker,
den hysterische und epileptische Anfille plagen, ein dem
Zauberer durchaus &hnliches Benehmen zeigt*.

Man darf an dem Wortlaut nicht stutzig werden; von
der Leyen meint natiirlich, dass das Benehmen des Epileptikers
dem Benehmen des Zauberers dhnlich sei. Ansonsten fihrt
er die Parallele nicht weiter aus, als dass er darlegt, dass im
Volksglauben der Epileptiker als von einem ,fremden Geist®
besessen gelte, so wie das bei dem Zauberer in seiner Be-
tdaubung oder seinem Paroxysmus zutrdfe; dann aber wird
der Zauberer in seiner Tatigkeit als Austreiber der Geister,

) Herrigs Archiv, CXIII, 252 f, CXIV, 1f. All das im Folgenden An-
gefiihrte kehrt dann mit kaum geidndertem Wortlaute in seinem Buche Das
Mirchen, 1911 (3 1925) wieder. — 2) Wie wenig sich die Phantasie des Rausches
von der Phantasie schlechtweg unterscheidet und dass sie diese keineswegs tiber-
trifft, wie tberfliissig also die Annahme der Rauschphantasie als Element der
Miirchen- oder Sagenforschung ist, erhellt aus einem Vergleiche des Beispiels,
das von der Leyen von der Wirkung des Haschisch-Rausches gibt (a. a. O.,
266) mit dem Beispiele, das Ludwig Feuerbach von der Titigkeit der, wenn
man so sagen darf, niichternen Phantasie als der ,von den Herzensbediirf-
nissen und Wiinschen des Menschen bestimmten Intelligenz® in den Erldute-

rungen und Frginzungen zum Wesen des Christentums gegeben hat (Samtl,
Werke, hgg. v. W. Bouiy u. Fr. Joor [1903 1], VII, 30f).

117



164 Albert Wesselski

d. h. der Krankheiten geschildert, und das geht uns hier
nichts mehr an.

Wo nun von der Leyen mit seiner Erorterung ausgesetzt
hat, namlich bei dem, was er nicht mehr in Betracht gezogen
hat, bei den Wirkungen des Paroxysmus des Epileptikers auf
ihn selber, hat Friedrich Ranke mit einer andern Abhandlung
eingesetzt, in der er Klarheit schaffen wollte, ob diese Be-
wusstseinsstorungen oder -unterbrechungen mit dem ihnen
Vorausgehenden oder Nachfolgenden ein sagenbildendes Ele-
ment werden konnten, und den Anlass hat ihm ein Bericht
aus dem sechzehnten Jahrhundert iiber einen mnicht uninter-
essanten Vorfall gegeben. Seine Gottinger Habilitationsvor-
lesung von 1912 tiber das Thema ,Sage und Erlebnis“?') be-
gann er mit der Wiedergabe von zwei Sagen, einer bayerischen
und einer elsiissischen, die erziihlen, wie ihre bedauernswerten
Helden von der Wilden Jagd entfiihrt worden sind: Dem
einen ist das geschehen, weil er sich, obwohl er wusste, dass
tber dem Orte, wo er eben war, die Wilde Jagd am wiitendsten
ziehe, und obwohl er in der Ferne ein Heulen und ein Sausen
horte, doch nicht niedergeworfen hatte; als er nach sechs
Wochen zuriickkam, ,wusste er selbst nit wie und wo und
war noch ganz tamisch in seinem Sinn®: seither ,hat er zu
nichts mehr weder Freud noch Leid, hat nur noch ein Kuchel-
leben“. Der andere, der Elsisser, den sein Ruf in die Gewalt
des mit Musik dahinziehenden Wilden Heeres gebracht hat —
ist zuerst er mit seinem Namen angerufen worden??) —, hat
sich am Morgen in einem fremden Gebirge gefunden und
hat drei Tage zur Heimkehr gebraucht; dass er damals oder
spiater ,tamisch“, d.i. nicht ganz bei Sinnen, gewesen wiire
usw., wird nicht gesagt.

Diesen zwei Sagen ldsst Ranke den Abdruck des er-
wihnten Berichtes folgen, der sich in der handschriftlichen
Hinterlassenschaft des Liuzerner Stadtschreibers Renward Cysat
(1545—1614) vorfindet und bei Renward Brandstetter, Renward
Cysat, 1909, 41 gedruckt ist; wir geben ihn nach Rankes
Text wieder:

') Zuerst erschienen in den Bayerischen Heften fiir Volkskunde, I (1914),
40—47, wiederabgedruckt in seinem Buche Volkssagenforschung (1935), 27—37.
— 2) 8. A. Sréser, Die Sagen des Elsasses? (1858), 271, Nr. 209 und
W. Herrz, Deutsche Sage im Elsass (1872), 34. Leider ist Ranke hier mit

seinen Angaben sehr sparsam, obwohl Stobers Biichlein, Der Kochersberg,
dem er diese Sage entnommen hat, nicht sehr vielen zugénglich sein wird.



Probleme der Sagenbildung 165

,Anno 1572, den 15ten Tag Novembris, ward ein Landmann, Hans
Buochmann oder Krissbiieler genannt, von Roémerschwyl aus Rothenburger
Amt, damalen bei 50 Jahr alt, mir gar wohl bekannt, unversehens verloren,
daraus viel Wesens entstund, machte auch der Obrigkeit viel Geschiftes. Vier
Wochen darnach kommt gewisser Bescheid von dem Verlorenen, er sei zu
Mailand. Letztlich, um Lichtmess des folgenden 1573sten Jahres (also am
2. Februar) kommt er heim, ohne Haar, ohne Bart und Augenbrauen, mit
zerschwollenem, gesprengtem Angesicht und Kopf. Sobald die Obrigkeit das
vernimmt, ldsst sie ihn gefinglich einziehen und, dabei ich selbst gewesen,
ausfragen. Dariiber war sein Bescheid: Namlich, er hitte bei 16 Gulden Miinze
zu sich genommen des Tags, als er verloren, in der Absicht, sie einem, dem
er sie schuldig, zu bringen, den er aber nicht gefunden. KEr sei also gen
Sempach gangen, Geschiften halb, allda er sich gesiumt bis gegen Abend.
Er habe zwar etwas, jedoch nicht zu viel getrunken, Als er nun heimgewollt
und zu angehender Nacht in den Wald gekommen sei, bei der Walstatt, da
die Sempacher Schlacht geschehen, da sei jihlings ein seltsam Getis und Sausen
geschehen, anfangs einem ganzen Imbd oder Bienenschwarm gleich, darnach
aber, als kimen allerlei Saitenspiele gegen ihn her, welches ihm ein Grausen
und Beiingstigung gemacht, also dass er nicht gewusst, wo er gewesen sei
oder wie ihm geschehen wolle. Doch habe er ein Herz gefasst, seine Wehr
geziickt und um sich gehauen. Da sei er von Stund an von der Vernunft,
von Wehr, Mantel, Hut und Handschuh gekommen und gleich damit in Liiften
hinweg in ein fremd Land getragen worden, da er nicht bei sich selber ge-
wesen. Er habe wohl des Schmerzes und Geschwulst des Angesichts und
Kopfes, auch der Haar- und Bartlose empfunden, Letztlich als 14 Tage nach
seinem Verfahren verschienen waren, habe er sich in der Stadt Mailand be-
funden, wo ein deutscher Gwardiknecht sich seiner angenommen.“

Ranke tritt nun fiir die unbedingte Glaubwirdigkeit
Cysats ein, der zwar ein fiir die damalige Zeit aussergewohn-
liches Interesse fiir die abergldubischen Vorstellungen und
Erzihlungen seiner Zeitgenossen gehabt habe, aber fiir seine
Person eher vorsichtig als leichtglaubig gewesen sei — wir
werden auf diese Dinge zurtickkommen —, und fiihrt im
weitern aus, dass es sich hier unzweifelhaft um ein tatsich-
liches Erlebnis Buochmanns handle: ,Er ging bei eintretender
Nacht allein im Wald, verlor dann plétzlich das Bewusstsein
seiner selbst und kam erst vierzehn Tage spiter an einem
viele Tagereisen weit entfernten Ort wieder zur Besinnung.“
Sodann stellt er als ,Auskunft der Psychiatrie“ fest: ,Das
Erlebnis des Hans Buochmann war, in ganz typischem Ver-
lauf, die Reise eines Epileptikers in seinem Ddmmerzustand“;
einer Bekriftigung dieser FErkldrung durch Berufung auf
Binswangers Lehrbuch iiber die Epilepsie folgt dann als zweite
Feststellung: ,Damit haben wir, was wir suchten: der Bericht
des Hans Buochmann von seiner Fahrt durch die Luft in ein



166 Albert Wesselski

fremdes Land ist die sehr genaue Beschreibung einer Epi-
leptiker-Reise im Dammerzustand mit voraufgehender senso-
rieller und motorischer Aura. Auch der Haarausfall sowie
das Schwellen des Gesichts sind nicht selten vorkommende
Begleiterscheinungen der Epilepsie.“

An dieser Behauptung haben wir vorerst zu bemingeln,
dass der ,Bericht“ Hans Buochmanns kein Bericht, sondern
eine Verantwortung oder eine Aussage ist, und weiter, dass
diese Aussage keinerlei Beschreibung einer Epileptiker-Reise
im Dammerzustand enthilt; sie beschreibt oder erwihnt nur,
wenn man will, die sensorielle oder die motorische Aura, also
das, was dem Ddmmerzustand vorausgegangen ist, ndmlich
die Gehorshalluzinationen und das Herumhauen mit der Waffe.
Ansonsten haben wir keinen Grund, zu bezweifeln, dass der
,Bericht* Buochmanns den Schluss auf eine ,epileptische
Dimmerreise® zulésst, zumal da uns das von Fachleuten be-
stitigt worden ist; diese bestitigen aber selbstverstidndlich
auch, dass von einem Erlebnis Buochmanns wihrend seiner
Bewusstlosigkeit oder wihrend seines ,Dimmerzustands“ keine
Rede sein kann.

Zu dem nichsten Satze Rankes: ,Eine eigentliche Sage
ist dieser Bericht noch gar nicht; die sagenhaften Elemente
in ihm werden mehr angedeutet als ausgesprochen“ konnen
wir auf unsere frithern Ausfithrungen verweisen; eine Sage
wiire diese vor einer Behorde abgegebene Aussage auch dann
nicht, wenn sie die sagenhaften Elemente deutlich ausgesagt
hitte. Ranke fiahrt fort: ,Vorhanden sind sie“ (die sagen-
haften Elemente), ,denn es ist kein Zweifel, dass fiir Buoch-
mann selber wie fiir den Erzdhler Cysat das ganze Erlebnis
ein neuer Beweis war fiir die Existenz des wilden Heers, eine
neue Bekriftigung der Lehre, dass, wer sich ihm entgegen-
stellt, rettungslos von ihm in die Liifte entfithrt wird“; hier
wire es Rankes Pflicht gewesen, den Beweis, zwar nicht fur
Cysat, von dem ja andere Aufzeichnungen erhalten sind, die
diese Behauptung wahrscheinlich machen, so doch fir Buoch-
mann anzutreten. Vielleicht aber hat er das nur unterlassen,
weil er zwei Seiten weiter tiber diese Formulierung erheblich
hinausgeht: nun spricht er nicht mehr von einer Bestatigung
oder einer neuen Bekriftigung dieser Lehre, sondern behauptet
geradezu die Prioritdt dieses oder eines dhnlichen Erlebnisses
vor der Lehre: ,Unsere Untersuchung tber die Sagen von



Probleme der Sagenbildung 167

der Luftfahrt mit dem wilden Heer* — der Ton ist selbst-
verstindlich auf das ,mit* zu legen — ,hat nicht nur tber
die Herkunft dieses einen Motivs Klarheit gebracht, sondern
sie hat auch prinzipiell erwiesen, dass wenigstens dies eine
Sagenmotiv sehr anders aufzufassen ist, als die deutschen Volks-
sagen meistens bisher aufgefasst und behandelt worden sind.*
Das kann nicht anders verstanden werden, als dass Ranke
annimmt, das Motiv von der Teilnahme an der Fahrt des
Wilden Heers beruhe, wenn nicht geradezu auf den Angaben,
die Buochmann gemacht hat, so doch tberhaupt auf Er-
zahlungen von Epileptikern, wie er denn auch die Entstehung
der zwei eingangs angefithrten Sagen — ausdriicklich sagt er
dies freilich nur von der ersterwiihnten, nédmlich der baye-
rischen — auf Epilepsie zurtickfiihrt.

Um hier Klarheit zu schaffen, miissen wir einigermassen
weit ausholen, aber zu diesem Beginnen ermutigt uns Ranke
selber, indem er der Behauptung, seine Untersuchung habe
iitber die Herkunft dieses einen Motivs Klarheit gebracht,
folgende tibrigens durchaus richtigen S#tze voranschickt: ,, Wer
der Volkssagenforschung heute ehrlich dienen will, muss in
oft mithsamer Einzeluntersuchung sich seine Stellung zu den
Sagen erst erarbeiten. Jedes auch noch so kleine sichere
Resultat ist da wertvoller als die bestechendste Behauptung,
wenn sie nicht zu beweisen ist. Jedes einzelne sichere Re-
sultat gewinnt dem Dilettantismus ein Stiickchen Boden ab
und schafft zugleich der jungen Wissenschaft der Volkssagen-
forsechung ein Stickchen sicheren Boden und einen Ansatz
zu weiterfithrenden, gangbaren Wegen.“

* *
*

Dass an den Fahrten des Wilden Heeres Menschen teil-
genommen hitten, die ihm nicht angehorten, wird im Mittel-
alter mehrmals erzihlt.

Eines der #ltesten, vielleicht tiberhaupt das #lteste Do-
kument ist in dem schon erwihnten Traktat KEtiennes de Bour-
bon erhalten (zit. Ausg., 321, Nr. 36b):

In der Gegend eines Mont du Chat sieht ein Bauer, der im Mondschein
mit einem Biindel Holz auf dem Wege ist, zuerst eine unendliche Menge von
gleichsam eine Spur verbellenden Hunden, dann einen ebenso grossen Haufen
von Fussvolk und Reitern; auf seine Frage erfihrt er, sie gehorten zu der
familia regis Arturi — vorher ist diese der familia Allequini gleichgesetst



168 Albert Wesselski

worden —, und sie begiiben sich zu seinem nahen Hofe. Dem Bauer scheint

es, er folge ihnen, trete in einen grossen herrlichen Palast ein usw.; als er

aber am Morgen aufwacht, liegt er auf seinem Holzbiindel.

Weit langer ist die Reise, die Richard sans peur, Herzog
der Normandie (943—966), mit der mesnie Hellequin unter-
nommen hat: er ist auf den Teppich gesprungen, der fiir den
Fithrer der mesnie auf den Boden gebreitet worden ist, und
auf eben diesem Teppich mit dem Fiihrer, der ihm gesagt hat,
er miisse mit den Seinigen Nacht fiir Nacht die Sarazenen
bestreiten, in ein paar Stunden bis aufden Berg Sinai gelangt?).

Bei Gelegenheit des Reichstags, der Anfang 1431 wegen
der Hussitischen Wirren in Niirnberg stattfand, hat der Erz-
bischof von Mainz (Konrad III., Rheingraf von Daun) vor
einigen andern Bischofen und dem dortigen Dominikerprior
und Ordensreformator Johannes Nider ein Erlebnis erzihlt,
das ein ihm bekannter Ritter seiner Heimat gehabt
haben wollte :

Dieser hat in der Nacht, nachdem sein Knecht ein grosses Heer hatte
vorbeiziehen sehen, am Waldrande einen einzelnen Reiter getroffen, der ein
zweites Pferd fiihrte. Dieser Reiter, in dem er seinen kurz vorher verstor-
benen Koch erkannte, teilte ihm mit, das aus Rittern und Knappen bestehende
Heer miisse noch in derselbigen Nacht nach Jerusalem ziehen, und das Pferd
habe er mitgebracht, auf dass sein Herr an dieser Reise ins Heilige Land teil-

nehmen konne, Er bestieg das Pferd, und schon war er den Augen seiner Leute
entriickt; am néchsten Tage kehrte er mit dem, der ihn abgeholt hatte, zuriick?).

In all diesen Erzahlungen wird die Fahrt des Heeres
freiwillig mitgemacht, und eine unfreiwillige, also erzwungene
Teilnahme an einer solchen Fahrt, d. h. eine Entfithrung
oder Verschleppung kann ich fiir das Mittelalter ebenso
wenig nachweisen, wie sie die, die vor mir tiber den
(Gegenstand geschrieben haben, nachzuweisen vermochten;
immerhin sei eine KErzéhlung angefiihrt, in der eine Szene
vorkommt, die vielleicht als Versuch einer Verschleppung
gedeutet werden kann. Nach einem von Ordericus Vitalis
wiedergegebenen Berichte eines Priesters®) hat dieser am
1. Januar 1091 in der Nacht eine riesige Menge von Kriegern,

) Chronigque des ducs de Normandie, éd. Fr. MicaerL (1838), II, 336 £.,
J. W. Worr, Beitrige zur deutschen Mythologie (1852f), I, 6 f,; s. auch eben-
dort, IT, 162 f. und Uhlands Schriften zur Geschichte der Dichtung und Sage, VII,
664 f. — ?) Joh, NipEr, Formicarius, 1. V, c. 1, Argentine (1517), 71* f., in dem
Abdruck hinter dem Malleus, I, 308 f. S. auch Derrio, I, 264 f., Worr, DMS,

242f.) Nr. 137 und Beitrdge, 1, 9. — 3) Historia ecclesiastica, P, IIT, 1. VIII,
¢, 17 (Patrologia latina, CLXXXVIII, 607 {.).



Probleme der Sagenbildung 169

Sargtrigern, Frauen, Geistlichen und wieder Kriegern mit gewal-
tigem Getdse vorbeiziehen sehen und horen, und er hat in ihr die
familia Herlechini zu erblicken geglaubt, von der er schon
viel vernommen hatte, ohne dass er bis dahin an ihre Existenz
geglaubt hitte. Um nun, wenn er von diesem Erlebnis er-
zihlen werde, Glauben zu finden, wollte er sich eines der
leeren Rosse, die in dem Zuge mitgefithrt wurden, beméch-
tigen, um damit seine Angaben zu bewihren. Dabei wurde
er von Reitern ertappt’), und sie hétten ihn mitgenommen,
wenn nicht einer von ihnen die drei andern bewogen hitte,
davon abzustehen; dieser bat ihn dann, seiner Witwe zu be-
stellen, sie solle ein von ihm widerrechtlich behaltenes Gut
zuriickgeben?), und da sich der Priester weigerte, schleifte
nun er ihn mit, wobei er ihn mit seiner glithenden Hand um
den Hals gepackt hielt. Er wurde erst von seinem verstorbenen
Bruder, der auch in dem Zuge ritt, aus dieser Gefahr befreit.
Wie man sieht, kann auch hier von einer Entfithrungsabsicht
des Wilden Heeres nicht gesprochen werden: hitte sich der
Priester nicht verleiten lassen, sich fremdes Gut aneignen
zu wollen, und hiitte er nicht die Erfillung der frommen
Pflicht verweigert, einen Auftrag entgegenzunehmen, der dem
Seelenheile eines zeitweise zu schwerer Pein Verdammten
dienen sollte, so wiire das Wilde Heer an ihm vorbeigezogen,
ohne dass der Versuch gemacht worden wére, ihm etwas zu
leide zu tun. Das war denn auch durchaus verstindlich,
und das Gegenteil wire unverstdndlich gewesen; bestand doch

1) Vgl. hierzu die jungen Sagen von einem an dem Wilden Heere
begangenen oder versuchten Diebstahl in der Leipziger Dissertation von H.
Priscake, Die Sage vom Wilden Heere im deutschen Volke (1914), 34, 32.
— 2) Ebenso soll in einer Erzihlung des Reuner Kodex 59 (Mitte des drei-
zehnten Jahrhunderts) ein Monch des Klosters Vanlouisant sorgen, dass
einer Witwe ein Widder, den ihr einer der familia Herlequini gestohlen hat
und nun am Halse herumtragen muss, zuriickgestellt werde (O. Driesex, der
Ursprung des Harlekin [1904], 237), und auch bei Ordericus tragen viele an dem
Zuge Teilnehmende Tiere, Hausgerit usw. am Halse und am Riicken; s. weiter
Petrus Venerabilis, De miraculis 1, I., c. 28 (Patrologia latina, CLXXXIX, 903 f.).
Hierher gehort wohl auch, was von Papst Benedikt VIIT. der hl. Kardinal
Petrus Damiani, De abdicatione episcopatus ad Nicolaum II., c¢. 3 (Patrol. lat.,
CXLYV, 428) zu erzihlen weiss; diese Darstellung ist von einer Reihe mittel-
alterlicher Autoren beniitzt, dann von Platina fiir seine Vitae pontificum Roma-
norum (1479 ; Ausg. Coloniae [1593], 165) ausgezogen und schliesslich von dem
Kardinal Baronius in die Annales ecclesiastici zum Jahre 1024 (in Mansis
Ausg. Lucca [1738 £], XV, 541 {)) vollstindig aufgenommen worden.



170 Albert Wesselski

schon dieses Heer Orderichs, im Gegensatze zu dem, von dem
etwa gleichzeitig oder nicht viel spiter Ktienne de Bourbon
erzahlt hat, aus letzten Endes doch zum ewigen Heile be-
stimmten Seelen, die allerdings in derselben Gestalt auftraten
wie zu ihren Lebzeiten und demgemiss ihre Wanderungen
auf dieselbe Weise bewerkstelligten, wie sie es getan hitten,
wenn sie noch am Leben gewesen wiren, im allgemeinen
also auf Reittieren und zu Fuss. Solange sich an dieser
Vorstellung nichts Wesentliches #nderte, hat sich natiirlich
das Motiv von dem Mitgerissenwerden des dem Seelenheere
nicht Weichenden oder sich ihm gar Entgegenstellenden nicht
entwickeln kénnen; die Anderung ist schliesslich gekommen,
aber damit das moglich wurde, hat sich erst als Gegenstiick
zu der Vorstellung des in dem Namen Gottes dahinfahrenden
Seelenheers die Vorstellung des in dem Namen des Teufels
dahinfahrenden Hexenheers bilden und befestigen miissen.
Das war etwa um die Wende des fiinfzehnten Jahr-
hunderts geschehen: um diese Zeit durfte der alte Streit, ob
die Hexen wirklich zum Sabbat fithren oder ob diese Fahrten
nur in ihrer Einbildung bestiinden, als zugunsten derer, die
fir die Tatsichlichkeit der Fahrten eintraten, entschieden
gelten. Es ist hier nicht der Ort fiir eine langwierige Er-
orterung, wie sich dabei noch der zusitzliche Wahn ausge-
bildet hat, dass die Hexen, um die Fihigkeit zu der Teilnahme
an solchen Fahrten zu erlangen, entweder Stellen ihres Korpers
oder ihr Reitgerit, den Besen, den Schemel usw. zu salben
hatten; dass iibrigens dieser Wahn, dessen Anfinge etwa in
die Mitte des fiinfzehnten Jahrhunderts fallen, damals ziemlich
allgemein im Schwange war, wird wohl niemand bezweifeln
wollen. Freilich: auch von dem Standpunkte der Hexen-
theologen aus waren diese Salbungen durchaus tiberfliissig:
wenn man dem Teufel die Macht zugestand, Menschen gegen
ihren Willen, also ohne Salbung und ohne Reitgerit, zu ent-
fiilhren und zu verschleppen, so hitte man wohl auch bei
den Hexen auf derartige Métzchen verzichten kénnen., Formal
geschah es ja schliesslich, indem der Malleus maleficarum die
Moglichkeit zugab, dass der Teufel an der Salbung festhalte,
weil die Herstellung der Salbe die Ermordung ungetaufter
Kinder erheischte, so dass viele Seelen der Erlosung verlustig
gingen?), aber praktisch blieb das ebenso bedeutungslos, wie
Yy P 10, qu. 1, c. 3, zit. Ausg. 114,



Probleme der Sagenbildung 171

zwanzig Jahre spiter die Feststellung des Tiibinger Theologen
Martin Plantsch?), die sich dann (1508) der ansonsten die
Tatsichlichkeit der Hexenfahrten leugnende Geiler von Kaisers-
berg in merkwiirdiger Inkonsequenz zu eigen gemacht hat:

»- .. Daher kumet es, wan ein hex uff ein gabel sitzt und salbet die
selbig und spricht die wort, die sie sprechen sol, so fert sie dan da hin, wan
sie mummen wil. Daz hat die gabel nit von ir selber, die salb thuot es auch
nit; sunst, wan sie ein giitterlein salbete, das selb fiir auch darvon: darumb
go thuet es der teuffel, derselb fiirt sie uff der gabel hinweg, wan er sein
sacrament und sein zeichen sieht von der hexin“?).

Anklang fand mit dhnlichen, aber viel weiter gehenden
Behauptungen erst ein Mann, der an die Existenz von Teufeln
und Hexen ebenso fest glaubte wie die Hexenhammergewerk-
schaft: das war Theophrastus Paracelsus, und gesagt hat er
seine Meinung in dem leider nicht vollstéindig erhaltenen
Buche tiiber die Hexen, das seit dem ersten Drucke einen
Bestandteil der Philosophia magna bildet. Dort erklirte er
zwar nicht kurz und biindig, aber deutlich genug:

Die Hexen mogen ja auf Gabeln, Rocken und &hnlichen
Dingen, die sie mit Katzenschmalz, Wolfsschmalz, Eselsmilch
und #hnlichem Zeug salben (also nicht mit dem aus Kinder-
leichen gewonnenen Fett, das bis dahin, wie wir gesehen
haben, die bevorzugte Schmiere der Hexen-Offizinen war), auf
den Hawberg fahren; da aber der Hawberg der Ort ist, wo
sie mit ihren Aszendenten zusammenkommen, so muss sie
der, der sie dort haben will, hinbringen.

nDarumb sein ire Superstition nur ein schein, in dem kein krafft ist,
usw,; dann allein der Geyst furt und trigt sie ohn gabeln usw. Aber ihr
fiiren ist also, gleich wie ein Wind von Mitternacht gegen Mittag gehet, und
hebt ein feder auff von der Erden, treibts in die hthe vor ihm anhin, biss
dahin, da es auffhort. Also sein die Geyst nur Wind und Lufft, wie ein blasen
vor dem mundt; also blasen sie vor in anhin auff den stecken biss an das ort,
das der gemein man Hawberg heist.“

So besagt der Text, wie er in dem ersten Drucke, ndmlich
in den Philosophiae magnae ... tractatus aliquot, Coln (1567),
230 f. in dem 16. und 17. Kapitel des Buches De maleficis
et eorum operibus oder Von den Hexen oder Unholden und
ihren Werken steht, denen in den Huserschen Ausgaben von

) HanseN, Quellen, 261. — ?) Emeis, Strassburg (1517), h4# abgedruckt
bei Aug. StoBer, Zur Geschichte des Volks-Aberglaubens im Anfange des
XVI. Jabrhunderts (1856), 62 und Hansen, Quellen, 288; vgl. weiter Hansex,
Quellen, 166, 199 f. 230,



172 Albert Wesselski

Paracelsi Opera das 1. und das 2. Kapitel des IX. Traktats
des Hexenbuchs entsprechen?).

Mit diesen Ausfithrungen, dass die Dimonen oder Geister
oder Aszendenten nur Luft sind und dass sie die Hexen vor
sich hinwehen, hat Paracelsus einen grossen Erfolg gehabt,
und bezeichnend ist es vor allem, dass ihn sein wenn nicht
grosster, so doch gehéssigster Gegner, der aus Baden im
Aargau stammende beriihmte Arzt und Heidelberger, spiter
Basler Professor Thomas Erastus oder Liiber, in der Dispu-
tationum de medicina nova Philippi Paracelsi Pars prima,
Basileae (15671), in der er (215) fiir Magier von dem Schlage
des damals freilich ldngst Verstorbenen und seiner Schiiler
den Tod verlangte, wegen der in dem Buche iiber die Hexen
gedusserten Ansichten nicht nur nicht angegriffen hat, sondern
sogar seiner Meinung, die Salbungen seien nicht imstande,
die Hexen durch die Luft dahinzufiihren, beigetreten ist, ohne
ihn allerdings in diesem Zusammenhange zu nennen?). Weit
mehr von Paracelsus ist dann der Mediziner Wilhelm Adolf
Seribonius oder Schreiber aus Marburg beeinflusst, der genau
so wie Frastus die Hexen ausgerottet wissen will; in dem
Buche De sagarum natura et potestate, deque his recte
cognoscendis et puniendis physiologia, Marpurgi (1588)%) zitiert
er ihn nach oberflachlicher Zahlung nicht weniger als zehnmal,

1) 8. z. B. Opera, Strassburg (1616), II, 259 f. Der von uns zitierte
Text von 1567 stimmt nicht durchaus tiberein mit dem Husenschen Texte, ja
er ist sogar hin und wieder weniger verdorben als dieser, der iibrigens den
sprachlich erneuerten Abdriicken in den Schriften Theophrasts von Hohen-
heim, hgg. v. H. Kavser (1921, s, 330f) und Paracelsus Samtliche Werke,
bgg. v. B. Ascuxer (1926 f., s. IV, 232f) zugrunde liegt. Der Hawberg, der
bei Husen Howberg oder Howberg heisst — in der ersten lateinischen Uber-
setzung der Philosophia magna, Basileae, s. a., die spitestens 1569, vielleicht
jedoch schon 1568 erschienen ist, wird er Mons Veneficus genannt; die Genfer
Ausgabe hat Mons Bructerus, d.i. der Brocken —, ist nicht, wie Kayser, 512,
sagt, der Horselberg, sondern der Heuberg in dem siidwestlichen Teil des
Schwibischen Juras, wie das schon die DM 4, 879 feststellt; in der Eigenschaft
als schwibischen Blocksberg kennt ihn schon 1430 Johannes Nider, 1505 der
schon erwdhnte Thiiringer Professor Dr. Martin Plantsch, und 1520 hat in
Ziirich eine Hexe gestanden, auf den Heuberg geflogen zu sein (Hansex, Quellen,
437, 259, 609). — ?) 195f. Nur im Inhaltsverzeichnis ist dieser Abschnitt des
ersten Teils der Disputationes — der zweite und der dritte Teil sind 1572,
der vierte 1573 erschienen — mit dem Titel De lamijs seu strigibus non inutilia
scitu bezeichnet; diese Abhandlung ist dann von 1578 an mehrmals einzeln
erschienen. — %) Verfasst ist das Buch schon 1585; die Epistola dedicatoria
ist vom 22. November 1587 datiert.



Probleme der Sagenbildung 173

immer mit Zustimmung, darunter auch mit der hier in Rede
stehenden Stelle, nicht nur soweit sie die Salbung betrifft,
sondern auch in dem Teile, der die Frichter-Tatigkeit der
Aszendenten oder Geister angeht, wofiir er sogar noch einen
Beleg aus dem hl. Augustinus beibringt, um fortzufahren :

Hi (sc. spiritus maligni) igitur si voluerint sagas quasdam caeteris adesse,
eas deducunt ad locum ubi congregatio illarum futura sit, sive per caminum,
give alia quacunque via, flantes nimirum post tergora sagarum: quemadmodum
ventus spirans plumam a terra elevat in altum et ante se, donec eo loci veniat,
in quo steterit.

Diese Sidtze druckt dann der schon erwidhnte Joh. Gédel-
mann in der 1591 erschienenen zweiten Ausgabe seines Traec-
tatus de magis, veneficis et lamiis (II, 48) ab, nicht ohne ihnen
einen eigenen Auszug aus Paracelsus iiber die Aszendenten
vorauszuschicken, die ihre Hexen an den vorbestimmten Ort
schaffen non aliter quam ventus validus plumam e terra
sublatam in aere circumfert, donec in certum locum deponat,
und schliesslich stellt sich auf die Seite des gelehrten Land-
fahrers die um die Wende des sechzehnten Jahrhunderts
grosste Hexenautoritit, der Jesuit Martin Delrio, allerdings
nur durch die Genehmigung des Vergleiches der von einem
Engel, einem guten oder einem bésen, wegzuschaffenden Last
mit der Paracelsischen Feder: ... ad eum fere modum quo
ventus fortis plumam agit per aerem, et certo tandem loco
illam destituit, et destituendo sistit?).

Warum wir das alles hier vorbringen? Nun, der Grund
ist, dass Paracelsus, der in dem nichsten Kapitel seines
Hexenbuchs auf das Wiitende Heer oder, wie die Husenschen
Ausgaben sagen, auf das Wiitis oder Wiites Heer zu sprechen
kommt, dieses Heer keineswegs in dem Sinne auffasst, den
wir dem Worte zu unterlegen gewohnt sind: fiir ihn ist das
», Witende Hoer“ ein besonders grosser Hexenzug, ,eine Ver-
sammlung aller Unholden zusammen, als wann sich ein Rott
zusammen fiiget, auff ein Kirchenweihe zugehen.“ So, wie
die Jungfrauen, wenn sie schwanger werden, in ein Bad ziehen,
um dort zu gebéren,

salso hat diss Hoer auch sein Badenfart, da die Geyst ihre bulschafften
dahin firen, zusammen coppeln in ein hauffen, fiirens iiber gesteudt und stocke,
iiber Statt (und) Dorffer, Berg und Thal, biss sie kommen auff den Hawberg,
da sie der kinder geniisen und ausskindbetten, dabey auch andere ihre hindel
damit aussrichten; und ist geleich wie ein Convocation oder Convent eines

1 L. II, qu. 16, zit. Ausg., I, 169.



174 Albert Wesselski

grossen Capitels, da kommen zusammen auss vielen Regionibus, was dergleichen
schwanger vermeint zusein oder in Hexerey sich berathschlagen wil. Da faren
sie auff gabeln und stecken zusammen, wie sie ihr Scharge zilt!), im zammen
faren treibendts die Ascendentes fiir ihn hin. Gleich als wann einer ein Sack
mit federn aussschiittet, und der wind weht sie alle mit ein hinweg, also
fliegen diese auch in einer rott versamlet, und solchs bey der nacht, dann bey
dem tage wirdt hierinn nichts gehandelt, die nacht ist der Geyst freunde,
heimlich und stille.“

So, wie Paracelsus der Erfinder des Motors ist, der die
Hexen auf den Heuberg bringt, so hat er entdeckt, dass das
Wiitende Heer nichts andres wire, als ein besonders grosses
Hexenheer, das sich zu einem wieder von ihm entdeckten
Zwecke aus vielen Haufen bilden wiirde; so gross aber
der Beifall war, der der Erfindung gezollt wurde, die Ent-
deckung fand nur ganz schwachen Anklang. Der Basler
Arzt Dr. Jakob Wecker hat ja in dem Biichlein ,Ware Ent-
deckung unnd Erklirung aller firnembster Artickel der
Zauberey“, die er ,Etwann durch den Wolgebornen Herrn,
Herrn Jacob Freyherrn von Liechtenberg usw. auss ihrer
Gefingnuss erfahren® ... und ,an tag geben“ haben will?),

1) Zilen = reihen, einreihen; die Husenschen Ausgaben, die auch anders
konstruieren, haben  zeucht“. — 2) Das Liechtenberg-Weckersche Werkchen
finde ich schon in dem Zauber-Teuffel von Ludovicus Milichius, der zuerst 1563
erschienen ist, zitiert (in dem Abdruck des Theatrum Diabolorum, I, 1557?);
es kann also kaum spiiter als 1562 herausgekommen sein, beruht daher auf
einer Handschrift des Paracelsischen Hexenbuchs. Dann wird es, zusammen
mit Milichs Zauber-Teuffel, bei Dr. Joh. WevER, De praestigiis daemonum, aber
nicht schon in der Ausgabe von 1563, sondern wahrscheinlich erst in der von
1566 in dem 15. Kapitel des 4. Buchs erwahnt und zwar wegen des Abschnitts
»Von Nachtschaden und Schiissen der Hexen®, der auf einem uns hier nichts
angehenden frithern Kapitel des Hexenwerks von Paracelsus beruht; der Wort-
laut der Erwiahnung ist merkwiirdig genug: ,Ein Doctor hat in einem teutschen
Biichlein, so im namen H. Jacobs von Liechtenberg umbgetragen wird, einen
nérrischen uond nichtwirdigen bossen und weise, wie durch hiilffe dess Teuffels
die harte materien in dess menschen leib mégen gefiibret werden, beschrieben,
wie denn solcher falschen meynung Theophrastus Paracelsus auch gewesen, und
von mir gnugsam, unangesehen, dass seine Imitatores und giinstigen die stirn
driiber runtzeln, widerlegt worden“ (zitierte deutsche Ausgabe [1586], 267);
beinahe wortwortlich gleich beginnt das 18. Kapitel von Weyers 1577 erschie-
nenem Buch De lamiis (in der deutschen Ausgabe Frankfurt [1586], 41). Von
einer Widerlegung der Paracelsischen Ansichten kann natiirlich nur in dem
Sinne gesprochen werden, dass Weyer eine gegenteilige Meinung vertreten hat,
aber nicht, dass er dabei mit Paracelsus polemisiert hatte; er ist ja gelegent-
lich gegen ihn und seine Jiinger losgezogen, so z. B. wegen seiner medizinischen
Schriften, die ihn zu dem Vorwurf bewogen, Paracelsus habe ,mit gewalt allein
Herr und Oberster Rabbi in der Artzeney sein wollen® (De praestigiis, 134;



Probleme der Sagenbildung 175

den Versuch gemacht, die Paracelsische Hexentheorie in die
Lehren, die der Malleus maleficarum vertrat, einzubauen, ohne
allerdings den Namen des neuen Mannes auch nur ein einziges
Mal anzufithren, und 15686 ist das Liechtenberg-Weckersche
Werkchen als 13. Traktat in das Theatrum de veneficis auf-
genommen worden, aber der Identifizierung des Hexenheers
mit dem Wiitenden Heer') hat das keinen Vorschub geleistet,
und auch wenn sie Scribonius ebenso anerkannt hitte, wire
damit wenig getan gewesen. Dass tbrigens Scribonius hier
ausnahmsweise Paracelsus im Stich gelassen hat, ist aus einem
merkwiirdigen Grunde geschehen: Er hatte, wie man schier
bei jedem seiner Zitate feststellen kann, nicht den deutschen
Grundtext der Philosophia magna vor sich, sondern nur die
schon erwihnte lateinische Ubertragung, und so treu sich
diese sonst an die Vorlage hiilt, bei dem ersten Satze des
18. Kapitels hat sich der Ubersetzer, der Basler Arzt Gerhard
Dorn, einen in der Geschichte der Ubersetzungskunst un-
erhorten Lapsus zuschulden kommen lassen: er hat ,das
Wiitende Hoer“ mit ,rabiosa meretrix“ wiedergegeben! Dass
da Scribonius nicht mitgetan hat, ist begreiflich, und geholfen
hat er sich auf die einfache Weise, dass er das, was das
Wiitende Heer von den gewdhnlichen Hexenheeren unter-
scheiden sollte, nimlich die sogenannte Badefahrt der Hexen
und was sich darauf bezog, nicht zur Kenntnis nahm und
mit dem Satze schloss (60): Magnus enim saepe chorus earum
est, ut Paracelsus refert, adeo ut turmatim aliquando, militum
instar ex ordine, super pagos, montes, convalles ferantur.
Godelmann allerdings, der das deutsche Original zu Rate zog,
hat diese Unzukommlichkeit gutzumachen getrachtet, indem
er die Worte von Scribonius, ohne ihn freilich diesmal zu
zitieren, iibernahm und ihnen die Bemerkung anfiigte: Vulgus
hunc chorum Lamiarum vocat ,das wiitende Heer*, aber auch

s. auch 338, 462, 529), aber zu den in Rede stehenden Dingen hat er sich
ebenso wenig gedussert, wie zu den Paracelsischen Theorien iiber das Wiitende
und das Hexenheer. Zu Weyers Kampf gegen Liechtenberg vgl. noch Peter
BinsreELD, Tractatus de confessionibus, zit. Ausg. 512. — 1) Die betreffende
Stelle steht Theatrum, 313": Von dem Wiitissher (mit Auslassung der sich
auf den Hauptzweck dieser Badereise beziiglichen Stelle); natiirlich fehlen die
von Liechtenberg-Wecker nicht approbierten Stellen auch in der Erweiterung
und Bearbeitung ihres Biichleins in der oben S. 146, Nr, 3 erwihnten Goétia
von Wolfg. HiLpesranp. Nach dieser hat J. J. Briuner in den schon erwédhnten
Curiositaeten, 387f. den hier in Rede stehenden Abschnitt abgedruckt.



176 Albert Wesselski

dieser Versuch einer Wiederherstellung hat die Paracelsische
Konstruktion nicht zu fordern vermocht.

So ist denn diese Behauptung auch in der Folgezeit
unrichtig geblieben: in dem Volke hat man wohl, wenn so
etwas gesagt wurde, die Kopfe geschiittelt und hat sich die
Vorstellung von dem Heere der armen Seelen, das man in
der Schweiz die Seligen oder auch das Gottesheer nannte?),
nicht triilben lassen; dass dabei aber das Volk nichts ablehnte,
was seine Vorstellungen nicht storte, was sie auszugestalten
imstande war, hat es gezeigt, indem es die Fortbewegung
durch den Wind, von der es bei dem Hexen nichts wissen
wollte, bei dem Wiitenden Heere zur Kenntnis nahm. Noch
bei Geiler von Kaisersberg zieht das Wiitende Heer nur
laufend dahin, und voran lduft einer, der den Menschen zu-
ruft: ,Flilhe ab dem Weg, das dir Gott das Leben geb!“?),
und mit solcher Rede geht bei Johannes Agricola der treue
Eckart den Reitern und Fussgingern voraus®); schon am
29. Januar 1539 aber, also noch bei Lebzeiten von Para-
celsus, weiss Hans Sachs in einem Spruchgedicht zu erzéhlen,
wie er in Westfalen an einem Pfingsttag in stockfinsterer
Nacht zuerst ein Geschell gehért hat, wie sich dann ein lauter
Sturmwind erhoben hat gleich einer Windsbraut, und wie
schliesslich ,ein greulich schrecklich wiitend Heer“ bei ihm
vorbeigeprasselt ist; und der letzte dieses Heeres, ein an
demselbigen Tage Hingerichteter, ist, nachdem er ihm Rede
und Antwort gestanden hat, verschwunden, ist ,hingerauscht
wie ein scharfer Wind“%).

Nun ist es allerdings mdoglich, dass sich die Vorstellung
von dem Winde als Antrieb und Beforderer des Wilden Heeres
schon vor Paracelsus gebildet gehabt hat, so dass er eine
Meinung, die im Volke von dem Wilden Heere im Schwange
gewesen wire, einfach auf sein Hexenheer iibertragen und
nebenbei erklart hitte; belegt aber ist diese Auffassung noch
nirgends worden, und eine Notiz, die Cysat in seine Vormerk-
blatter noch vor der auf das Verhér Buochmanns beziiglichen
eingetragen hat, spricht eher zugunsten von Paracelsus:

1) Cysat bei BranpsterTER, 40, Nrn. 114 und 115. — ?*) Emeis, 373,
abgedruckt DM 4, 766 und StoBER, Zur Geschichte des Volks-Aberglaubens,
21f, -— 3) Sibenhundert und Fiinffzig Teutscher Spriichworter (1541), 356"
in Nr. 667. (Die Sprichworter von Nr. 301 bis Nr. 749 sind zuerst 1529 er-
schienen. — %) Samtliche Fabeln und Schwinke, I, 157 f.,, Nr. 51.



Probleme der Sagenbildung 177

s +..das sye eben das Geschwiirm und Gespenst, das bisswylen nachts
die Liitt ab dem Feld und Strassen uffgehept und in einer Schnelle in wytte
Land getragen, die dann ouch bekennet, wie sy beducht habe, es komme ein
susender Wind dabhar mit seltzamem wunderbarlichem Getoss, als ob vilerley
Seittenspil vorhanden“?),

Mit welcher Selbstverstindlichkeit iibrigens das Volk
aufnimmt, was ihm taugt, und verwirft, was ihm widerstrebt,
zeigen andere Behauptungen, die Paracelsus in diesem Zu-
sammenhange aufgestellt hat; sie finden sich in unmittelbarem
Anschluss an die von uns zuerst mitgeteilte Stelle seines Buchs
von den Hexen oder Unholden und ihren Werken und lauten:

,Nun sein sy“ (die Hexen) ,unsichtbar, denn niemant sihet den Windt;
aber man empfindt in wol, wie sie gewint?) werden und getragen im lufft.
Wiewol auch das ist, das sie im faren nit reden dorffen, nicht hinder sich
sehen: Reden hat die ursach, das die Geyst menschliche stimm nit héren
mogen, es sey dann nach innehalt irer bindtnuss, die in solchem wehen nit
beschehen mag; nicht hinder sich zusehen ist von wegen, das der Geystwind
so starck auff in gehet, so sie hinder sich sehen, wurde er sie aussetzig machen
usw. oder ein missgestalt in angesicht machen. Aber Redenshalb ist mehr
die ursach, das sie besorgen, mann nenne den, der sie verdampt hat.

Dass es Teufel oder Diémonen nicht ertragen, dass bei
solchen Fahrten der Name Gottes ausgesprochen wiirde, ist
schon seit Gervasius von Tilbury bekannt, der sagt, dass, wer
in dem coetus lamiarum w#hrend der Luftreise Christum nenne,
sofort, wo immer es sei und welche Gefahr immer bestehe,
abstiirze®); neu ist nur die Ubertragung auf das Wiitende
Heer, und die hat das Volk nicht mitgemacht, Fir das
Hexenheer wieder hat es die neue Lehre, dass der oder die
sich Umwendende Aussatz und sonstige Gesichtsentstellungen
zu gewirtigen habe, nicht tibernommen; seinen Vorstellungen
von dem Wiitenden Heere aber hat es sie gern eingefiigt,
ja sie sogar auf die Leute erstreckt, die ihm nur begegnen.
Dartiber weiss ein Ziircher Birgermeisterssohn, der langjidhrige
Archidiakon am Ziircher Grossmiinster und spitere Kirchen-
vorstand Ludwig Lavater, merkwiirdige Dinge zu berichten;
in dem letzten Kapitel des ersten Buchs seines Traktats

1) BRANDSTETTER, 40 zu Nr. 114. — 2) Soll wohl heissen sgeweht®, wie
die Husenschen Ausgahen haben und wie es auch der Ubersetzung Dorns ent-
spricht. — 3) S. die oben, S. 137, erwihnte Stelle. Bei Liechtenberg-Wecker
(Theatrum de veneficis, 313 %) ist dieser Passus der Ausfilhrungen von Para-
celsus gestrichen, und Seribonius hat nur einen Teil tibernommen; an der zu-
letzt aufgefiihrten Stelle fihrt er fort: Quod insuper inter volandum, ut ipsae

fatentur, loqui non audent, vel etiam retrospicere, id (Paracelsus) ait fieri,
quod metuat Sathan, ne nominetur is qui condemnavit eum: altissimus.

Schweiz, Archiv f. Volkskunde XXXV (1936) 12



178 Albert Wesselski

Von Gespenstern, Ungehewren usw. erzdhlt er, nach dem
hl. Hieronymus, eine Legende, wonach ein ,Hippocentaurus“
den hl. Antonius gebeten hat, Gott fir ihn und die Faunen,
die Satyrn und die Incubi um Erlésung zu bitten, und dann
fahrt er fort:

,Hieher dienet, dass man von dem Wiitisheer oder dem giegt!) der
Nachtgeister sagt, dessgleichen von den Todtentinzen?), welche den Leuten
zun zeiten sollen begegnet seyn... Diese gespenst, ungeheur, geister, oder
wie man sie nennen wil, halten etwan den wandlenden die strassen vor, fithren
sie ab dem rechten weg, erschrecken und plagen sie, dass sie etwan in einer
nacht eissgrau werden... Offt geschichts, dass denen, die etwas gesehen,
gehort oder, wie wir sagen, die ein boser wind angewehet hat, der mund auss-
bricht, das angesicht verschwilt, etwan fallen sie gar in die taubsucht®), wie
man dann dieses alles offt und viel gesehen und erfahren hat“?),

In der von ihm selber im Jahre 1570 hergestellten
lateinischen Ausgabe seines Buches tibertragt Lavater den
ersten dieser Sitze so:

Hue pertinent quae de venatione daemonum referunt, item de mortuorum
choreis, nicht ohne hinzuzufiigen: quae etiam non sunt unius generis; die Uber-
setzung des Restes lautet: Haec Spectra aliquando iter facientibus viam inter-
cludunt, abducunt eos a recta via, terrent eos, ut una nocte canescant.,.
Saepenumero accidit, ut illis qui Spectra viderunt, audiverunt, vel ab illis
afflati sunt, os et facies tota intumescat: aliquo furore corripiuntur, id quod
experientia notum est ?).

Viel, viel frither, ndmlich nicht allzu lange nach dem
Jahre 1400, wo Johannes Nider bei dem Dominikanerorden
in Colmar eingetreten ist, hat er dort von einem Maler, der in
der Ordenskirche arbeitete, ein absonderliches Erlebnis er-
fahren, und erzidhlt hat er das dann in seinem Formicarius
zwischen zwei andern Geschichten: die der Erziahlung des
Malers folgende, die er von dem damaligen Erzbischof von
Mainz auf dem Niirnberger Reichstag gehoért hat, kennen wir
schon, die ihr vorangehende, die er dem gleicherweise in
Niirnberg gewesenen Bischof von Augsburg Peter von Schauen-
berg verdankt, erzéhlt ebenfalls von einem Abenteuer mit dem
Wilden Heere — der Schauplatz ist Innerbéhmen: einem
Knappen, der sich ihm entgegenstellte, ist der Kopf vom
Rumpfe getrennt worden —, und zwischen den zwei Ge-

) Gjegd = Jagd, s. Schweiz. Id. 3, 19; 2, 1557. — %) 8. A. EnprEr, Die
Sage vom wilden Jéiger, Frankfurter Dissertation (1933), 25 und 75. — %) Tob-
sucht. — %) Theatrum de veneficis, 146. — ®) De Spectris, Lemuribus et magnis
atque insolitis fragoribus, Lugduni Batavorum (1687), 133 f.



Probleme der Sagenbildung 179

bei dem er sich drei Leibschéiden zugezogen hat: ein Aussehen,
das mehr dem eines Toten, als dem eines Lebenden gleicht,
eine halbe Taubheit und ein arges Stottern; dieser Bericht
sei in getreuer Ubersetzung wiedergegeben:

,Als ich einmal noch als junger Mann mit meinen Gesellen am Abend
gezecht hatte, machte ich mich bei finsterer Nacht mit umgegiirtetem Schwerte
auf den Weg in ein andres Dorf“ (Nider fiigt bei: das er mir nannte). ,Ich
eilte, aber als ich in die Weingirten kam, schien es mir, dass mir etwas
Schreckliches entgegenkomme, nicht auf dem Wege, sondern daneben. Da
sprang ich von dem Wege, zog das Schwert und stach, in jugendlicher Torheit
und von dem Weine erhitzt, aufs Geratewohl in der Richtung des Phantoms,
Bei dem Stiche sah ich niemand, wohl aber fiihlte ich, wie mich, ich weiss
nicht, was fiir eine Luft durchdrang; von ibr vergiftet, habe ich mir die drei
Schiden zugezogen, die Ihr an mir seht“?).

Es ist schade, dass Nider den Maler nicht gefragt hat,
ob er auch Geriusche gehort hat wie ein Sausen und ein Getose.

* *
*

Es ist an der Zeit, auf jene Teile von Hans Buochmanns
Aussage vor der Luzerner Behorde zuriickzukommen, die uns
den Anlass zu unsern Exkursen gegeben haben; wiederholen
wir also: Buochmann will bei Beginne der Nacht im Walde
ein seltsames Getose und Sausen gehort haben, zuerst wie
von einem Bienenschwarm, dann wie Saitenspiele. Daraufhin
habe er seine Wehr geziickt und um sich gehauen. Schon
aber sei er in der Luft in ein fremdes Land getragen worden,
ohne dass er bei sich gewesen wire; wohl aber habe er
Schmerzen und Geschwulst des Angesichtes und des Kopfes,
auch der Haar- und Bartlosigkeit empfunden, wie er denn
auch ohne Bart, Haar und Augenbrauen und mit geschwollenem
und zersprengtem Gesicht und Kopf heimgekehrt ist.

Nun haben so, wie Hans Buochmann ein Getdse und
ein Sausen gehort hat, auch die Leute, von denen, wie wir
gesehen haben, Cysat vorher berichtet, bekannt, dass es sie
bedducht habe, es komme ein sausender Wind daher mit
seltsamem Getose, und anstatt des vielerlei Saitenspiels, das
sie gehort haben wollten, will Buochmann allerlei Saiten-
spiele gehort haben. Dieses Saitenspiel entspricht aber weiter
dem Geschell Hans Sachsens, wie denn auch des Meister-
singers einer Windsbraut ahnelnder Sturmwind zu dem Sausen

) Formicarius, 1. V, c. 1, zit. Ausg. 71% in dem Abdruck hinter dem
Malleus, I, 308.

12%



180 Albert Wesselski

und Getose gestellt werden darf, und dass Paracelsus von
dem Winde, der das Wiitende Heer dahinfiihrt, nur gesagt
- hat, man empfinde ihn, und nicht auch, man hére ihn sausen,
ist doch wohl belanglos; nach Friedrich Ranke aber wiren
diese GGehorsempfindungen als die ,sensorielle Aura“ zu be-
trachten, die zuweilen dem epileptischen Paroxysmus vorangeht.

Als ,motorische Aura“, ,die in krampfhaften, automa-
tischen Schlag-, Stoss- und Strampelbewegungen besteht,
wiren nach Ranke Buochmanns Lufthiebe aufzufassen; weder
dem Maler von Colmar, noch dem, der ihm nacherzihlt, ist
es eingefallen, die aufs Geratewohl gefiithrten Stiche anders
zu erkldaren, als aus der Torheit der Jugend und der Er-
hitzung durch den Weingenuss.

Indem Buochmann durch die Luft in ein fernes Land
getragen wird, geht es ihm so wie der so bewunderten Para-
celsischen Feder, die der Paracelsische Wind aufhebt, die er
dahintrigt, solange er weht, und die liegen bleibt, wenn sein
Wehen aufhort; fiir Ranke aber ist diese Fahrt eine Epilep-
tiker-Reise im Didmmerzustand, und Luftreisen wie die Hein-
richs des Lowen, Thedels von Walmoden und anderer mittel-
alterlicher Sagenhelden brauchten, nach ihm, wenn wir die
Entstehung dieses Motivs begreifen wollen, nicht herangezogen
zu werden; von den vielen sonstigen Luftreisen und -ent-
filhrungen — wie etwa die des Messers Torello in der vor-
letzten Novelle des Decamerons oder ihrer Vorbilder oder
die der fir Zauberer oder von solchen entfithrten Frauen —
schweigt Ranke, und er schweigt auch von den Fahrten des
Hexenheers, von denen immerhin hie und da eine Geschichte
ganz interessante Dinge berichtet, wie z. B. die so oft wieder-
holte von dem Bauer aus dem Sabinischen Gebirge, der sich,
weil er den Namen Gottes ausgesprochen hat, plotzlich allein
unter dem Nussbaum von Benevent fand und sich nun, nackt,
wie er war, eine Strecke von hundert Meilen durchbetteln
musste, um in acht Tagen in sein Dorf zuriickzugelangen?),
oder die viel #ltere von dem Priester der Genfer Divzese, der
an dem Morgen nach seiner Ausfahrt aus seinem Dorfe in
einem Weinkeller in der Lombardei gefunden worden ist und
beinahe als Dieb gehenkt worden wire ?).

") Paulus Griuuanpus, Tractatus de Sortilegiis (verfasst etwa 1525), 1. II,
c. 7 (hinter dem Malleus, II, 2, 267 f)); das sogenannte Erlebnis des Bauern muss
etwa in das Jahr 1515 verlegt werden, — 2) Ktienne o Boursox, 88 f., Nr. 97.



Probleme der Sagenbildung 181

Der Haarausfall und das Schwellen des Gesichts sind
nach Ranke nicht selten Begleiterscheinungen der Epilepsie,
aber dass sie bei einem einzelnen Anfalle, also plotzlich auf-
traten, wie bei Buochmann angenommen werden miisste, be-
hauptet er nicht; nach Paracelsus brauchen sich die mit dem
Wiitenden Heer Dahinfahrenden nur umzusehen, um aussitzig
zu werden oder eine Verunstaltung des Gesichts davonzutragen,
nach Lavater haben schon die, die der bise Wind des Wiitis-
heeres nur anweht, ein Ausbrechen des Mundes und ein An-
schwellen des Gesichts zu erwarten, und dem Colmarer Maler
hat die Luft, die ihn durchdrang, arg genug mitgespielt.

Johannes Nider ist unmittelbar nach jenem Niirnberger
Reichstag, wo er die drei Geschichten von dem Wilden Heere
gehort hat, nach Basel gekommen und hat dort, mit einigen
Unterbrechungen, bis 1434 geweilt und gepredigt: er mag
diese Geschichten als Predigtmérlein verwandt, er mag sie
den Leuten, mit denen er Verkehr hielt, erzidhlt haben?); des
weitern ist der Formicarius bis 1519 viermal gedruckt worden,
und Geschichten, wie der von dem KErlebnis des Kirchenmalers,
wird niemand die Eignung absprechen, in das volkstiimliche
Erzahlgut einzugehen. Lavater war ein weit iiber die Landes-
grenzen hinaus angesehener Theolog, dessen Wort nicht nur
in seiner engern Heimat Ziirich etwas galt. Von dem Dr.Wecker,
der fast vierzig Jahre seines Lebens in seiner Vaterstadt Basel
zugebracht hat, brauchen wir, da er nur als Propagator der
ldeen eines Grossern auftritt, nicht zu sprechen, und von
diesem Grossern, dem grossen Paracelsus, der ganz Furopa
in seinen Bann gezogen hat, ausfithren zu wollen, was er fiir
seine schweizerische Heimat bedeutete, wire zwecklos. Nimmt
man alles zusammen, so muss man schier zu der Ansicht
kommen, dass das Wiitende oder das Wiitis-Heer oder das
Guottis-Heer oder das Seelenheer um die Mitte des sechzehnten
Jahrhunderts in einem gewissen Sinne eine schweizerische
Angelegenheit gewesen ist, und erhirtet wird diese Auffassung
durch die Tatsache, dass gerade in dem Teile der Schweiz,
der hier vor allem in Betracht kommt, ,zu der Zeit, wo
Cysat in seine Mannesjahre eingetreten war, von den leitenden

) So beispielsweise etwa als Gegengabe dem Berner Peter von Greyerz,
dem er viele Mitteilungen iiber dessen Erfahrungen als Hexenrichter verdankt,
u, a. die Geschichten von den Hexenmeistern Hoppo und Staedelin, die durch
die Luft fuhren, wohin sie wollten,



182 Albert Wesselski

Kreisen ein Feldzug gegen den herrschenden Volksglauben
unternommen wurde, allerdings nur gegen dessen harmlosere
Gebilde, wie die Pilatus-Sage und das Wuotisheer®.
Brandstetter, dessen Darstellung (7) wir diese Mitteilungen
entnehmen, weiss noch zu berichten, dass es durch diesen
Kampf gegen den Volksglauben bei Cysat zu einem seelischen
Zwiespalt gekommen sei: einerseits habe er sich den von ihm
verehrten Autoritédten nicht entgegenstellen konnen, anderer-
seits habe er (den Ranke ,eher vorsichtig, als leichtgldubig*
nennt und darum als einen ,durchaus glaubwiirdigen Gewéhrs-
mann“ betrachtet) in seinem tiefsten Innern an dem Volks-
glauben festgehalten, und das erkléire, dass er in seinen Auf-
fassungen zwischen Billigung und Verwerfung hinundher-
schwanke. Es ist auch wirklich merkwiirdig: da tadelt er
den ,gemein einfelltig Poffel“ ob der Torheit, dass er nicht
nur an das Guottis-Heer, sondern auch an die Behauptung
glaube, es wandelten mit ihm noch lebende Menschen, ein
paar Seiten weiter aber gibt er Buochmanns Aussagen ohne
ein Wort der Kritik wieder, ja, die Einfiugung, dass ihm
Buochmann ,wol erkannt“, d. h. wohlbekannt sei, zeigt, dass
er dessen Aussage, die doch augenscheinlich auf den mit dem
Wiitenden Heer verbundenen Vorstellungen fusst, wenn nicht
fiir richtig, so doch zumindest fir moglich, fiir glaubwiirdig hélt.
Aber wie steht es mit Buochmann selber in dieser Hin-
sicht? ist er in seiner Aussage wenigstens bei der subjektiven
Wahrheit geblieben? Vielleicht, wahrscheinlich nicht. Dass
gerade er von dem, was die ,leitenden Kreise“, mit denen
die katholische Geistlichkeit gemeint sein dirfte, als eine
Seuche auffassten, nicht hétte ergriffen worden sein sollen,
dass gerade er, der Bauer, von diesem Wahne, an dem
so hohe Herren wie Cysat ,im tiefsten Innern festhielten*,
frei gewesen sein sollte, darf ebenso wenig angenommen werden,
wie dass er nicht tiiber all -die Vorstellungen, die sich mit
dem Wiitenden Heere verbanden, genau Bescheid gewusst
hitte. Aber weiter: warum hat ihn denn die Obrigkeit, die
in diesem Falle die weltliche war, ,fengklich ynzithen“ lassen?
Dass vier Wochen lang niemand gewusst hat, wo er sich
herumtrieb, kann doch nicht der Grund gewesen sein; wire
man nur neugierig gewesen, was er in dieser Zeit gemacht hat,
hétte eine Vorladung geniigt. Aber wer hat denn iiberhaupt
die Behorde mit dieser Angelegenheit ,befasst“? wer hat



Probleme der Sagenbildung 183

denn das erstattet, was man heute eine Abgingigkeitsanzeige
nennt? Nun, so zuriickhaltend in dieser Hinsicht das ansonsten
so viel besagende Dokument ist, Einen Fingerzeig gibt es
doch, wer ein Interesse an Nachforschungen nach dem Ver-
schwundenen und an der Festsetzung des Zuriickgekehrten
gehabt haben kann. Buochmann hat sich, wie er sagt, aus
seinem Dorf entfernt, um eine Schuld von 16 Gulden abzu-
tragen; weiter gibt er an, er habe seinen Gldubiger nicht
angetroffen, und so sei er nach Sempach gewandert, wo er
auch Geschifte gehabt habe, dann sei, nach einem Wirtshaus-
besuch, das Abenteuer angegangen, bei dem er nicht nur um
die Vernunft, sondern auch um Wehr, Mantel, Hut und Hand-
schuhe gekommen sei. Und wo sind die sechzehn Gulden,
damals ein schones Stiick Geld, geblieben? Die waren augen-
scheinlich auch weg, zumindest vierzehn Tage spéter, als sich
seiner in Mailand ein deutscher Gwardiknecht annehmen
musste. Wer hatte also allen Anlass, sich um Buochmann
zu kiimmern? Der Bericht iber das Verhor erwihnt da nur
Einen Menschen, und das ist sein Glaubiger, und schon dass
dieses Gldubigers und der Schuldsumme gedacht wird, lisst
schliessen, dass die Verhaftung und die Untersuchung von
diesem vorldufig Geschiddigten betrieben worden sind. FEs
hétte wenig Sinn, tiber den Verbleib des Geldes zu spintisieren —
die Schelmenromane bringen genug Geschichten, die eine
Beniitzung gestatten —, aber jedenfalls liegt die Vermutung
nahe, dass Buochmann gute Griinde gehabt haben miisse,
sich tber diesen Punkt schweigsam zu verhalten und lieber
eine (Geschichte vorzubringen, die ihn der Notwendigkeit,
weitere Auskiinfte zu geben, enthob. Er, der fiinfzigjahrige
Bauer kannte sicherlich den achtundzwanzigjihrigen Stadt-
schreiber besser als dieser ihn, und so mag er sich fiir das
Verhor eine Verantwortung zurechtgelegt haben, die mit all
dem ausgestattet war, was das Volk und was Herren wie
Cysat von einer Geschichte, die eine Entfithrung durch das
Wiitende Heer vortduschen . sollte, verlangen konnten; auf
Neuerungen, auf Zugaben, auf Erfindungen, die seine Zuharer
hétten stutzig machen konnen, hat er sich natiirlich nicht
einlassen dirfen. In diesem Sinne wire denn auch Rankes
Behauptung, es sei ,kein Zweifel, dass fiir Buochmann selber
wie fir den Erzihler Cysat das ganze Erlebnis ein neuer
Beweis war fiir die Existenz des wilden Heers, eine neue



184 Albert Wesselski

Bekriftigung der Lehre, dass, wer sich ihm entgegenstellt,
rettungslos von ihm in die Liifte entfithrt wird“, soweit sie
Cysat betrifft, durchaus richtig; bei Buochmann allerdings
lage die Sache einigermassen anders.

Die Tatsache aber, dass Buochmann nur Dinge erzihlt,
die mé#nniglich bekannt waren, macht die Frage, ob er nicht
am Ende doch in gutem Glauben erzdhlt hat, ob er nicht
wirklich Epileptiker gewesen ist, wovon freilich der ihn so
gut kennende Cysat nichts sagt oder weiss, ob er nicht tat-
séchlich eine Dimmerreise hinter sich hat, hinfillig; auf ihn
und seine Geschichte hat niemand zu warten brauchen.
Kein Epileptiker weiss weiter etwas von dem, was er in
seinem Dammerzustande getan hat, geschweige denn, dass
er etwas von dem wiisste, was ihm in dieser Zeit zugestossen
ist, und wenn er davon etwas erzihlt, so hat er sich das erst,
nachdem er wieder zum Bewusstein gekommen ist, zurecht-
gelegt, ohne Riicksicht natiirlich auf das, was er getan hat
oder was mit ihm geschehen ist, ohne Riicksicht auf das
also, was man bei andern Menschen als Erlebnisse bezeichnen
kann. Nicht ausgeschlossen ist es zwar, dass ein Epileptiker
einen Wahn um einen neuen Zug bereichert, der dann in
der Sage als neues Motiv auftreten wird, aber mit seiner
Krankheit hat das nichts zu tun, sondern er tibt damit nur
eine Tatigkeit aus, die jedermann ausiiben kann; Erlebnisse
jedoch kann der Epileptiker aus der Zeit jenes Zustandes, der
ihn von den andern Menschen unterscheidet, zu diesem Be-
hufe nicht heranziehen.

Zugeben miissen wir selbstverstindlich, dass die Ver-
lockung zu dem Versuche, diese vor einer Behorde abgelegte
Aussage, die ja auf Erscheinungen hinzuweisen scheint, wie
sie hin und wieder dem epileptischen Paroxysmus voraus-
gehen, aus einem solchen Paroxysmus oder einem derartigen
Déammerzustande zu erkliren, gross gewesen ist; wir begreifen
also durchaus, dass Friedrich Ranke auf der Suche nach
neuen Erkenntnissen einen Weg, der ihm viel zu versprechen
schien, nicht schon deshalb verschmiht hat, weil er ihm von
einer andern Wissenschaft als der, der er dienen wollte, ge-
zeigt worden ist. Nebenher aber oder vielleicht sogar zuerst
hitte er auch versuchen miissen, ob nicht an all diese Dinge
mit den Methoden, die ihm die eigene Wissenschaft, die der
Volkskunde, bot, heranzukommen wire, zumal da es hier



Probleme der Sagenbildung 185

nicht um einen Einzelfall ging, bei dem der Arzt das erste
Wort haben muss, sondern um Vorstellungen, die einst von
ganzen Volkern gehegt und gepflegt wurden, denen heute
noch auch in unsern Landen betrichtliche Volksteile unter-
liegen und die ihre Spuren tief in die Schrifttiimer eingegraben
haben. Nun hat ein anderer diese Untersuchung versuchen
miissen, und obwohl er diesen Versuch an dieser Stelle nur
in grossen Ziigen hat durchfiihren koénnen, glaubt er doch
zu einem FErgebnis gekommen zu sein, das den Schlissen,
die Ranke gezogen hat, schnurstracks widerspricht. Trotzdem
aber ist Friedrich Ranke Dank zu sagen, dass er seine Unter-
suchung verdffentlicht hat, Dank auch, dass er sie jlingst,
nach zwanzig Jahren, unverindert hat abdrucken lassen, ob-
wohl er sich inzwischen sicherlich selber schon klar geworden
sein wird, dass ihre Ergebnisse unhaltbar sind.

* *
*

Anders steht es mit Friedrich von der Leyen, der letzten
Endes die Verantwortung fiir den Versuch, ein Wahnmotiv
und damit eine Reihe von Sagen aus dem epileptischen Paro-
xysmus zu erkliren, ebenso trigt wie fiir den Versuch, ein
andres Wahnmotiv und damit wieder eine Reihe von Sagen
aus den Wirkungen eines Rausches abzuleiten. Ihm natiirlich
kommt kein Zweifel an der Richtigkeit dieser Untersuchungs-
ergebnisse, in denen er Bestitigungen seiner Theorien erblickt,
und so ldsst er keine Gelegenheit vortibergehen, auf diese
letzten Endes ihm zu verdankenden Ergebnisse, die fiir ihn
Erkenntnisse sind, hinzuweisen. In dem von ihm zusammen
mit Valerie Hottges 1933 herausgegebenen Lesebuch der
deutschen Volkssage heisst es: ,Ranke zeigt, wie aus epilep-
tischem Dammerzustand die Sage von der Entfithrung durch
das wilde Heer, aus dem Rausch eine ganze Reihe von Sagen-
motiven entstand (190), und in seinem in demselben Jahre
erschienenen Buche Volkstum und Dichtung sagt er: ,Die
Trunkenheit und ihre Frlebnisse haben mancher deutschen
Sage in das Dasein geholfen... Der weit verbreitete, in die
Sagen von der wilden Jagd eingeflochtene Bericht von einem
Bauer, der nachts iiber das Feld geht, plotzlich entrtickt wird
und nach Wochen in einem fremden Land wieder zur Be-
sinnung kommt, ohne dass er weiss, wie er dahin gelangte,
ist im Grunde nichts als eine von den Psychiatern oft ge-



186 Albert Wesselski

schilderte Krankheit, die Reise eines Epileptikers in seinem
Dammerzustand“ (14f). Auch wenn hier ein Bericht einmal
mit einer Krankheit, dann mit einer Reise gleichgesetzt wird,
ahnen wir doch, was von der Leyen meint, zumal da spéter-
hin der Satz folgt: ,Rausch, Angst, Traum, seelische FEr-
krankungen und Verwirrungen, das sind also oft die Gebér-
zustéinde und die Urerlebnisse der Sage“, an dessen Stil freilich
eine #hnliche Kritik geiibt werden kionnte. Ersparen konnen
wir uns diese hingegen an der Formulierung der These, die
er in dem Aufsatz Die Volkssage in Adolf Spamers Deutscher
Volkskunde (I [1934], 212) aufstellt: ,Eben diese Zustdnde,
Erlebnisse und Angste des Traumes, des Rausches, auch
mancher Krankheit, haben viele Sagen geschaffen. Das sind
die eigentlichen Erlebnissagen ...¢. Immer also Rausch und
Krankheit und vor allem der Traum, mit dem der Rummel
angegangen ist.

Zuerst war es bei von der Leyen das Méirchen, dessen
Motive zu einem nicht unbetréchtlichen Teile aus dem Traume
herzuleiten wiren, dergestalt, dass man gewisse Mérchen-
‘motive in Traummotive zuriickverwandeln konnte; dieser
Theorie habe ich in dem Versuch einer Theorie des Mérchens
(1931) ein paar Seiten gewidmet (35—37), und meine Gegen-
argamente gipfelten in folgenden Ausfihrungen: ,Von dem
elektrischen Lichte, den Rontgenstrahlen, dem Radio hat
noch vor kurzer Zeit niemand triumen kénnen, und auf einen
Traum, der den dreidimensionalen Raum verliesse, wird die
Menschheit noch lange warten miissen. KEs heisst das Pferd
beim Schwanze aufziumen, wenn man glauben machen will,
Angstzustinde, wie sie des Blaubarts Frau erlebt, als sie den
Blutfleck vergeblich von den Schliisseln wegzuwischen ver-
sucht, wiren zuerst im Traum erlebt worden, und die ver-
gebliche Miihe, von einem Zauberbaum Friichte zu pfliicken,
beruht, wenn sie getriumt worden ist, sicherlich auf Marchen
oder Mythen von Qualen, wie sie etwa Tantalus erleidet.
Wer ein Mérchenmotiv ernstlich durch einen Traum erklidren
wollte, hitte zuerst zu erkldren, wie die Grundlagen fir das
Motiv in den Traum geraten sind; denn: Nihil in intellectu,
quod non antea in sensu.* Aufrichtig gesagt, dachte ich,
mit diesen und den andern Griinden werde nun endlich ein-
mal die Traumtheorie erledigt sein; eingetreten ist aber das
Gegenteil: von der Leyen stellt sich auf den Justament-



Probleme der Sagenbildung 187

standpunkt, und seinem (Grespinste abzusagen, fillt ihm nicht
einmal im Traume ein.

Nach dem Erscheinen des Versuchs einer Theorie des
Marchens hat es mehrere Jahre gedauert, bis er die Zeit fand,
sich mit meinen Ausfithrungen im allgemeinen und auch in
den vor allen ihn angehenden Punkten, die den Traum be-
trafen, auseinanderzusetzen ; das hat er in der Niederdeutschen
Zeitschrift fir Volkskunde getan (XIII, 48—52), und was er
da in Hinsicht auf den Traum sagt, lautet: ,Fir die ganze
Welt des Irrationalismus fehlt dem Verfasser jedes Organ. Es
hat daher auch keinen Zweck, mit ihm iber die Bedeutung
des Traumes und verwandter Zustinde und FErregtheiten
fir das Werden des Mirchens zu streiten. Der einsichtige
Leser wird ohnehin bald fithlen, wie verkehrt die Einwinde
Wesselskis sind.“

Es wire natirlich einfach, in der Polemik gegen von
der Leyen dieselbe unbektimmerte Dialektik zu verwenden,
das heisst, diese Sitze mit Anderung des Wortes Irrationalismus
in Rationalismus und Vertauschung des Namens Wesselski in
den Namen von der Leyen abzudrucken; wir unterlassen das
und bemerken nur, dass wenigstens Friedrich Ranke nicht zu
den ,einsichtigen Lesern“ gehort, wie sie sich von der Leyen
vorstellt. In einer Besprechung dieses meines Buches erwihnt
er namlich auch, dass ich u. a. gegen die Traumtheorie an-
kampfe, und dazu sagt er: ,Die Lehre von der Entstehung
des Méarchens aus dem Traum hat“ (nach von der Leyen) ,in
dem Arabisten Georg Jacob noch einmal einen gldubigen
Verkiinder gefunden. .. Doch kommt sein ,Beweis“ aus den
bekannten Parallelen zwischen Traum und Marchen gegen
Wesselskis Einwinde nicht auf“, wozu nur noch bemerkt sei,
dass die Finfassung des Wortes ,Beweis“ durch Génsefiisschen
von Ranke stammt?).

Diese Stelle ist es, die mir die Uberzeugung gibt, dass
Ranke seine Motivherleitungen aus dem Rausche und aus
epileptischen Zustinden nicht aufrecht erhalten wird; dass
dies aber auch von der Leyen erkannt hat und fiirchtet,
glaube ich aus dem Umstande schliessen zu diirfen, dass er,
obwohl in meinem Buche nur von dem Traume die Rede ist,
nicht nur von dem Traume, sondern auch von ,verwandten

) Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte, XIV, 265,



188 Albert Wesselski

Zustinden und FErregtheiten“ spricht. Aber nicht nur aus
Griinden soleher Art, sondern auch um endlich einmal der-
artigen Deutungen von Mirchen- und Sagenmotiven ein Ende
zu machen, war diese jetzt ihrem Schlusse zueilende Erorterung,
die zwei solchen Motiven galt, notwendig; notwendig war sie
vor allem, weil es auf die Dauer nicht angehen kann, den
Irrationalismus, um mit von der Leyen zu sprechen, so weit
zu treiben, dass man von einem der schonsten und wertvollsten
Bestitztiimer unsers Volkes an Uberlieferungen aus lingst ver-
wichenen Zeiten immer grossere Trimmer abbrechen oder
abreissen will, indem man die Urspriinge altehrwiirdiger Sagen
auf Trunkenheit und FEpilepsie zuriickzufithren versucht:
néichstens konnte, wenn dem Irrationalismus nicht Einhalt
getan wird, noch Irrsinn dazukommen.




	Probleme der Sagenbildung

