
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 35 (1936)

Artikel: Probleme der Sagenbildung

Autor: Wesselski, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


131

Probleme der Sagenbildung.

Von Albert Wesselski, Prag.

I.
„Ein weisses Kaninchen wurde während drei bis vier Jahren auf dem

Marktplatz zu Remich gesehen. Oft bildeten Männer, Frauen und Knaben
einen grossen Kreis, damit das Kaninchen ihnen nicht entgehen könne. Sobald
aber jemand nach ihm griff, hielt er einen weissen Stein in Händen. Einer
liess sich, als das Tier eben wieder sichtbar war, auf dasselbe fallen, um einen
sichern Fang zu thun. Da lag er auf einem dicken Stein."

So erzählt das 1100. Stück in dem von N. Gredt
gesammelten Sagenschatz des Luxemburger Landes1), und diese

Erzählung bringt Friedrich Ranke in der Einleitung zu
seinen Deutschen Volkssagen2) als Beispiel für die Richtigkeit
seiner Behauptung: „Die Volkssagen gehören mit den Volks-
Legenden, Schwänken und Märchen zu den der dichtenden
Phantasie entstammenden Geschichten, mit denen sich unser
Volk Feierabends in der Bauern- und Gesindestube, am Biertisch

oder am Spinnrocken die Zeit kürzt. Sie sind die
einfachsten und ursprünglichsten unter ihnen, und stehen dem
Anfang aller Erzählkunst, der schlichten Erlebniserzählung
am nächsten." Und nach der Wiedergabe von Gredts
Erzählung, die er nur stilistisch geändert hat, fährt Ranke fort :

„Hier haben wir eine Sage einfachster Gestalt. In dem Tone
schlichter Erzählung teilt sie eine phantastische Geschichte
mit. Dabei sehen wir das ursprüngliche Erlebnis noch deutlich
durchschimmern : auf dem Remicher Marktplatz liegt ein
weisser Stein; die Bauern kommen nachts aus der Schenke
und sind alle schwer betrunken, sie sehen den weissen
Schimmer und es scheint ihnen, als bewege er sich hin und
her, bald ist er mehr rechts, bald mehr links, je nachdem
sie in ihrem Rausch nach links und rechts hintaumeln ; da
fassen sie sich bei den Händen und wollen das Kaninchen

') Publications de la Section historique de l'Institut R.-G.-D. de Louxem-

bourg (1885), 243—903 (die Paginierung springt von S. 652 zurück auf 553,
so dass ab der Nr. 583 der Seitenzahl immer hundert zuzuschlagen wäre) ; die

Nr. 1100 steht S. 834 (anstatt 934). — 2) Deutsches Sagenbuch, hgg. v. Friedrich
von der Leyen, 4. Teil (1910); die Sage kehrt auf S. 54 wieder.

9*



132 Albert Wesselski

fangen, und jedesmal wenn einer nach ihm greift, hat er den
dicken weissen Stein in der Hand."

Wir glauben nun Grund zu haben, an der Berechtigung
von Rankes Deutung der Erzählung zu zweifeln, und so wird
ein Teil unserer Darlegung der Beweisführung in dieser Hinsicht
gewidmet sein. Vor allem wichtig erscheint uns da eine andere

Erzählung Gredts, die in wesentlichen Punkten zu der von
Ranke gedeuteten stimmt ; das ist die in Nr. 532, deren Schauplatz

bei Mertert ist, und sie geht so:
An einem nicht ganz geheuern Orte, wo einmal ein Galgen gestanden

hat und nun ein Gespenst unter allerlei Tiergestalten umgeht, sieht ein Mann,
der spät in der Nacht von einer Kirmess heimgeht, zwei Hasen spielen; er
wirft einen Stein nach ihnen, aber sie lassen sich in ihrem Treiben nicht
stören. Um sie zu fangen, erklimmt er die Böschung; sie jedoch scheren sich

auch jetzt nicht um ihn. Endlich greift er nach ihnen, und da sind aus den

zwei Hasen zwei Steine geworden; kaum ist er wieder unten auf der Strasse,
sieht er sie wieder miteinander spielen. Wir erfahren noch, dass der Mann
sodann bis zu seinem Dorfe von zwei ungemein grossen Katzen verfolgt worden

ist; dass er hingegen betrunken gewesen wäre, wird uns, obwohl er von einer
Kirchweih kommt, nicht gesagt, wie denn auch die Remicher Erzählung von
ihren Handlungsträgern nichts dergleichen behauptet.

Es sei uns gestattet, als an eine Art Schulbeispiel an
eine in diesem Belange nicht so vorsichtige Darstellung zu
erinnern, nämlich an die 11. jener von T. Crofton Croker 1825

herausgegebene Fairy Legends and Traditions of the South
of Ireland, die nach Walter Scott, "though, in most cases,
told with the wit of the editor and the humour of the country,
contain points of curious antiquarian informations"1); ihr
Inhalt ist in Kürze :

Ein liebenswürdiger, dem Punsch durchaus ergebener alter Landmann
findet mit seinem festen Glauben an die Existenz von Feen oder Elfen bei

niemand Widerspruch als bei zwei Studenten, die die Sommermonate in der
Nähe verbringen, und besonders hart trifft ihn ihr Einwand, dass er nicht
behaupten könne, Elfen selber gesehen zu haben. Als er nun eines Abends
nach einem tüchtigen Trünke aus ihrer Gesellschaft bei hellem Mondschein

heimreitet, sieht er in einem schüttern Gehölz eine ganze Elfengesellschaft
unter einer alten Eiche bei anmutigem Tanze. Sofort kehrt er um und

berichtet, was er gesehen hat. Die zwei jungen Leute begleiten ihn zurück, und
da sehen sie tatsächlich zahlreiche kleine weisse Gestalten; als sie aber
hinlaufen, finden sie nichts sonst vor als eine Menge grosser Schwämme. Von

nun an heisst der brave Greis bis zu seinem Tode nur noch Musharoon Jack
oder Schwämmehans.

Wie man sieht, berichten die drei Erzählungen, die
irische und die zwei luxemburgischen, von ziemlich ähnlichen

*) Letters on Demouology and Witchcraft (1830), 129.



Probleme der Sagenbildung 133

Tatbeständen: die Elfen sind ebenso verschwunden wie das

Kaninchen und die Hasen, und an ihrer Statt finden sich

ganz andere Dinge, die aus sich keiner Bewegung fähig sind;
der wesentliche Unterschied ist nur, dass der irische Erzähler
in seiner Überzeugung, eine Verwandlung sei ausgeschlossen,
seine Geschichte scherzhaft, schwankmässig aufzieht, während
sich die luxemburgischen jeder Äusserung enthalten, aus der
abgeleitet werden könnte, sie stünden auf der Seite derer,
die einen sich etwa an das Kaninchen oder den Hasen
knüpfenden Volksglauben oder, wenn man will, Volksaberglauben

verwerfen. Mit dieser Zurückhaltung aber haben sie

oder Gredt, übrigens wohl unwissentlich, in dem Sinne der
Brüder Grimm gehandelt, die bei ihrer Übersetzung von
Crokers Buch — sie ist schon 1826 unter dem Titel Irische
Elfenmärchen erschienen, und die Vorrede ist vom 10. Juli
1825 datiert — den Titel der Erzählung von dem Schwämmehans

Fairies or No Fairies in „Die verwandelten Elfen"
geändert und diese Änderung begründet haben, wie folgt: „Leute,
die an Elfen glauben, werden die Erscheinung so auslegen,
dass die Geister, welche sich den Augen der beiden jungen
Leute nicht zeigen wollten, sich in Pilze verwandelt hätten,
unter welchen sie ohnehin gerne hausen; und es ist nicht die
Absicht der Sage, den Glauben daran lächerlich zu machen."
Um also die Parallele zwischen der irischen Erzählung und
der zwei luxemburgischen auch innerlich nachzuweisen, bleibt
uns, da über den keltischen Volksglauben an die Fähigkeit
der Feen oder Elfen, ihre Gestalt zu wechseln, keine Unklarheit

besteht, noch die Aufgabe, Klarheit über die
Volksvorstellungen oder -auffassungen zu schaffen, die in Luxemburg
über das Kaninchen und den Hasen im Schwange gewesen
sind und vielleicht noch sind.

Von dem Kaninchen bringt Gredt noch eine Sage, die
548., aber die hat er aus den von Johann Wilhelm Wolf
gesammelten Niederländischen Sagen, die 1843 erschienen
sind, abgedruckt, wo sie die Nr. 426 und den Vermerk
„Mündlich von Adalse van Swygenhoven" trägt : dieses wieder
weisse Kaninchen ist allnächtlich über die Wälle der
seinerzeitigen Festung Luxemburg gelaufen, aber erst nachdem dort
eine Nonne bei ihrer Flucht aus dem Kloster getötet worden



134 Albert WesBelski

war. Das, was uns diese luxemburgische Sage nur ahnen
lässt, wird uns ausdrücklich gesagt in einer flämischen, die
derselbe Johann Wilhelm Wolf in den zwei Jahren später
herausgekommenen Deutschen Märchen und Sagen als Nr. 53

nach mündlicher Mitteilung erzählt:
Auf dem Wällchen (Vestje) zu Dendermonde ist, solange diese Befestigung

noch bestand, der Geist einer ohne Beichte gestorbenen Milchpantscherin als

weisses Kaninchen umgegangen, und das hat gerufen:

Ich hab meine Seele dem Teufel verkauft;
darum hat meine süsse Milch nichts getaugt.

Erinnert man sich oder lässt man sich sagen, dass das

Kaninchen in den flämischen Gebieten Belgiens seit langer Zeit
mit besonderm Eifer gezüchtet wird, so begreift man, dass

sich dort an dieses Tier zum Unterschiede von Gegenden,
wo man es kaum kennt, eine beträchtliche Zahl von
Überlieferungen knüpft: In Windham ist es wieder ein weisses

Kaninchen, das einen Bauer mit menschlicher Stimme
angesprochen und ihm einen Schatz, den es in seiner menschlichen

Vorexistenz vergraben hatte, gewiesen hat (ebendort
Nr. 54), und in Kortrijk hat vor 1840 eine Frau erzählt, vor
mehr als einem halben Jahrhundert sei ein weisses Kaninchen,
das man „das erwürgte Kaninchen" genannt habe, des öftern
in der Stadt zu sehen gewesen; das habe einen Schneider,
der es habe fangen wollen, Hals über Kopf in die Leie
geworfen (Wolf, Nl. S., Nr. 233). Wieder in Kortrijk, aber erst

vor 1842, ist wieder ein weisses Kaninchen spät am Abend
auf dem Friedhof umhergehüpft, und ein Mann hat, nach dem
Muster des alten Neidhart oder eines seiner Nachfolger1),
seinen Hut darüber geworfen, um es zu fangen; als er aber
darunter griff, war nur ein Erdhäufchen wie ein Maulwurfhügel

dort, so dass er „erkannte, dass das Kaninchen ein
Geist gewesen" (Wolf, D. M. u. S., Nr. 55), wozu wir zu
bemerken haben, uns scheine nichts gegen die Annahme zu
sprechen, dass dieses Kortrijker Kaninchen eine Vorfahre des

um dreiundvierzig Jahre später bezeugten Remicher Kaninchens
gewesen sei. In Etterbrügge war ja beim Angelus-Läuten
stets ein Hase zu sehen, wie er über die grosse Brücke lief,
vor dem Kreuz jedoch ins Wasser sprang und erst hinter

') Adriano Banchieri, Trastulli della villa, Venetia, 1627 (die erste

Ausgabe ist in demselben Jahre in Bologna erschienen), 18f.: Novella della

quaglia; der, der den Hut über die Wachtel wirft, ist der bekannte Gonnella.



Probleme der Sagenbildung 135

ihm wieder herauskam (Wolf, Nl. S., Nr. 416); aber bei Meulen-
beeke war es wiederum ein weisses Kaninchen, das allnächtlich

über die Strasse lief, und Wolf gibt an, ähnliche Sagen
habe er in einer ganzen Reihe von Orten gehört, von denen

er sechs namentlich anführt (703 zu Nr. 415), nicht ohne
hinzuzufügen : „Nebst den Katzen gibt es kein vierfüssiges
Tier, welches häufiger eine Rolle in den Sagen Flanderns
und Brabants spielt als das Kanin." In Luxemburg ist das
anders: dass zwischen dem Hasen und seiner gezüchteten
kleinern Abart in ihrer Eigenschaft als unheimliches Tier
kein wesentlicher Unterschied gemacht wird, zeigt deutlich
die zweite oder, wenn wir die schon von Wolf veröffentlichte
Sage mitzählen, dritte und zugleich letzte Erwähnung des

Kaninchens bei Gredt, die in Nr. 163, wo von dem Zauberer
in Brill erzählt wird, er habe sich des öftern in einen lahmen
Hasen oder ein lahmes Kaninchen verwandelt ; aber angesichts
der überaus zahlreichen Geschichten oder Sagen von Hasen
schlechthin, die Gredt hat mitteilen können, muss man zu
dem Schlüsse kommen, dass der Hase als gespenstiges Tier
in Luxemburg bodenständig, das Kaninchen hingegen erst
eingewandert ist, um gelegentlich den Hasen zu vertreten.
Die Hauptrolle spielt jedoch, wie Gredts Buch deutlich zeigt,
die Katze, von der uns immerhin die Sage aus der Gegend
von Mertert ein Beispiel gegeben hat, wie sie den Hasen
ablöst. Weiter aber finden wir bei Gredt unter dem Titel
„Eine siebenjährige Katze ist eine Hexe" (Nr. 595) die
Feststellung: „Nach dem Volksglauben werden die Katzen Hexen,
wenn sie sieben Jahre alt geworden sind", ohne dass eine

irgendwie ähnliche Meinung über den Hasen, der freilich
keinen menschlichen Verkehr hat, verzeichnet würde.

Nun kann natürlich kaum angenommen werden, irgendwo
sei das Volk der Ansicht, dass sich siebenjährige Katzen in
ausgewachsene Hexen verwandelten, sondern es wird wohl so

sein, dass man denkt, in diesem Alter hätten die Katzen die
Fähigkeiten oder Kräfte erlangt, die sonst den Hexen
zugeschrieben werden; so dürften denn auch die Zitate in dem
Artikel „Hexe" in dem Handwörterbuch des deutschen
Aberglaubens, III (1893) zu verstehen sein, wonach alte Katzen,
neunjährige Katzen, siebenjährige Katzen zu Hexen werden,
weiter die Ausführungen in Gustav Jungbauers Böhmerwald-
Sagen (1924), 196: „Diese" (die Katzen) „sollen überhaupt



136 Albert Wesselski

im neunten Jahre zu Hexen werden, weshalb man sich auch
scheut, alte Katzen im Hause zu halten", und ein
Missverständnis ist fast ausgeschlossen bei der von Anton Peter,
Volksthümliches aus Österreichisch - Schlesien, II (1867), 68

mitgeteilten Auffassung: „Eine Katze, die sieben Jahre alt
ist, wird eine Hexe. Als solche versteht sie, was man spricht,
besonders das, was sich auf sie bezieht"*). Schnurstracks aber
widerspricht solchen Deutungen die von Jacob Grimm in den
Friedensblättern (1815), 98 ohne Quellenangabe aufgestellte
Behauptung: „Nach dem Aberglauben verwandelt sich eine
Katze, die zwanzig Jahre erreicht, in eine Hexe, und eine

Hexe, die hundert Jahre alt wird, in eine Katze"2), und
dasselbe gilt von der Form, die der Satz in der Deutschen
Mythologie'1 (918) erhalten hat: „Das Volk sagt, eine zwanzigjährige

Katze werde zur Hexe, eine hundertjährige Hexe wieder
zur Katze"3). Eine solche Volksmeinung jedoch wird durch
keine Sage gestützt, in der das, was gesagt wird, eine
Erzählung ist; hingegen haben wir einen nicht uninteressanten
gegenteiligen Beleg : Franz Xaver Bronner, der Verfasser der
einst vielgerühmten Fischer-Idyllen, der 1850 im
zweiundneunzigsten Jahre gestorben ist, berichtet in seinem zuerst
von 1795 an erschienenen Leben, von ihm selbst beschrieben
(1810, I, 180), wie er bei einem Vakanzaufenthalte in Höch-
städt im Herbste 1772, als er noch nicht vierzehn Jahre alt
war, von seinem damals siebenjährigen Bruder Hans Michel
gewarnt worden sei, auf eine Katze zu schiessen, weil ihm,
wenn sie eine Hexe sei, die Flinte zerspringen könne —
tatsächlich hat auch das Zündkraut zweimal kein Feuer
gefangen —, und von dieser Katze sagt er ausdrücklich, sie sei
eine junge gewesen. Die zwei Knaben haben natürlich nur
gemeint, bei der Katze könne es sich um eine Hexe handeln,
die in dieser Gestalt auftrete; aber auch diese Auffassung
zwingt uns, eine gewisse Klarheit über den ihr zugrunde
liegenden Wahn zu schaffen, und wir hoffen, dass wir so auch
einiges über Art und Ursprung der Vorstellungen, die sich an
den Hasen knüpfen, werden erheben können.

l) R. Kühnaü, Schlesische Sagen (1910 f.), III, 66, Nr. 1425; s. auch II,
577, Nr. 1226 und W.-E. Peuckert, Schlesische Sagen (1924) 99 und 302. —
2) Kl. Schriften, VI, 194 f. — 3) Einen merkwürdigen Kompromiss vertritt
Fr. Sohönwerth, Aus der Oberpfalz (1857 f.), I, 186: Die Hexen, die aus
(neunjährigen) Katzen hervorgehen, bilden ein eigenes Geschlecht, verschieden
von dem menschlichen; s. auch I, 188, III, 357.



Probleme der Sagenbildung 137

Schon etwa 1211 hat Gervasius von Tilbury nach der

Erwähnung des coetus lamiarum, der vielleicht schon den
Hexensabbat bedeuten soll, geschrieben, er wisse von einigen
Frauen, augenscheinlich in dem niederburgundischen Königreiche

Arelat, dessen Marschall er damals war, dass sie
nächtlicherweile in Katzengestalt verwundet worden seien und am
Morgen Wunden und Gliederverstümmelungen aufgewiesen
hätten1); diese Bemerkung scheint aber ganz vereinzelt
dazustehen : erst zwei Jahrhunderte später berichtet der Südtiroler
Hans Vintler von Leuten, die so gelehrt seien, dass sie Katzengestalt

annehmen könnten2). Dann allerdings, also mit der
Zeit der anhebenden Renaissance, beginnen sich die Zeugnisse
zu häufen.

Im Jahre 1420 ist, nach dem Dialogus de nobilitate et
rusticitate von Felix Hemmerlin3), in Rom eine Hexe aus
Trastevere hingerichtet worden, die, in eine Katze verwandelt,
arges Malefiz geübt hätte, in dem sechsten Jahre der Regierung

Papst Martins V. will Dr. Joh. Hartlieb, der Leibarzt des

Herzogs Albrecht III. von Bayern, in Rom der Verbrennung
einer der gleichen Verbrechen Beschuldigten angewohnt haben*),
und auf den 8. Juli 1424 fällt nach dem Berichte Stef. In-
fessuras5) die einer gewissen Finicella als schuldig der Tötung
vieler Kinder (criature) und der Behexung vieler Erwachsener.
Diese Finicella ist nun sicherlich eine jener Unglücklichen,
die nach einer der römischen Kanzelreden Bernardinos von
Siena, des spätem Heiligen, angeklagt, und eine der wenigen,
die schliesslich vor Gericht gestellt worden sind. Bernardino
hat in einer der von ihm drei Jahre darauf auf der Piazza
del Campo in seiner Vaterstadt gehaltenen Predigt von seiner
Tätigkeit in Rom und von dem dortigen Hexenwesen erzählt

>) Otia imperialia, hgg. v. Felix Liebrecht (1856), 45 (d. III, c. 93);
s. D. M.4, 886. George Lyman Kittredge hat sich (Witchcraft in Old and New

England [1929], 175 und 177), wohl durch die Tatsache, dass Gervasius in
England geboren ist und einige Jugendjahre am englischen Hofe verbracht
hat, verleiten lassen, die Bemerkung des Marschalls auf England zu beziehen.

— 2) Die Pluemen der Tugent, hgg. v. Ign. V. Zinöerle (1874), 267 und 370,
v. 7949 f. Ähnlich nach 1526 Asmus Mayer in dem Versbüchlein Ein newer
Spruch von der Zauberey, v. 170 f. ; s. Zeitschr. d. Ver. f. Volksk., XXIII,
10 und 130. Gegen diese Auffassung wendet sich Hans Sachs in dem Spruchgedicht

vom 9. April 1531, Wunderlich Gesprech von fünff Unhulden (Sämtl.
Fabeln und Schwanke, hgg. v. E. Götze, I [1893], 119). — 3) J. Hansen,
Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwesens (1901), 110. —
4) Ebendort, 131. — 5) Diario della città di Roma, ed. Or. Tommassini (1890), 25.



138 Albert Wesselski

und ist dabei auch auf die Behauptungen zu sprechen
gekommen, die Hexen pflegten in Katzengestalt Kindern das
Blut auszusaugen. Dabei hat er, ohne dass ihn dies
allerdings zu dem Bekenntnis, die Hexenverfolgungen seien ein
Unsinn, bewogen hätte, eine ganz merkwürdige Stellung
bezogen : Die Hexen verwandeln sich keineswegs in Katzen, sie
salben sich nur, und dann glauben sie, sie seien Katzen
geworden ; in die Häuser, um den Kindern nachzustellen, gehen
sie erst recht nicht, sondern das tut der Teufel selber. Oft
ist dabei die Katze geschlagen und ihr ein Bein gebrochen
worden; aber wer hat schliesslich den Leibschaden
aufgewiesen? Das von dem Teufel heimgesuchte Weib; nie der
Teufel selber. E in questo modo l'uno inganna l'altro1).

Wer nun glauben wollte, Bernardino habe mit dieser
seiner Äusserung etwas bis dahin Unerhörtes gesagt, würde
sich täuschen; dieselben Gedanken finden sich schon um mehr
als anderthalb Jahrhunderte früher in dem unvollendet
gebliebenen Tractatus de diversis materiis praedicabilibus von
Etienne de Bourbon, und ihre Richtigkeit wird durch eine
Geschichte bestätigt, die dieser Dominikaner, der seinerzeit
Inquisitor der Waldenser gewesen ist, als von ihm gehört
erzählt2).

Ihr Inhalt ist so: In der Bretagne hat eine Mutter hintereinander zwei
Knaben verloren, als sie ihr erstes Jahr vollendet hatten, und die Frauen
sagten ihr, das täten die Hexen, die das Blut der Kinder tränken. Als nun
der dritte Knabe ein Jahr alt wurde, durchwachte sie die Nacht bei ihm, nicht
ohne ein Eisen ins Feuer gelegt zu haben, um die Hexe zu brandmarken.
Um Mitternacht sah sie tatsächlich eine Nachbarin auf einem Wolfe reitend
durch die geschlossene Tür in die Kammer kommen, und der drückte sie das

Eisen ins Gesicht. Am nächsten Tage wurde befunden, dass jenes Weib
tatsächlich eine Wange verbrannt hatte und dass die Brandwunde genau zu dem

>) S. B. d. S., Le prediche volgari, ed. Luc. Banchi (1880 f.), III, 121 ff.

— Es ist des öftern versucht worden, die Hexenhinrichtungen, von denen

Hemmerlin, Hartlieb und Infessura erzählen, auf eine einzige Verbrennung
zurückzuführen, die in die Zeit von Bernardinos Aufenthalt in Rom gefallen
wäre. Das geht schon deswegen nicht an, weil Bernardino, dessen Predigten
bisher noch nicht als Quelle herangezogen worden sind, zwei Hinrichtungen
erwähnt, ohne dass er übrigens sagen würde, es hätte damit sein Bewenden

gehabt. Möglich ist es ja, dass sich Hartlieb um ein Jahr geirrt hat; Hemmerlins

Angabe aber in Zweifel zu ziehen, besteht kein Anlass. S. zu dem Gegenstande

L. Pastor, Geschichte der Päpste, I 6, 245 f. und J. Hansen, Zauberwahn,

Inquisition und Hexenprozess im Mittelalter (1900), 349 f. — 2) Anecdotes

historiques, légendes et apologues, tirés du recueil inédit d'É. d. B.,

pubi, par A. Lecoy de la Marche (1877), 319 f., no 364.



Probleme der Sagenbildung7 139

Eisen stimmte. Die Nachbarin aber leugnete, und weil sie der Bischof als

rechtliche Frau kannte, so zwang er den Dämon, der hinter der Sache steckte,
durch eine Beschwörung, sich und die Tat zu offenbaren. Da zeigte sich der
Dämon in der Gestalt der alten Frau, löste die verbrannte Haut von ihrem
Gesichte ab, legte sie sich selber auf und offenbarte seine Trügerei und deren

Ursache vor allen Anwesenden durch Wort und Tat.

Dass Bernardino das Werk Etiennes, das damals schon
eine riesige Verbreitung gefunden hatte, nicht gekannt haben
sollte, erscheint als sehr unwahrscheinlich, und so darf wohl
angenommen werden, dass er auch von dieser Auffassung der
Hexenmale Kenntnis gehabt hat. Nun wird der erzählende
Inhalt des Exempels mit den Worten eingeleitet: „Durch die
Hexen täuscht der Teufel auch auf die Weise, dass er die
Gestalt irgendeines auf einem Wolf reitenden Weibes annimmt
und kleine Kinder tötet, vorausgesetzt, dass das Gott zulässt
und es die Ungläubigkeit der Eltern erheischt", und so hat
Etiennes Meinung von den Wolfreiterinnen erst verallgemeinert
oder zumindest auf die Katzenhexen übertragen werden müssen,
und das könnte das Verdienst Bernardinos gewesen sein1).

Besonders gross aber war dieses auf keinen Fall; denn
bei Etienne ist die Angeklagte ein Opfer des Teufels, der
ihre Gestalt angenommen hat, nicht nur ohne dass sie davon
gewusst hätte, sondern auch ohne dass sie glauben würde,
sie wäre es, die das Malefiz geübt hat, während sie Bernardino
eine Mitschuldige des Teufels sein lässt, so dass er in dem
weitern Verlauf seiner Predigt seine Zuhörer in leidenschaftlichen

Worten auffordern kann, jede Hexe beim Inquisitor
anzuklagen, weil der Säumige die Unterlassung an dem Tage
des Gerichtes zu verantworten haben werde. Folgenlos sind

jedoch die Ausführungen Bernardinos nicht geblieben. Zum
Teile hat sie sich um 1460 der Dominikaner Jordanes von
Bergamo zueigen gemacht, dessen Quaestio de strigis nur
handschriftlich erhalten ist: DerTeufel selber schleicht nächtens über
die Dächerund in die Kammern und tötet die Kinder; die Hexen
aber macht er glauben, sie hätten sich in Katzen verwandelt,
um diese Dinge zu tun, und diese Einbildungen haften ihnen
durch seine Kraft so fest im Hirn, dass sie im wachen
Zustande bis in den Tod bekennen, es sei so3). Vollständig aber
hat Bernardinos Gedankengänge um dieselbe Zeit ein anderer

') Leider hat Lecoy de la Marche, der ja nicht einmal ein Fünftel der

Exempel in Etiennes Traktat veröffentlicht hat, auch den sie verbindenden
Text sehr schlecht behandelt. — 2) Hansen, Quellen, 197, 198 f.



140 Albert Wesselski

Dominikaner, Hieronymus Vicecomes oder Girolamo Visconti
angenommen, dessen Buch Lamiarum sive striarum opusculum
auch gedruckt worden ist; dieser folgt Bernardino auch in
dem restlichen Punkte, dass nämlich der Teufel die Wunden,
die er als Katze erhalten hat, den Hexen beibringt: „Wenn
gesagt wird, dann und wann würden die Frauen, die in Katzengestalt

in fremde Häuser gehen, verletzt, so sage ich: In dieser
Gestalt geht ein Dämon ins Haus, und was er (dort) tut,
erscheint aus teuflischer Verblendung der, die sich fest in eine
Katze verwandelt glaubt, dass sie es tue, und sie glaubt, dass

sie von dem Vater des Kindes verletzt werde, wo sie doch der
Dämon verletzt, während sie im Bette liegt1)".

Zu derselben Auffassung aber bekennen sich im Prinzip
auch die Verfasser des zuerst 1487 erschienenen Malleus male-
ficarum. Nach gelehrten scholastischen Erörterungen geben
sie, um recht deutlich zu werden, als Beispiel eine Geschichte
folgenden Inhalts:

In einer Stadt der Strassburger Diözese wurde ein Arbeiter, als er
Brennholz zerkleinerte, hintereinander und dann zugleich von drei keineswegs
kleinen Katzen überfallen ; nachdem er sich bekreuzigt hatte, gelang es ihm,
sich ihrer durch Schläge mit Holzscheitern zu erwehren. Nach einer Stunde
aber wurde er von Stadtschergen gegriffen, und von dem Richter erfuhr er,
er werde bezichtigt, drei vornehme Frauen so verletzt zu haben, dass sie das

Bett hüten mussten. Nun erzählte er den Hergang; da wurde er freigelassen,
ihm jedoch eingeschärft, von dem Geschehenen reinen Mund zu halten.

Im Anschlüsse an diese Geschichte wird dann die Frage
aufgeworfen, ob in der Gestalt der drei Katzen Dämonen
aufgetreten seien, ohne dass die drei Frauen an Ort und Stelle

gewesen wären, oder ob sich die drei Frauen in Katzen
verwandelt gehabt hätten. Diese zweite Möglichkeit erscheint
den Verfassern als die weiter gehende und daher als
unwahrscheinlich, zumal da niemand zweifle, dass es den Dämonen
ein leichtes gewesen sei, die ihnen als Katzen zugefügten
Verletzungen an die zuhause weilenden Frauen weiterzugeben.
Bis hieher also deckt sich die Meinung der Inquisitoren mit
der des längst heilig gesprochenen Franziskaners; sie gehen
aber weiter, indem sie, um zu begründen, dass die Dämonen
ihre Wunden auf die Frauen hätten übertragen können,
fortfahren: „und das wegen des seinerzeit zwischen ihnen
geschlossenen Paktes" (et hoc propter pactum mutuum dudum
initum). Wer also in solchen Fällen in der Katze gesteckt

») Ebendort, 204.



Probleme der Sagenbildung 141

hat, ist durchaus gleichgültig; schuldig sind jedenfalls die
sogenannten Hexen, denen überdies von den Verfassern des

Malleus, so, wie sich die Predigermönche, die sich ja Domini
canes nennen, gern dem Hunde vergleichen, als passendes
Symbol das animal perfidorum, die Katze zugewiesen wird1).

Wir haben keinen Anlass, des langen und breiten
auszuführen, welch grossen Anklang diese Konstruktion samt der
Anerkennung der Katze als des regelmässigen Hexentiers bei
den Gelehrten der verschiedenen Wissenszweige gefunden hat2);
von den Verfechtern der alten, der historischen Form des

Wahns haben wohl die meisten das künstliche Gespinst des

Malleus, das die ganze Frage als rein akademisch, also als

bedeutungslos einfürallemal abtun sollte, mit einem ein stilles
Einverständnis heischenden Augenzwinkern hingenommen, als
hätte es sich um eine chose convenue gehandelt; manche
aber waren nicht einmal zu dieser Duldung zu bewegen, die
nicht eine einzige Hexe von der Verfolgung hätte schützen
können. Ihr erster Wortführer war der Dominikaner Bartolom-
meo Spina, der etwa 1523 in seiner Questio de strigibus et
lamüs dem Satze seiner Ordensbrüder, ohne ihn übrigens
anzuführen, widersprach: mit einer Fülle von Belegen, darunter
Geständnissen der Beschuldigten selber, trat er den Beweis

an, dass nicht nur die Möglichkeit, sondern auch die
Tatsächlichkeit einer Verwandlung der Hexen in Katzen keinem
Zweifel unterliegen könne3), und denselben Standpunkt vertrat

1576, allerdings nur beiläufig, der einstige Lieblingsschüler
') Malleus maleficarum, p. II, qu. 1, c 9, in der Ausgabe Lugduni (1669),

I, 134—138. — 2) Beispielweise entwickelt Luther 1518 dieselbe Anschauung
in den Decern praecepta zum Ersten Gebote (Weimarer Ausgabe, I, 409 f.)
und 1540 in einer seiner Tischreden (Weim. Ausg., IV, 621). Der Mathematiker

Aug. Lercheimer hält Luthers Meinung für nicht ungereimt und nicht
unglaublich und gibt dazu als Beleg die Geschichte des Hexenhammers wieder
(Christlich Bedencken und Erinnerung von Zauberey, hgg. v. C. Binz (1884),
64; noch ohne die Beziehung auf den Hexenhammer in dem Abdruck des

Theatrum de veneficis, Franckfurt a. M. 1686, 280), nach dem Malleus erzählt
1584 mit voller Zustimmung der Jurist Job. Georg Gödelmann (Tractatus de

magis, veneficis et lamüs, Noribergae [1676], II, 33), ja er unterstützt ihre
Tendenz mit einer ähnlichen Geschichte, die sich in Rostock zugetragen haben
soll. Eine Ausnahme macht im sechzehnten Jahrhundert unter den Deutschen
einzig und allein Dr. Johann Weyer, der die Unschuld der Frauen betont,
denen der Teufel jene Wundmale beibringen würde (De praestigiis daemonum,
Basileae [1563], 257 und Von Teuffelsgespenst, Zauberern und Gifftbereytern,
Franckfurt a. M. 1586, 225). — 3) Die Hauptstelle ist das 19. Kapitel, betitelt
Experientiae apparentis conversionis strigum in catos, in dem Abdrucke der
Questio in der zitierten Ausgabe des Malleus, t. II, p. I, 110 f. ; s. weiter 70,
87, 88 und 140 f., ferner Hansen, Zauberwahn, 552.



142 Albert Wesselski

Melanthons und nun schon berühmte Polyhistor Joachim
Camerarius, indem er in dem Prooemium zu zwei von ihm
in lateinischer Übersetzung herausgegebenen Schriften Plutarchs
die Richtigkeit mancher Geschichten zugab, wonach Hexen
ihre Gestalt in die eines Tiers, beispielsweise einer Katze
verwandelt hätten und man die Hexe, wenn der Katze ein Glied
abgeschlagen worden sei, verstümmelt gefunden habe1). Der
zweite und Spina an Bedeutung weit überragende Vertreter
der altern Theorie war der auch als Staatsrechtler
hochangesehene Jean Bodin, der in seinem Buche De la démano-
manie des sorciers (1580) die Sätze hinschrieb, die in Johann
Fischarts Übersetzung, Strassburg (1581), 339 so lauten:

„Aber das aller schwergläublichst und wunderlichst ist die Verwandlung

der menschlichen Gestalt in eyn Thier oder Viech und noch vil wunderlicher

auss eynem Leib inn andern. Und nicht dest weniger erweisen diss

gantz eygentlich die Verurtbeylung viler Zauberer, auch die göttliche und
menschliche Historien."

Bodin bezieht sich dann, nach der alten Methode,
zunächst auf andere Geschichten, vor allem auf solche von Wer-
wölfen, aber damit wird nur der Hinweis auf die Katzenverwandlung

vermittelt, und als Beleg für diese führt er (343)
die Erzählung der „Fünff Ketzermeyster" von dem von den
drei Katzen bedrängten Holzhacker an, nicht ohne dabei die

ganze Konstruktion, dass die Katzen Dämonen gewesen seien,
über den Haufen zu werfen: „das bei Strassburg herumb drei
Zauberin gewesen, welche eynen Baursman in gestalt dreier
Katzen haben angefallen .2)".

Bodin bekam ja schon bald die entsprechende Antwort,
die sich um das ganze scholastische Gezänk nicht scherte,
sondern dem Hexenwahn überhaupt an den Leib rückte; aber

von dem sie erteilenden Buche, der 1584 erschienenen Disco-
verie of Witchcraft von Reginald Scot liess König Jacob L,
„an author on the other side of the question"8), alle auffindbaren

Exemplare verbrennen, und so hat der Kontinent erst

') De natura et affectionibus daemonum libri duo Plutarchi Chaero-

neii8is, Lipsiae (1576), Ci"). — 2) Ähnlich, also auch schon unter dem
Einfluss von Spinas Beweisführung, erzählt die Geschichte des Malleus, den er

gleichwohl zitiert, Lorenzo Selva, Della metamorfosi cioè trasformazione del

Virtuoso (1. Ausg. 1582), Firenze (1583), 145 f.; Bodins Umformung ist die

Quelle für Tomaso Garzoni (f 1589), Il serraglio de gli stupori del mondo,
Venetia (1613), 762. — 3) Auf die Katzenverwandlung ist übrigens King James

in seiner erst 1597 gedruckten Daemonologie — eine Neuausgabe ist 1924

erschienen — nicht eingegangen.



Probleme der Sagenbildung 143

durch die niederländische Übertragung von 1609 von der Frage
erfahren, mit der Scot nach seiner Angabe zwanzig "witch-
mongers" von Bodins Schlag zum Schweigen gebracht hat:
Whether a witch that can turne a woman into a cat, etc., etc.,
can also turn a cat into a woman?1). Wäre aber auch diese

Abfertigung früher bekannt geworden, so hätte sie doch wenig
bedeutet gegenüber der Unterstützung, die den Theorien Bodins
und Spinas Nicolas Remy oder Remigius lieh : dieser Mann.
von dem als Richter in Nancy von 1576 bis 1591 rund
neunhundert Todesurteile wegen Hexerei gefällt oder bestätigt
worden sind, hat in seinen Daemonolatriae libri très, 1. II, c. 5

(Coloniae Agrippinae, 1596, 226) behauptet, nicht nur die
Angeklagten aus Dieuze, aus Vergaville, aus Forbach — in
Forbach ist damals, von 1583 an und wohl bis zu seinem 1590

erfolgten Tode Johann Fischart, der Übersetzer von Bodins
Démonomanie, Amtmann und Richter gewesen2) —, sondern
alle andern, deren Aussagen in seine Hände gelangt seien,
hätten erzählt, sie hätten sich, so oft sie sich in fremde Häuser
einschleichen wollten, in Katzen verwandelt.

Das Volk natürlich kümmerte sich um das Gezänk der
Gelehrten — diesen muss auch Remy zugezählt werden, der
sich als Historiker einen bessern Namen gemacht als in seiner
amtlichen Eigenschaft als Richter — keinen Deut, zumal da
die Hexen von Richtern, die glaubten, bei den Verwandlungen
handle es sich um teuflisches Blendwerk, geradeso auf die
Scheiterhaufen geschickt wurden3), wie von Richtern, die
überzeugt waren, sie hätten sich wirklich in Hexen verwandelt.
Genannt wurden ja gelegentlich, abgesehen von dem seit dem
Altertum als Werwolf den männlichen Hexen zugewiesenen
Wolfe, auch andere Tiere, aber das eigentliche, das richtige

') B. V. ch. 1, Neudruck (1930), 53. — 2) Ad. Hauffen, Johann Fischart
(1921 f.), I, 82—90; Hauffen stellt auch (84 f.) fest, dass die in Remys Buch
veröffentlichten Berichte über die Forbacher Hexenprozesse von 1587 nur von
Fischart stammen können. — 3) Hier darf an den Trierer Weihbischof Peter
Binsfeld erinnert werden, der 1589 in seinem Tractatus de confessionibus
maleficorum et sagarum, in der 3. Conclusio (Augustae Trevirorum [1591], 179 f.)
neuerdings zu beweisen versuchte, dass eine richtige Verwandlung in Wölfe,
Katzen und andere Tiere unmöglich sei, was ihn aber nicht hinderte, nach
dem Beispiel der Verfasser des Hexenhammers einen solchen Eifer zu
entfalten, „dass dem Trierischen Lande neben Würzburg, Bamberg und wenigen
andern in Vollendung und Ausdehnung der Malefizprozesse die Palme gebührt"
(C. Binz, Doktor Weyer [1885], 74 ; s. auch 104, n. 2).



144 Albert Wesselski

Hexen tier war und blieb die Katze, der man auch die Tötung
von Kindern, ja sogar Angriffe auf Erwachsene zutrauen
konnte, und von dem Hasen sang in den deutschen und den
romanischen Landen im sechzehnten Jahrhundert kein Lied,
kein Hexenbuch; seine mir bekannte einzige Erwähnung findet
sich bei Bodin, und sie weiss nur zu melden, dass die Merke,
mit der die Genossen des Zauberers Trois-Eschelles, seine

Zauberbursch, wie Fischart sagt, von dem Teufel gezeichnet
gewesen seien, wie ein Hasentäplin ^ausgesehen habe ¦).

* *
*

Dabei ist der Hase als Hexentier ebenso früh belegt wie
die Katze, allerdings mit durchaus deutlicher örtlicher
Beschränkung : etwa um dieselbe Zeit wie Gervasius von Tilbury
schreibt Giraldus Cambrensis in der Topographia hibernica,
d. II, c. 192), es sei eine alte und neuerdings wieder häufige
Klage, dass sich so, wie in Wales, auch in Irland und Schottland

alte Frauen in Hasen verwandelten, um in dieser

angenommenen Gestalt an den Eutern (der Kühe) zu saugen
und Milch zu stehlen ; das gilt also für die keltischen Teile
des Inselreichs zu Beginn des dreizehnten Jahrhunderts, und
wenn man W. K. Kelly glauben darf3), so ist dieser Glaube
noch vor sieben Jahrzehnten in allen drei Ländern im Schwange
gewesen. In England freilich hat sich wohl der Hase erst
sehr spät durchgesetzt: neben den auf die Katze bezüglichen
Belegen in den neuen Ausgaben von John Brand's Observations
of Popular Antiquities, z. B. in der von Henry Ellis (1877),
609 f. — besonders sei die Aufmerksamkeit auf die aus dem
Jahre 1584 stammende Auffassung gelenkt, dass sich Hexen
neunmal in Katzen verwandeln dürfen — findet sich kein
einziger, der den Hasen nennen würde, und G. J. Kittredge
kennt keinen frühern als den bei George Giffard, A Dialogue
Concerning Witches and Witchcraftes von 1593, der einen Pächter
aus Essex sagen lässt: "I am afraide, for I see nowe and then

¦) Bodin-Fisohart, 292 und 626 ; die lateinische Ausgabe — das

französische Original ist mir derzeit nicht zugänglich — hat vestigium lcporis
(Francofurti [1590], 287 und 616). S. weiter Phil. Camerarius, Horae sub-

cisivae, C. II, c. 99 (Francofurti [1620], 391) und E. L. Rochholz, Schweizersagen

(1856 f.), II, 61, n. — 2) The Works of G. C, ed. J. S. Brewer and J. F.
Dimock (1861 f.), V, 106; s. Liebrecht, Otia imperialia, 63 f., Ad. Kuhn, Sagen,
Gebräuche und Märchen aus Westfalen (1859), II, 31 f., E. L. Rochholz, Natur-
mythen (1862), 276. — 3) Curiosities of Indo-European Tradition and Folk-
Lore (1863), 233 f.



Probleme der Sagenbildung 145

a Hare; which my conscience giveth me is a witch, or some
witches spirite, shee stareth so uppon me", wo übrigens dann
ebenso auch das Wiesel und die Katze erwähnt werden '_) ;

in der gegenwartsnahem Zeit scheint der Hase jedoch bevorzugt

zu werden2). Von Irland hat W. Cambden bezeugt, dass

dort zu Anfang des siebzehnten Jahrhunderts am ersten Maitage

alle Hasen, die man in der Nähe des Viehs traf, getötet
wurden, weil man sie für Hexen hielt, die es auf die Butter
abgesehen hätten3); als melkendes Hexentier hat dort der
Hase auch noch vor einem halben Jahrhundert gegolten, aber
eine gewisse Rolle hat schon neben ihm die Katze gespielt4).
1823 wird auch im schottischen Volksmund ausser dem Hasen,
der noch immer den Vorrang hat, die Katze genannt5), und
dazu stimmt nicht nur die bekannte Geschichte von den
Katzenhexen von Thurso6), sondern auch, was Captain Ed.Burt
in den Letters from a Gentleman in the North of Scotland
(1754) I, 271 f. erzählt hat: Als es einem Geistlichen gelungen
sei, einer Katze, die ihn angefallen habe, ein Bein abzutrennen,
habe sich dieses sofort in das einer alten Frau verwandelt;
diesen Vorfall haben dann vier andere Geistliche durch ein
von ihnen unterfertigtes Protokoll bestätigt7). Übrigens haben
sich die Hexen von Auldearne, denen 1662 der Prozess
gemacht worden ist, sowohl in Katzen als auch in Hasen
verwandeln können ; aus ihren sonstigen Geständnissen ist besonders
das einer gewissen fsobel Gowdie wichtig, die gelegentlich dem

Königspaar der Elfen Besuche abgestattet und, als sie sich in
Hasengestalt von den ihr nachsetzenden Hunden mit knapper
Not in ein Haus habe flüchten können, zu ihrer Rückverwandlung

folgenden Spruch hergesagt haben wollte :

Hare, hare, God send thee care
I am in hare's likeness now ;

but I shall be woman even now —
Hare, hare, God send thee care !8)

Diese Anrufung Gottes mitten im Hexenwerk gibt dem
Geständnis eine ganz eigentümliche Note.

') L. c. 174; s. auch 491 mit dem Zitat einer aberglaubenfeindlichen
Schrift aus dem Jahre 1603, die Katze, Maus und Hase als angebliche Hexen-
tiere nennt. — 2) G. L. Gomme, Ethnology in Folklore (1892), 49 f., J. G. Frazer,
The Golden Bough 3, X, 316 f., M. Yearbley, The Folklore of Fairy-Tales (1924),
61, L. Ch. Wimberly, Folklore in the English and Scottish Ballads (1928),
58 und 64. — 3) Brand, 590. — 4) W. B. Yeats, Fairy and Folk Tales (1888),
146 und 148. — 5) W. Gr. Stewart, The Popular Superstitions, 205. —
6) Brand, 607, Edw. B. Tylor, Primitive Culture (1871), I, 283, Frazer, X,
317. — ') W. E. Hartpole Lecky, Geschichte des Ursprungs und Einflusses
der Aufklärung in Europa (1868), I, 102, n. — 8) W. Scott, 1. c, 161, 288.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXV (1936) io



146 Albert Wesselski

In dem ganzen christliehen Europa hat ansonsten der
Hase seit, weiss Gott, wie lange als ein unheimliches Tier
gegolten. Schier zahllos sind die Belege für den Wahn, dass

sein Angang ein Unglück bedeute, wobei ihm gemeiniglich
als ein glückverheissendes Angangstier der Wolf gegenübergestellt

wurde: so bei Johannes von Salisbury1), bei dessen
Schüler Petrus von Blois usw., bei fast allen Predigern, die

gegen den Aberglauben wetterten, ohne dass sie freilich viel
mehr ausgerichtet hätten, als der Spott von Männern, wie
Heinrich Bebel und Johannes Pauli. Mit der Zeit haben sich
an den Hasen auch andere Vorstellungen geheftet, und ein
Widerspruch gegen diese, die nicht mehr so harmlose Dinge
betrafen, ist merkwürdigerweise nicht festzustellen. Martin
Luther z. B. hat 1546 von einer Jagd am Hörseiberge erzählt,
bei der acht Hasen gefangen worden sind : am Morgen seien
es „eitel Pferdeköpfe gewesen, so sonst auf den Schindleichen
liegen"2). Die Erklärung, die hier fehlt, hatte Luther schon
am 7. Oktober 1538 gegeben, als er die Erzählung, wie bei
einer Jagd in seiner Anwesenheit dem Hofmarschall und
Hauptmann von Wittenberg Erasmus Spiegel das Pferd, auf dem
er einen Hasen verfolgt habe, zu Tode gestürzt sei, mit den
Worten abschloss : „Spectrum sathanicum fuit lepus iste",
oder, wie Aurifaber sagt: „denn es war ein teuflisch Gespenste"3).

') Polycraticüs 1, I, c. 13 (Patrol, lat. ,CIC, 412) ; die Stelle sei als

Spezimeli für alle andern wiedergegeben: A bestiis quoque viarum tuarum
eventus scrutaberis. Leporis timebis occursum si tamen evaserit: est enim

procul dubio longe commodior in mensa, quam in via. Lupo obvio congratu-
laberis: boni siquidem nuntius est... — 2) Tischreden, nach Aurifaber's erster
Ausgabe hgg. v. K. E. Förstemann (und H. E. Bindseil) [1844 f.], III, 27 ;

Weimarer Ausgabe, IV, 96. — 3) Förstemann-Bindseil, III, 27, Bindseil,
D. Martini Lutheri Colloquia (1863 f), I, 204 f., M. Anton Lauterbach's Tagebuch,

hgg. v. J. K. Seidemann (1872), 242, Weimarer Ausg., IV, 95. Nach
den Tischreden erzählen Andr. Hondorff, Promptuarium exemplorum (1568),
Franckfurt a. M. (1596), 66, Bernh. Waldsohmidt, Pythonissa Endorea, Franckfurt

a. M. (1660) Joh. Prätorius, Der Abentheuerliche Glücks-Topf (1669), 454
K. de Wyl, Rübezahl-Forschungen (1909), 125 f., weiter die von einem
Unbekannten stammende erweiterte Bearbeitung in Nicolai Remigii Daemono-

latria, Hamburg (1693), II, 69, J. G. Th. Grasse, Sagenbuch des preussischen
Staats (1867 f.), I, 393, Nr. 458; ausgeschmückt und zu einem glücklichen Ende
gebracht hat die Geschichte Wolfg. Hildebrand, Goëtia, Leipzig (1631), 71

Heinr. Pröhle, Deutsche Sagen (1879), 64, Nr. 32 und Grasse, I, 392,
Nr. 455 (in der den Grundstock von Hildebrands Buch bildenden Waren
Entdeckung und Erklärung aller fürnembster Artickel der Zauberey von Jac.

Frh. v. Liechtenberg und Jac. Wecker, wie sie im Theatrum de veneficis,



Probleme der Sagenbildung 147

Luthers Auffassung stimmt durchaus zu der 1560 von Cyriakus
von Spangenberg in seinem Jagteuffel kundgegebenen:

„Anno 1545 hat sich der Teuffei zu Rottweil im Elsass (soll wohl heissen :

in Schwaben) etlichmal sehen lassen in eines Hasen Gestalt. Ich hab es auch

offtmals gehöret von vielen Leuten, was inen wunders begegnet über dem

Hasenlaussen, dass der Teuffei gemeiniglich viel Narrenspiel pflegt darbey zu
treiben. Were der halben (ich sage es schier tausentmal) wol not, dass man
etwas gottsfürchtiger und christlicher sich iu Jagden hielte" Y

Auch Philipp Camerarius, der Sohn des vorhin bei den
Katzenhexen angezogenen Joachim Camerarius, weiss zu
berichten (Horae subcisivae, II, 390 in c. 100), dass der Teufel
besonders auf der Hasenjagd des öftern sein Spiel treibe, und
überdies erzählt er von dreibeinigen, hinkenden Hasen mit
feurigen Augen und ungewöhnlich lang herabhängenden Zotten,
die die sie hetzenden oder laussenden Jäger an Abgründe, in
Sümpfe oder an sonst gefährliche Örter zu verführen trachten.
Ganz merkwürdig jedoch ist eine Geschichte, die dieZimmerische
Chronik zu dem Jahre 1463 erzählt:

Zwei Jäger, ein junger Edelmann und ein Forstmeister, haben einen
Hasen gefangen, und den hat der Forstmeister in einen Sack gesteckt und auf
den Rücken genommen. Als sie sich auf den Heimweg machen, hören sie eine

Stimme aus dem Walde: „Baita, Baita, lass mich mit dir! wa bistu hinkommen?",
und schon auch die Antwort des Hasen im Sack : „Hie bin ich, in Ulrichs
Sack." Der Forstmeister wirft den Sack hin, der aber ist leer. Zuhause
müssen sich dann beide zu Bett legen; der Forstmeister ist am dritten Tage
gestorben, der Edelmann erst nach langem Siechtum genesen2).

Es sind aber nicht nur ihre Erbfeinde, die Jäger, auf
die sie es abgesehen haben, sondern sie üben ihre Bosheit

auch an andern Menschen, ja sogar an Kindern. So

erzählt Abraham Müslin in seiner Fortsetzung von Johannes
Hallers Chronik zu dem Jahre 1579, bei Mülen, d. i. Mühlheim
in Breisgau, habe sich damals im September folgender Vorfall

zugetragen:
Etliche Rossbuben haben einen von ihnen, der übel geschworen und

etwas gestohlen hatte, zum Tode verurteilt; als sie ihn dann mit einem Seil

unter den Armen an einem Baum aufgehängt halten, gibt er ihnen auf ihre
Frage, wie es ihm tue, zur Antwort, er reite wohl. Da läuft ein dreibeiniger

306—324 abgedruckt ist, findet sich die Geschichte noch nicht). Ähnlich der
Erzählung Luthers ist übrigens der Bericht eines der Fortsetzer der Chronik
von Sigebert von Gembloux über das Ende des Königs Fulco von Jerusalem ;

s. Mon. Germ, hist., Script., VI (1844), 452 zum Jahre 1143 und DM4, 943.

— ') Theatrum Diabolorum, Franckfurt a. M. (1587 f.), I, 222) auch schon in
den einbändigen Ausgaben von 1569 und 1573. — 3) Über diese Geschichte
und ihren Übergang in den Volksmund will ich an anderer Stelle berichten.

10*



148 Albert Wesselski

Hase vorbei, dem setzen sie nach, und als sie zurückkommen, hat er sich

erwürgt. Die Rossbuben, die von einem Bannwart ertappt werden, wie sie den

Leichnam verbrennen wollen, werden, soweit man ihrer habhaft werden kann
ins Gefängnis gesetzt; man beruft, weil man sich keinen Rat weiss, was man
mit ihnen tun soll, den berühmten Juristen Dr. Basilius Amerbach aus Basel

(1535—1591), aber schliesslich lässt man sie laufen, weil es ihnen mit der

Hinrichtung nicht ernst gewesen und vielleicht die ärgsten unter ihnen ent-

ronnnen seien1).

Augenscheinlich beruht nun diese Geschichte auf einer
ähnlichen, die in der Handschrift von Weihenstephan aus der
Jugend Karls des Grossen erzählt wird :

Dieser, der bei einem Müller aufwächst, ist als achtjähriger mit andern
Knaben auf dem Felde bei den Rossen. Er wird des Diebstahls eines Zaums

bezichtigt, findet diesen aber bei dem, der ihn verdächtigt hat, die andern

übertragen ihm das Richteramt, und er verurteilt den Schuldigen, an offener
Strasse mit dem Hals an einen Baum gebunden zu werden. Das Urteil wird, obwohl
niemand seinen Tod will, vollzogen ; da läuft ein weisser Hase vorbei usw. usw.2).

Eine ähnliche Geschichte erzählt nun noch eine Novelle,
die in margine des Ms. steht, das als einziges den Avventuroso
Ciciliano von Bosone da Gubbio enthält; in dieser aber, die
noch aus dem vierzehnten Jahrhundert stammt, ist das Tier,
dessen plötzliches Erscheinen den Tod des gar nicht zum
Tode bestimmten Delinquenten zur Folge hat, ein Wolf wie
in der ersten von einer solchen Scheinhinrichtung eines Knaben
berichtenden Erzählung in Prokops Gotenkrieg3). Dass jedoch
mit der Zeit der Wolf, der ja, wie wir gesehen haben, als
Glückskünder galt, seinen Platz dem Hasen, einem Unglückstier,

geräumt hat, ist leicht zu begreifen, und diese Vertauschung
scheint schon vor der Abfassung der Chronik von Weihenstephan,

die Aretin wohl allzu früh ansetzt, geschehen zu
sein; allerdings ist das sich als Fabel gebende lateinische
Gedicht, das den traurigen Ausgang des Knabenspiels nicht
mehr einem lupus, sondern einem lepus zuschreibt, bisher erst

') Rochholz lässt die Geschichte (Naturmythen, 278 f.), obwohl die
Chronik alle Daten deutlich angibt, vor dem Berner Gericht verhandelt werden.
Auf meine Bitte hat mir Professor Dr. Haus Fehr in Bern Kopien der betreffenden
Seiten nicht nur der von Sam. Gränicher herausgegebenen Chronik (1828,
258 f.), sondern auch der in der Berner Stadtbibliothek aufbewahrten
Originalhandschrift besorgt, wofür er den herzlichsten Dank entgegennehmen möge.
— 2) J. Christ. Freiherr von Aretin, Älteste Sage über die Geburt und Jugend
Karls des Grossen (1803), 44 f. Für die Abschrift dieser Stelle, die ich bei
Jac. Grimm, Kl. Schriften, VII, 260, n. Zeitschr. f. deutsch. Alterth., VII,
477, n.) zitiert gefunden habe, bin ich ebenso, wie für bibliographische
Auskünfte, Herrn Dr. Fritz Boehm iu Berlin zu aufrichtigem Danke verpflichtet.
— 3) A. Wesselski, Der Knabenkönig und das kluge Mädchen (1929), 11 f.
und Versuch einer Theorie des Märchens (1931), 18 f.



Probleme der Sagenbildung 149

im fünfzehnten Jahrhundert nachgewiesen1). In diesem
Gedichte haben wir vielleicht nicht nur die Vorlage der
Erzählung von Karl, sondern auch den Ausgangspunkt der so
zahlreichen volkstümlichen Geschichten ähnlichen Inhalts, die
hin und wieder zur Sage geworden zu sein scheinen; Gredt
hat gleich zwei solcher Geschichten, deren eine ausnahmsweise
die Sache glimpflich ablaufen lässt (Nrn. 542 und 543).

Nun ist es ja selbstverständlich, dass ein Wolf Knaben
in einem Alter, wo sie für derartige Spiele reif sind,
verscheucht; nicht trifft dies aber bei einem Hasen zu, und so

muss das Verscheuchen durch die Verlockung zum Nachlaufen
ersetzt werden, wie es denn auch der unbekannte Verfasser
des Gedichtes De pueris ludentibus getan hat; einem Hasen
jedoch werden Landkinder von dieser Altklugheit nie
nachlaufen, und das ist wohl der Grund, dass mit der Zeit der
Hase zu einem dreibeinigen, also hinkenden gemacht worden
ist. Damit gehörte er nun jedoch zu den Gezeichneten, und
durch dieses Akzidens war seine Eigenschaft, Unglück zu
bringen, auch dort, wo man ihn nicht geradezu für eine
Lieblingsgestalt des Teufels hielt, doppelt begründet; immerhin
mag hier und da auch die Auslegung, es handle sich um
einen Menschen, der sich in einen Hasen verwandelt habe,
Anklang gefunden haben, zumal da es eine ganze Reihe von
Geschichten gibt, deren Hase durch eine Verletzung dreibeinig
wird; hierher gehört z. B. die luxemburgische Sage von dem
Zauberer, der, nachdem ihm in Hasengestalt eine Pfote
abgehauen worden ist, immerdar so bleiben muss2). Rübezahl
allerdings hätte, wie Prätorius meint, bei seinem Erscheinen
als dreibeiniger Hase die Absicht verfolgt, die Leute zu
höhnischen Reden zu verleiten; vielleicht aber fällt diese
Auffassung der „gelahrten Person" zur Last, die diese Anekdote
seinem Biographen zugeschickt hat3).

') Es findet sich in einer Anzahl von Handschriften und dann auch
von Drucken als Anhängsel oder als eines der Anhängsel an den Text des von
Gualterus Anglicus versifizierten Romulus; s. L. Hervieux, Les fabulistes latins,
12 (1893), 569, 579, 598, 599, 601 f. (dort ist es abgedruckt), 614 usw., usw.,
weiter Edelestand du Meril, Poésies inédites du moyen âge (1854), 418. —
2) Gredt, Nr. 152; eine ausführliche Darstellung der Sage steht bei G. Laport,
Le folklore des paysages du Grand-Duché du Luxembourg (1929) FF Comm.,
Nr. 89, 15 f., Nr. 24. Merkwürdigerweise hat es Laport fertig gebracht, die
gesamte deutsche Literatur über den Gegenstand seines Buches nicht zur Kenntnis

zu nehmen. — 3) Daemonologia Rubinzalii Siiesii2, Leipzig (1662), II, 61
De Wyl, 124 f.



150 Albert Wesselski

Zu weit würde es führen, den verschiedenen Aufgaben,
denen der Hase, ob er nun alle vier oder nur drei Beine
hat, gerecht werden muss, nachzugehen oder gar Versuche
anzustellen, wie all die überaus zahlreichen Geschichten und
Sagen, die von ihm handeln, von Einem Gesichtspunkt aus
gedeutet werden könnten; jedenfalls gestatten uns die
Überlieferungen die Feststellung, dass mit der Zeit auch auf
deutschem Boden der Hase das zweite Hexentier neben der
Katze geworden ist. Während aber von der Katze, die auch
in dieser Eigenschaft wahrscheinlich aus Italien oder vielleicht
gar schnurstracks aus Rom bei uns eingewandert ist, ursprünglich

das Kirchenlatein erzählt, berichtet von dem Hasen, der
als unheimliches oder geradezu dämonisches Tier in deutschen
Landen so einheimisch zu sein scheint, wie er es bei den
Insel-Kelten als eine Zufiuchtsgestalt der Hexen ist, von allem
Anfang an und bis in die jüngste Zeit das Jägerlatein.

Eine ganz einzigartige Stellung bezieht da die Nr. 533

in Gredts Sagenschatz des Luxemburger Landes, betitelt „Der
Hase im Juckeisbusch zu Manner" :

Die Hunde eines an einem Sonntag jagenden Müllers verfolgen einen
Hasen bis zu einem Strauch; diesen bellen sie an, aber hinein getrauen sie

sich nicht. Als ihn nun der Müller mit den Händen zerteilt, „steht vor ihm
eine schöne Frauengestalt, den Blick zur Erde gesenkt, und die beiden Hände
auf der Brust gekreuzt". Sein Begleiter, der inzwischen hinzugekommen ist,
will sie nach ihrem Begehren fragen; der Müller verwehrt es ihm. „Beide
zogen sich reuigen Herzens zurück und gelobten, in Zukunft nie mehr den

Sonntag zu entheiligen."

Dass aus dieser Geschichte wirklich eine Sage geworden
wäre, wird, ausser für einen kleinen Kreis, niemand gutwillig
hinnehmen, nicht so sehr wegen ihrer frömmelnden Tendenz,
sondern weil sie dem Volksglauben durchaus widerspricht;
zu ihrer Aufnahme in seine Sammlung mag Gredt dasselbe
Moment bestimmt haben, wie uns zu ihrer Erwähnung : dass

sie nämlich einige unbestreitbar echte Züge enthält. Diese
finden wir z. B. schon in einer um zwei Jahrhunderte altern
Erzählung wieder, die sich als schlichter Tatsachenbericht gibt :

„Im Junio 1648 schoss bei Glatz ein Jäger einen Hasen im freien Felde,
welcher, nachdem er getroffen, sich in einem Busche verkrochen. Indem aber
der Jäger nebst dem bei sich gehabten Hunde der Spur nachgegangen, der
Meinung, den Hasen zu erwischen, hat er allda ein bekanntes Weib, so auf
einem vornehmen Meierhofe Schäfferin gewesen, durchschossende gefunden.
Diese ist also in der Teufelsgaukelei darauf gegangen" '),

') Heinr. Roch, Neue Lausitz-, Böhm- und Schlesische Chronika, Leipzig
(1687), 305 R. Kühnau, Schlesische Sagen (1910 f.), HI, 13, Nr. 1362.



Probleme der Sagenbildung 151

In allem für uns Wesentlichen stimmt zu dieser
Darstellung, was Walter Scott in seinen schon zum dritten Male
erwähnten Letters on Demonology and Witchcraft, 263 von
einer alten Dame, Julian Cox(e) mit Namen, berichtet, die
1663 hingerichtet worden ist: ihre Verurteilung ist auf die
eidliche Aussage eines Jägers hin erfolgt, er habe sie, nachdem
er seine Hunde auf die Spur eines Hasen gesetzt, jenseits eines
Busches dergestalt keuchend und atemlos angetroffen, dass

er überzeugt gewesen sei, in ihr das gehetzte Tier vor sich
zu haben. Das für uns Wesentliche aber ist, dass weder in
der englischen Geschichte, die wirklich Geschichtliches erzählt,
noch in der bei Glatz spielenden, die angeblich Geschichtliches

erzählt, gesagt wird, die Verwandlung oder die
Rückverwandlung des Hasen in eine Frau wäre beobachtet worden,
und dasselbe trifft in der luxemburgischen Legende zu : in allen
drei Fällen wird hinter einem Gebüsch, das jede Augenzeugenschaft

verwehrt, anstatt des dort vermuteten Hasen eine Frau
gefunden, und der Schluss, der aus dieser Tatsache gezogen
wird, lautet : Also ist die Frau der Hase gewesen. Die Glatzer
Darstellung tut ja ein Übriges, indem sie die Frau erschossen

aufgefunden werden lässt, wodurch nach der uralten Schablone
unterstellt wird, in der Gestalt des verfolgten Hasen sei sie

getroffen worden; auf diese Weise soll aber nur die Richtigkeit

des Schlusses bekräftigt werden, zumal da die Möglichkeit

eines unglücklichen Fehlschusses keiner Erwähnung,
geschweige denn einer Erörterung für wert gefunden wird.

Von Erwägung und Erörterung ist ja auch sonst nie die
Rede; höchstens wird gelegentlich bedauert, dass dieser

sozusagen greifbare Beleg fehlt oder dass gar in unbegreiflicher,
unverzeihlicher Lauheit verabsäumt worden ist, für seine

Beibringung zu sorgen. Äusserst wertvoll ist in dieser Hinsicht
das Beispiel, das der Jesuit und Hochschullehrer Georg
Stengel(ius) in dem Opus de iudiciis divinis, t. II. c. 60

(Ingolstadt [1651], II, 860) gibt; nachdem er u. a. eines der
Hexenmärlein Bartolommeo Spinas widergegeben hat, das so

schliesst: „Etenim percussiones et plagae quae in cato infixae
sunt, in illa vetula sunt inventae, quoad membrorum cor-
respondentiam1), fährt er mit einer Geschichte fort, die ihm
derselbige, dem sie geschehen ist, ein Münchner, erzählt hat :

') Quaestio de strigibus, c. 19, hinter dem Malleus maleficarum, II, 1,111.



152 Albert Wesselski

Er hat sich schlafen gelegt, und eine Katze ist ihm ins Bett
nachgesprungen; sie legt sich ihm zu Füssen hin, dann wird sie breiter und dehnt

sich, bis sie so ist wie er, und schliesslich ist sie eine Frau. Erschrocken

packt er die „menschliche Bestie" mit beiden Händen, trägt sie, die sich freilich
sofort wieder in eine Katze verwandelt hat, zu seiner Gattin, die noch am

Spinnrocken sitzt, und verlangt ein Messer, um ihr die Ohren abzuschneiden ;

auf die Bitten seiner Gattin verzichtet er auf die Ausführung dieses Vorhabens
und wirft die Katze nur beim Fenster hinaus. Trotz der grossen Höhe kommt
sie unten heil an ; schon aber ist sie wieder eine Frau, und die bedankt sich,
laut lachend, bei ihm, dass er sie mit ihren Ohren entlassen hat. Am
übernächsten Tage bleibt ein altes Weib, das ihm begegnet, stehen, lacht ihm ins
Gesicht und ruft: Meau, meau! Er überlegt, ob er sie anzeigen solle; da er
aber ohne Beweis keinen Glauben zu finden besorgt, sieht er davon ab. Und
nun die Moral: „Er hätte den Wolf bei den Ohren halten können, wenn er
ihm die Ohren abgeschnitten hätte; denn er hätte aus dem Ohrenzeugen einen

Augenzeugen gemacht, wenn er die Ohren dem Richter gebracht hätte" ').

Glücklicherweise kennt Stengel auch Fälle, bei denen
dieser Beweis des Augenscheins erbracht worden ist, und er
wählt zwei aus, die Martin Delrio, der Meisterer aller Hexen
und Hexenmeister, der Aufnahme in seine Disquisitionum
magicarum libri sex für wert erachtet hatte2); mit ihrer Wiedergabe

ist dann die Stimmung für die zwei folgenden, aus
Österreich stammenden Geschichten geschaffen, deren erste
erzählt3): „Hier stiess der durchlauchtigste Erzherzog Karl. .",
aber nein, bei diesem Dokumente ist wohl nur ein wörtlicher
Abdruck am Platze :

Ibi enim Serenissimus Archidux Carolus in venatione quadam, cervos,
credo, secutus, incidit in immanem quendam ursum quem iaculatu glandis petens,

audijt faemininam vocem, Vae mihi! clamantem, quam secutus, reperit ursum
in anum conversum quae pro praeda numi iacuit, ex globi ictu interemta.

Also, der erschossene Bär hatte sich in ein altes Weib
verwandelt, die anstatt der Jagdbeute dalag; und Stengel fährt
fort: Rem hanc narrari audivi ab ijs quiArchiduci erant intimi,
„Diese Geschichte habe ich von den Vertrauten des Erzherzogs
erzählen hören." Ähnlich ist ein Fall, den Nicolas Remy (1. II, c. 5,

zit. Ausg., 228 f.) ausgewertet hat: der Mann, der einem
Wolfe ein Beil nachgeschleudert hat, aber überzeugt ist, dass

die Frau, die er dann, wieder in einem Gebüsche, verletzt
auffindet, dieser Wolf ist, wird uns ja als Schäfer vorgestellt,
aber diesen Schäferglauben teilt und vertritt die Bericht-

') Diese Geschichte hält Stengel für so wichtig, dass er auf sie noch
einmal zurückkommt (t. III, c. 64, III, 737). — 2) L. V, sect. 3 und 1. II, qu. 18,

Ausg. Venetiis (1606), III, 12 und I, 174. — 3) Die zweite habe ich in Adolf
Spamers Deutscher Volkskunde, I, 220 f. behandelt.



Probleme der Sagenbildung 153

erstatterin des lothringischen Hexenrichters, die hochedle Dame
Diana Dommartin, die Gemahlin des erlauchten Prinzen Karl
Philipp Croy, bei dessen Dorf Thiaucourt und mit dessen

Untertanin sich die Entlarvung begeben hat. Dieser Fürstin
und den ei'zherzoglichen Freunden gesellen wir einen Mann
der Wissenschaft, den Lizentiaten der Medizin und königlich
dänischen Leibarzt J. W. Scheffer, dessen Erzählung Petrus
Goldschmid in dem Verworfenen Hexen- und Zauberer-Advocat
[1705] im 24. Kapitel wiedergibt1):

Auf der Verfolgung eines Hasen holt ein Jäger eines Ritterguts auf
Fünen seinen Jungen und seine Hunde, die schneller als er gelaufen sind, vor
einem einzeln stehenden Backofen ein, und da erfährt er von dem Jungen,
dieser „wäre dem Hasen nachgelauffen, welcher in den Backofen gesprungen
wäre und sich jetzo in ein Weib verwandelt hätte". Und nun heisst es: „Als der

Jäger darauf in das Ofenloch hinein schaute, befand er die Sache also, und
dass das Weib ihre Wirthin wäre: als sie hierauf auf den Hof kommen, hat
der Jung den ganzen Handel dem Herrn erzehlen müssen."

Natürlich wird der Junge auch die Vorgeschichte erzählt
haben, die so geht:

In der Nacht vorher hat er jene Frau beobachtet, wie sie sich am ganzen
Leibe mit einer Salbe einrieb; in der Meinung, dass diese Salbe einer Stärkung
der Glieder dienen solle, hat er damit nicht nur sich selber, sondern auch den

Hunden die Füsse geschmiert, und die unerhörte Geschwindigkeit, zu der sie

solchermassen befähigt worden seien, habe es dem Jäger unmöglich gemacht,
ihnen zu folgen.

Auf diese Weise ist festgestellt, dass die Frau eine Hexe

gewesen ist, und so braucht es keines Ohrenabschneidens und
keiner sonstigen Verletzung, um die Verwandlung zu bewähren,
die diesmal anstatt hinter oder in einem Gebüsch, in einem
Backofen, also wieder unsichtbar, vor sich gegangen ist.

Gemeinsam ist all diesen Geschichten folgen des Geschehen:
ein Wesen verschwindet einem, der es gehetzt hat, aus den

Augen, und an dem Orte des Verschwindens sieht er ein
andres Wesen, so dass ein sich auf die Wahrnehmungen des

Gesichtssinns verlassender Verstand, den es nicht verlangt,
den Dingen auf den Grund zu gehen, zu der Annahme
gelangen kann, das unsichtbar gewordene Wesen sei identisch
mit dem sichtbar gewordenen. Mit dieser Herausarbeitung
des objektiv Geschehenen aus den subjektiven Berichten
stehen wir aber nicht allein; einen Vorgänger haben wir schon
im Altertum, und zwar in jenem Palaiphatos, der sich in

') Abgedruckt in Joh. Jac. Bräuners Physicalisch- und Historisch-Erör-
^rten Curiositaeten, Franckfurt a. M. (1737), 260 f.



154 Albert Wesselski

seinem Buche Ihpì àiïiarwv eine ganze Reihe von
Wundergeschichten auf rationale Weise zu erklären bemühte. Allerdings

enthalten die wenigen noch vorhandenen Reste dieses

Buches nirgends eine Formulierung, wie wir sie gegeben haben,
aber dass er eine grundsätzlich gleiche Auffassung vertreten
hat, zeigt das 14. Kapitel, in dem er die Sage von der
Verwandlung des Jägerpaars Atalante und Meilanion in ein

Löwenpaar so erklärt :

Die zwei sind in eine Höhle eingetreten, um der Liebe zu pflegen. Dort
war aber das Lager eines Löwen und einer Löwin; als diese ihre Stimmen

hörten, kamen sie heran und zerrissen die Liebenden. Da dann die Löwen
allein herauskamen, glaubten die Jagdgefährten, Meilanion und Atalante seien

in Löwen verwandelt worden, und das erzählten sie später auch in der Stadt.

Freilich liegen in dieser arkadischen Sage, aber auch in
der boiotischen von Atalante und Hippomenes, die ein gewisser
Herakleitos nach dem Beispiele von Palaiphatos erklären wollte
(c. 12), die Dinge gerade umgekehrt wie bei den von uns
angeführten Geschichten : in diesen verschwinden Tiere und
erscheinen Menschen, während in den griechischen Sagen
Menschen verschwinden und Tiere erscheinen, aber das tut
der Parallele, auch abgesehen davon, dass es sich in unsern
Geschichten um Rückverwandlungen handelt, keinen Abbruch ;

übrigens liegt uns hier eine sich bis in die letzten Einzelheiten

erstreckende motivische Übereinstimmung weniger am
Herzen als die formale Gleichheit zwischen den von einem
heidnischen Mythologen so konstruierten Vorgängen, dass sie

ein von einer Gottheit gewirktes Wunder ausschliessen, und
den tatsächlichen Vorgängen, worein christliche Gelehrte ein
von dem Teufel gewirktes Wunder konstruiert haben.

Palaiphatos hat mit dieser Erklärung einer örtlichen
Sage, die mit der Zeit in einem gemeingriechischen Mythos
aufgegangen ist, dargetan, dass er sich in die Logik primitiver
Menschen trefflich einzufühlen verstand ; als Beleg dafür kann
eine Geschichte dienen, die Karl von den Steinen in dem
Berichte über die von ihm 1887 und 1888 durchgeführte
zweite Schingü-Expedition mitgeteilt hat (Unter den
Naturvölkern Central-Brasiliens [1894], 350):

„Ich hörte von einem Fall, dass ein flüchtiger Negersklave (von Bakaïri-
Indianern) verfolgt wurde, er lief in ein kleines Dickicht, einen Capäo ; man suchte;
ihn vergeblich und fand nur eine grosse Jabuti-Schildkröte. Der Anführer der
Leute nahm die Schildkröte auf sein Pferd, liess sie aber unterwegs aus Furcht
fallen und gab sie frei: die ganze Gesellschaft schwor darauf, der Neger habe



Probleme der Sagenbildung 155

sich in eine Schildkröte verwandelt. Dass man den Sklaven trotz emsigen
Suchens nicht gefunden hatte, dass nur die Schildkröte zu entdecken war,
diese persönliche Erfahrung entschied. Die Tatsache war einfach vorhanden;
wenn sie ungewöhnlich war, so konnte man sie leicht dadurch erklären, dass

der Neger ein Hexenmeister gewesen war."

Das, was da Karl von den Steinen erzählt, ist für ihn
und für uns eine Geschichte, die von einem wirklichen
Geschehen berichtet; das, was die Bakairi unter sich erzählen,
ist auch eine Geschichte, die von einem wirklichen Geschehen
berichtet. Vielleicht gibt es heute schon Bakairi, die die
Geschichte, die der europäische Forscher erzählt, als die richtige
Darstellung anerkennen ; vielleicht gibt es heute noch Europäer,
die der Geschichte, wie sie die Indianer erzählt haben, den

Vorzug geben. Alles kommt, wie man sieht, auf den Standpunkt

an, den die, denen die Geschichten erzählt werden, zu
dem Glauben einnehmen, gewisse Menschen hätten die Fähigkeit,

sich zu verwandeln. Gelehrte wie Bodin, Remy und Stengel
hätten solche Geschichten, auch wenn sie ihnen in der
rationalen Form zur Kenntnis gelangt wären, als wertvolle Belege
für die Richtigkeit eines Wahns betrachtet, den sie ebenso

pflegten und nährten, wie ihn die Stammesweisen oder Medizinmänner

der Indianer genährt haben und vielleicht noch pflegen ;

die damals geringe Zahl vorurteilsfreier Denker hätte an der
Geschichte, wenn sie ihnen in der primitiven, in der irrationalen
Fassung bekannt geworden wäre, genau so Kritik geübt, wie
an den Abenteuern mit den heimischen Hexen, mit dem
Vorbehalte freilich, class bei Primitiven derlei Dinge leichter
begreiflich seien als in Europa nach dem Zeitalter des Humanismus.

Wir Gegenwartsmenschen allerdings haben uns nicht
mehr mit Leuten auseinanderzusetzen, die einen Wahn zum
Dogma erheben wollen, aber vorhanden und in Tätigkeit ist
der Wahn noch immer, wenigstens bei einer kleinen Minderheit*).

') Obwohl Erzählungen wie die des deutschen Ethnologen, die die
authentischesten Dokumente für das Denken und die Anschauungen primitiver Stämme
oder Völker darstellen, nicht gerade häufig sind, könnte doch noch eine oder
die andere Parallele angeführt werden. Nicht durchaus freilich entsprechen
unserm Zwecke Beobachtungen wie die, die der steirische Jesuit Martin Dobriz-
hoffer in den sieben Jahren seiner Missionartätigkeit bei dem kleinen Stamme
der Abipon in Paraguay gemacht und in seiner Historia de Abiponibus, 1789 f.
veröffentlicht hat: Wenn dort ein Zauberer drohte, er werde sich in einen

Tiger verwandeln, nahmen alle Reissaus und begannen, vor Schrecken ausser
sich, zu jammern: „Sieh! wie er schon Tigerflecken bekömmt, wie ihm schon

die Klauen hervorwachsen!", obwohl sie, wie Dobrizhoffer hinzufügt, den



156 Albert Wesselski

„Fern auf dem Waldweg bemerken wir etwas, was wir genau zu
erkennen noch gar nicht in der Lage sind Jeder sieht, was er zu sehen

erwartet — einen Stein, ein Reh, einen Holzhaufen, eine Botenfrau, was weiss

ich. Es regt uns an, wenn sich von den Gestalten im Walde auch eine vor
unsern Augen in die andere verwandelt, aber — da liegt der grosse Unterschied

— wir glauben nicht an eine Verwandlung, sondern schliessen, dass

wir uns beim ersten Anblick getäuscht haben, weil wir unsere Wahrnehmung
sofort den uns bekannten allgemeinen, jene Möglichkeit ganz ausschliessenden

Gesetzen opfern. Doch können wir uns bei einer lebhaften Täuschung vielleicht
vorstellen, dass unser Hindernis für unwissende Menschen nicht da ist."

Mit diesen Sätzen leitet Karl von den Steinen seine

Erzählung der Geschichte von dem Neger und der Schildkröte

ein, und sein Gedankengang hätte auch für die
Erzähler von Geschichten, wie die von dem Kaninchen und
dem Stein zu Remich und von den zwei Hasen und den
zwei Steinen auf der alten Richtstätte, gepasst. Das heisst:
so hätten solche Geschichten von Leuten nacherzählt werden
können, die die Frauen in der Spinnstube und die Männer
im Wirtshaus nicht nur unterhalten, sondern auch belehren
wollten; keineswegs jedoch hätten das die tun dürfen, die
derlei Dinge einem Menschen erzählten, der sich die Aufgabe
gestellt hatte, alles zu sammeln, was ein Licht werde werfen

schlauen Betrüger, der sich in seiner Höhle verborgen hielt, gar nicht sehen

konnten (Geschichte der Abiponer, übers, v. A. Kreil [1783 f.], II, 100). Ebenso

wenig hilft uns der Bericht, den Nathaniel Pearce über die Schmiede und die

Töpfer in dem nördlichen Abessynien gibt — auf Tigré Messen und heissen

sie Tebbit, auf amharisch Buda —, die sich nach dem Volksglauben in Hyänen
und andere Tiere verwandeln konnten oder können ; immerhin sei eine Geschichte

wiedergegeben, die ihm ein dort lebender Engländer, Coffin mit Namen, erzählt
hat: Diesen bat einer seiner Dienstleute, ein Buda, am Abend, jedoch noch
bei hellem Tageslicht, um Urlaub, und er gewährte die Bitte; der junge Mann
entfernte sich, aber Mr. Coffin hatte sich kaum wieder den andern Arbeitern
zugewandt, als diese schon riefen : "Look, look, he is turning himself into a

hyaena!" Mr. Coffin instantly looked round, but though he certainly did not
witness the transformation, yet the young man had vanished, and he saw a

large hyaena running of at about a hundred paces distance. This happened
in an open plain, without tree or bush to intercept the view (The Life and

Adventures of Nathaniel Pearce, written by himself [1831], II, 287 f.). Eine
jüngere Mitteilung berichtet von einem Häuptling der Ekoi in Südnigeria, der
sich in einen Elephanten verwandeln konnte; ein Landsmann von ihm, ein

Mann von beträchtlicher Intelligenz und in England erzogen, erbot sich zu
beschwören, er habe ihn nicht nur in Elephantengestalt, sondern auch während
der Verwandlung gesehen (P. Amaury Talbot, In the Shadow of the Bush

[1912], 82, zitiert bei Frazer, The Golden Bough 3, XI, 209). S. weiter Tylor,
Primitive Culture, I, 280 f. und Andrew Lang, Myth, Ritual and Religion 2

(1899), I, 119 f.



Probleme der Sagenbildung 157

können auf das Denken des Volkes, auf seine Auffassungen
und Vorstellungen von sich selber und seiner Umwelt, gleichgültig,

ob sich diese dem näherten, was das Kulturideal
damals schon forderte, oder ob sie davon noch recht weit
entfernt waren. Die Geschichte von dem Elfentanz auf der
mondbeschienenen Lichtung in der irischen Landschaft ist ja
ganz hübsch, sie mag vielen Erheiterung gebracht haben und
hat vielleicht auch Nutzen gestiftet, war also, wo und wann es

galt, Schnurren zu erzählen, durchaus ort- und zeitgerecht,
aber in einem Buche, das die irischen Volksüberlieferungen,
also das schildern wollte, was an Resten alten Volksglaubens
damals noch in Irland lebendig war und auf das Leben und
Treiben des Landvolkes noch immer gewissen Einfluss übte,
in einem solchen Buche musste sie sich mit ihrem kaum
verhüllten Spotte einigermassen sonderbar ausnehmen, zumal
da sich dieser Spott gegen einen einzelnen kehrte. Die Leute
andererseits, die die Remicher Geschichte und die aus Mertert
dem Sammler erzählt oder sie ihm aufgeschrieben haben,
mussten wissen, dass von ihnen nicht etwa irgendwelche
irgendeinen Volksglauben verspottende Beiträge zu einem
Blason populaire Luxemburgs erwartet wurden, sondern dass

man Geschichten haben wollte, die dartun sollten, was das

Volk einer weitern Überlieferung für wert hielt, und so haben
sie die von dem weissen Kaninchen und von den zwei Hasen
erzählt; aber merkwürdig : die Hauptsache haben sie unerwähnt
gelassen. Wir erfahren nicht, dass die Remicher etwa
geglaubt hätten, das Kaninchen habe sich in einen Stein
verwandelt, oder gar, es sei eines jener unheimlichen Tiere
gewesen, in denen in Wirklichkeit irgendeine Hexe stecke;
ebenso sagt man uns nicht, die zwei Hasen hätten sich in
Steine und die Steine wieder in Hasen verwandelt usw., und
als was die zwei sie dann ablösenden Katzen eigentlich
aufzufassen wären, erfahren wir auch nicht. Beide Leute scheinen
bei der Erzählung ein gewisses Widerstreben gefühlt oder,
wie man jetzt zu sagen pflegt, gewisse Hemmungen gehabt
zu haben, und so haben sie aus ihren Sagen so, wie
Palaiphatos aus seinem Mythos, das Gerippe herausgeschält, d.h.
von ihm alles abgetrennt, was sich mit einer rationalen
Auffassung nicht vertrug; der wesentliche Unterschied ist nur der:
den Reim, den Palaiphatos für seine Leser macht, indem er
beginnt: „Es wird überliefert, Atalante und Meilanion seien



158 Albert Wesselski

in eine Löwin und einen Löwen verwandelt worden", müssen
wir uns bei den zwei Luxemburgern selber machen. Das zu
tun, wären wir aber, auch wenn wir schon all die Vorstellungen
kennten, die sich dort an den Hasen und das Kaninchen
geknüpft haben, nicht imstande, weil es stets mehrere Lösungen
gäbe, und für den, der von solchen Dingen überhaupt nichts
weiss, sind Erzählungen wie die von den Merterter Hasen
oder von dem Remicher Kaninchen, die alles objektiv
Unmögliche unterdrückt haben, glatt unverständlich.

Die eingangs wiedergegebene Behauptung Friedrich
Rankes, wir hätten in der Geschichte von dem Remicher
Kaninchen eine Sage einfachster Gestalt vor uns, ist also in
dem Sinne, dass sie aus der Sage alles Subjektive und zugleich
Irrationale entfernt und nur das Objektive und darum Rationale
erhalten hat, richtig; leider aber meint es Ranke nicht so,
wie man aus dem der Behauptung angefügten und
augenscheinlich als ihre Begründung gedachten Satze ersieht: „In
dem Tone schlichter Erzählung teilt sie eine phantastische
Geschichte mit", wobei augenscheinlich das Phantastische des

Inhalts gerade so wie die Schlichtheit der Darstellung als ein
Kriterium des Begriffes Sage gedacht ist, wie denn Ranke
auch schon vorher die Sage „den der dichtenden Phantasie
entstammenden Geschichten" zugezählt hat. Da sich nun in
dem Inhalt der Geschichte nichts findet, was irgendwie
phantastisch genannt werden könnte, so geht Ranke vorerst daran,
das wiederherzustellen, dem sie ihre Existenz verdankt, nämlich
„das ursprüngliche Erlebnis", das wir „noch deutlich
durchschimmern" sehen: da aber müssen wir feststellen, dass in
der „schlichten Erzählung" nichts zu Auffassungen berechtigt,
wie dass das ursprüngliche Erlebnis in die Nacht verlegt
werden müsste, dass die Bauern (und die Frauen und die
Knaben) in der Schenke gesessen haben sollten und dass bei
ihnen allesamt eine schwere Trunkenheit anzunehmen gewesen
wäre. Wozu aber braucht Ranke den Rausch, den er in das

ursprüngliche Geschehen, aus dem die Geschichte geworden
ist, hineinpresst? Die Absicht, etwas wie ein Gegenstück zu
der irischen Erzählung von dem Betrunkenen zu geben, der
Schwämme für Elfen hielt, dürfte ihm nicht zugemutet werden,
auch wenn er bei den Zwecken, wozu die zur Sage gewordene



Probleme der Sagenbildung 159

Geschichte wiedererzählt wird, die Beispiele nicht so gewählt
hätte, dass sie eine Verspottung vollständig ausschliessen ; er
braucht den Rausch also nur, um ihn in der Wortfolge „Dieses
von der Phantasie des Rausches zur Sage geformte Erlebnis"
anbringen zu können.

Natürlich kann nun die Phantasie des Rausches ein im
Rauschzustand oder auch vorher erlebtes Geschehen in der
Auffassung des Berauschten wesentlich umgestalten, und das

wird denn auch in der Geschichte in Erscheinung treten, die
der Berauschte noch im Rauschzustand erzählt, hin und wieder
vielleicht auch noch in der Geschichte, die er von diesem
Geschehen erzählt, wann der Rausch verflogen ist und sich
die Ernüchterung eingestellt hat; aber wie soll der Rausch
oder seine Phantasie eine Geschichte, ob sie nun noch im
Rausche oder erst später erzählt worden ist, zu einer Sage
machen? Die Beantwortung dieser Frage ist nur möglich,
wenn wir uns einigermassen Klarheit verschafft haben, wie
eine Erzählung beschaffen sein muss, damit sie als Sage
bezeichnet werden darf.

Einerseits wird niemand leugnen, dass eine Geschichte
zu einer Sage nur werden kann, wenn sie in das volkstümliche

Erzählgut wenigstens eines kleinen Gebiets oder einer
kleinen Menschengruppe übergegangen ist. Kein Schwips
kann das Lied, das ihm entstammt, zum Volkslied machen,
kein noch so treffender Ausspruch eines Angeheiterten ist
schon ein Sprichwort, und die unheimlichste, gruseligste
Geschichte, die ihre Existenz der „dichterischen Phantasie"
verdankt, ob diese nun von einem Rausch angeregt worden ist
oder nicht, ist deswegen noch lange keine Sage.

Andererseits aber kann auch nicht jede Geschichte, die

weitergesagt wird, die in das volkstümliche Erzählgut einer
Landschaft oder eines Standes Aufnahme gefunden hat,
Anspruch auf die Bezeichnung als Sage erheben, sondern dazu
ist noch die Erfüllung einer andern Bedingung notwendig.
Als das Besondere der Sage hat Jacob Grimm angeführt,
„ dass sie an etwas Bekanntem und Bewusstem hafte, an einem
Ort oder an einem durch die Geschichte gesicherten Namen."
Diese Umschreibung hat aber mit der Zeit immer weniger
Anklang gefunden, weil durch sie zahlreiche Erzählungen,
denen niemand den Sagencharakter abzusprechen geneigt
war, darunter auch viele und viele, die die Brüder Grimm



160 Albert Wesselski

selber als Sagen anerkannt und darum in ihre Deutschen
Sagen aufgenommen haben, aus dieser Gruppe des volkstümlichen

Erzählguts hätten ausgeschieden werden müssen. Um
nun sowohl diesen Unzukömmlichkeiten abzuhelfen, als auch
den in dem „Bekannten und Bewussten" enthaltenen richtigen
Kern zu retten, hat der Verfasser dieser Abhandlung
vorgeschlagen, in dieses Bekannte und Bewusste „auch Gestalten
und Gestaltete einzubeziehen, die in dem Bewusstsein des

Volkes existiert haben oder existieren", und diesen Vorschlag
so begründet: „Damit behalten nicht nur die Helden oder
die schlechten Kerle einer längern oder kürzern Vergangenheit

ihren Platz in der Sage, sondern dieser wird, wie es die
Tatsachen erheischen, auch dem an das schlesische Gebirge
gebundenen Rübezahl und dem im Böhmerwald bodenständigen
Stilzel ebenso eingeräumt, wie dem überall Heimatrecht
habenden Wilden Jäger und den hilfreichen oder boshaften
Kobolden, die nirgends fehlen, schliesslich aber auch den
Unken und Hausschlangen, von denen dem Volk viel mehr
bekannt und bewusst ist als der Zoologie" '). Natürlich hätten
da auch der Teufel und die Hexen genannt werden können,
die leider noch immer in manchen Hirnen spuken, aber auch
der Hase, von dem viele allerlei Merkwürdiges wissen, und
ebenso das Kaninchen, von dem dem Volke Flanderns, Luxemburgs

und des Saarlands ganz andere Dinge bewusst sind
als den Preussen, den Stehern und den Schweizern. Ob man
aber diese Auslegung des Bekannten und Bewussten als dem
andern Kriterium des Begriffes Sage zustimmt oder nicht, so

wird doch an dieser Umschreibung von Dingen, die man
gemeiniglich unter den Kennwörtern Wahn oder Aberglaube
oder Volksglaube einordnet, kein Anstoss genommen werden
können, und da ist man dann wohl berechtigt, auf die Frage :

Sollte es wirklich der Phantasie eines Rausches brauchen, um
die Erzählung von einem Erlebnis, in dessen Mitte ein solcher
Wahnträger steht, dem einzufügen, was dem Volke dieser
Gegend von ihm bekannt und bewusst ist? eine allgemeine
Verneinung zu erwarten. Man stelle sich nur vor, was sich
aus einer Bejahung ergeben würde.

Wenn es die Phantasie eines Rausches gebraucht hätte,
damit ein Stein für ein Kaninchen oder zwei Steine für Hasen

') Die Formen des volkstümlichen Erzählguts in Adolf Spamers Deutscher
Volkskunde, I, 235 f.



Probleme der Sagenbildung 161

oder umgekehrt hätten angesehen werden können, so wäre
auch der Schluss gestattet, dass die Indianer, die eine Schildkröte

für einen Neger gehalten haben, betrunken gewesen
sein mussten. Die Verteidiger der Rauschtheorie werden
vielleicht entgegnen, dass hier Ungleichartiges, also nicht
Vergleichbares verglichen werde: in den Luxemburger Sagen
seien die Handelnden Europäer, Christen, Menschen mit einer
gewissen Schulbildung, in der indianischen Geschichte Urwaldswilde

ohne Religion und Erziehung, und was bei den Indianern
ohne weiteres begreiflich sei, nämlich der Glaube an schlechterdings

Unmögliches, dürfe den Luxemburgern nicht ohne
weiteres zugemutet werden ; bei diesen bedürfe es, zum
Unterschiede von den Indianern, bei denen das nicht notwendig
sei, einer Sinnestrübung, damit eine Sinnestäuschung nicht
als solche erkannt werde. Eine solche Entgegnung wäre
unrichtig; denn in beiden Fällen handelt es sich um denselben
Wahn, der sich hier und dort so festgesetzt hat, dass den

von ihm befangenen Europäern und Indianern das, was uns
unmöglich scheint, als möglich, ja geradezu als selbstverständlich
gilt. Zu allem Überflusse aber habenwir die Möglichkeit, die Lehre
von der Phantasie des Rausches ad absurdum zu führen,
indem wir sie auf Fälle anwenden, wo von Ungleichartigem,
also nicht Vergleichbarem keine Rede sein kann. Niemand
wird uns widersprechen können, wenn wir feststellen, dass

der Schäfer von Thiaucourt mit seinem Wolf, der Jäger von
Fünen mit seinem Hasen, der biedere Münchner mit seiner
Katze und der Erzherzog mit seinem Bären auf derselben
Kulturhöhe gestanden haben, wie die Remicher Bauern mit
ihrem Kaninchen, der Sonntagsjäger von Juckeisbusch und der
Kirchweihheimkehrer von Mertert mit ihren Hasen und schliesslich

auch der irische Punschfreund mit seinen Schwämmen;
dieser allerdings, den man uns als angesäuselt vorstellt, ist
sein Lebelang nicht etwa wegen seines Rausches, sondern

wegen seiner Wahngläubigkeit verspottet worden, aber das

trifft bei den Luxemburgern ebenso wenig zu wie bei ihren
durch einwandfreie Persönlichkeiten samt ihrem Wahn historisch

beglaubigten Vorgängern in Lothringen, Dänemark,
Bayern und Österreich. Was bleibt da den Anhängern der
Rauschtheorie übrig, als all diesen Herrschaften den Milderungsgrund

der Trunkenheit zuzubilligen? Auf diesen könnten
aber ebenso all die Tausende von Menschen Anspruch er¬

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXV (1936) n



162 Albert Wesselski

heben, die, wie Tausende von Sagen erzählen, dem Wahne,
es gäbe Menschen oder Tiere, die ihre Gestalt wechseln oder
verändern könnten, unterlegen sind, das heisst, seine Bestätigung

durch Tatsachen erlebt haben.
Aber noch etwas: Wer einem Wahn anhangt, wird in

der Trunkenheit bei einem Erlebnis, das geeignet erscheinen
könnte, diesen Wahn zu bekräftigen oder zu bewähren, nicht
lange fackeln, sondern die Bewährung oder die Bekräftigung als

gegeben annehmen und dies auch rund heraussagen; wie steht
es aber bei einem Betrunkenen, der in nüchternem Zustande

zu denen gehört, die diesen Wahn nicht teilen, die ihn verachten
und die nur aus Rücksichten auf andere, aus schönen oder
unschönen, verzichten, dieser Ablehnung Ausdruck zu geben
Nun, es ist bekannt, dass der Rausch die Zunge für Worte
löst, die sonst ungesprochen bleiben würden, und es ist auch
bekannt, dass sich schon manch einer um seinen Kopf
geredet hat; ist es da nicht selbstverständlich, dass einen solchen
Menschen ein Rausch, vorausgesetzt, dass er stark genug wäre,
diese Bedenken zu überwinden, zu einem Bekenntnis verleiten
müsste, das den andern, den Wahngläubigen, einen Spiegel
ihrer Leichtgläubigkeit oder Einfalt vorhielte? Nein, mit dem
Rausche oder mit seiner Phantasie als einer Kraft, die ein
Erlebnis zur Sage formen könnte, ist es nichts; Ranke hat
also Unrecht gehabt. Recht aber hat er gehabt, dass er aus
dieser Deutung einer einzelnen Sage keinen andern Schluss

gezogen hat als den:
„Damit haben wir zu dem inhaltlichen Merkmal der Sagen, dass sie

etwas objektiv Unwirkliches erzählen, das andere, formale Kennzeichen für
alles, was wir unter dem Worte Volkssagen zusammenfassen: die Volkssagen
erheben den ernstgemeinten Anspruch, Wirklichkeit zu geben, sie verlangen
von ihrem Hörer Glauben, sie sind Geschichten, die ein Geschlecht dem andern

zur Belehrung über all das Wunderbare erzählt, das uns in der Welt umgibt."
Diese Sätze sind durchaus richtig ; den Wahrheitssucher,

der ja Ranke ist, hat der kleine Ausflug in eine abseits liegende
Gegend, von der er mehr erhoffte, als sie ihm bieten konnte,
mit Selbstverständlichkeit auf den Weg der wissenschaftlichen
Arbeit zurückgeführt, und wir sind die letzten, die ihm diesen
Abstecher verübeln würden. Warum aber hat er ihn gemacht
warum hat er den Versuch angestellt, gerade diese Sage und
nur diese aus der Phantasie des Rausches zu deuten? Diese

Fragen zu beantworten, liegt nicht uns ob, aber sagen dürfen
wir, wie wir uns die Antwort vorstellen : Just das, was für



Probleme der Sagenbildung 163

uns diese sogenannte Sage ihres Sagencharakters entkleidet,
mag ihn zu seinem Seitensprunge veranlasst haben: es mag
ihn, denken wir, gelockt haben, dieses präparierte Gerippe
mit lebendigem Fleische zu bekleiden, und dabei ist er
unversehens in Gedankengänge geraten, wie sie Friedrich von
der Leyen in seiner Abhandlung zur Entstehung des

Märchens1) gewiesen hat.

II.
Bei von der Leyen hat es, unter dem Einfluss von Ludwig

Laistner und Sigmund Freud, mit dem Traume angefangen,
aus dem so manche Märchen entstanden wären, dann kamen
die Zauberer, die „nicht warteten, bis der Traum an ihnen
seine Wunder offenbarte", sondern „Zustände des Traumes
künstlich hervorzubringen und zu steigern suchten", dann
erfuhr man von der eigentümlichen Wirkung des Haschisch,
von den „Visionen und Sinnestäuschungen", dass „das Auge
des Berauschten anders sieht, sein Ohr anders hört"2), weiter
dass „sich oft nicht allein der Zauberer berauscht und betäubt,
sondern auch die ganze Gemeinde um ihn sich in einen
ähnlichen Zustand versetzt", und schliesslich dass „ein Kranker,
den hysterische und epileptische Anfälle plagen, ein dem
Zauberer durchaus ähnliches Benehmen zeigt".

Man darf an dem Wortlaut nicht stutzig werden ; von
der Leyen meint natürlich, dass das Benehmen des Epileptikers
dem Benehmen des Zauberers ähnlich sei. Ansonsten führt
er die Parallele nicht weiter aus, als dass er darlegt, dass im
Volksglauben der Epileptiker als von einem „fremden Geist"
besessen gelte, so wie das bei dem Zauberer in seiner
Betäubung oder seinem Paroxysmus zuträfe; dann aber wird
der Zauberer in seiner Tätigkeit als Austreiber der Geister,

') Herrigs Archiv, CXIII, 252 f., CXIV, 1 f. All das im Folgenden
Angeführte kehrt dann mit kaum geändertem Wortlaute in seinem Buche Das

Märchen, 1911 (31925) wieder. — 2) Wie wenig sich die Phantasie des Rausches

von der Phantasie schlechtweg unterscheidet und dass sie diese keineswegs
übertrifft, wie überflüssig also die Annahme der Rauschphantasie als Element der
Märchen- oder Sagenforschung ist, erhellt aus einem Vergleiche des Beispiels,
das von der Leyen von der Wirkung des Haschisch-Rausches gibt (a. a. 0.,
266) mit dem Beispiele, da"s Ludwig Feuerbach von der Tätigkeit der, wenn

man so sagen darf, nüchternen Phantasie als der „von den Herzensbedürfnissen

und Wünschen des Menschen bestimmten Intelligenz" in den Erläuterungen

und Ergänzungen zum Wesen des Christentums gegeben hat (Sämtl.

Werke, hgg. v. W. Bolin u. Fr. Jodl [1903 f.], VII, 30 f.)



164 Albert Wesselski

d. h. der Krankheiten geschildert, und das geht uns hier
nichts mehr an.

Wo nun von der Leyen mit seiner Erörterung ausgesetzt
hat, nämlich bei dem, was er nicht mehr in Betracht gezogen
hat, bei den Wirkungen des Paroxysmus des Epileptikers auf
ihn selber, hat Friedrich Ranke mit einer andern Abhandlung
eingesetzt, in der er Klarheit schaffen wollte, ob diese Be-

wusstseinsstörungen oder -Unterbrechungen mit dem ihnen
Vorausgehenden oder Nachfolgenden ein sagenbildendes
Element werden könnten, und den Anlass hat ihm ein Bericht
aus dem sechzehnten Jahrhundert über einen nicht
uninteressanten Vorfall gegeben. Seine Göttinger Habilitationsvorlesung

von 1912 über das Thema „Sage und Erlebnis"1)
begann er mit der Wiedergabe von zwei Sagen, einer bayerischen
und einer elsässischen, die erzählen, wie ihre bedauernswerten
Helden von der Wilden Jagd entführt worden sind: Dem
einen ist das geschehen, weil er sich, obwohl er wusste, dass

über dem Orte, wo er eben war, die Wilde Jagd am wütendsten
ziehe, und obwohl er in der Ferne ein Heulen und ein Sausen

hörte, doch nicht niedergeworfen hatte; als er nach sechs

Wochen zurückkam, „wusste er selbst nit wie und wo und
war noch ganz tamisch in seinem Sinn" : seither „hat er zu
nichts mehr weder Freud noch Leid, hat nur noch ein Kuchel-
leben". Der andere, der Elsässer, den sein Ruf in die Gewalt
des mit Musik dahinziehenden Wilden Heeres gebracht hat —
ist zuerst er mit seinem Namen angerufen worden?2) —, hat
sich am Morgen in einem fremden Gebirge gefunden und
hat drei Tage zur Heimkehr gebraucht ; dass er damals oder
später „tamisch", d. i. nicht ganz bei Sinnen, gewesen wäre
usw., wird nicht gesagt.

Diesen zwei Sagen lässt Ranke den Abdruck des
erwähnten Berichtes folgen, der sich in der handschriftlichen
Hinterlassenschaft des Luzerner Stadtschreibers Renward Cysat
(1545—1614) vorfindet und bei Renward Brandstetter, Renward
Cysat, 1909, 41 gedruckt ist; wir geben ihn nach Rankes
Text wieder:

') Zuerst erschienen in den Bayerischen Heften für Volkskunde, I (1914),
40—47, wiederabgedruckt in seinem Buche Volkssagenforschung (1935), 27—37.
— 2) S. A. Stöber, Die Sagen des Elsasses2 (1858), 271, Nr. 209 und
W. Hertz, Deutsche Sage im Elsass (1872), 34. Leider ist Ranke hier mit
seinen Angaben sehr sparsam, obwohl Stöbers Büchlein, Der Kochersberg,
dem er diese Sage entnommen hat, nicht sehr vielen zugänglich sein wird.



Probleme der Sagenbildung 165

„Anno 1572, den löten Tag Novembris, ward ein Landmann, Hans
Buochmann oder Krissbüeler genannt, von Römerschwyl aus Rothenburger
Amt, damalen bei 50 Jahr alt, mir gar wohl bekannt, unversehens verloren,
daraus viel Wesens entstund, machte auch der Obrigkeit viel Geschäftes. Vier
Wochen darnach kommt gewisser Bescheid von dem Verlorenen, er sei zu
Mailand. Letztlich, um Lichtmess des folgenden 1573sten Jahres (also am
2. Februar) kommt er heim, ohne Haar, ohne Bart und Augenbrauen, mit
zcrschwollenem, gesprengtem Angesicht und Kopf. Sobald die Obrigkeit das

vernimmt, lässt sie ihn gefänglich einziehen und, dabei ich selbst gewesen,
ausfragen. Darüber war sein Bescheid : Nämlich, er hätte bei 16 Gulden Münze

zu sich genommen des Tags, als er verloren, in der Absicht, sie einem, dem

er sie schuldig, zu bringen, den er aber nicht gefunden. Er sei also gen
Sempach gangen, Geschäften halb, allda er sich gesäumt bis gegen Abend.
Er habe zwar etwas, jedoch nicht zu viel getrunken. Als er nun heimgewollt
und zu angehender Nacht in den Wald gekommen sei, bei der Walstatt, da
die Sempacher Schlacht geschehen, da sei jählings ein seltsam Getös und Sausen

geschehen, anfangs einem ganzen Imbd oder Bienenschwarm gleich, darnach

aber, als kämen allerlei Saitenspiele gegen ihn her, welches ihm ein Grausen
und Beängstigung gemacht, also dass er nicht gewusst, wo er gewesen sei

oder wie ihm geschehen wolle. Doch habe er ein Herz gefasst, seine Wehr
gezückt und um sich gehauen. Da sei er von Stund an von der Vernunft,
von Wehr, Mantel, Hut und Handschuh gekommen und gleich damit in Lüften
hinweg in ein fremd Land getragen worden, da er nicht bei sich selber
gewesen. Er habe wohl des Schmerzes und Geschwulst des Angesichts und

Kopfes, auch der Haar- und Bartlose empfunden. Letztlich als 14 Tage nach
seinem Verfahren verschienen waren, habe er sich in der Stadt Mailand
befunden, wo ein deutscher Gwardiknecht 6ich seiner angenommen."

Ranke tritt nun für die unbedingte Glaubwürdigkeit
Cysats ein, der zwar ein für die damalige Zeit aussergewöhn-
liches Interesse für die abergläubischen Vorstellungen und
Erzählungen seiner Zeitgenossen gehabt habe, aber für seine
Person eher vorsichtig als leichtgläubig gewesen sei — wir
werden auf diese Dinge zurückkommen —, und führt im
weitern aus, dass es sich hier unzweifelhaft um ein tatsächliches

Erlebnis Buochmanns handle: „Er ging bei eintretender
Nacht allein im Wald, verlor dann plötzlich das Bewusstsein
seiner selbst und kam erst vierzehn Tage später an einem
viele Tagereisen weit entfernten Ort wieder zur Besinnung."
Sodann stellt er als „Auskunft der Psychiatrie" fest: „Das
Erlebnis des Hans Buochmann war, in ganz typischem
Verlauf, die Reise eines Epileptikers in seinem Dämmerzustand" ;

einer Bekräftigung dieser Erklärung durch Berufung auf
Binswangers Lehrbuch über die Epilepsie folgt dann als zweite
Feststellung: „Damit haben wir, was wir suchten: der Bericht
des Hans Buochmann von seiner Fahrt durch die Luft in ein



166 Albert Wesselski

fremdes Land ist die sehr genaue Beschreibung einer
Epileptiker-Reise im Dämmerzustand mit voraufgehender
sensorieller und motorischer Aura. Auch der Haarausfall sowie
das Schwellen des Gesichts sind nicht selten vorkommende
Begleiterscheinungen der Epilepsie."

An dieser Behauptung haben wir vorerst zu bemängeln,
dass der „Bericht" Hans Buochmanns kein Bericht, sondern
eine Verantwortung oder eine Aussage ist, und weiter, dass

diese Aussage keinerlei Beschreibung einer Epileptiker-Reise
im Dämmerzustand enthält ; sie beschreibt oder erwähnt nur,
wenn man will, die sensorielle oder die motorische Aura, also

das, was dem Dämmerzustand vorausgegangen ist, nämlich
die Gehörshalluzinationen und das Herumhauen mit der Waffe.
Ansonsten haben wir keinen Grund, zu bezweifeln, dass der
„Bericht" Buochmanns den Schluss auf eine „epileptische
Dämmerreise" zulässt, zumal da uns das von Fachleuten
bestätigt worden ist; diese bestätigen aber selbstverständlich
auch, dass von einem Erlebnis Buochmanns während seiner

Bewusstlosigkeit oder während seines „Dämmerzustands" keine
Rede sein kann.

Zu dem nächsten Satze Rankes: „Eine eigentliche Sage
ist dieser Bericht noch gar nicht; die sagenhaften Elemente
in ihm werden mehr angedeutet als ausgesprochen" können
wir auf unsere frühern Ausführungen verweisen; eine Sage
wäre diese vor einer Behörde abgegebene Aussage auch dann
nicht, wenn sie die sagenhaften Elemente deutlich ausgesagt
hätte. Ranke fährt fort: „Vorhanden sind sie" (die
sagenhaften Elemente), „denn es ist kein Zweifel, dass für Buochmann

selber wie für den Erzähler Cysat das ganze Erlebnis
ein neuer Beweis war für die Existenz des wilden Heers, eine

neue Bekräftigung der Lehre, dass, wer sich ihm entgegenstellt,

rettungslos von ihm in die Lüfte entführt wird" ; hier
wäre es Rankes Pflicht gewesen, den Beweis, zwar nicht für
Cysat, von dem ja andere Aufzeichnungen erhalten sind, die
diese Behauptung wahrscheinlich machen, so doch für Buochmann

anzutreten. Vielleicht aber hat er das nur unterlassen,
weil er zwei Seiten weiter über diese Formulierung erheblich
hinausgeht: nun spricht er nicht mehr von einer Bestätigung
oder einer neuen Bekräftigung dieser Lehre, sondern behauptet
geradezu die Priorität dieses oder eines ähnlichen Erlebnisses

vor der Lehre: „Unsere Untersuchung über die Sagen von



Probleme der Sagenbildung 167

der Luftfahrt mit dem wilden Heer" — der Ton ist
selbstverständlich auf das „mit" zu legen — „hat nicht nur über
die Herkunft dieses einen Motivs Klarheit gebracht, sondern
sie hat auch prinzipiell erwiesen, dass wenigstens dies eine
Sagenmotiv sehr anders aufzufassen ist, als die deutschen Volkssagen

meistens bisher aufgefasst und behandelt worden sind."
Das kann nicht anders verstanden werden, als dass Ranke
annimmt, das Motiv von der Teilnahme an der Fahrt des

Wilden Heers beruhe, wenn nicht geradezu auf den Angaben,
die Buochmann gemacht hat, so doch überhaupt auf
Erzählungen von Epileptikern, wie er denn auch die Entstehung
der zwei eingangs angeführten Sagen ¦— ausdrücklich sagt er
dies freilich nur von der ersterwähnten, nämlich der
bayerischen — auf Epilepsie zurückführt.

Um hier Klarheit zu schaffen, müssen wir einigermassen
weit ausholen, aber zu diesem Beginnen ermutigt uns Ranke
selber, indem er der Behauptung, seine Untersuchung habe
über die Herkunft dieses einen Motivs Klarheit gebracht,
folgende übrigens durchaus richtigen Sätze voranschickt: „Wer
der Volkssagenforschung heute ehrlich dienen will, muss in
oft mühsamer Einzeluntersuchung sich seine Stellung zu den
Sagen erst erarbeiten. Jedes auch noch so kleine sichere
Resultat ist da wertvoller als die bestechendste Behauptung,
wenn sie nicht zu beweisen ist. Jedes einzelne sichere
Resultat gewinnt dem Dilettantismus ein Stückchen Boden ab
und schafft zugleich der jungen Wissenschaft der Volkssagenforschung

ein Stückchen sicheren Boden und einen Ansatz
zu weiterführenden, gangbaren Wegen."

Dass an den Fahrten des Wilden Heeres Menschen

teilgenommen hätten, die ihm nicht angehörten, wird im Mittelalter

mehrmals erzählt.
Eines der ältesten, vielleicht überhaupt das älteste

Dokument ist in dem schon erwähnten Traktat Etiennes de Bourbon

erhalten (zit. Ausg., 321, Nr. 365):

In der Gegend eines Mont du Chat sieht ein Bauer, der im Mondschein

mit einem Bündel Holz auf dem Wege ist, zuerst eine unendliche Menge von

gleichsam eine Spur verbellenden Hunden, dann einen ebeuso grossen Haufen
von Fussvolk und Reitern; auf seine Frage erfährt er, sie gehörten zu der
familia regis Arturi — vorher ist diese der familia AUequini gleichgesetzt



168 Albert Wesselski

worden —, und sie begäben sich zu seinem nahen Hofe. Dem Bauer scheint

es, er folge ihnen, trete in einen grossen herrlichen Palast ein usw. ; als er
aber am Morgen aufwacht, liegt er auf seinem Holzbündel.

Weit länger ist die Reise, die Richard sans peur, Herzog
der Normandie (943—966), mit der mesnie Hellequin
unternommen hat: er ist auf den Teppich gesprungen, der für den
Führer der mesnie auf den Boden gebreitet worden ist, und
auf eben diesem Teppich mit dem Führer, der ihm gesagt hat,
er müsse mit den Seinigen Nacht für Nacht die Sarazenen
bestreiten, in ein paar Stunden bis aufden Berg Sinai gelangt1).

Bei Gelegenheit des Reichstags, der Anfang 1431 wegen
der Hussitischen Wirren in Nürnberg stattfand, hat der
Erzbischof von Mainz (Konrad III., Rheingraf von Daun) vor
einigen andern Bischöfen und dem dortigen Dominikerprior
und Ordensreformator Johannes Nider ein Erlebnis erzählt,
das ein ihm bekannter Ritter seiner Heimat gehabt
haben wollte :

Dieser hat in der Nacht, nachdem sein Knecht ein grosses Heer hatte
vorbeiziehen sehen, am Waldrande einen einzelnen Reiter getroffen, der ein

zweites Pferd führte. Dieser Reiter, in dem er seinen kurz vorher verstorbenen

Koch erkannte, teilte ihm mit, das aus Rittern und Knappen bestehende

Heer müsse noch in derselbigen Nacht nach Jerusalem ziehen, und das Pferd
habe er mitgebracht, auf dass sein Herr an dieser Reise ins Heilige Land
teilnehmen könne. Er bestieg das Pferd, und schon war er den Augen seiner Leute

entrückt; am nächsten Tage kehrte er mit dem, der ihn abgeholt hatte, zurück2).

In all diesen Erzählungen wird die Fahrt des Heeres

freiwillig mitgemacht, und eine unfreiwillige, also erzwungene
Teilnahme an einer solchen Fahrt, d. h. eine Entführung
oder Verschleppung kann ich für das Mittelalter ebenso

wenig nachweisen, wie sie die, die vor mir über den

Gegenstand geschrieben haben, nachzuweisen vermochten;
immerhin sei eine Erzählung angeführt, in der eine Szene

vorkommt, die vielleicht als Versuch einer Verschleppung
gedeutet werden kann. Nach einem von Ordericus Vitalis
wiedergegebenen Berichte eines Priesters8) hat dieser am
1. Januar 1091 in der Nacht eine riesige Menge von Kriegern,

') Chronique des ducs de Normandie, éd. Fr. Michel (1838), II, 336 f.,
J. W. Wolf, Beiträge zur deutschen Mythologie (1852 f.), I, 6 f, ; s. auch ebendort,

II, 162 f. und Uhlands Schriften zur Geschichte der Dichtung und Sage, VII,
664 f. — 2) Joh. Nider, Formicarius, 1. V, c. 1, Argentine (1517), 71" f., in dem

Abdruck hinter dem Malleus, I, 308 f. S. auch Delrio, I, 264 f., Wole, DMS,
242 f., Nr. 137 und Beiträge, I, 9. — 3) Historia ecclesiastica, P, III, 1. VIII,
c. 17 (Patrologia latina, CLXXXVIII, 607 f.).



Probleme der Sagenbildung 169

Sargträgern, Frauen, Geistlichen und wieder Kriegern mit gewaltigem

Getöse vorbeiziehen sehen und hören, und er hat in ihr die
familia Herlechini zu erblicken geglaubt, von der er schon
viel vernommen hatte, ohne dass er bis dahin an ihre Existenz
geglaubt hätte. Um nun, wenn er von diesem Erlebnis
erzählen werde, Glauben zu finden, wollte er sich eines der
leeren Rosse, die in dem Zuge mitgeführt wurden, bemächtigen,

um damit seine Angaben zu bewähren. Dabei wurde
er von Reitern ertappt1), und sie hätten ihn mitgenommen,
wenn nicht einer von ihnen die drei andern bewogen hätte,
davon abzustehen; dieser bat ihn dann, seiner Witwe zu
bestellen, sie solle ein von ihm widerrechtlich behaltenes Gut
zurückgeben2), und da sich der Priester weigerte, schleifte
nun er ihn mit, wobei er ihn mit seiner glühenden Hand um
den Hals gepackt hielt. Er wurde erst von seinem verstorbenen
Bruder, der auch in dem Zuge ritt, aus dieser Gefahr befreit.
Wie man sieht, kann auch hier von einer Entführungsabsicht
des Wilden Heeres nicht gesprochen werden : hätte sich der
Priester nicht verleiten lassen, sich fremdes Gut aneignen
zu wollen, und hätte er nicht die Erfüllung der frommen
Pflicht verweigert, einen Auftrag entgegenzunehmen, der dem
Seelenheile eines zeitweise zu schwerer Pein Verdammten
dienen sollte, so wäre das Wilde Heer an ihm vorbeigezogen,
ohne dass der Versuch gemacht worden wäre, ihm etwas zu
leide zu tun. Das war denn auch durchaus verständlich,
und das Gegenteil wäre unverständlich gewesen; bestand doch

*) Vgl. hierzu die jungen Sagen von einem an dem Wilden Heere

begangenen oder versuchten Diebstahl in der Leipziger Dissertation von H.

Plisohke, Die Sage vom Wilden Heere im deutschen Volke (1914), 34, 32.

— 2) Ebenso soll in einer Erzählung des Reuner Kodex 59 (Mitte des

dreizehnten Jahrhunderts) ein Mönch des Klosters Vanlouisant sorgen, dass

einer Witwe ein Widder, den ihr einer der familia Herlequini gestohlen hat
und nun am Halse herumtragen muss, zurückgestellt werde (0. Driesen, der

Ursprung des Harlekin [1904], 237), und auch bei Ordericus tragen viele an dem

Zuge Teilnehmende Tiere, Hausgerät usw. am Halse und am Rücken; s. weiter
Petrus Venerabilis, De miraculis 1, L, c. 28 (Patrologia latina, CLXXXIX, 903 f.).
Hierher gehört wohl auch, was von Papst Benedikt VIII. der hl. Kardinal
Petrus Damiani, De abdicatione episcopatus ad Nicolaum IL, c. 3 (Patrol, lat.,
CXLV, 428) zu erzählen weiss; diese Darstellung ist von einer Reihe
mittelalterlicher Autoren benützt, dann von Piatina für seine Vitae pontificum Roma-

norum (1479; Ausg. Coloniae [1593], 165) ausgezogen und schliesslich von dem

Kardinal Baronius in die Annales ecclesiastici zum Jahre 1024 (in Mansis

Ausg. Lucca [1738 f.], XVI, 541 f.) vollständig aufgenommen worden.



170 Albert Wesselski

schon dieses Heer Orderichs, im Gegensatze zu dem, von dem
etwa gleichzeitig oder nicht viel später Etienne de Bourbon
erzählt hat, aus letzten Endes doch zum ewigen Heile
bestimmten Seelen, die allerdings in derselben Gestalt auftraten
wie zu ihren Lebzeiten und demgemäss ihre Wanderungen
auf dieselbe Weise bewerkstelligten, wie sie es getan hätten,
wenn sie noch am Leben gewesen wären, im allgemeinen
also auf Reittieren und zu Fuss. Solange sich an dieser
Vorstellung nichts Wesentliches änderte, hat sich natürlich
das Motiv von dem Mitgerissenwerden des dem Seelenheere
nicht Weichenden oder sich ihm gar Entgegenstellenden nicht
entwickeln können; die Änderung ist schliesslich gekommen,
aber damit das möglich wurde, hat sich erst als Gegenstück
zu der Vorstellung des in dem Namen Gottes dahinfahrenden
Seelenheers die Vorstellung des in dem Namen des Teufels
dahinfahrenden Hexenheers bilden und befestigen müssen.

Das war etwa um die Wende des fünfzehnten
Jahrhunderts geschehen: um diese Zeit durfte der alte Streit, ob
die Hexen wirklich zum Sabbat führen oder ob diese Fahrten
nur in ihrer Einbildung bestünden, als zugunsten derer, die
für die Tatsächlichkeit der Fahrten eintraten, entschieden
gelten. Es ist hier nicht der Ort für eine langwierige
Erörterung, wie sich dabei noch der zusätzliche Wahn ausgebildet

hat, dass die Hexen, um die Fähigkeit zu der Teilnahme
an solchen Fahrten zu erlangen, entweder Stellen ihres Körpers
oder ihr Reitgerät, den Besen, den Schemel usw. zu salben

hatten; dass übrigens dieser Wahn, dessen Anfänge etwa in
die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts fallen, damals ziemlich
allgemein im Schwange war, wird wohl niemand bezweifeln
wollen. Freilich : auch von dem Standpunkte der
Hexentheologen aus waren diese Salbungen durchaus überflüssig:
wenn man dem Teufel die Macht zugestand, Menschen gegen
ihren Willen, also ohne Salbung und ohne Reitgerät, zu
entführen und zu verschleppen, so hätte man wohl auch bei
den Hexen auf derartige Mätzchen verzichten können. Formal
geschah es ja schliesslich, indem der Malleus maleficarum die

Möglichkeit zugab, dass der Teufel an der Salbung festhalte,
weil die Herstellung der Salbe die Ermordung ungetaufter
Kinder erheischte, so dass viele Seelen der Erlösung verlustig
gingen1), aber praktisch blieb das ebenso bedeutungslos, wie

') P. II, qu. 1, c. 3, zit. Ausg. 114.



Probleme der Sagenbildung 171

zwanzig Jahre später die Feststellung des Tübinger Theologen
Martin Plantsch1), die sich dann (1508) der ansonsten die
Tatsächlichkeit der Hexenfahrten leugnende Geiler von Kaisersberg

in merkwürdiger Inkonsequenz zu eigen gemacht hat:

„... Daher kumet es, wan ein hex uff ein gabel sitzt und salbet die

selbig und spricht die wort, die sie sprechen sol, so fert sie dan da hin, wan
sie mummen wil. Daz hat die gabel nit von ir selber, die salb thuot es auch

nit; sunst, wan sie ein gütterlein salbete, das selb für auch darvon: darumb

so thuet es der teuffei, derselb fürt sie uff der gabel hinweg, wan er sein

sacrament und sein zeichen sieht von der hexin"2).

Anklang fand mit ähnlichen, aber viel weiter gehenden
Behauptungen erst ein Mann, der an die Existenz von Teufeln
und Hexen ebenso fest glaubte wie die Hexenhammergewerk-
schaft: das war Theophrastus Paracelsus, und gesagt hat er
seine Meinung in dem leider nicht vollständig erhaltenen
Buche über die Hexen, das seit dem ersten Drucke einen
Bestandteil der Philosophia magna bildet. Dort erklärte er
zwar nicht kurz und bündig, aber deutlich genug:

Die Hexen mögen ja auf Gabeln, Rocken und ähnlichen
Dingen, die sie mit Katzenschmalz, Wolfsschmalz, Eselsmilch
und ähnlichem Zeug salben (also nicht mit dem aus Kinderleichen

gewonnenen Fett, das bis dahin, wie wir gesehen
haben, die bevorzugte Schmiere der Hexen-Offizinen war), auf
den Hawberg fahren; da aber der Hawberg der Ort ist, wo
sie mit ihren Aszendenten zusammenkommen, so muss sie

der, der sie dort haben will, hinbringen.
„Darumb sein ire Superstition nur ein schein, in dem kein krafft ist,

usw. ; dann allein der Geyst fürt und trägt sie ohn gabeln usw. Aber ihr
füren ist also, gleich wie ein Wind von Mitternacht gegen Mittag gehet, und
hebt ein feder auff von der Erden, treibts in die höhe vor ihm anhin, biss

dahin, da es auffhört. Also sein die Geyst nur Wind und Lufft, wie ein blasen

vor dem mundt; also blasen sie vor in anhin auff den stecken biss an das ort,
das der gemein man Hawberg heist."

So besagt der Text, wie er in dem ersten Drucke, nämlich
in den Philosophiae magnae tractatus aliquot, Cöln (1567),
230 f. in dem 16. und 17. Kapitel des Buches De maleficis
et eorum operibus oder Von den Hexen oder Unholden und
ihren Werken steht, denen in den Huserschen Ausgaben von

') Hansen, Quellen, 261. — 2) Emeis, Strassburg (1517), 54a, abgedruckt
bei Aug. Stöber, Zur Geschichte des Volks-Aberglaubens im Anfange des

XVI. Jahrhunderts (1856), 62 und Hansen, Quellen, 288; vgl. weiter Hansen,
Quelfen, 166, 199 f. 230.



172 Albert Wesselski

Paracelsi Opera das 1. und das 2. Kapitel des IX. Traktats
des Hexenbuchs entsprechen1).

Mit diesen Ausführungen, dass die Dämonen oder Geister
oder Aszendenten nur Luft sind und dass sie die Hexen vor
sich hinwehen, hat Paracelsus einen grossen Erfolg gehabt,
und bezeichnend ist es vor allem, dass ihn sein wenn nicht
grösster, so doch gehässigster Gegner, der aus Baden im
Aargau stammende berühmte Arzt und Heidelberger, später
Basler Professor Thomas Erastus oder Lüber, in der Dispu-
tationum de medicina nova Philippi Paracelsi Pars prima,
Basileae (1571), in der er (215) für Magier von dem Schlage
des damals freilich längst Verstorbenen und seiner Schüler
den Tod verlangte, wegen der in dem Buche über die Hexen
geäusserten Ansichten nicht nur nicht angegriffen hat, sondern

sogar seiner Meinung, die Salbungen seien nicht imstande,
die Hexen durch die Luft dahinzuführen, beigetreten ist, ohne
ihn allerdings in diesem Zusammenhange zu nennen2). Weit
mehr von Paracelsus ist dann der Mediziner Wilhelm Adolf
Scribonius oder Schreiber aus Marburg beeinflusst, der genau
so wie Erastus die Hexen ausgerottet wissen will; in dem
Buche De sagarum natura et potestate, deque his recte
cognoscendis et puniendis physiologia, Marpurgi (1588)8) zitiert
er ihn nach oberflächlicher Zählung nicht weniger als zehnmal,

') S. z. B. Opera, Strassburg (1616), II, 259 f. Der von uns zitierte
Text von 1567 stimmt nicht durchaus überein mit dem Husenschen Texte, ja
er ist sogar hin und wieder weniger verdorben als dieser, der übrigens den

sprachlich erneuerten Abdrücken in den Schriften Theophrasts von Hohen-

heim, hgg. v. H. Kayser (1921, s. 330 f.) und Paracelsus Sämtliche Werke,
hgg. v. B.Aschner (1926 f., s. IV, 232 f.) zugrunde liegt. Der Hawberg, der
bei Husen Howberg oder Höwberg heisst — in der ersten lateinischen
Übersetzung der Philosophia magna, Basileae, s. a., die spätestens 1569, vielleicht
jedoch schon 1568 erschienen ist, wird er Mons Veneficus genannt; die Genfer

Ausgabe hat Mons Bructerus, d. i. der Brocken —, ist nicht, wie Kayser, 512,

sagt, der Ilörselberg, sondern der Heuberg in dem südwestlichen Teil des

Schwäbischen Juras, wie das schon die DM4, 879 feststellt; in der Eigenschaft
als schwäbischen Blocksberg kennt ihn schon 1430 Johannes Nider, 1505 der
schon erwähnte Thüringer Professor Dr. Martin Plantsch, und 1520 hat in

Zürich eine Hexe gestanden, auf den Heuberg geflogen zu sein (Hansen, Quellen,
437, 259, 609). — 2) 195 f. Nur im Inhaltsverzeichnis ist dieser Abschnitt des

ersten Teils der Disputationes — der zweite und der dritte Teil sind 1572,
der vierte 1573 erschienen — mit dem Titel De lamijs seu strigibus non inutilia
scitu bezeichnet; diese Abhandlung ist dann von 1578 an mehrmals einzeln
erschienen. — 3) Verfasst ist das Buch schon 1585; die Epistola dedicatoria
ist vom 22. November 1587 datiert.



Probleme der Sagenbildung 173

immer mit Zustimmung, darunter auch mit der hier in Rede
stehenden Stelle, nicht nur soweit sie die Salbung betrifft,
sondern auch in dem Teile, der die Frachter-Tätigkeit der
Aszendenten oder Geister angeht, wofür er sogar noch einen
Beleg aus dem hl. Augustinus beibringt, um fortzufahren :

Hi (sc. Spiritus maligni) igitur si voluerint sagas quasdam caeteris adesse,

eas deducunt ad locum ubi congregatio illarum futura sit, sive per caminum,
sive alia quacunque via, fiantes nimirum post tergora sagarum : quemadmodum
ventus spirans plumam a terra elevat in altum et ante se, donec eo loci veniat,
in quo steterit.

Diese Sätze druckt dann der schon erwähnte Joh. Gödel-
mann in der 1591 erschienenen zweiten Ausgabe seines Trac-
tatus de magis, veneficis et lamüs (II, 48) ab, nicht ohne ihnen
einen eigenen Auszug aus Paracelsus über die Aszendenten
vorauszuschicken, die ihre Hexen an den vorbestimmten Ort
schaffen non aliter quam ventus validus plumam e terra
sublatam in aere circumfert, donec in certum locum deponat,
und schliesslich stellt sich auf die Seite des gelehrten
Landfahrers die um die Wende des sechzehnten Jahrhunderts
grösste Hexenautorität, der Jesuit Martin Delrio, allerdings
nur durch die Genehmigung des Vergleiches der von einem
Engel, einem guten oder einem bösen, wegzuschaffenden Last
mit der Paracelsischen Feder: ad eum fere modum quo
ventus fortis plumam agit per aerem, et certo tandem loco
illam destituit, et destituendo sistit1).

Warum wir das alles hier vorbringen Nun, der Grund
ist, dass Paracelsus, der in dem nächsten Kapitel seines
Hexenbuchs auf das Wütende Heer oder, wie die Husenschen
Ausgaben sagen, auf das Wütis oder Wütes Heer zu sprechen
kommt, dieses Heer keineswegs in dem Sinne auffasst, den
wir dem Worte zu unterlegen gewohnt sind : für ihn ist das

„Wütende Höer" ein besonders grosser Hexenzug, „eine
Versammlung aller Unholden zusammen, als wann sich ein Rott
zusammen füget, auff ein Kirchenweihe zugehen." So, wie
die Jungfrauen, wenn sie schwanger werden, in ein Bad ziehen,
um dort zu gebären,

„also hat diss Höer auch sein Badenfart, da die Geyst ihre bulschafften
dahin füren, zusammen coppeln in ein hauffen, fürens über gesteudt und stocke,
über Statt (und) Dörffer, Berg und Thal, biss sie kommen auff den Hawberg,
da sie der kinder genäsen und ausskindbetten, dabey auch andere ihre handel
damit ausslichten; und ist geleich wie ein Convocation oder Convent eines

') L. II, qu. 16, zit. Ausg., I, 169.



174 Albert Wesselski

grossen Capitels, da kommen zusammen auss vielen Regionibus, was dergleichen
schwanger vermeint zusein oder in Hexerey sich berathschlagen wil. Da faren
sie auff gabeln und stecken zusammen, wie sie ihr Schärge zilt '), im zammen
faren treibendts die Ascendentes für ihn hin. Gleich als wann einer ein Sack

mit federn aussschüttet, und der wind weht sie alle mit ein hinweg, also

fliegen diese auch in einer rott versamlet, und solchs bey der nacht, dann bey

dem tage wirdt hierinn nichts gehandelt, die nacht ist der Geyst freunde,
heimlich und stille."

So, wie Paracelsus der Erfinder des Motors ist, der die
Hexen auf den Heuberg bringt, so hat er entdeckt, dass das

Wütende Heer nichts andres wäre, als ein besonders grosses
Hexenheer, das sich zu einem wieder von ihm entdeckten
Zwecke aus vielen Haufen bilden würde ; so gross aber
der Beifall war, der der Erfindung gezollt wurde, die
Entdeckung fand nur ganz schwachen Anklang. Der Basler
Arzt Dr. Jakob Wecker hat ja in dem Büchlein „Ware
Entdeckung unnd Erklärung aller fürnembster Artickel der

Zauberey", die er „Etwann durch den Wolgebornen Herrn,
Herrn Jacob Freyherrn von Liechtenberg usw. auss ihrer
Gefängnuss erfahren" und „an tag geben" haben will2),

') Zîlen reihen, einreihen ; die Husenschen Ausgaben, die auch anders

konstruieren, haben „zeucht". — 2) Das Liechteuberg-Weckersche Werkchen
finde ich schon in dem Zauber-Teuffel von Ludovicus Milichius, der zuerst 1563

erschienen ist, zitiert (in dem Abdruck des Theatrum Diabolorum, I, 155b);
es kann also kaum später als 1562 herausgekommen sein, beruht daher auf
einer Handschrift des Paracelsischen Hexenbuchs. Dann wird es, zusammen
mit Milichs Zauber-Teuffel, bei Dr. Joh. Weyer, De praestigiis daemonum, aber

nicht schon in der Ausgabe von 1563, sondern wahrscheinlich erst in der von
1566 in dem 15. Kapitel des 4. Buchs erwähnt und zwar wegen des Abschnitts
„Von Nachtscbaden und Schüssen der Hexen", der auf einem uns hier nichts

angehenden frühern Kapitel des Hexenwerks von Paracelsus beruht; der Wortlaut

der Erwähnung ist merkwürdig genug: „Ein Doctor hat in einem teutschen

Büchlein, so im namen H. Jacobs von Liechtenberg umbgetragen wird, einen

närrischen uud nichtwirdigen bossen und weise, wie durch hülffe dess Teuffels
die harte materien in dess menschen leib mögen geführet werden, beschrieben,
wie denn solcher falschen meynung Theophrastus Paracelsus auch gewesen, und

von mir gnugsam, unangeseheu, dass seine Imitatores und günstigen die Stirn

drüber runtzeln, widerlegt worden" (zitierte deutsche Ausgabe [1586], 267);
beinahe wortwörtlich gleich beginnt das 18. Kapitel von Weyers 1577 erschienenem

Buch De lamüs (in der deutschen Ausgabe Frankfurt [1586], 41). Von

einer Widerlegung der Paracelsischen Ansichten kann natürlich nur in dem

Sinne gesprochen werden, dass Weyer eine gegenteilige Meinung vertreten hat,
aber nicht, dass er dabei mit ParacelsuB polemisiert hätte; er ist ja gelegentlich

gegen ihn und seine Jünger losgezogen, so z. B. wegen seiner medizinischen

Schriften, die ihn zu dem Vorwurf bewogen, Paracelsus habe „mit gewalt allein
Herr und Oberster Rabbi in der Artzeney sein wollen" (De praestigiis, 134;



Probleme der Sagenbildung 175

den Versuch gemacht, die Paracelsische Hexentheorie in die
Lehren, die der Malleus maleficarum vertrat, einzubauen, ohne
allerdings den Namen des neuen Mannes auch nur ein einziges
Mal anzuführen, und 1586 ist das Liechtenberg-Weckersche
Werkchen als 13. Traktat in das Theatrum de veneficis

aufgenommen worden, aber der Identifizierung des Hexenheers
mit dem Wütenden Heer *) hat das keinen Vorschub geleistet,
und auch wenn sie Scribonius ebenso anerkannt hätte, wäre
damit wenig getan gewesen. Dass übrigens Scribonius hier
ausnahmsweise Paracelsus im Stich gelassen hat, ist aus einem
merkwürdigen Grunde geschehen : Er hatte, wie man schier
bei jedem seiner Zitate feststellen kann, nicht den deutschen
Grundtext der Philosophia magna vor sich, sondern nur die
schon erwähnte lateinische Übertragung, und so treu sich
diese sonst an die Vorlage hält, bei dem ersten Satze des

18. Kapitels hat sich der Übersetzer, der Basler Arzt Gerhard
Dorn, einen in der Geschichte der Übersetzungskunst
unerhörten Lapsus zuschulden kommen lassen: er hat „das
Wütende Höer" mit „rabiosa meretrix" wiedergegeben! Dass
da Scribonius nicht mitgetan hat, ist begreiflich, und geholfen
hat er sich auf die einfache Weise, dass er das, was das

Wütende Heer von den gewöhnlichen Hexenheeren
unterscheiden sollte, nämlich die sogenannte Badefahrt der Hexen
und was sich darauf bezog, nicht zur Kenntnis nahm und
mit dem Satze schloss (65) : Magnus enim saepe chorus earum
est, ut Paracelsus refert, adeo ut turmatim aliquando, militum
instar ex ordine, super pagos, montes, convalles ferantur.
Gödelmann allerdings, der das deutsche Original zu Rate zog,
hat diese Unzukömmlichkeit gutzumachen getrachtet, indem
er die Worte von Scribonius, ohne ihn freilich diesmal zu
zitieren, übernahm und ihnen die Bemerkung anfügte : Vulgus
hunc chorum Lamiarum vocat „das wütende Heer", aber auch

s. auch 338, 462, 529), aber zu den in Rede stehenden Dingen hat er sich
ebenso wenig geäussert, wie zu den Paracelsischen Theorien über das Wütende
und das Hexenheer. Zu Weyers Kampf gegen Liechtenberg vgl. noch Peter

Binsfeld, Tractatus de confessionibus, zit. Ausg. 512. — ') Die betreffende
Stelle steht Theatrum, 313b: Von dem Wütissher (mit Auslassung der sich

auf den Hauptzweck dieser Badereise bezüglichen Stelle) ; natürlich fehlen die

von Liechtenberg-Wecker nicht approbierten Stellen auch in der Erweiterung
und Bearbeitung ihres Büchleins in der oben S. 146, Nr. 3 erwähnten Goëtia

von Wolfg. Hildebrand. Nach dieser hat J. J. Brauner in den schon erwähnten

Curiositaeten, 387 f. den hier in Rede stehenden Abschnitt abgedruckt.



176 Albert Wesselski

dieser Versuch einer Wiederherstellung hat die Paracelsische
Konstruktion nicht zu fördern vermocht.

So ist denn diese Behauptung auch in der Folgezeit
unrichtig geblieben: in dem Volke hat man wohl, wenn so

etwas gesagt wurde, die Köpfe geschüttelt und hat sich die

Vorstellung von dem Heere der armen Seelen, das man in
der Schweiz die Seligen oder auch das Gottesheer nannte1),
nicht trüben lassen; dass dabei aber das Volk nichts ablehnte,
was seine Vorstellungen nicht störte, was sie auszugestalten
imstande war, hat es gezeigt, indem es die Fortbewegung
durch den Wind, von der es bei den Hexen nichts wissen
wollte, bei dem Wütenden Heere zur Kenntnis nahm. Noch
bei Geiler von Kaisersberg zieht das Wütende Heer nur
laufend dahin, und voran läuft einer, der den Menschen
zuruft: „Flühe ab dem Weg, das dir Gott das Leben geb!"8),
und mit solcher Rede geht bei Johannes Agricola der treue
Eckart den Reitern und Fussgängern voraus8); schon am
29. Januar 1539 aber, also noch bei Lebzeiten von
Paracelsus, weiss Hans Sachs in einem Spruchgedicht zu erzählen,
wie er in Westfalen an einem Pfingsttag in stockfinsterer
Nacht zuerst ein Geschell gehört hat, wie sich dann ein lauter
Sturmwind erhoben hat gleich einer Windsbraut, und wie
schliesslich „ein greulich schrecklich wütend Heer" bei ihm
vorbeigeprasselt ist; und der letzte dieses Heeres, ein an

demselbigen Tage Hingerichteter, ist, nachdem er ihm Rede
und Antwort gestanden hat, verschwunden, ist „hingerauscht
wie ein scharfer Wind"4).

Nun ist es allerdings möglich, dass sich die Vorstellung
von dem Winde als Antrieb und Beförderer des Wilden Heeres
schon vor Paracelsus gebildet gehabt hat, so dass er eine

Meinung, die im Volke von dem Wilden Heere im Schwange
gewesen wäre, einfach auf sein Hexenheer übertragen und
nebenbei erklärt hätte ; belegt aber ist diese Auffassung noch
nirgends worden, und eine Notiz, die Cysat in seine Vormerkblätter

noch vor der auf das Verhör Buochmanns bezüglichen
eingetragen hat, spricht eher zugunsten von Paracelsus:

') Cysat bei Brandstetter, 40, Nrn. 114 und 115. — 2) Emeis, 37a,

abgedruckt DM *, 766 und Stöber, Zur Geschichte des Volks-Aberglaubens,
21 f. — 3) Sibenhundert und Fünffzig Teutscher Sprüchwörter (1541), 356 b

in Nr. 667. (Die Sprichwörter von Nr. 301 bis Nr. 749 sind zuerst 1529
erschienen. — 4) Sämtliche Fabeln und Schwanke, I, 157 f., Nr. 51.



Probleme der Sagenbildung 177

„ das sye eben das Geschwürm und Gespenst, das bisswylen nachts
die Lütt ab dem Feld und Strassen uffgehept und in einer Schnelle in wytte
Land getragen, die dann ouch bekennet, wie sy beducht habe, es komme ein

susender Wind dahar mit seltzamem wunderbarlichem Getöss, als ob vilerley
Seittenspil vorhanden " *).

Mit welcher Selbstverständlichkeit übrigens das Volk
aufnimmt, was ihm taugt, und verwirft, was ihm widerstrebt,
zeigen andere Behauptungen, die Paracelsus in diesem

Zusammenhange aufgestellt hat; sie finden sich in unmittelbarem
Anschluss an die von uns zuerst mitgeteilte Stelle seines Buchs

von den Hexen oder Unholden und ihren Werken und lauten :

„Nun sein sy" (die Hexen) „unsichtbar, denn niemant sihet denWindt;
aber man empfindt in wol, wie sie gewant2) werden und getragen im lufft.
Wiewol auch das ist, das sie im faren nit reden dörffen, nicht hinder sich

sehen: Reden hat die ursach, das die Geyst menschliche stimm nit hören

mögen, es sey dann nach innehält irer bündtnuss, die in solchem wehen nit
beschehen mag; nicht hinder sich zusehen ist von wegen, das der Geystwind
so starck auff in gehet, so sie hinder sich sehen, wurde er sie aussetzig machen

usw. oder ein missgestalt in angesicht machen. Aber Redenshalb ist mehr
die ursach, das sie besorgen, mann nenne den, der sie verdampf hat."

Dass es Teufel oder Dämonen nicht ertragen, dass bei
solchen Fahrten der Name Gottes ausgesprochen würde, ist
schon seit Gervasius von Tilbury bekannt, der sagt, dass, wer
in dem coetus lamiarum während der Luftreise Christum nenne,
sofort, wo immer es sei und welche Gefahr immer bestehe,
abstürze3); neu ist nur die Übertragung auf das Wütende
Heer, und die hat das Volk nicht mitgemacht. Für das

Hexenheer wieder hat es die neue Lehre, dass der oder die
sich Umwendende Aussatz und sonstige Gesichtsentstellungen
zu gewärtigen habe, nicht übernommen; seinen Vorstellungen
von dem Wütenden Heere aber hat es sie gern eingefügt,
ja sie sogar auf die Leute erstreckt, die ihm nur begegnen.
Darüber weiss ein Zürcher Bürgermeisterssohn, der langjährige
Archidiakon am Zürcher Grossmünster und spätere Kirchen-
vorstand Ludwig Lavater, merkwürdige Dinge zu berichten ;

in dem letzten Kapitel des ersten Buchs seines Traktats

') Brandstetter, 40 zu Nr. 114. — 2) Soll wohl heissen „geweht", wie

die Husenschen Ausgahen haben und wie es auch der Übersetzung Dorns

entspricht. — 3) S. die oben, S. 137, erwähnte Stelle. Bei Liechtenberg-Wecker
(Theatrum de veneficis, 313 a) ist dieser Passus der Ausführungen von
Paracelsus gestrichen, und Scribonius hat nur einen Teil übernommen ; an der
zuletzt aufgeführten Stelle fährt er fort : Quod insuper inter volandum, ut ipsae

fatentur, loqui non audent, vel etiam retrospicere, id (Paracelsus) ait fieri,
quod metuat Sathan, ne nominetur is qui condemnavit eum: altissimus.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXV (1936) 12



178 Albert Wesselski

Von Gespenstern, Ungehewren usw. erzählt er, nach dem
hl. Hieronymus, eine Legende, wonach ein „Hippocentaurus"
den hl. Antonius gebeten hat, Gott für ihn und die Faunen,
die Satyrn und die Incubi um Erlösung zu bitten, und dann
fährt er fort:

„Hieher dienet, dass man von dem Wütisheer oder dem giegt1) der

Nachtgeister sagt, dessgleichen von den Todtentänzeu2), welche den Leuten
zun zeiten sollen begegnet seyn Diese gespenst, ungeheur, geister, oder

wie man sie nennen wil, halten etwan den wandlenden die Strassen vor, führen
sie ab dem rechten weg, erschrecken und plagen sie, dass sie etwan in einer
nacht eissgrau werden Offt geschichts, dass denen, die etwas gesehen,

gehört oder, wie wir sagen, die ein böser wind angewehet hat, der mund auss-

bricht, das angesicht verschwilt, etwan fallen sie gar in die taubsucht3), wie

man dann dieses alles offt und viel gesehen und erfahren hat"4).

In der von ihm selber im Jahre 1570 hergestellten
lateinischen Ausgabe seines Buches überträgt Lavater den
ersten dieser Sätze so:

Hue pertinent quae de veuatione daemonum referont, item de mortuorum
choreis, nicht ohne hinzuzufügen: quae etiam non sunt unius generis; die

Übersetzung des Restes lautet: Haec Spectra aliquando iter facientibus viam inter-
cludunt, abdueunt eos a recta via, terrent eos, ut una nocte canescant.
Saepenumero accidit, ut illis qui Spectra videront, audiverunt, vel ab illis
afflati sunt, os et faciès tota intumescat: aliquo furore corripiuntur, id quod

experientia notum est5).

Viel, viel früher, nämlich nicht allzu lange nach dem
Jahre 1400, wo Johannes Nider bei dem Dominikanerorden
in Colmar eingetreten ist, hat er dort von einem Maler, der in
der Ordenskirche arbeitete, ein absonderliches Erlebnis
erfahren, und erzählt hat er das dann in seinem Formicarius
zwischen zwei andern Geschichten: die der Erzählung des

Malers folgende, die er von dem damaligen Erzbischof von
Mainz auf dem Nürnberger Reichstag gehört hat, kennen wir
schon, die ihr vorangehende, die er dem gleicherweise in
Nürnberg gewesenen Bischof von Augsburg Peter von Schauen-

berg verdankt, erzählt ebenfalls von einem Abenteuer mit dem
Wilden Heere — der Schauplatz ist Innerböhmen : einem

Knappen, der sich ihm entgegenstellte, ist der Kopf vom
Rumpfe getrennt worden —, und zwischen den zwei
Geschichten steht der Bericht des Malers über einen Vorfall,

') Gjegd Jagd, s. Schweiz. Id. 3, 19; 2, 1557. — 2) S. A. Endter, Die

Sage vom wilden Jäger, Frankfurter Dissertation (1933), 25 und 75. — 3)

Tobsucht. — 4) Theatrum de veneficis, 146. — 5) De Spectris, Lemuribus et magnis

atque insolitis fragoribus, Lugduni Batavorum (1687), 133 f.



Probleme der Sagenbildung 179

bei dem er sich drei Leibschäden zugezogen hat : ein Aussehen,
das mehr dem eines Toten, als dem eines Lebenden gleicht,
eine halbe Taubheit und ein arges Stottern; dieser Bericht
sei in getreuer Übersetzung wiedergegeben:

„Als ich einmal noch als junger Mann mit, meinen Gesellen am Abend

gezecht hatte, machte ich mich bei finsterer Nacht mit umgegürtetem Schwerte
auf den Weg in ein andres Dorf" (Nider fügt bei: das er mir nannte). „Ich
eilte, aber als ich in die Weingärten kam, schien es mir, dass mir etwas

Schreckliches entgegenkomme, nicht auf dem Wege, sondern daneben. Da

sprang ich von dem Wege, zog das Schwert und stach, in jugendlicher Torheit
und von dem Weine erhitzt, aufs Geratewohl in der Richtung des Phantoms.
Bei dem Stiche sah ich niemand, wohl aber fühlte ich, wie mich, ich weiss

nicht, was für eine Luft durchdrang; von ihr vergiftet, habe ich mir die drei
Schäden zugezogen, die Ihr an mir seht" ').

Es ist schade, dass Nider den Maler nicht gefragt hat,
ob er auch Geräusche gehört hat wie ein Sausen und ein Getöse.

Es ist an der Zeit, auf jene Teile von Hans Buochmanns
Aussage vor der Luzerner Behörde zurückzukommen, die uns
den Anlass zu unsern Exkursen gegeben haben ; wiederholen
wir also: Buochmann will bei Beginne der Nacht im Walde
ein seltsames Getöse und Sausen gehört haben, zuerst wie
von einem Bienenschwarm, dann wie Saitenspiele. Daraufhin
habe er seine Wehr gezückt und um sich gehauen. Schon
aber sei er in der Luft in ein fremdes Land getragen worden,
ohne dass er bei sich gewesen wäre; wohl aber habe er
Schmerzen und Geschwulst des Angesichtes und des Kopfes,
auch der Haar- und Bartlosigkeit empfunden, wie er denn
auch ohne Bart, Haar und Augenbrauen und mit geschwollenem
und zersprengtem Gesicht und Kopf heimgekehrt ist.

Nun haben so, wie Hans Buochmann ein Getöse und
ein Sausen gehört hat, auch die Leute, von denen, wie wir
gesehen haben, Cysat vorher berichtet, bekannt, dass es sie

bedäucht habe, es komme ein sausender Wind daher mit
seltsamem Getöse, und anstatt des vielerlei Saitenspiels, das
sie gehört haben wollten, will Buochmann allerlei Saitenspiele

gehört haben. Dieses Saitenspiel entspricht aber weiter
dem Geschell Hans Sachsens, wie denn auch des Meistersingers

einer Windsbraut ähnelnder Sturmwind zu dem Sausen

') Formicarius, 1. V, c. 1, zit. Ausg. 71a, in dem Abdruck hinter dem

Malleus, I, 308.

12*



180 Albert Wesselski

und Getöse gestellt werden darf, und dass Paracelsus von
dem Winde, der das Wütende Heer dahinführt, nur gesagt
hat, man empfinde ihn, und nicht auch, man höre ihn sausen,
ist doch wohl belanglos; nach Friedrich Ranke aber wären
diese Gehörsempfindungen als die „sensorielle Aura" zu
betrachten, die zuweilen dem epileptischen Paroxysmus vorangeht.

Als „motorische Aura", „die in krampfhaften, automatischen

Schlag-, Stoss- und Strampelbewegungen besteht",
wären nach Ranke Buochmanns Lufthiebe aufzufassen; weder
dem Maler von Colmar, noch dem, der ihm nacherzählt, ist
es eingefallen, die aufs Geratewohl geführten Stiche anders
zu erklären, als aus der Torheit der Jugend und der
Erhitzung durch den Weingenuss.

Indem Buochmann durch die Luft in ein fernes Land
getragen wird, geht es ihm so wie der so bewunderten
Paracelsischen Feder, die der Paracelsische Wind aufhebt, die er
dahinträgt, solange er weht, und die liegen bleibt, wenn sein
Wehen aufhört; für Ranke aber ist diese Fahrt eine
Epileptiker-Reise im Dämmerzustand, und Luftreisen wie die Heinrichs

des Löwen, Thedels von Walmoden und anderer
mittelalterlicher Sagenhelden brauchten, nach ihm, wenn wir die

Entstehung dieses Motivs begreifen wollen, nicht herangezogen
zu werden; von den vielen sonstigen Luftreisen und -ent-
führungen — wie etwa die des Messers Torello in der
vorletzten Novelle des Decamerons oder ihrer Vorbilder oder
die der für Zauberer oder von solchen entführten Frauen —
schweigt Ranke, und er schweigt auch von den Fahrten des

Hexenheers, von denen immerhin hie und da eine Geschichte

ganz interessante Dinge berichtet, wie z. B. die so oft wiederholte

von dem Bauer aus dem Sabinischen Gebirge, der sich,
weil er den Namen Gottes ausgesprochen hat, plötzlich allein
unter dem Nussbaum von Benevent fand und sich nun, nackt,
wie er war, eine Strecke von hundert Meilen durchbetteln
musste, um in acht Tagen in sein Dorf zurückzugelangen '),

oder die viel ältere von dem Priester der Genfer Diözese, der

an dem Morgen nach seiner Ausfahrt aus seinem Dorfe in
einem Weinkeller in der Lombardei gefunden worden ist und
beinahe als Dieb gehenkt worden wäre2).

') Paulus Grillandüs, Tractatus de Sortilegiis (verfasst etwa 1525), 1. II,
c. 7 (hinter dem Malleus, II, 2, 267 f.) ; das sogenannte Erlebnis des Bauern muss
etwa in das Jahr 1515 verlegt werden. — 2) Etienne de Bourbon, 88 f., Nr. 97.



Probleme der Sagenbildung 181

Der Haarausfall und das Schwellen des Gesichts sind
nach Ranke nicht selten Begleiterscheinungen der Epilepsie,
aber dass sie bei einem einzelnen Anfalle, also plötzlich
aufträten, wie bei Buochmann angenommen werden müsste,
behauptet er nicht ; nach Paracelsus brauchen sich die mit dem
Wütenden Heer Dahinfahrenden nur umzusehen, um aussätzig
zu werden oder eine Verunstaltung des Gesichts davonzutragen,
nach Lavater haben schon die, die der böse Wind des Wütis-
heeres nur anweht, ein Ausbrechen des Mundes und ein
Ansehwellen des Gesichts zu erwarten, und dem Colmarer Maler
hat die Luft, die ihn durchdrang, arg genug mitgespielt.

Johannes Nider ist unmittelbar nach jenem Nürnberger
Reichstag, wo er die drei Geschichten von dem Wilden Heere
gehört hat, nach Basel gekommen und hat dort, mit einigen
Unterbrechungen, bis 1434 geweilt und gepredigt: er mag
diese Geschichten als Predigtmärlein verwandt, er mag sie
den Leuten, mit denen er Verkehr hielt, erzählt haben *) ; des

weitern ist der Formicarius bis 1519 viermal gedruckt worden,
und Geschichten, wie der von dem Erlebnis des Kirchenmalers,
wird niemand die Eignung absprechen, in das volkstümliche
Erzählgut einzugehen. Lavater war ein weit über die Landesgrenzen

hinaus angesehener Theolog, dessen Wort nicht nur
in seiner engern Heimat Zürich etwas galt. Von dem Dr.Wecker,
der fast vierzig Jahre seines Lebens in seiner Vaterstadt Basel
zugebracht hat, brauchen wir, da er nur als Propagator der
Ideen eines Grössern auftritt, nicht zu sprechen, und von
diesem Grössern, dem grossen Paracelsus, der ganz Europa
in seinen Bann gezogen hat, ausführen zu wollen, was er für
seine schweizerische Heimat bedeutete, wäre zwecklos. Nimmt
man alles zusammen, so muss man schier zu der Ansicht
kommen, dass das Wütende oder das Wütis-Heer oder das
Guottis-Heer oder das Seelenheer um die Mitte des sechzehnten
Jahrhunderts in einem gewissen Sinne eine schweizerische
Angelegenheit gewesen ist, und erhärtet wird diese Auffassung
durch die Tatsache, dass gerade in dem Teile der Schweiz,
der hier vor allem in Betracht kommt, „zu der Zeit, wo
Cysat in seine Mannesjahre eingetreten war, von den leitenden

') So beispielsweise etwa als Gegengabe dem Berner Peter von Greyerz,
dem er viele Mitteilungen über dessen Erfahrungen als Hexenrichter verdankt,
u. a. die Geschichten von den Hexenmeistern Hoppo und Staedelin, die durch
die Luft fuhren, wohin sie wollten.



182 Albert Wesselski

Kreisen ein Feldzug gegen den herrschenden Volksglauben
unternommen wurde, allerdings nur gegen dessen harmlosere
Gebilde, wie die Pilatus-Sage und das Wuotisheer".

Brandstetter, dessen Darstellung (7) wir diese Mitteilungen
entnehmen, weiss noch zu berichten, dass es durch diesen

Kampf gegen den Volksglauben bei Cysat zu einem seelischen
Zwiespalt gekommen sei : einerseits habe er sich den von ihm
verehrten Autoritäten nicht entgegenstellen können, andererseits

habe er (den Ranke „eher vorsichtig, als leichtgläubig"
nennt und darum als einen „durchaus glaubwürdigen Gewährsmann"

betrachtet) in seinem tiefsten Innern an dem
Volksglauben festgehalten, und das erkläre, dass er in seinen
Auffassungen zwischen Billigung und Verwerfung hinundher-
schwanke. Es ist auch wirklich merkwürdig: da tadelt er
den „gemein einfelltig Pöffel" ob der Torheit, dass er nicht
nur an das Guottis-Heer, sondern auch an die Behauptung
glaube, es wandelten mit ihm noch lebende Menschen, ein

paar Seiten weiter aber gibt er Buochmanns Aussagen ohne
ein Wort der Kritik wieder, ja, die Einfügung, dass ihm
Buochmann „wol erkannt", d. h. wohlbekannt sei, zeigt, dass

er dessen Aussage, die doch augenscheinlich auf den mit dem
Wütenden Heer verbundenen Vorstellungen fusst, wenn nicht
für richtig, so doch zumindest für möglich, für glaubwürdig hält.

Aber wie steht es mit Buochmann selber in dieser
Hinsicht? ist er in seiner Aussage wenigstens bei der subjektiven
Wahrheit geblieben Vielleicht, wahrscheinlich nicht. Dass

gerade er von dem, was die „leitenden Kreise", mit denen
die katholische Geistlichkeit gemeint sein dürfte, als eine
Seuche auffassten, nicht hätte ergriffen worden sein sollen,
dass gerade er, der Bauer, von diesem Wahne, an dem
so hohe Herren wie Cysat „im tiefsten Innern festhielten",
frei gewesen sein sollte, darf ebensowenig angenommen werden,
wie dass er nicht über all "die Vorstellungen, die sich mit
dem Wütenden Heere verbanden, genau Bescheid gewusst
hätte. Aber weiter: warum hat ihn denn die Obrigkeit, die
in diesem Falle die weltliche war, „fengklich ynzühen" lassen?
Dass vier Wochen lang niemand gewusst hat, wo er sich
herumtrieb, kann doch nicht der Grund gewesen sein; wäre
man nur neugierig gewesen, was er in dieser Zeit gemacht hat,
hätte eine Vorladung genügt. Aber wer hat denn überhaupt
die Behörde mit dieser Angelegenheit „befasst"? wer hat



Probleme der Sagenbildung 183

denn das erstattet, was man heute eine Abgängigkeitsanzeige
nennt? Nun, so zurückhaltend in dieser Hinsicht das ansonsten
so viel besagende Dokument ist, Einen Fingerzeig gibt es

doch, wer ein Interesse an Nachforschungen nach dem
Verschwundenen und an der Festsetzung des Zurückgekehrten
gehabt haben kann. Buochmann hat sich, wie er sagt, aus
seinem Dorf entfernt, um eine Schuld von 16 Gulden
abzutragen; weiter gibt er an, er habe seinen Gläubiger nicht
angetroffen, und so sei er nach Sempach gewandert, wo er
auch Geschäfte gehabt habe, dann sei, nach einem Wirtshausbesuch,

das Abenteuer angegangen, bei dem er nicht nur um
die Vernunft, sondern auch um Wehr, Mantel, Hut und
Handschuhe gekommen sei. Und wo sind die sechzehn Gulden,
damals ein schönes Stück Geld, geblieben? Die waren
augenscheinlich auch weg, zumindest vierzehn Tage später, als sich
seiner in Mailand ein deutscher Gwardiknecht annehmen
musste. Wer hatte also allen Anlass, sich um Buochmann
zu kümmern Der Bericht über das Verhör erwähnt da nur
Einen Menschen, und das ist sein Gläubiger, und schon dass

dieses Gläubigers und der Schuldsumme gedacht wird, lässt
schliessen, dass die Verhaftung und die Untersuchung von
diesem vorläufig Geschädigten betrieben worden sind. Es
hätte wenig Sinn, über den Verbleib des Geldes zu spintisieren —
die Schelmenromane bringen genug Geschichten, die eine

Benützung gestatten —, aber jedenfalls liegt die Vermutung-
nahe, dass Buochmann gute Gründe gehabt haben müsse,
sich über diesen Punkt schweigsam zu verhalten und lieber
eine Geschichte vorzubringen, die ihn der Notwendigkeit,
weitere Auskünfte zu geben, enthob. Er, der fünfzigjährige
Bauer kannte sicherlich den achtundzwanzigjährigen
Stadtschreiber besser als dieser ihn, und so mag er sich für das

Verhör eine Verantwortung zurechtgelegt haben, die mit all
dem ausgestattet war, was das Volk und was Herren wie
Cysat von einer Geschichte, die eine Entführung durch das

Wütende Heer vortäuschen. sollte, verlangen konnten; auf
Neuerungen, auf Zugaben, auf Erfindungen, die seine Zuhörer
hätten stutzig machen können, hat er sich natürlich nicht
einlassen dürfen. In diesem Sinne wäre denn auch Rankes
Behauptung, es sei „kein Zweifel, dass für Buochmann selber
wie für den Erzähler Cysat das ganze Erlebnis ein neuer
Beweis war für die Existenz des wilden Heers, eine neue



184 Albert Wesselski

Bekräftigung der Lehre, dass, wer sich ihm entgegenstellt,
rettungslos von ihm in die Lüfte entführt wird", soweit sie

Cysat betrifft, durchaus richtig; bei Buochmann allerdings
läge die Sache einigermassen anders.

Die Tatsache aber, dass Buochmann nur Dinge erzählt,
die männiglich bekannt waren, macht die Frage, ob er nicht
am Ende doch in gutem Glauben erzählt hat, ob er nicht
wirklich Epileptiker gewesen ist, wovon freilich der ihn so

gut kennende Cysat nichts sagt oder weiss, ob er nicht
tatsächlich eine Dämmerreise hinter sich hat, hinfällig; auf ihn
und seine Geschichte hat niemand zu warten brauchen.
Kein Epileptiker weiss weiter etwas von dem, was er in
seinem Dämmerzustande getan hat, geschweige denn, dass

er etwas von dem wusste, was ihm in dieser Zeit zugestossen
ist, und wenn er davon etwas erzählt, so hat er sich das erst,
nachdem er wieder zum Bewusstein gekommen ist, zurechtgelegt,

ohne Rücksicht natürlich auf das, was er getan hat
oder was mit ihm geschehen ist, ohne Rücksicht auf das

also, was man bei andern Menschen als Erlebnisse bezeichnen
kann. Nicht ausgeschlossen ist es zwar, dass ein Epileptiker
einen Wahn um einen neuen Zug bereichert, der dann in
der Sage als neues Motiv auftreten wird, aber mit seiner
Krankheit hat das nichts zu tun, sondern er übt damit nur
eine Tätigkeit aus, die jedermann ausüben kann; Erlebnisse
jedoch kann der Epileptiker aus der Zeit jenes Zustandes, der
ihn von den andern Menschen unterscheidet, zu diesem
Behufe nicht heranziehen.

Zugeben müssen wir selbstverständlich, dass die
Verlockung zu dem Versuche, diese vor einer Behörde abgelegte
Aussage, die ja auf Erscheinungen hinzuweisen scheint, wie
sie hin und wieder dem epileptischen Paroxysmus vorausgehen,

aus einem solchen Paroxysmus oder einem derartigen
Dämmerzustande zu erklären, gross gewesen ist; wir begreifen
also durchaus, dass Friedrich Ranke auf der Suche nach
neuen Erkenntnissen einen Weg, der ihm viel zu versprechen
schien, nicht schon deshalb verschmäht hat, weil er ihm von
einer andern Wissenschaft als der, der er dienen wrollte,
gezeigt worden ist. Nebenher aber oder vielleicht sogar zuerst
hätte er auch versuchen müssen, ob nicht an all diese Dinge
mit den Methoden, die ihm die eigene Wissenschaft, die der
Volkskunde, bot, heranzukommen wäre, zumal da es hier



Probleme der Sagenbildung 185

nicht um einen Einzelfall ging, bei dem der Arzt das erste
Wort haben muss, sondern um Vorstellungen, die einst von
ganzen Völkern gehegt und gepflegt wurden, denen heute
noch auch in unsern Landen beträchtliche Volksteile unterliegen

und die ihre Spuren tief in die Schrifttümer eingegraben
haben. Nun hat ein anderer diese Untersuchung versuchen

müssen, und obwohl er diesen Versuch an dieser Stelle nur
in grossen Zügen hat durchführen können, glaubt er doch
zu einem Ergebnis gekommen zu sein, das den Schlüssen,
die Ranke gezogen hat, schnurstracks widerspricht. Trotzdem
aber ist Friedrich Ranke Dank zu sagen, dass er seine
Untersuchung veröffentlicht hat, Dank auch, dass er sie jüngst,
nach zwanzig Jahren, unverändert hat abdrucken lassen,
obwohl er sich inzwischen sicherlich selber schon klar geworden
sein wird, dass ihre Ergebnisse unhaltbar sind.

Anders steht es mit Friedrich von der Leyen, der letzten
Endes die Verantwortung für den Versuch, ein Wahnmotiv
und damit eine Reihe von Sagen aus dem epileptischen
Paroxysmus zu erklären, ebenso trägt wie für den Versuch, ein
andres Wahnmotiv und damit wieder eine Reihe von Sagen
aus denWirkungen eines Rausches abzuleiten. Ihm natürlich
kommt kein Zweifel an der Richtigkeit dieser Untersuchungsergebnisse,

in denen er Bestätigungen seiner Theorien erblickt,
und so lässt er keine Gelegenheit vorübergehen, auf diese
letzten Endes ihm zu verdankenden Ergebnisse, die für ihn
Erkenntnisse sind, hinzuweisen. In dem von ihm zusammen
mit Valerie Höttges 1933 herausgegebenen Lesebuch der
deutschen Volkssage heisst es: „Ranke zeigt, wie aus
epileptischem Dämmerzustand die Sage von der Entführung durch
das wilde Heer, aus dem Rausch eine ganze Reihe von
Sagenmotiven entstand" (190), und in seinem in demselben Jahre
erschienenen Buche Volkstum und Dichtung sagt er: „Die
Trunkenheit und ihre Erlebnisse haben mancher deutschen
Sage in das Dasein geholfen. Der weit verbreitete, in die
Sagen von der wilden Jagd eingeflochtene Bericht von einem
Bauer, der nachts über das Feld geht, plötzlich entrückt wird
und nach Wochen in einem fremden Land wieder zur
Besinnung kommt, ohne dass er weiss, wie er dahin gelangte,
ist im Grunde nichts als eine von den Psychiatern oft ge-



186 Albert Wesselski

schilderte Krankheit, die Reise eines Epileptikers in seinem
Dämmerzustand" (14f.). Auch wenn hier ein Bericht einmal
mit einer Krankheit, dann mit einer Reise gleichgesetzt wird,
ahnen wir doch, was von der Leyen meint, zumal da späterhin

der Satz folgt: „Rausch, Angst, Traum, seelische
Erkrankungen und Verwirrungen, das sind also oft die
Gebärzustände und die Urerlebnisse der Sage", an dessen Stil freilich
eine ähnliche Kritik geübt werden könnte. Ersparen können
wir uns diese hingegen an der Formulierung der These, die

er in dem Aufsatz Die Volkssage in Adolf Spamers Deutscher
Volkskunde (I [1934], 212) aufstellt: „Eben diese Zustände,
Erlebnisse und Ängste des Traumes, des Rausches, auch
mancher Krankheit, haben viele Sagen geschaffen. Das sind
die eigentlichen Erlebnissagen ". Immer also Rausch und
Krankheit und vor allem der Traum, mit dem der Rummel
angegangen ist.

Zuerst war es bei von der Leyen das Märchen, dessen

Motive zu einem nicht unbeträchtlichen Teile aus dem Traume
herzuleiten wären, dergestalt, dass man gewisse Märchenmotive

in Traummotive zurückverwandeln könnte; dieser
Theorie habe ich in dem Versuch einer Theorie des Märchens
(1931) ein paar Seiten gewidmet (35—37), und meine
Gegenargumente gipfelten in folgenden Ausführungen: „Von dem
elektrischen Lichte, den Röntgenstrahlen, dem Radio hat
noch vor kurzer Zeit niemand träumen können, und auf einen
Traum, der den dreidimensionalen Raum verliesse, wird die
Menschheit noch lange warten müssen. Es heisst das Pferd
beim Schwänze aufzäumen, wenn man glauben machen will,
Angstzustände, wie sie des Blaubarts Frau erlebt, als sie den
Blutfleck vergeblich von den Schlüsseln wegzuwischen
versucht, wären zuerst im Traum erlebt worden, und die
vergebliche Mühe, von einem Zauberbaum Früchte zu pflücken,
beruht, wenn sie geträumt worden ist, sicherlich auf Märchen
oder Mythen von Qualen, wie sie etwa Tantalus erleidet.
Wer ein Märchenmotiv ernstlich durch einen Traum erklären
wollte, hätte zuerst zu erklären, wie die Grundlagen für das

Motiv in den Traum geraten sind; denn: Nihil in intellectu,
quod non antea in sensu." Aufrichtig gesagt, dachte ich,
mit diesen und den andern Gründen werde nun endlich
einmal die Traumtheorie erledigt sein; eingetreten ist aber das

Gegenteil: von der Leyen stellt sich auf den Justament-



Probleme der Sagenbildung 187

Standpunkt, und seinem Gespinste abzusagen, fällt ihm nicht
einmal im Traume ein.

Nach dem Erscheinen des Versuchs einer Theorie des

Märchens hat es mehrere Jahre gedauert, bis er die Zeit fand,
sich mit meinen Ausführungen im allgemeinen und auch in
den vor allen ihn angehenden Punkten, die den Traum
betrafen, auseinanderzusetzen ; das hat er in der Niederdeutschen
Zeitschrift für Volkskunde getan (XIII, 48—52), und was er
da in Hinsicht auf den Traum sagt, lautet: „Für die ganze
Welt des Irrationalismus fehlt dem Verfasser jedes Organ. Es
hat daher auch keinen Zweck, mit ihm über die Bedeutung
des Traumes und verwandter Zustände und Erregtheiten
für das Werden des Märchens zu streiten. Der einsichtige
Leser wird ohnehin bald fühlen, wie verkehrt die Einwände
Wesselskis sind."

Es wäre natürlich einfach, in der Polemik gegen von
der Leyen dieselbe unbekümmerte Dialektik zu verwenden,
das heisst, diese Sätze mit Änderung des Wortes Irrationalismus
in Rationalismus und Vertauschung des Namens Wesselski in
den Namen von der Leyen abzudrucken ; wir unterlassen das

und bemerken nur, dass wenigstens Friedrich Ranke nicht zu
den „einsichtigen Lesern" gehört, wie sie sich von der Leyen
vorstellt. In einer Besprechung dieses meines Buches erwähnt
er nämlich auch, dass ich u. a. gegen die Traumtheorie
ankämpfe, und dazu sagt er: „Die Lehre von der Entstehung
des Märchens aus dem Traum hat" (nach von der Leyen) „in
dem Arabisten Georg Jacob noch einmal einen gläubigen
Verkünder gefunden. Doch kommt sein „Beweis" aus den
bekannten Parallelen zwischen Traum und Märchen gegen
Wesselskis Einwrände nicht auf", wozu nur noch bemerkt sei,
dass die Einfassung des Wortes „Beweis" durch Gänsefüsschen

von Ranke stammt1).
Diese Stelle ist es, die mir die Überzeugung gibt, dass

Ranke seine Motivherleitungen aus dem Rausche und aus

epileptischen Zuständen nicht aufrecht erhalten wird ; dass

dies aber auch von der Leyen erkannt hat und fürchtet,
glaube ich aus dem Umstände schliessen zu dürfen, dass er,
obwohl in meinem Buche nur von dem Traume die Rede ist,
nicht nur von dem Traume, sondern auch von „verwandten

') Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte, XIV, 265.



188 Albert Wesselski

Zuständen und Erregtheiten" spricht. Aber nicht nur aus
Gründen solcher Art, sondern auch um endlich einmal
derartigen Deutungen von Märchen- und Sagenmotiven ein Ende
zu machen, war diese jetzt ihrem Schlüsse zueilende Erörterung,
die zwei solchen Motiven galt, notwendig; notwendig war sie

vor allem, weil es auf die Dauer nicht angehen kann, den

Irrationalismus, um mit von der Leyen zu sprechen, so weit
zu treiben, dass man von einem der schönsten und wertvollsten
Bestitztümer unsers Volkes an Überlieferungen aus längst ver-
wichenen Zeiten immer grössere Trümmer abbrechen oder
abreissen will, indem man die Ursprünge altehrwürdiger Sagen
auf Trunkenheit und Epilepsie zurückzuführen versucht:
nächstens könnte, wenn dem Irrationalismus nicht Einhalt
getan wird, noch Irrsinn dazukommen.


	Probleme der Sagenbildung

