
Zeitschrift: Schweizerisches Archiv für Volkskunde = Archives suisses des
traditions populaires

Herausgeber: Empirische Kulturwissenschaft Schweiz

Band: 34 (1935-1936)

Artikel: Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen

Autor: Wesselski, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-113226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-113226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


177

Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen.

Von Albert Wesselski, Prag*).

„Wieviel ich dem würdigen Manne schuldig geworden,
beweist mein Büchlein in allen seinen Teilen."Der dies
niedergeschrieben hat, ist Goethe, sein Büchlein ist der West-östliche

Diwan, und der würdige Mann, dem er so viel schuldig
geworden, ist der Grazer Josef Hammer, den wir seit einem
Jahrhundert den Freiherrn von Hammer-Purgstall zu nennen
gewohnt sind. Goethe bekennt auch im Einzelnen, wodurch
er von Hammer Förderung erhalten hat: zuerst führt er dessen

Übersetzung des Diwans von Häfis an, dann die Zeitschrift
Fundgruben und schliesslich „das unschätzbare Werk, das

uns Geschichte persischer Dichtkunst überliefert". Aus dem
Häfis hat er, wie Rückert in einem Briefe an Hammer
feststellt1), des öftern ganze Zeilen und Halbstrophen wörtlich
beibehalten, und ein Beispiel, wie grosszügig er auch mit dem,
was ihn in der Geschichte der schönen Redekünste Persiens
ansprach, umgegangen ist, bietet die Tatsache, dass er ein
Gedicht des vielgepriesenen Nizämi fast in dem vollen Wortlaut

übernommen hat.
Die Fabel des Gedichtes, wie es in den Noten und

Abhandlungen zu besserem Verständnis des West-östlichen Diwans
und vorher bei dem steirischen Orientalisten steht, ist kurz
so : Jesus gesellt sich einigen Leuten, die sich um ein Hundeaas

gesammelt haben; sie ergehen sich in Schmähungen, vor
allem des Gestankes wegen, er aber sagt nichts sonst als:
„Die Zähne sind wie Perlen weiss." Nizämi nennt für seine

Erzählung keine Quelle, so dass man glauben könnte, sie sei

erst durch ihn so etwas wie eine Legende geworden; er hat
aber zumindest Einen literarischen Vorgänger gehabt, nämlich
al-Ghazâlï, der zu der Zeit, wo Nizämi sein Erstlingsbuch
schrieb (1165), schon länger als ein halbes Jahrhundert im
Grabe lag, und der Text, den dieser grösste Theologe des

Islams in seinem Hauptwerk Ihjä 'ulum ad-dïn veröffentlicht

*) Vortrag, gehalten in den Sektionen Basel und Bern der Schweiz.
Ges. f. Volksk.

') A. Schlossak, Vier Jahrhunderte deutschen Kulturlebens in Steiermark

(1908) 158.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXIV (1935/6) u



178 Albert Wesselski

hat, lautet: Jesus, auf dem die Gnade Gottes sei, kam mit
seinen Aposteln an einem stinkenden Hundeaas vorbei, und
die Apostel sagten: „Wie garstig stinkt dieser Hund!" Er
aber, auf dem Gottes Segen und Gnade sei, entgegnete: „Wie
herrlich blinken seine Zähne " Eingangs aber führt al-Ghazäli
seine Quelle an: „Gesagt hat (dasFolgende) Mälik ibn Dinar"1),
und dieser Sufi ist 748 gestorben.

Bei Nizämi ist diese Überlieferung, die also, als er sie

in Verse fasste, schon mehr als vierhundert Jahre alt war,
ausgeschmückt, dafür aber sind die Jünger weggelassen; solche
finden sich jedoch in zwei indischen Geschichten, in einer
der Jaina, in der an Jesu Statt einer ihrer neun Väsudeva
auftritt, in denen sich allensamt Krsna verkörpert2), und in
einer buddhistischen, deren Held Ananda, der Lieblingsjünger
des Buddha, ist3), so dass in keiner von den beiden der
Religionsstifter selber spricht, wie es denn auch in der islamischen

Legende nicht Mohammed tut, sondern der Grösste
nach ihm. Jedes der zwei indischen Apophthegmen könnte
älter sein als die islamische Legende, aber literarisch belegt
sind sie beide erst aus der Zeit jenes Mälik, und so müsste
eine Erörterung einer etwaigen indischen Herkunft wenigstens
vorläufig unfruchtbar bleiben. Diese wäre übrigens, auch wenn
sie bewiesen werden könnte, in dem Zusammenhange, den
wir im Auge haben, belanglos ; erwähnt haben wir die Legende
von dem Gottessohne und dem toten Hunde nur als ein
Beispiel für die einfachste Form des Übergangs einer Erzählung
aus einem Kulturkreis in einen andern : die Abhängigkeit ist
durchaus literarisch, und zwischen Nizämi, mit dessen

Vorgänger wir hier nichts zu schaffen haben, und Goethe, der
die Legende in die Welt des Westens eingeführt hat, gibt es

nur Ein Zwischenglied; die Übersetzung des einen Textes
ist die Vorlage, ja im grossen und ganzen der Text des andern.

Wesentlich anders stünde die Sache, wenn eine Szene,
die sich in Conrad Ferdinand Meyers Novelle Angela Borgia
(1891) findet, eine historische Grundlage hätte: an dem Hofe
von Ferrara lässt der Autor einen persischen Teppichhändler

') M. Asin y Palacios, Logia et agrapha Domini Jesu apud moslemicos
scriptores, fase, prior (1916) Patrologia orientalis, t. XIII, fase. 3, 365. —
') J. J. Meyek, Hindu Tales (1909) 88 n. ; s. M. Winternitz, Geschichte der
indischen Literatur (1907 f.) II, 322 und III, 639 zu II, 317. — 3) K. Seiden-
stücker in der Zeitschrift Der Buddhist, II, 456 f. ; s. H. Günter, Buddha in
der abendländischen Legende (1922) 86 f.



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 179

eine Geschichte erzählen, die die schreckliche Entwicklung
herbeiführen soll, um derentwillen sich Grillparzer fünfundsiebzig

Jahre vorher das Gerippe der Handlung aufgezeichnet
hat1), und diese Geschichte ist die unserige. Gekannt hat sie

Meyer wohl aus Goethes Darstellung, und dass er als

Gesprächsgenossen des Heilands dessen Jünger einführt, wie es

jener Mälik getan hat, hängt wohl mit der Tradition
zusammen, die Jesum immer von Jüngern umgeben sein lässt ;

unbedingt ausgeschlossen aber ist es nicht, dass ihm die
Geschichte von irgendjemand übermittelt worden ist, dem sie

nicht oder nicht nur aus Goethe bekannt war, so dass dann
dieser sein Gewährsmann in der Novelle durch den Teppichhändler

vertreten würde. Eine Bestreitung dieser Möglichkeit
hätte keinen Zweck; wohl aber darf die Frage aufgeworfen
werden, was für Folgen es gehabt hätte, wenn wirklich schon
in dem Jahre 1505, in das dieses Geschehen der Novelle
des Schweizers verlegt werden muss, geistreiche Weltmänner
und weltmännische Geistliche Kenntnis von jener Legende
erlangt hätten. Dann wäre sie, sagen wir, schier mit Sicherheit

nicht nur in diesem Kreise besprochen worden, die mündliche

Überlieferung hätte sich ihrer drei Jahrhunderte vor dem
West-östlichen Diwan bemächtigt, sie wäre ins Volk
übergegangen, ohne dass auch im Gedächtnis bewahrt worden
wäre, unter welchen Umständen und durch wen sie das erste
Mal in Italien unter die Leute gekommen ist, ein oder der
andere Schriftsteller hätte sie aufgegriffen, von einer Literatur
wäre sie in die andere übergegangen und so, vielleicht in
mehrern Abwandlungen, europäisches Gemeingut geworden ;

die Literaturwissenschaft aber hätte sich, als dann Nizämls
Text bekannt wurde, vor die Tatsache gestellt gesehen, dass

eine Legende, in der sie bis dahin nichts andres erblicken
konnte, als eine der Perlen christlicher Volkserzählung, schon
vor mehr als einemJahrtausend islamische Mystiker verzückt hat.

Ahnliche Probleme nun bieten sich der vergleichenden
Literaturwissenschaft sozusagen alltäglich dar, und immer
handelt es sich dabei um die Art, wie das Vakuum zu füllen
oder zu überbrücken ist.

Als im Jahre 1204 die Kreuzfahrer zusammen mit den
Venezianern Konstantinopel erstürmten, um das sogenannte

') Stoffe und Charaktere, erstes Stück (1816) ; s. L. G. Kolbenheyer,
Das Gestirn des Paracelsus (1922) 165 f.

12*



180 Albert Wesselski

lateinische Kaisertum zu errichten, hat es dort fürchterliche
Greueltaten und Plünderungen gegeben, und an diese

Ereignisse knüpft ein Predigtmärlein oder Exempel an, eine
jener kleinen Geschichten, die die Kanzelredner damals und
noch viele Jahrhunderte später in ihre Predigten zu Nutz
und Frommen der Gemeinde einflochten; dieses Exempel
erzählt : Ein Landsmann des neuen Kaisers Balduin wollte mit
der auf so abscheuliche Weise gemachten Beute in seine Heimat
Flandern zurückkehren, und dorthin wollte er auch einen
Affen mitnehmen. Auf dem Schiffe packte dieser Affe die
Geldkatze seines Herrn, öffnete sie und begann die einzelnen
Goldstücke, nachdem er sie berochen hatte, in das Meer zu
werfen, einige wenige jeweils auch auf das Deck. Der Reisende
wollte sich vor Schmerz umbringen, aber ein weiser Mann,
der wusste, wie das Gold erworben worden war, sagte zu ihm :

„Der Affe ist gerecht, dass er dir den unrechtmässigen Besitz
nimmt und nur den rechtmässigen lässt; lies also auf, was
im Schiffe ist, und wegen des andern lass das Klagen." Dieses
Märlein ist uns erst in einer zwischen 1270 und 1279

zusammengestellten Exempelsammlung erhalten1); der Niederschrift

nach älter ist ein andres, das sich in einer der
Predigten findet, die der berühmte Kardinal Jacobus de Vitriaco
oder Jacques de Vitry niedergeschrieben und wohl auch
gehalten hat, nachdem er aus Akka oder Ptolemais, wo er von
1216 an zehn Jahre das Bistum innegehabt hatte, nach Europa
zurückgekehrt war: Ein Mann aus Akka, der neben ehrlich
verdientem auch viel Geld besass, dass er den Pilgern beim
Weinverkauf durch falsches Mass und schlechtes Einschenken
abgenommen hatte, begab sich auf eine Wallfahrt zu St. Jakob.
Nun war auf dem Schiffe ein Affe; der entriss ihm, als er
einmal sein Geld zählte, den Beutel, kletterte auf den
Mastbaum, öffnete den Beutel, führte eine Goldmünze nach der
andern an die Nase, warf etliche, gleich als hätten sie

gestunken, ins Meer, andere wieder in den Beutel zurück, und
so blieb dem Manne nur, was rechtmässig sein war. Alle auf
dem Schiffe erkannten in dem Wunder, dass es der hl. Jakob
nicht hatte dulden wollen, dass in seinem Dienste unehrliches

*) J: A. Herbert, Catalogue of Romances in the Department of
Manuscripts in the British Museum, III (1910) 497, n° 233 und J. Th. Welter in
seiner Ausgabe das Speculum laicorum (1914) 113 zu n° 14.



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 181

Geld ausgegeben worden wäre *). Das Beriechen der Goldstücke
ist zwar in einem um ein Jahrhundert Jüngern Märlein
überflüssig, da der Affe einem Händler, der seinem Weine die
Halbscheid Wasser zugesetzt hat, jeden zweiten Gulden ins
Meer wirft2), kehrt aber nicht nur in einer Reihe anderer
Exempel, sondern auch in den Novelle antiche wieder, wo
der Betrug durch ein Fass mit Zwischenwänden vor sich

gegangen ist, und so gibt es auch sonst kleinere Abweichungen ;

die älteste Fassung in deutscher Sprache z. B., die in dem
1519 abgeschlossenen Schimpf und Ernst des Franziskaners
Johannes Pauli, die übrigens auf eine englische Predigtsammlung

zurückgeht, lässt den traditionellen Affen einem Manne,
der zum Heiligen Grabe reist, den dritten Teil seiner
Barschaft ins Meer werfen, und bei der Heimkehr erfährt er von
seiner Frau, dass sie das Geld für seine Pilgerfahrt aus dem
Verkaufe von Milch gelöst hat, die zu einem Drittel Wasser

gewesen ist3).
Dass diese Geschichten, die trotz den mannigfachen

Unterschieden eine einheitliche Gruppe bilden, was der Affe
als Werkzeug der göttlichen Gerechtigkeit bezeugt, letzten
Endes aus einer orientalischen Quelle fliessen, war bisher
unbekannt und überraschen wird auch der Ursprung dieser
Quelle. Mit niemand geringerm nämlich als dem Propheten
des Islams schliesst der Isnad einer Erzählung, die uns durch
den 956 oder 957 unserer Zeitrechnung verstorbenen Mas'üdl,
einen Abkömmling eines von Mohammeds Genossen, erhalten
ist, und diese Erzählung geht so: „Zu den Zeiten der Israeliten
war auf einem Schiffe zugleich mit einem Manne, der der
Besatzung gewässerten Wein als lautern verkaufte, ein Affe;
der bemächtigte sich des Beutels dieses Händlers, erklomm
den Mast und begann das Geld Stück um Stück, das eine
ins Meer, das andere auf das Deck zu werfen"4). Für eine
andere, ebenfalls „aus den Zeiten der Israeliten" stammende
Überlieferung, die sich bei dem 994 verstorbenen Tanühl

x) Die Exempla aus den Sermones feriales et communes des Jakob von

Vitry, herausgegeben von J. Greven (1914) 60, n° 102 und G. Frenken, Die
Exempla des Jacob von Vitry (1914) 145, n° 99 (s. 87). — 2) Mayno de

Mayneri, Dialogus creaturarum, d. 99 (Die beiden ältesten Fabelbücher des

Mittelalters, herausgegeben von J. G. Th. Grasse [1880] 249). — 3) Siehe die

Anmerkungen Joh. Boltes zu Pauli, n° 375. — 4) Maçoudi, Les prairies d'or
(1861 f.) IV, 27.



182 Albert Wesselski

findet, ist der Gewährsmann Wahb ibn Munabbih, der
Verfasser eines heute verlorenen Kitäb al-isräilljat, dessen aus
Persien stammender Vater noch zu Lebzeiten des Propheten
vom Judentum zum Islam übergetreten ist; hier geht der
Betrug mit dem Weine nicht erst auf dem Schiffe vor sich,
sondern ist schon vorher geübt worden, und der Affe hat den
Schwindler durch Zeichen gewarnt ; trotzdem nimmt ihn dieser
auf das Schiff mit, das ihn in seine Heimat zurückbringen soll,
und so vollzieht sich die Vergeltung in der üblichen Weisel).

Zum Unterschiede von den arabischen Schriftstellern
geben die europäischen samt dem Bischof von Akka keine
Gewährsleute an; trotzdem muss man, wenn nicht aus den

Exempeln oder Märlein hervorgeht, dass sie altern Texten
nachgeschrieben sind, annehmen, dass sie ihr Dasein mündlicher

Überlieferung verdanken. Der Erzähler, von dem Jacques
de Vitry die Geschichte von dem Weinhändler aus seinem
Bistum hat, der nach Santiago di Compostela pilgern wollte,
hat sie wohl von einem andern gehört, dieser wieder von
einem dritten usw., und in dieser Reihe muss der letzte der

gewesen sein, der die Isrä'lllja des Propheten up to date

gebracht hat ; Ähnliches mag der Geschichte von dem Flamen

vorausgegangen sein, der seine Konstantinopeler Diebsbeute
in die Heimat zu verschieben gedacht hatte, und in beiden
Fällen dürfte es schon eine Fassung gegeben haben, in der
der Affe das Geld durch Beschnuppern prüfte, wovon
Mohammed ebensowenig wusste wie der Sohn des ihm befreundet

gewesenen persischen Juden.
Nun berichten diese beiden Traditionen von einem

Weinhandel, von einer Handlung also, die einem Moslem schon

l) The Table-Talk of a Mesopotamian Judge (1922) 108; ebenso steht
die Geschichte in dem Kitäb fi ahbär al-adkijä von Ibn al-Gauzï (übersetzt
von 0. Rescher [1925] 342). Nebenher läuft eine jüngere Tradition, die sich

an die in Rede stehende nur durch das Vergeltungsmotiv anschliesst: anstatt
des Weines wird Milch verfälscht, und die Strafe erfolgt, indem ein
Hochwasser die Kuh oder die Schafe zugrunde gehen lässt ; sie findet sich in dem

genannten Werke al-Ghazälis (erwähnt in dem Mostatraf von al-Absïhï, traduit
par G. Rat [1899 f.], II, 238 f.), in dem Qäbüsnäme (s. Browne, A Literary
History of Persia, II [1906] 280, n° 34), in den Jawämi' u'1-Hikäyät von al-
'Aufl (Muh.Nizamu'd-Dïn, Introduction to the Jawämi' [1929]

'
226, n° 1703),

usw. ; eine Volkserzählung, die die beiden Traditionen verknüpft, hat die

Doctoresse Legey in Marokko aufgezeichnet (Contes et légendes populaires du

Maroc [1926] 238).



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 183

in den Tagen, wo sie einsetzen, streng verboten gewesen ist,
und dieser Tatsache trägt Mohammed sowohl, als auch Wahb
Rechnung, indem sie von der Geschichte sagen, sie habe sich

„zu der Zeit der Israeliten", d. h., in der Zeit vor dem Islam,
in der Zeit vor der Hidschra zugetragen. Diese Geschichte
hat also schon damals der Überlieferung angehört, und da
darf wohl die Frage aufgeworfen werden, wie das Verhältnis
dieser solchermassen vorislamischen oder jüdischen Geschichte
zu einer europäischen christlichen sein mag, die in kurzen
Zügen erzählt: Ein Mann in der Gegend von Lyon, der nur
einen Dreier besitzt (unum triantem), kauft dafür Wein,
verkauft ihn gewässert, legt das dafür erhaltene Geld wieder in
Wein an usw., und in diesem Tun fährt er fort, bis er hundert
Gulden (solidos) zusammengebracht hat. Diesen Betrag hat
er bei sich, als er mit einem andern Händler ein Geschäft
abschliessen will ; in dem Augenblicke aber, wo er den Dreier
aus dem Beutel nimmt, schiesst auf den Beutel, den sie seiner
Farbe wegen für ein Stück Fleisch hält, eine Weihe herab
und entfliegt damit. Als sie dann ihres Irrtums inne wird,
lässt sie den Beutel mit den hundert Gulden fallen, und er
fällt in eben den Fluss Saône, aus dem der Betrüger das Wasser
für seine Verfälschungen genommen hat. Da ruft er
wehklagend: „Sicut feci, sic recepì, et quia e nihilo eos habui,
ad nihilum rediisse conspicio."

Das ist das letzte Exempel in dem Buche De gloria
confessorum, das der hl. Gregor von Tours im Jahre 487

fertig gestellt hat1), hundertfünfunddreissig Jahre also
voider Hidschra, vor der Flucht oder der Auswanderung des

Propheten aus Mekka; erfunden aber hat es der fromme
Historiker ebensowenig, wie Mohammed das Märlein von dem

Affen, sondern es ist ihm sicherlich, gerade sowie das andere
dem andern, als Bericht von einem seltsamen Geschehen, als
eine merkwürdige Geschichte erzählt worden. Angesichts des

den zwei Überlieferungen Gemeinsamen kann nun wohl kein
Zweifel aufkommen, dass auch hier Zusammenhänge bestehen,
und angesichts der grossen Zeitspanne zwischen dem Tage,
wo der hl. Gregor die ihm bekannt gewordene Überlieferung
niedergeschrieben hat, und dem Tage, wo Mohammed die
ihm bekannt gewordene Überlieferung weitererzählt hat, dürfen
wohl diese Zusammenhänge durch die Annahme erklärt werden,

l) Patrologia latina, LXXI, 909.



184 Albert Wesselski

dass das Märlein von der Weihe irgendwie in den Orient
gewandert und nach einer glücklichen Umarbeitung und
Bereicherung, die es dort erfahren hat, in dieser neuen Form
nach Europa zurückgelangt ist. Die Wegstrecke, die bis zu
dem einstweiligen Halteplatz in Arabien führte, hat es in ihrem
letzten Teile als Isrä'lllja zurückgelegt ; ist es da nicht
wahrscheinlich, dass auch für die ersten Abschnitte des Rückwegs
einer oder der andere seiner Träger zu den Juden gehört hat,
die sich mit dem Handel zwischen Ost und West beschäftigten?

Jedenfalls sind hier die Möglichkeiten nicht allzu
mannigfach und nicht allzu zahlreich, vorausgesetzt freilich,
dass die geschichtlichen Tatsachen die ihnen gebührende
Beachtung finden ; anders steht es jedoch mit einer Erzählungsgruppe,

deren motivische Grundlage nicht nur eines höhern
Alters ist, sondern auch in mehr Kulturkreise Eingang gefunden
hat, als die von der durch ein Tier vollzogenen Vergeltung.

In einer heute verlorenen Schrift Plutarchs mit dem Titel
IIeqì ipvyfjç hat sich ein Bericht folgenden Inhalts befunden:
Ein Mann war so krank, dass die Arzte nicht zweifelten, er
sei schon tot; er kam jedoch wieder zu sich, und da erzählte

er, er sei gestorben gewesen, in der Unterwelt aber habe man
ihn mit dem Bemerken zurückgeschickt, an dieser Krankheit
werde er nicht sterben ; des weitern seien die, die ihn geholt
hatten, von ihrem Herrn arg gescholten und ihnen der Auftrag

erteilt worden, an seiner Statt den und den Menschen

zu bringen. Dieser starb denn auch tatsächlich am dritten
Tage darauf. Wie eine Parodie dieser oder einer ähnlichen
Geschichte sieht aus, was Lukian in dem Lügenfreund den

Peripatetiker Kleodemos erzählen lässt: Dieser will während
einer Krankheit von einem weissgekleideten schönen Jüngling
in den Hades geführt worden sein; Plutos aber hätte ihn
zurückgewiesen und zu seinem Geleitsmann unwillig gesagt,
er solle ihn zurücknehmen und den Schmied Demylos bringen,
dessen Zeit längst um sei. Er wäre, des Fiebers ledig,
aufgesprungen und hätte allen verkündet, dass Demylos sterben
werde, und schon hätte man die Totenklage im Nachbarhause

gehört. Etwa dasselbe erzählt der hl. Augustinus in
De cura pro mortuis gerenda nach dem Berichte eines seiner
Täuflinge, und hier ist der Grund des Missgriffs eine
Namensgleichheit, indem der Todesbote anstatt des Schmieds Curma
den Bauer Curma holt; auch der hl. Gregor der Grosse, der



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 185

eine ähnliche Geschichte bringt, beruft sich auf den
Jenseitswanderer selber, der behauptet, der Höllenrichter habe seine
Seele mit den Worten zurückgeschickt : „Nicht diesen Stephanus
habe ich gemeint, sondern den Schmied Stephanus", und dieser
richtige Todeskandidat sei denn auch zur Stunde gestorben.

Das alles ist zumindest den Altphilologen und, seit dem
klassischen Buche des Bollandisten Hippolyte Delehaye1),
auch den Hagiologen allgemein bekannt; keiner der vielen
Gelehrten aber, die sich seit Erwin Rhode2) mit der
merkwürdigen Übereinstimmung der zwei heidnischen Erzählungen
mit den zwei christlichen befasst haben — genannt seien nur
L. Radermacher3), R. Reitzenstein4), H.Günter5), P.

Wendland6) und A.Jülich er7) — hat beachtet, was der
Kirchenvater Eusebios von Kaisareia, bei dem allein das
Plutarchische Fragment erhalten ist, im Anschlüsse an dessen

Wiedergabe gesagt hat: „Das habe ich mitgeteilt, weil auch
in den hebräischen Schriften von dem Wiederaufleben Toter
berichtet wird8)." Dass mit den 'Eßgatcov yçacpaï nicht die Bibel
gemeint sein kann, liegt auf der Hand, und so kann es sich
nur um die Mischna handeln, die, wohl in Anlehnung an
griechische Vorstellungen, den sowohl dem Alten Testament
als auch dem jungen Christentum fremden Begriff des Todesengels

zu bilden begonnen hatte, an den sich zahlreiche
Exempel der Haggada knüpfen. Unter den Geschichten nun,
die von einer Wiederbelebung eines Toten zu melden wissen,
findet sich eine, die so geht: Rab Bibi bar Abaje ist bei dem
Todesengel, als dieser seinem Boten aufträgt, Mirjam die
Haarflechterin zu holen; der Bote aber bringt Mirjam die
Kinderpflegerin, und diese muss denn auch trotz dem
Anerbieten des Boten, sie wieder zurückzuschaffen, bleiben, wo
sie ist, und ob dann auch die andere Mirjam geholt worden
ist, erfahren wir nicht9).

An dem Irrtum des Boten ist also bei dem Amoräer
ebenso die Namensgleichheit schuld wie bei dem hl. Augustinus
und nachher dem hl. Gregor; die Namensgleichheit wirkt sich

l) Les légendes hagiographiques (1905) 210 n, (31927) 176 n. — 2) Psyche2,

II, 363. - 3) Festschrift für Th. Gomperz (1902) 204 und Rheinisches Museum,
LX, 306. — 4) Hellenistische Wundererzählungen (1906) 5. — 5) Die christliche

Legende des Abendlandes (1910) 109. — 6) De fabellis antiquis earumque
ad Christianos propagatione (1911) 26. — 7) Hermes, LIV, 94 f. — 8) Prae-
parationes evangelicae, 1. XI, c. 36, 564; Patrologia graeca, XXI, 939. — 9) Der
babylonische Talmud, übersetzt von Aug. Wünsche (1886 f.) I, 261 (Hagiga, 4 b).



186 Albert Wesselski

aber in ebenderselben Weise auch ganz abseits von den
bisherigen allgemeinen oder besondern Verörtlichungen aus, in
Indien nämlich, und da sei als Parallele zu der zuletzt
besprochenen Geschichte von den zwei Frauen, die Mirjam
heissen, die Verwechslung zweier Frauen, die Vasantasenä
heissen, erwähnt, die sich in einem Prahasana, einer Posse

findet, betitelt Bhagawadajjuklya : Hier holt der Todesbote
die Ganikä oder Hetäre dieses Namens, indem er sie in
Schlangengestalt beisst, so dass sie stirbt; da er aber eine
andere Vasantasenä hätte bringen sollen, macht er seinen
Irrtum gut, indem er die Seele der Hetäre zurückführt. Die
restliche Fabel des Prahasana, die gleichwohl recht spasshaft
ist — ein Asket hat, als die Hetäre tot daliegt, seine Seele

in ihren Leib eingehen lassen, und aus seinem Leib, der durch
die zurückgekommene Seele wieder belebt worden ist, spricht
nun die Hetäre, so wie er aus dem ihrigen, bis alles wieder
eingerenkt wird —, hat für uns keine Bedeutung; wesentlich

ist uns die motivische Übereinstimmung jener Szene der
indischen Posse mit der talmudischen Geschichte, die es schier
unmöglich erscheinen lässt, auf die Annahme eines Zusammenhangs

zu verzichten, wozu bemerkt sei, dass das Prahasana
spätestens im siebenten nachchristlichen Jahrhundert bekannt
war1). Zumindest ein Jahrhundert älter aber ist, nachM.Winter-
nitz2), das 13. Buch des Mahäbhärata3), das Anusäsanaparvan,
und in diesem steht eine Erzählung, die zu der des hl.
Augustinus und des hl. Gregor ebenso stimmt wie die des
Prahasana zu der jüdischen : Yama, der Todesgott, befiehlt einem
seiner Boten, aus einem Brahmanendorf an der Mündung der
Yamunä in den Ganges einen Mann namens Sarmin aus einem
bestimmten Geschlechte, einen ausgezeichneten Veda-Lehrer,
zu holen, wobei er ihm einschärft, ja nicht etwa einen andern
aus demselben Geschlechte zu bringen, dessen Gelehrsamkeit
gleich gross ist; trotzdem erscheint der Bote mit dem Falschen.
Dieser, der mit seinem Lose ganz zufrieden ist, bittet Yama,
bleiben zu dürfen; der Todesgott aber bedeutet ihm, es stehe
nicht in seiner Macht, die einem Menschen bestimmte Lebenszeit

zu kürzen, schickt ihn zurück und befiehlt dem Boten, den
Sarmin zur Stelle zu schaffen, den er sofort hätte holen sollen.

') Otto Stein in den Indologia Pragensia, I (1929) 9 f. — 2) A. a. 0.,
I, 364, 397 f., 403. — 3) 68, 5 f. ; in der Übersetzung von Manmatha Nath Dutt,
Calcutta (1905) 155; s. H. Jacobi, Mahäbhärata (1903) 166.



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 187

Nun hat die Literaturgeschichte für das Anusäsanaparvan
einen Terminus ad quem erschlossen, leider aber keinen
Terminus a quo, und für eingestreute Erzählungen von der Art
der erwähnten besteht keine Möglichkeit, ihr Alter näher zu
bestimmen: Der Brahmane Sarmin mag älter sein als der faber
ferrarius Curma des hl. Augustinus, älter auch als dessen

Vorfahr bei Plutarch, aber ebenso gut kann das Umgekehrte
statthaben, und etwa dasselbe gilt von den zwei Vasantasenä
in dem Verhältnis zu den zwei Mirjam. Wir tappen in der
Dunkelheit, und der einzige Lichtstrahl, der in sie fällt, ist
die Erkenntnis, dass eine gegenseitige Unabhängigkeit all
dieser Geschichten unmöglich ist, dass es Vermittler zwischen
den Literaturen gegeben haben muss, die keineswegs selber
Literaten zu sein brauchten, Ketten von Menschen, deren
erstes Glied die ursprüngliche Geschichte weiterzugeben
begonnen hat und deren spätere Glieder das Begonnene
fortsetzten. Hin und wieder hat einer das Gehörte
niedergeschrieben; diese literarischen Fassungen mussten wie Denkzettel

wirken, die der Überlieferung einen gewissen Anhalt
geben und dann ihrer Berichtigung dienen, dabei aber selber
wieder Ausgangspunkte neuer Überlieferungen werden sollten,
für die natürlich Ahnliches gelten musste wie für die ursprüngliche

Geschichte. Erfassen können wir dies wirklich an der
Gruppe, die durch Plutarch und die zwei Kirchenväter
bestimmt wird; keine Spuren aber hat die Wanderung hinterlassen,

die von Indien an die Grenzen des Abendlandes oder
umgekehrt geführt hat, und dies trifft auch bei der
eigenwilligen Form zu, die von Frauen handelt. Hier hat die
Phantasie freien Spielraum. Eines freilich erscheint
ausgeschlossen : ein einzelner Träger, wie ihn der Zürcher Dichter
für das Märlein von Jesus und dem Hundeaas in dem
persischen Teppichhändler geschaffen hat, ein einziger Vermittler
ist hier nicht denkbar.

Hätte sich die vergleichende Literaturwissenschaft nur
mit Fragen solcher Art zu befassen, so wäre es wohl ihr Los,
in der Hauptsache beschreibend zu bleiben; Probleme aber
mit so weltweiten Prospekten, die übrigens ebenso nahe auch
die Religionswissenschaft angehen, gehören zu den Ausnahmen.
Dafür scheinen immerfort neue Übereinstimmungen auf,
die den Versuch erheischen, Erkenntnisse über die Art der
Zusammenhänge zu schaffen oder wenigstens vorzubereiten.



188 Albert Wesselski

Eine Reihe von Vorwürfen bietet da noch immer Boccaccios
Decameron, obwohl gerade dieses klassische Werk italienischer
und europäischer Fabulierkunst hinsichtlich der darin
verarbeiteten Stoffe und Motive die Forschung in viel höherm
Masse beschäftigt hat als jedes andere.

Altbekannt sind da die Novellen, deren köstlicher Held
der Maler Calandrino ist, dieses Opfer der Spässe und Streiche
der ihm befreundeten Zunftgenossen, und als besonderer Reiz
ist diesen Novellen eigen, dass nicht nur Calandrino selber,
sondern auch diese seine Gesellen wirklich gelebt haben, wie
ihnen denn auch die Kunstgeschichte ein freilich kleines
Plätzchen gönnen muss. Es braucht nicht erst ausführlich
nacherzählt zu werden, wie Bruno dem sonst so leichtsinnigen
Calandrino vergeblich zuredet, ein Schwein, das er eingesalzen
hat, zu verkaufen und den Erlös mit ihm und Buffalmacco
zu verjubeln, seiner Frau Tessa aber zu sagen, es sei ihm
gestohlen worden, wie er ihm dann zusammen mit Buffalmacco
das Schwein wirklich stiehlt und am nächsten Tage den
selbstverständlichen Klagen des Bestohlenen begegnet, indem er
so tut, als hätte der den ihm erteilten Rat wenigstens in dessen
ersten Teil schon befolgt, so dass er ihn ermahnen kann,
sein Geschrei möglichst zu steigern, damit es so aussehe, als

wäre ihm das Schwein wirklich gestohlen worden. Zu diesem

Eingang der Novelle nun — der Rest geht uns hier nichts an —
halte man das Mere von einem Bachen, das Hugo von Trimberg

in seinem grossen Gedichte Der Renner erzählt1).
Ein Bauer hat einen Bachen oder Schinken hoch in

seinem Hause aufgehängt, augenscheinlich so, dass der Bachen
jedermann sichtbar, aber niemand erreichbar ist; da kommt
ein Gevatter und sagt zu ihm :

„ volge mir,
tuo dinen Bachen schier von dir
und hâh in in jenez Fenster dort!
Von dinem Herren han ich gehört,
daz er mit flizc dich biten wil,
daz du in im borgest ûf ein Zil:
Tuostu des niht, sô wirt im Zorn.
Nu sprich, du habest in verlorn!"

Da der Bauer den Schinken wirklich weghängt, stiehlt
er ihm ihn in der Nacht, und als der Bestohlene am Morgen

>) v. 14199—14 240 Ehrismann (1908 f.)



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 189

mit der Meldung kommt: „Ich han verlorn den Bachen",
beginnt er „viel unkuntlich lachen" und sagt:

„Sich, also soltu sprechen
und solt über ein minen Rät niht brechen:

von der Rede kum du niht,
swaz in der Werlde dir geschiht!"

Trotz kleinen Verschiedenheiten haben wir, wie man
sieht, in dem deutschen Märlein und in der italienischen
Novelle dieselbe Motivverbindung, denselben Stoff vor uns:
Ein Freund gibt dem andern, den er bestehlen will, den Rat,
er solle einen Diebstahl vortäuschen, und stellt sich dann,
als wäre er überzeugt, dass sein Rat in die Tat umgesetzt
worden sei; und von den kleinen Verschiedenheiten
unterstreicht die, dass in dem einen Texte ein Schwein, in dem
andern ein Schinken gestohlen wird, erst recht die
Übereinstimmung. Boccaccio ist 1313 geboren, und das ist das letzte
Jahr, von dem man weiss, dass es der Trimberger noch erlebt
hat: andererseits müsste sich die florentinische Geschichte,
wenn sie wahr wäre, vor dem Jahre 1296 zugetragen haben,
wo sich Calandrino nach dem Tode der Monna Tessa zum
zweiten Male verheiratet hat. Es wäre also immerhin eine
gewisse Möglichkeit vorhanden, dass der deutsche Dichter eine
Geschichte hätte erzählen hören, die auf einen dem armen
Calandrino gespielten Streich zurückgegangen wäre; da aber
die Existenz einer solchen Geschichte vor dem Pestjahre 1348
oder, besser, der einige Jahre darauf erfolgten Vollendung
des Decamerons nicht belegt ist und wir uns, wenn wir
nicht den Boden unter den Füssen verlieren wollen, nur
an Tatsachen halten dürfen, müssen wir, solange nicht eine
Aufzeichnung aufgefunden wird, die als die Quelle sowohl
des Renners, als auch des Decamerons betrachtet werden
könnte, annehmen, dass das deutsche Märlein mit Italienfahrern
gewandert und schliesslich auch Boccaccio zu Ohren
gekommen ist. Diese Annahme wird fast zur Gewissheit durch
den Umstand, dass es im Mittelalter noch eine zweite deutsche
Fassung des Schwankes gibt — gedruckt ist sie in Lassbergs
Liedersaal1) —, die der des Renners, ohne von ihr unmittelbar

abzuhängen, in der ganzen Anlage und in manchen Zügen
so ähnlich ist, dass für sie nur jene deutsche Überlieferung,

l) I, 283 f. : Der ungetreue Nachbar.



190 Albert Wesselski

die nun einmal durch das Gedicht des Trimbergers bezeugt
ist, als Quelle in Betracht kommt. Wir dürfen also ruhig
sagen, dass ein deutscher Bauernschwank mitten unter den
heitern und ernsten Novellen steht, von denen viele ihren
Ursprung im Morgenlande haben.

Auch bei diesen Novellen, die orientalische Stoffe und
Motive auf ihrer Wanderung festgehalten und ihnen eine neue
Heimat gegeben haben, bleibt der vergleichenden
Literaturwissenschaft noch manches aufzuhellen, zumal da ihre Zahl
grösser ist, als man bisher festgestellt hat. So erzählt die
dritte Novelle des zehnten Tages, wie der weit in der Welt
verbreitete Ruf der Freigebigkeit, dessen sich der Greis Nathan
erfreut, den nicht minder reichen, aber noch jungen Mithri-
danes zu dem Vorsatze bestimmt, es diesem Vorbilde gleichzutun,

und wie er schliesslich die Überzeugung gewinnt, dass
ihm dies nie würde gelingen können. Einmal kommt nämlich
zu ihm eine alte Frau durch das erste Tor seines Palastes,
und er reicht ihr ein Almosen ; auch als sie durch das zweite
Tor, das dritte Tor, usw. eintritt, empfängt sie ihre Gabe,
aber beim dreizehnten sagt er, obwohl er sie auch jetzt noch
beschenkt: „Du betreibst das Betteln sehr eifrig." Darauf
beginnt die Alte, Nathan zu preisen, zu dem sie durch alle
zweiunddreissig Pforten nacheinander gekommen und stets
beschenkt worden ist. Ähnliches wird nun nach einer sicherlich

oftmals aufgezeicheten Überlieferung von dem berühmten
arabischen Stammesfürsten und Dichter Hätim at Tä'i
berichtet, einem altern Zeitgenossen Mohammeds: nach den
Jawämi' u'l Hikäyät des imJahre 1200 verstorbenen Sadldu1 d-Dln
Muhammad al-'Aufl1) wäre es der Bruder Hätims gewesen, der
diesem noch nach dessen Tode den Ruf des Freigebigsten
geneidet hätte, und beider Mutter ist es, die bei dem
Überlebenden hintereinander an den Fenstern bettelt, aber schon
bei dem dritten abgewiesen wird, worauf sie sagt, sie habe
ihn nur erproben wollen : bei Hätim habe sie die Runde bei
allen vierzig Fenstern des Hauses gemacht, und bei jedem
habe er ihr das Almosen mit der gleichen gütigen Freigebigkeit

gespendet. In den Jawämi' ist die Erzählung hiemit zu
Ende; bei Boccaccio aber geht sie weiter und schildert, wie

l) S. die oben (S. 182) erwähnte Introduction to the Jawämi', 210,
n° 1500 und 215, n° 1552. Nach einer türkischen Übersetzung, hat die
Geschichte Jos. Hammer im Rosenöl (1813) II, 260, n° 130 übertragen.



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 191

Mithridanes, voll Verzweiflung, dass er Nathan nie erreichen
werde, diesen zu töten beschliesst, um so den ersehnten Primat
zu erlangen: er reist zu Nathan, wird von diesem, der sich
für einen seiner Diener ausgibt, empfangen, enthüllt ihm sein
Vorhaben und erhält den Rat, es bei der Gelegenheit des

Spaziergangs auszuführen, den Nathan allmorgendlich ohne
jede Begleitung in einem nahen Wäldchen mache. Als dann
Mithridanes sieht, dass Nathan eben derselbe ist, der ihn so

liebreich aufgenommen hat, ist er, zumal da ihn Nathan
bittet, ihm ruhig das ihm sowieso wertlose Leben zu nehmen,
tief beschämt, bereut seine Schändlichkeit, usw., usw. Für
diesen zweiten Teil von Boccaccios Novelle hat Markus
Landau1) mit Recht auf einen Abschnitt in Sa'dïs Böstän
verwiesen, obwohl dort die Rolle, die im Decameron Mithridanes
spielt, auf zwei Personen verteilt ist: ein König von Jemen,
der den hier noch jungen Mann, dessen Freigebigkeit ihm
nicht zu erreichen, geschweige denn zu übertreffen beschieden
ist, tot wissen will, betraut mit der Ausführung des Mordes
einen seiner Getreuen; diese Rollenteilung hat aber nichts
auf sich, weil der König selbstverständlich billigt, dass es

sein Abgesandter ebenso wenig wie Mithridanes übers Herz
gebracht hat, den ausserordentlichen Mann zu töten2).

Und nun das Merkwürdige : dieser Heros der Gleichgültigkeit

für alles, was irdisches Gut ist, dem auch das Leben
nichts gilt, wenn es ein anderer verlangt, ist wieder jener
Hätim, der Fürst des Stammes Tai, so dass dieser auch in dem
zweiten Teile der Novelle das Vorbild für Nathan ist. Die
zwei Geschichten waren also schon vor Boccaccio an dieselbe
historische Persönlichkeit gebunden, wie es auch in einer
Erzählung des Anlsu'l-'ärifln zutrifft, die Card onn e übersetzt
hat3), und so sind sie dem Verfasser des Decamerons sicherlich

schon in dieser Bindung mitgeteilt worden ; ob es freilich

gerade Genuesen gewesen sind, die das ganze aus Katai
mitgebracht haben, wie es der junge Filostrato vorgibt, der
seinen Freunden und Freundinnen die Novelle von Nathan
und dessen Nacheiferer erzählt, bleibe ebenso dahingestellt
wie die Beantwortung der Frage, ob nicht dieses Katai, das

') Die Quellen des Dekameron2 (1884), 106; s. auch Th. Fr. Crane in
The Romanic Review, XII, 193—215. — 2) Saadis Bostan, übersetzt von Fr.
Rückert (1882) 96 f., n° 66. — 3) Mélanges de littérature orientale (1770) I,
175 f. und 168 f.



192 Albert Wesselski

der damals und noch lange nachher allgemein gebräuchliche
Name für China war, in dunkler Erinnerung an den klanglich

so ähnlichen Namen Hätim at-Tä'i gewählt worden ist,
wie denn dieser nach Weglassung der Stammesbezeichnung
auch in dem Namen Nathan aufscheinen könnte.

Boccaccio aber führt uns den arabischen Häuptling noch
in einer andern Verkleidung vor, und die Geschichte, die
dieser Novelle zugrunde liegt, steht, wieder merkwürdigerweise,

ebenfalls in dem etwa ein Jahrhundert vor dem
Decameron vollendeten Böstän, noch dazu unmittelbar vor der
soeben besprochenen: Der griechische Kaiser hat nicht nur
gehört, dass sich mit Hätim niemand an Grossmut messen
könne, sondern auch dass er einen Hengst besitze, der nicht
seinesgleichen habe auf dem Schlachtfelde und in der Rennbahn,

und so schickt er, um zu erproben, ob der Edelsinn
des Arabers wirklich so ausserordentlich sei, einen seiner
Grossen zu ihm mit dem Befehle, den Hengst als Geschenk
für ihn zu begehren. Hätim empfängt die Gesandtschaft mit
hoher Gastfreundschaft und schlachtet für sie ein Ross; am
Morgen tragen sie ihm dann den Wunsch ihres kaiserlichen
Herrn vor. Da ist er ganz verstört und wirft ihnen vor, dass

sie ihm das nicht schon am Abend mitgeteilt haben: so habe

er, weil es durch ein Unwetter unmöglich gewesen sei, zu
dem Weideplatz seiner Pferde zu gelangen, das einzige Tier,
das er bei seinem Zelte zur Hand gehabt habe, getötet und
ihnen zum Mahle bereitet, und dieses Tier sei eben jener
Sturmwindschreiter gewesen, den ihr Kaiser von ihm geheischt
habe. Boccaccio aber erzählt so : Ein edler Jüngling in Florenz,
Federigo Alberighi mit Namen, entbrennt in Liebe zu Monna
Giovanna, der holdseligsten Frau der Stadt; um ihretwillen
fehlt er bei keiner Tjost, bei keinem Lanzenstechen,
veranstaltet glänzende Feste und schenkt mit vollen Händen,
bis ihm nichts mehr verbleibt als ein kleines Gut und ein
Falke, einer der besten, die es überhaupt gibt. Er zieht sich
also aufs Land zurück, geht, sooft es ihm nur möglich ist
auf die Beize und bringt sich, ohne Hilfe anzusprechen,
kümmerlich fort. Da stirbt der Gatte Monna Giovannas,
seine Reichtümer erbt der Sohn, ein schon ziemlich
herangewachsener Knabe, und wenn dieser kinderlos stirbt, so soll
alles der Mutter zufallen. Nun kommt Monna Giovanna im
Sommer auf eine dieser Besitzungen, die in der Nähe von



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 193

Federigos Gütchen liegt; der Knabe, der bald mit Federigo
vertraut wird, findet sein Vergnügen an dem Federspiel und
an den Hunden, und ganz besonders gefällt ihm jener Falke,
so dass er ihn gern sein eigen genannt hätte. Plötzlich wird er
krank, und da gibt er auf die wiederholte Frage seiner Mutter,
ob sie ihm denn nicht irgendeinen Wunsch erfüllen könne,
endlich die Antwort, er glaube, er würde gesund werden,
wenn er Federigos Falken bekäme. Nach Überwindung ihrer
Bedenken geht Monna Giovanna mit einer Begleiterin zu
Federigo und sagt zu ihm, sie wolle, um ihm einigermassen
zu vergelten, was er alles ihr zu Liebe getan hat, seine Mahlzeit

teilen. Während er sich nun den Kopf zerbricht, womit
er in seiner Armut die noch immer heiss geliebte Dame
bewirten könnte, fällt sein Blick auf den Falken, der im
Vorraum auf der Stange sitzt; schon dreht er ihm den Hals um,
befiehlt der Magd, ihn zuzurichten und am Spiesse zu braten,
und setzt ihn der Dame vor. Nach dem Mahle bringt seine
Gastin ihre Bitte vor, und es will ihm schier das Herz brechen,
als er ihr gestehen muss, dass sie diesen Falken, nach dem
ihr krankes Kind so sehr verlangt, soeben gegessen hat.
Traurig, aber voll Bewunderung seiner Hochsinnigkeit, ver-
lässt ihn Monna Giovanna, und ein paar Tage darauf stirbt
ihr Sohn. Als sie dann nach einer Zeit der Trauer von ihren
Brüdern gedrängt wird, sich wieder zu vermählen, wählt sie

mit deren Zustimmung Federigo zum Gatten.
Gemeinsam ist der Novelle Boccaccios und Sa'dls Versen,

dass die Person, die von einer andern ein kostbares Tier
haben will, in dem Augenblicke, wo sie ihr Begehren
ausspricht, erfährt, dass ihr eben dieses Tier als Speise gedient
hat, und gegenüber dieser in beiden Darstellungen die ganze
Handlung tragenden Motivverquickung sind die Verschiedenheiten

in der Einkleidung durchaus belanglos; trotzdem hat
unter den vielen, die sich mit den Quellen des Decamerons
befasst haben — neben dem schon erwähnten Landau seien

Licurgo Cappelletti1), A. Collingwood Lee2), Gustav
Gröber3) und Letterio di Francia4) genannt —, niemand

') Studi sul Decamerone (1880) 181 f. — 2) The Decameron. Its Sources
and Analogues (1909) 170 f. (Hier wird immerhin zwischen Ovids Metamorphosen

und einem französischen Fablei als „a somewhat similar story of
magnanimity" die Geschichte von Hätim aus zweiter Hand nach Herbelot zitiert. —
3) Über die Quellen von Boccaccios Dekameron (1913) 42. — *) Novellistica,
I (1924) 135, 152.

Schweiz. Archiv f. Volkskunde XXXIV (1935/6) 13



194 Albert Wesselski

erkannt, dass die Novelle von Federigos Falken ohne die
von Hätims Hengst nie geschrieben worden wäre und dass

sich das historische Faktum, wenn ein solches vorliegt, nicht
etwa in dem toskanischen Campi und im dreizehnten
Jahrhundert, sondern in dem Zelte eines arabischen Häuptlings
zugetragen hat, dessen damals noch zum Teile heidnischer,
zum Teile christlicher Stamm erst unter seinem Sohne in
dem Jahre 9 der Hidschra den Islam angenommen hat.
Bekennen aber muss ich, dass ich, kaum dass ich diese

Entdeckung gemacht hatte, auch schon die Entdeckung habe
machen müssen, dass mir trotz allem schon andere
zuvorgekommen waren: bekannt ist nämlich in Europa diese
Geschichte von Hätim at-Tä'i 1770 durch Cardonne geworden1),
1806 hat sie Caussin de Perceval in seinen Mille et une
nuits als Beleg zu der Redensart „Freigebiger als Hätim"
angeführt2), 1822 hat Edouard Gauttier bemerkt, dass sie

an La Fontaines Conte en vers Le faucon erinnere3), und
1825 schliesslich haben die Herausgeber der Breslauer deutschen
Übersetzung von Tausendundeiner Nacht festgestellt: „Die
(dem Gedichte La Fontaines) entsprechende alte Erzählung
vom Falken ist bekanntlich auch von Boccaccio zu einer der
schönsten Novellen des Decamerone ausgeführt"4).

Dass ansonsten die Novella di falconeria tatsächlich zu
den schönsten Novellen des Decamerons gehört, kann nicht
bestritten werden; Zeugnis davon legen die Namen ihrer
Nachahmer und Bearbeiter ab, unter denen sich Lope deVega,
La Fontaine, Longfellow und Tennyson neben Hans Sachs

und Hagedorn stellen, und ewig schade ist es, dass das Drama,
das Goethe geplant hat, in dem Entwürfe stecken geblieben
ist ; von ihm kennen wir nur das Bruchstück einer Szene,

in der Federigo seiner Leidenschaft freien Lauf lässt, während
wir von Monna Giovanna nur wissen, dass sie viel von Lili
(Schönemann) haben sollte, dass aber Goethe auch einige
Tropfen des Wesens der Frau von Stein dreingiessen wollte, um
seine „verklungenen Leiden wieder als Drama zu verkehren".

Hier aber hätte Goethe als an einem der besten
Beispiele zeigen können, wie er seine Gedanken über eine
Weltliteratur ins Praktische umzusetzen gedachte, wie er unter

») Mélanges, I, 165 f. — 3) IX, 2. — 3) Mille et une nuits, VII, 237.

— 4) Tausend und Eine Nacht. Deutsch von Max Habicht, Fr. H. von der

Hagen und Carl Schall3 (1834) XIII, 343; s. Chauvin, VI, 49f.n.



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 195

den „hundert andern Dingen", „die alle in der Willkür der
Dichter lagen und in deren Wahl oder Nichtwahl der eine

vor dem andern seine höhere Weisheit zeigen konnte", gewählt
hätte, wie er den Satz bewährt hätte: „Diese Art zu ändern
und zu bessern, ist nun die rechte, wo man ein noch
Unvollkommenes durch fortgesetzte Erfindungen zum Vollendeten
steigert"1); Goethes Genius wäre vielleicht imstande gewesen,
diese Aufgaben zu meistern, und vielleicht wäre ihm, hätte
er seine Muse mit der Boccaccios heiss zu den krönenden
Zielen fliegen lassen, das gelungen, was Hermann Varnhagen
in der Begeisterung für den Gegenstand seiner Monographie
von Longfellow behauptet, dessen Gedicht nach ihm vielleicht
ebenso hoch über Boccaccios Novelle stünde, wie diese die
Bearbeitungen La Fontaines und Hagedorns überragt2).

Dabei hätte Goethe, wenn er bei seiner Absicht geblieben
wäre, Boccaccios Fassung stets und immerfort vor sich liegen
haben können, genau so, wie er bei der Bearbeitung des

Gedichts von Jesu Wort über die blinkenden Zähne des toten
Hundes den Text Hammers vor sich hatte; Boccaccio aber
hatte keine geschriebene Vorlage. Als Gewährsmann für die
Erzählung von Monna Giovanna und Federigo Alberighi lässt
er die Königin des fünften Tages einen gewissen Coppo di
Borghese Domenichi nennen, „der in unserer Stadt gelebt
hat und vielleicht noch lebt... und in seinen späten Jahren
oftmals sein Vergnügen darin fand, seinen Nachbarn und
andern Leuten von vergangenen Dingen zu erzählen";
demselben Coppo aber, den er, an anderer Stelle und in der
Ichform sprechend, als einen „ehrwürdigen Mann" bezeichnet,
„der von allen denkwürdigen Ereignissen unserer Stadt
ausgezeichnetes Wissen hatte", verdankt Boccaccio nach eigenem
Geständnis die Geschichte der in Dantes Inferno erwähnten
Gualdrada, die er in seinem Kommentar zu der Commedia
mitteilt3), und so hat wohl der spätere Erklärer Dantes Cristoforo

Landino Recht mit seiner Annahme, dass Boccaccio auch
die Novella di falconeria unmittelbar aus dem Munde Coppos
vernommen habe4). Wie aber ist sie zum Unterschiede von
der Geschichte der schönen Gualdrada, die der florentinischen

*) Eckermann am 31. Januar 1827. — 2) Longfellow's Tales of a Wayside

Inn und ihre Quellen (1884) 15. — 3) Il Comento per cura di G. Mila.
NEsi (1863) II, 434 f. — 4) Domenico Maria Manni, Istoria del Decamerone

(1742) 364.

13»



196 Albert Wesselski

Überlieferung angehörte, dem Greise zur Kenntnis gekommen?
Zwischen dem von Hätim handelnden Gedichte und der von
jenem Federigo erzählenden Novelle liegen drei Generationen
und eine ungeheuere Wegstrecke und da mag sich
jedermann ausmalen, wieviel Vermittler, wieviel Märleinträger
notwendig gewesen sein mögen, bis dieses seltsame Motivgerippe
die lange Zeit und den weiten Raum überwunden gehabt
hat. Dass ein Pferdebraten auf einem gastlichen Tische in
Italien nicht erst zu Boccaccios Tagen unmöglich war, steht
fest; wann und wo aber hat der Hengst seinen Platz dem
Falken geräumt, diesem zweiten Edeltier der jagdliebenden
Ritterschaft? Wer hat den Schenkfreudigen all seinen Reichtum

vergeuden lassen, so dass er sein letztes wertvolles Ding
hingeben muss, während Hätim von seinen vielen Rossen

nur eines zu opfern braucht? Wer hat dem griechischen
Kaiser und seinem Gesandten nicht nur Amt und Würde
genommen, sondern sie überdies in eine in Schönheit und
Huld prangende Edelfrau verwandelt, die die Gabe nicht
um ihretwillen und auch nicht, um eine Freigebigkeitsprobe
anzustellen, sondern aus Mutterliebe begehrt? Über all diese

Fragen und über die vielen andern, die aufgeworfen werden
könnten, spintisieren zu wollen, wäre ein unfruchtbares
Beginnen ; feststellen aber dürfen wir, dass Boccaccio mit dieser
Novelle volkstümliches Erzählgut in die Sphären höchster,
reinster Kunst gehoben und es solchermassen vor dem Schicksal

bewahrt hat, seinen Gehalt Stück um Stück einzubüssen
und schliesslich völlig zu verwehen und zu vergehen.

Und das ist es, worauf es uns ankommt: nämlich auf
die Tatsache, dass Geschichten, gleichgültig, ob ihnen ein
wirkliches Geschehen vorangegangen ist oder nicht, und mit
ihnen Gedanken über alles, was je die Gemüter der Menschheit

bewegt hat, von einem Volke zum andern wandern,
ohne dass unmittelbare Beziehungen bestünden, d. h. ohne
Vermittlung der Schrift. Manchmal finden sich Ruheplätze
auf diesen Reisen von Sonnenaufgang zu Sonnenuntergang,
von Mittag nach Mitternacht und in anderer Richtung; oft
aber fehlt jede Andeutung, ob sich die Geschichte durch eine
solche Rast den weiten Weg erleichtert hat. Halt machen
und eine Weile bleiben kann sie nur bei Menschen, die sie

mit Liebe empfangen, die sie hegen und pflegen, die ihr zu
ersetzen trachten, was sie auf der Wanderschaft zu ihnen



Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen 197

verloren hat, und Weiterreisen kann sie nur, wenn sich ihrer
Menschen annehmen, die sie tragen von Stadt zu Stadt, von
Hafen zu Hafen und sie dabei hüten wie ihr köstlichstes Gut.
Und all diese Menschen, ihre Pfleger und Träger, gehören zu
dem, was man Volk nennt, und in diesem Volke, das sich
ihrer annimmt, müsste sie schliesslich, trotz der sorgfältigsten
Wartung einzelner, ihr Dasein enden, wenn sie nicht einmal
auf einen Menschen stiesse, der sie niederschriebe und damit
ihre Existenz sicherte für die Zeit, die das Geschriebene

dauert, manchmal also für eine kurze Spanne, hin und wieder
auch für ein Jahrhundert und länger. Ist aber der, der sie

in der Schrift festhält, ein Mensch, dem das Geschick die
Gabe der Dichtkunst verliehen hat, dann schmückt er dieses

Wesen, das bisher nur von dem Volke mit seinen Mitteln
betreut worden ist, mit glitzerndem Zierat, mit leuchtenden
Farben, wie an ihm noch nie ersehen worden sind, und so

geht es als sein Werk mit ihm ein in die Unsterblichkeit.
Literatur wird volkstümliches Erzählgut, und volkstümliches

Erzählgut wird Literatur, und das geht weiter, bis die
Literatur etwas hervorgebracht hat, das in seiner Wahrhaftigkeit

und Erhabenheit dem Volke so viel ehrfürchtige Scheu
einflösst, dass es sich niemand mehr anzutasten getraut, und
das ist vielleicht das wesentlichste Kriterium, an dem man
den motivischen Kunstwert der erzählenden Dichtung
abschätzen kann. Je weiter man nun in den Literaturen zurückgeht,

je weiter man sich von der Zeit der Erfindung des

Buchdrucks und erst recht von den Zeiten entfernt, wo die

Fertigkeit des Schreibens ein Zeichen der feinern Bildung
war, desto grösser erscheinen die Aufgaben, die das Volk
durch seine Besten an seiner Dichtung erfüllt. In diesem
Sinne kann es keine vergleichende Literaturwissenschaft geben,
die das volkstümliche Erzählgut der eigenen Nation und der
andern von ihrer Betrachtung ausschlösse, so, wie die Wissenschaft

der Volkskunde keinen grössern Fehler begehen könnte,
als wenn sie den Erzeugnissen des Schrifttums nicht jene
Beachtung zollte, die sie als Urkunden vergangener oder mit
ihnen beginnender Überlieferungen beanspruchen dürfen.


	Die Vermittlung des Volkes zwischen den Literaturen

